
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 88 (1994)

Artikel: Chorfrauen im Schatten der Männer : frühe Doppelklöster der
Prämonstratenser in der Westschweiz - eine Spurensicherung

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFSÄTZE - ARTICLES

Chorfrauen im Schatten der Männer

Frühe Doppelklöster der Prämonstratenser in der
Westschweiz - eine Spurensicherung

Ernst Tremp

Die Stellung der Frau ist eines der beherrschenden Themen unserer
Zeit. Es prägt die gesellschaftspolitische Diskussion des ausgehenden
20. Jahrhunderts wie kaum ein zweites Thema. Der Historiker kann
und soll sich solchen Fragestellungen nicht entziehen, sein Forschen
über die Vergangenheit hat sich bis zu einem gewissen Grad an den
Erwartungen und Beschäftigungen der Gegenwart auszurichten. Dies
verleiht seiner Arbeit nicht nur einen erwünschten Aktualitätsbezug,
sondern er gewinnt dadurch auch neue Gesichtspunkte bei der Befragung

seiner Quellen. Dass neue Fragen unter Umständen zu neuen
Antworten führen, wird sich auch bei dem hier zu behandelnden
Thema als fruchtbarer methodischer Ansatz erweisen.

Den Ausgangspunkt bildet das Interesse am religiösen Aufbruch
im Hochmittelalter und speziell an der von Norbert von Xanten
ausgelösten Bewegung, die nach der Gründung des ersten Klosters
Prémontré rasch auch in der Westschweiz Fuss fasste. Im Umkreis
der Norbertiner oder Prämonstratenser stossen wir hier auf flüchtige,
bisher wenig beachtete Spuren einer monastischen Existenz von
frommen Frauen. Deren Schicksal nachzugehen, sie in den grösseren
Zusammenhang der damaligen religiösen Bewegung einzubetten, die
Möglichkeiten weiblicher Frömmigkeit im frühen 12. Jahrhundert
zu erkunden, aber auch aufzuzeigen, wie schwer es für religiös
bewegte Frauen war, sich als Gruppe zu artikulieren und in der
Kirche institutionell zu behaupten - dies ist das Vorhaben der
folgenden Studie1.

1 Eine erste Skizze des Themas wurde im Rahmen eines Seminars über die
Prämonstratenser in der Westschweiz im Wintersemester 1992/93 an der Universität Freiburg

erarbeitet; den Teilnehmern am Seminar sei für ihre anregende Mitarbeit

79



Im 11. und frühen 12. Jahrhundert wurde Europa von einer bis
dahin nicht gekannten religiösen Aufbruchstimmung ergriffen. Das
apostolische Ideal der evangelischen Nachfolge, der Ruf nach
Umkehr, Busse und radikaler Armut, auch Kreuzzugsidee und Heidenkrieg

begeisterten den Adel wie die breiten Massen der Bevölkerung.
Vom Geist Gottes erfüllte Wanderprediger, Asketen, Charismatiker,
Propheten, Exzentriker und Ketzer zogen durch die Lande und
rüttelten die Gläubigen auf. Dass weibliche Zuhörer für die Botschaft
solcher umherziehender erleuchteter Prediger nicht weniger
empfänglich waren als Männer, ist uns durch zahlreiche Nachrichten
bekannt. Nach dem Zeugnis Bernolds von St. Blasien etwa entsagten
ganze Familien und Dörfer, Männer und Frauen in grosser Zahl der
Welt und folgten dem Ruf zu einem gottgeweihten Leben2. Die
wachgewordenen religiösen Kräfte in geordnete Bahnen zu lenken,
die ausgeprägte Mobilität jener Jahrzehnte in monastische Stabilität
zu verwandeln, erwies sich freilich, zumal für Frauenbewegungen, als

ein steiniger Weg, der nur in seltenen Fällen zum Ziel führte. Die seit
der Gregorianischen Reform in ihrem Amtsverständnis stärker kle-
rikalisierte Kirche und die aus dem hochmittelalterlichen Aufbruch
hervorgegangenen neuen Orden taten sich schwer mit den frommen
Frauen3.

gedankt. In der vorliegenden Form entspricht der Text mit geringfügigen
Ergänzungen einem Vortrag, den ich am 5. März 1994 anlässlich eines Kolloquiums über
«Frauenkultur im Damenstift» in Säckingen gehalten habe. Bei der Vortragsvorbereitung

durfte ich in der Abgeschiedenheit der Berge die Gastfreundschaft von
Käthy und Rolf Stücheli-Weibel erfahren, denen ich dafür herzlich danke.
Verwendete bibliographische Abkürzungen: DHV Dictionnaire historique,
géographique et statistique du canton de Vaud, hg. von Eugène Mottaz, 2 Bde.,
Lausanne 1914-21: LexMA Lexikon des Mittelalters: MDR Mémoires et
documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande: MF Mémorial de
Fribourg; MGH SS Monumenta Germaniae Historica, Scriptores; Migne PL
J.P. Migne. Patrologiae cursus completus. Series latina; ZSKG Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte.
Bernold von St. Blasien, Chronik, hg. von Georg Waitz, MGH SS 5, 453 (zum Jahr
1091); «innumerabiles feminae» nahmen nach Bernold auch am ersten Kreuzzug
teil; ebenda. 464 (zum Jahr 1096).
Zur Begrifflichkeit und zum Erscheinungsbild der hochmittelalterlichen religiösen
Frauenbewegung vgl. Brigitte Degler-Spengler, Die religiöse Frauenbewegung des

Mittelalters, in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 3 (1984). 75-88;
dies., «Zahlreich wie die Sterne des Himmels». Zisterzienser. Dominikaner und
Franziskaner vor dem Problem der Inkorporation von Frauenklöstern, ebenda 4

(1985), 37-50.

80



Eine Folge von Busse und Umkehr, eine Ausprägung der
angestrebten «vita apostolica» war das gemeinsame Leben in Armut,
Entsagung und Zurückgezogenheit. Zum radikalen Verständnis des
kanonischen Ordos nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinde
gehörte das geregelte Zusammenleben von Männern und Frauen in
der gleichen Gemeinschaft. Die Idee des Doppelklosters erlebte folglich

Auftrieb und neue Realisierungen. Die Symbiose der beiden
Geschlechter am selben Ort war allerdings aufdie Dauer ein prekäres
Unterfangen und stellte hohe Anforderungen organisatorischer und
spiritueller Art. Auf welche Weise die «Männer»-Kirche auf die
geweckten Erwartungen und Bedürfnisse religiös bewegter Frauen
einging und wie sie speziell mit der Einrichtung der Doppelklöster
umging, lässt sich am Beispiel des Prämonstratenserordens gut
darlegen. Im ersten Teil meiner Ausfuhrungen wird das Verhältnis des

Wanderpredigers und Ordensgründers Norbert von Xanten zu den
Frauen und die Stellung der Frauenkonvente in der Frühzeit seines
Ordens behandelt. Der zweite Teil untersucht an zwei Beispielen aus
dem Gebiet der heutigen Westschweiz Anfang und Ende prämon-
stratensischer Doppelklöster, Verwirklichung und Scheitern eines
Modells von Frauenfrömmigkeit im Hochmittelalter.

/. Norbert von Xanten und die Frauen

Eine innere Unruhe und ein Erweckungserlebnis während eines
Gewittersturms im Jahr 1115 liessen Norbert von Xanten (um 1082-
1134) aus der vorbestimmten Laufbahn eines wohlsituierten adeligen

Chorherrn am Niederrhein ausbrechen. Nach einer Zeit der
Zurückgezogenheit und des Suchens durchzog Norbert im Büsserge-
wand, bekleidet mit Fellen von Schafen und Ziegen, barfuss, fastend
und mittellos die Welt4. Als Wanderprediger zunächst in Deutsch-

Vita Norberti archiepiscopi Magdeburgensis (Vita A). hg. von Roger Wilmans,
MGH SS 12, 663-706. hier c. 4. 673; von der Vita liegt eine deutsche Übersetzung
vor von Hatto Kallfelz. Das Leben des heiligen Norbert. Erzbischofs von Magdeburg,

in: Lebensbeschreibungen einiger Bischöfe des 10.-12. Jahrhunderts
Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr vom Stein-
Gedächtnisausgabe. 22), Darmstadt 1973. 443-541. Zur Biographie Norberts vgl.



land, nach 1118 in Frankreich, rief er seine Zuhörer zu Umkehr,
Busse, Versöhnung und radikaler evangelischer Armut auf. Die mit
eindringlicher Beredsamkeit vorgetragene Botschaft war einfach und
jedermann verständlich. Sie verband, wie etwa die Annales Pader-
bornenses zum Jahr 1117 berichten, den Aufruf zum apostolischen
Leben mit der wirkungsvollen Ankündigung des nahen Weltenendes:

«Ein wahrer Schrecken erfasste die Menschen, so dass sie
beinahe geisteskrank nach dem Ende der Welt starrten. Es wurde
erzählt, genau das habe der Herr Norbert angekündigt, wenn es mit
den Lastern des Klerus und des Volkes nicht ein Ende nähme»5.

Norberts Predigt wie auch sein Ruf als Prophet und Wundertäter
fanden unter den Scharen seiner Zuhörer besonders in Nordfrankreich

Anhänger. Von den ersten Gefährten überlebte kaum einer die
harten Winter auf Wanderschaft; Norbert selbst, der sich bis an den
Rand der physischen Erschöpfung ausgab, ertrug die Strapazen des

unsteten Lebens wohl allein dank seiner religiösen Besessenheit und
seiner robusten Konstitution. Die auffällige, durch ihr ungepflegtes
Äussere eher abstossende Gestalt dieses charismatisch-ernsten Eiferers

übte besonders auf fromme Frauen einen eigenartigen Reiz aus.
Sie hingen Norbert in Scharen an und suchten sich ihm auch als
Einzelpersonen zu nähern.

Über Norberts Verhältnis zu den Frauen verlautet in der Vita
Norberti indessen, im Unterschied zu anderen Quellen, fast nichts -
eine nicht zufällige Ungereimtheit in der offiziösen Ordenshistoriographie

über den Stifter und die Anfänge der Prämonstratenser! Die
Vita entstand wahrscheinlich erst nach der Mitte des 12. Jahrhunderts

und damit einige Zeit nach Norberts Tod im Jahr 1134. Ihre
zwei überlieferten Redaktionen A und B stimmen inhaltlich auf
weite Strecken überein, im Stil und in einzelnen Nachrichten
unterscheiden sie sich hingegen beträchtlich. Der Redaktion A als der
knapperen Fassung mit historisch wertvollen Nachrichten wird vor
der Redaktion B mit stärker rhetorischen und erbaulichen Zügen
allgemein der Vorzug gegeben, wobei die Forschung sich über die

die massgebliche Darstellung von Franz J. Feiten. Norbert von Xanten. Vom
Wanderprediger zum Kirchenfürsten, in: Norbert von Xanten. Adliger. Ordensstifter.
Kirchenfurst, hg. von Kaspar Elm. Köln 1984. 69-158.
Zitiert in: Alfons Alders, Norbert von Xanten als rheinischer Adeliger und Kanoniker

an St. Viktor, in: Norbert von Xanten (wie Anm. 4). 51.

82



genauen Abhängigkeitsverhältnisse noch nicht völlig im klaren ist6.
In der Vita Norberti nun - wir folgen der Fassung A - erscheinen
Frauen wie Männer und Kinder als Objekt von Norberts Wundertaten

und als Zuhörerinnen seiner Predigt. Ein einziges Mal wird von
einem - überdies gescheiterten - Versuch einer Frau berichtet, sich
Norbert anzuschliessen. Eine hochgestellte, fromme Frau aus Sois-

sons kam eines Tages heimlich zu ihm nach Laon und bat ihn nach
der Predigt unter Tränen, er möchte ihr als kinderloser Ehefrau doch
erlauben, die Fesseln der Ehe und der Welt zu verlassen. Offenbar
hoffte sie, sich Norbert anschliessen zu können. Norbert wies sie, so
der Bericht in der Vita, mit einem kategorischen Nein zurück und
prophezeite ihr, sie werde noch mehrere Kinder zur Welt bringen
und sich dann später mit diesen zusammen in ein Kloster zurückziehen

7.

Wie ambivalent und keineswegs nur negativ spannungsgeladen
Norberts Haltung gegenüber Frauen war, zeigt verschlüsselt eine
Episode, die in der Vita dem Konversionsversuch der Frau aus Sois-

sons unmittelbar vorangeht. Zwei Tage lang rang Norbert in Nivelles
mit dem Teufel beziehungsweise mit einem vom Teufel besessenen

zwölfjährigen Mädchen. «Durch den Mund des Mädchens», nach
den Worten des Biographen, verhöhnte der Dämon den exorzierenden

Priester, mit Scharfsinn, Wissen und Schlagfertigkeit bot er ihm
die Stirn. Es kam sogar zu Handgreiflichkeiten des Mädchens und zu
einem Handgemenge mit Norbert. Als alle Gebete, rituellen
Handlungen sowie ein Bad der Besessenen in exorziertem Wasser nichts
nützten und der böse Geist nicht weichen wollte, befahl Norbert, den

Kopf der jungen Frau zu scheren; er glaubte nämlich, wegen ihrer
schönen blonden Haare («flavis erat venusta capillis») hätte der
Teufel Macht über sie. Auch der Verlust der Haartracht, ihres schönsten

Schmuckes und Zeichen ihrer Weiblichkeit, besiegte den
Dämon in der jungen Frau nicht - im Gegenteil wurde er beziehungsweise

sie noch ausfälliger und erging sich - immer nach der Vita - in
wüsten Beschimpfungen und persönlichen Beleidigungen Norberts8.

Zur Edition der Vita A vgl. Anm. 4; Vita Norberti B. hg. von Migne PL 170. Sp.

1253-1344; eine Neuausgabe im Rahmen der MGH wird vorbereitet von Wilfried
Marcel Grauwen. Vgl. dens., Norbert. Erzbischof von Magdeburg (1126-1134),
übersetzt von Ludger Horstkötter. Duisburg 21986, 21-28.
Vita Norberti A, c. 11, MGH SS 12, 681.
Ebenda, c. 10, 680 f.

83



Wir wollen hier mit Nacherzählen einhalten, obwohl die Geschichte
noch nicht zu Ende ist. Auch psychologisch wenig Versierten unter
uns und ohne dass wir uns auf gewagte Spekulationen einlassen
müssen, zeigt die Erzählung zur Genüge, dass in Norberts Handeln
an der jungen Frau und im Verhalten seiner Gegenspielerin ein
beträchtliches erotisches Potential mitschwang.

Den spärlichen, indirekten und verschlüsselten Nachrichten in der
Vita Norberti über Norbert und die Frauen stehen klare, ausführliche
und eindeutige Äusserungen in anderen Quellen entgegen. Zu erwähnen

sind in diesem Zusammenhang hauptsächlich die Miracula
S. Mariae Laudunensis, verfasst um 1140/42 von Hermann von
Laon (auch Hermann von Tournai). Hermann spricht darin von den
«cohortes feminarum», welche von Norbert zu einem geistlichen
Leben bekehrt worden seien9. Es sei Norberts besonderes Verdienst
gewesen, in seine Klöster nicht nur Männer, sondern auch Frauen
aufgenommen und diesen eine noch strengere Lebensweise als den
Männern auferlegt zu haben10.

Nach Hermann von Laon lebten die Frauen des norbertinischen
Ordens unter beständigem Schweigen und in immerwährender
rigoroser Klausur. Sogar mit den engsten Verwandten in der Welt draus-
sen konnten sie nur durch ein Fensterchen in der Kirche sprechen,
überdies seien sie dabei auf beiden Seiten der Mauer von je zwei
Mitschwestern und Konversbrüdern bewacht gewesen. Bei der
Konversion wurde ihnen das Haar bis zu den Ohren abgeschnitten -
erinnern wir uns an das Mädchen von Nivelles! -, damit, so
Hermann, aller Hochmut und alle Fleischeslust beschnitten werde. Auch
durch die Kleidung wurde das Äussere der Nonnen bewusst
verunstaltet: Statt einer feinen Woll- oder Pelzkleidung und eines
Seidenschleiers, wie bei den vornehmen Nonnen üblich, trugen Norberts
Schwestern ein Busskleid aus ungebleichter Wolle und ein hässliches
schwarzes Tuch über dem Kopf.

9 Hermann von Laon. Miracula S. Mariae Laudunensis. Migne PL 156. Sp. 961-
1018: Teilausgabe der Miracula (Buch III. c. 1-9) von Roger Wilmans. MGH SS 12.
653-660: zum Werk vgl. Gerlinde Niemeyer. Die Miracula S. Mariae Laudunensis
des Abtes Hermann von Tournai. Verfasser und Entstehungszeit, in: Deutsches
Archiv fur Erforschung des Mittelalters 27 (1971), 135-174. Zur erwähnten,
vielzitierten Stelle in III, 6. 657 vgl. unten Anm. 11.

10 Miracula III. 7, MGH SS 12, 658f.; vgl. Zitat in der folgenden Anm.

84



Trotz dieser Strenge, Entsagung und Demütigung - oder gerade
deshalb? - strömten die Frauen in Scharen zu Norberts Klöstern. Sie

stammten nicht nur aus bäuerlichen und sozial niedriggestellten
Schichten, denen bisher der Zugang zu den adeligen Damenstiften
verschlossen war. Wie Hermann von Laon betont, wurden vornehme
und reiche Frauen von der asketischen Radikalität Norberts nicht
weniger angezogen. Was ihm und anderen Zeitgenossen an der Bewegung

auffiel, war neben ihrem enormen Ausmass besonders die
Mischung von adeligen Frauen und solchen niedriger Herkunft.
Mehr als zehntausend, nach einer anderen Stelle in den Miracula
zumindest mehr als tausend Frauen, Witwen und Jungfrauen, sogar
noch kleine Mädchen («puellulae»), hätten damals den Schleier

genommen und in den Klöstern der Prämonstratenser gelebt; täglich
könne er, Hermann, Frauen der Welt entsagen und in diese Klöster
eilen sehen".

Seit der Annahme der Augustinerregel durch Norbert für seine
Gemeinschaft und seit der Errichtung der ersten Niederlassung in der
Einsamkeit von Prémontré im Jahr 1120 lebten Männer und Frauen
am selben Ort, nur durch eine rigorose Klausur voneinander
getrennt. Die Errichtung von Doppelklöstern war freilich keine Erfindung

von Norbert, ebenso ist nicht anzunehmen, dass er sie bewusst
angestrebt hat. Zu seiner Zeit waren Doppelklöster gerade unter
den Reformern, die zur apostolischen Lebensweise zurückkehren
wollten, keine Seltenheit12. Erinnert sei an Robert von Arbrissel
(gest. 1116) und die von ihm gegründete Kongregation von Fonte-
vraud, worin die Schwestern sogar den Vorrang vor den Mönchen

Ebenda. 659: «cotidie videmus feminas non modo rusticas vel pauperes, sed potius
nobilissimas et ditissimas. tarn viduas iuvenculas quam etiam puellulas, ita con-
versionis gratia spretis mundi voluptatibus ad illius institutionis monasteria festi-
nantes. et quasi ad mortificandam teneram carnem currentes, ut plus quam decern
milia feminarum in eis hodie credamus contineri. Si ergo nichil aliud domnus
Norbertus fecisset. sed omissa conversione virorum, tot feminas servitio divino sua
exhortatione attraxisset. nonne maxima laude dignus fuisset?»; Ili, 6, 657: «Non
solum autem virorum. sed etiam feminarum cohortes idem Norbertus ad Deum
convertere studuit, ita ut hodie in diversis eiusdem ecclesiae locis plus quam mille
videamus conversas tanto rigore et silentio Deo servire, ut in districtissimis coeno-
biis monacorum vix similem religionem possit aliquis invenire»; vgl. Feiten. Norbert

von Xanten (wie Anm. 4). 99.
Vgl. Michel Parisse, Art. Doppelkloster, in: LexMA 3 (1986), Sp. 1257-1259. sowie
den in der folgenden Anm. zitierten Sammelband «Doppelklöster».

85



besassen13. Norbert von Xanten selbst hatte kurz nach seiner
Konversion Gelegenheit, das Leben in einem Doppelkonvent kennenzulernen;

noch vor seiner Zeit als Wanderprediger besuchte er öfters
Propst Richer im Augustinerstift Klosterrath bei Aachen, wo
Chorherren und Schwestern zusammenlebten14. Klosterrath dürfte ihm
indessen später bei seiner eigenen Gründung kaum als Modell
vorgeschwebt haben. Die Symbiose der beiden Geschlechter verlief hier
nämlich nicht ohne Schwierigkeiten, und durch Aussiedlung der
«sorores» wurde ihr im Jahr 1126 ein Ende bereitet.

Für Norbert kam der Anstoss zur Einrichtung von Doppelklöstern
vielmehr von den Frauen selbst, von den zahlreichen Witwen,
Jungfrauen und verheirateten Frauen, die seinem Vorbild nacheifern
wollten. Hermann von Laon ist unser Kronzeuge dafür. Norbert wies
die Frauen nicht ab; seine hohe Attraktivität für Frauen aller Stände
hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass er dem weiblichen
Geschlecht den Zutritt zu seinem Orden uneingeschränkt gestattete. Für
Hermann von Laon liegt darin das persönliche Verdienst Norberts.
Deshalb sei dieser Bernhard von Clairvaux vorzuziehen, weil er die
Frauen nicht ausgeschlossen, sondern sie im Gegenteil ernst genommen

und gefördert habe15.

Mit der raschen Ausbreitung des Prämonstratenserordens nach
1120 entstand in Nordfrankreich, Burgund und aufReichsgebiet eine

grosse Zahl von Doppelklöstern. Nach Schätzungen von Hans-Martin

Klinkenberg wurden im 12. Jahrhundert mehr als hundert
Abteien zunächst als Doppelklöster gegründet, wovon ungefähr ein
Zehntel später als Frauenklöster und neun Zehntel als Männerklö-

Vgl. Jean-Marc Bienvenu. Origines et évolution, au XIIe siècle, de la mixtité d'un
ordre double: Fontevraud, in: Naissance et fonctionnement des réseaux monastiques

et canoniaux C.E.R.C.O.R., Travaux et recherches, 1), St-Etienne. 1991.
61-79; Michel Parisse. Fontevraud, monastère double, in: Doppelklöster und
andere Formen der Symbiose männlicher und weiblicher Religiösen im Mittelalter,
hg. von Kaspar Elm / Michel Parisse Berliner Historische Studien. 18, Ordensstudien

VIII), Berlin 1992, 135-148.
Vita Norberti A, c. 3, MGH SS 12, 672; vgl. Hugo Th. Heijman, Untersuchungen
über die Prämonstratenser-Gewohnheiten. Diss. phil. Freiburg i. Ue., Tongerloo
i928 [Separat-Abdruck aus: Analecta Praemonstraiensia 2 (1926), 5-32; 3 (1927).
5-27:4(1928), 5-29. 113-131.226-241. 351-373], 71; Alders, Norbert von Xanten
(wie Anm. 5), 52; Jürgen Simon, Art. Klosterrath. in LexMA 5 (1991), Sp. 1226.
Wie Anm. 10.

86



ster weiterlebtenlft. In der eschatologischen Aufbruchstimmung und
nahen Endzeiterwartung, die bei den damaligen Wanderpredigern
und insbesondere in der Umgebung Norberts vorherrschte,
kümmerte man sich wenig um die langfristigen Konsequenzen und
Gefahren eines solchen Miteinanders der beiden Geschlechter.
Gleichwohl regelten schon die ältesten Statuten aus der
Konstituierungsphase des Ordens einige Grundsätze des Zusammenlebens.
Aus Kapitel 75 bis 82 dieser Satzungen geht hervor, dass die Frauen-
und Männerkonvente in religiöser und wirtschaftlicher Hinsicht eine
lokale Einheit unter der Leitung des Abtes bildeten. Die Frauen
nahmen am Gottesdienst in der Klosterkirche teil, sie lebten und
arbeiteten aber in einem durch Klausur abgetrennten Gebäude.
Musste der Abt oder Provisor aus religiösen oder anderen Gründen
zu den Schwestern gehen, wurden Vorkehrungen getroffen, um jeden
überflüssigen Kontakt zu vermeiden17. Die Anordnungen in den
ersten Satzungen stimmen mit dem überein, was - es wurde bereits
zitiert - Hermann von Laon einige Jahre später aus eigener Anschauung

berichten sollte.
So lebten in den zwanziger und dreissiger Jahren des 12. Jahrhunderts

in weiten Teilen Europas fromme Frauen und Männer
sozusagen unter einem Dach. In der Nachfolge Norberts verwirklichten

Hans-Martin Klinkenberg. Die Verbreitung der Prämonstratenser. in: Grosser
Historischer Weltatlas, hg. vom Bayerischen Schulbuch-Verlag. II. Teil: Mittelalter.
München 1970. Karte zu S. 81. Klinkenberg stutzt sich auf die summarischen
Angaben im Handbuch von Norbert Backmund, Monasticon Praemonstratense.
3 Bde., Straubing 1949-1956. Bd. I. Teile 1 und 2. Berlin-New York 21983; diese
Angaben bedürfen im einzelnen der Überprüfung und Präzisierung. wie es in der
vorliegenden Studie für das Gebiet der Westschweiz geschieht. Immerhin vermittelt
die Karte von Klinkenberg einen getreuen Eindruck von der Dynamik bei der
Ausbreitung der norbertinischen Doppelklöster. - Fur die Pramonstratenserkloster
in Frankreich ist. über Backmund hinausgehend, inzwischen ein neues Nachschlagewerk

greifbar: Bernard Ardura. Abbayes, prieurés et monastères de l'ordre de
Prémontré en France des origines à nos jours. Dictionnaire historique et bibligra-
phique, Nancy 1993. Doch bleibt nach wie vor gültig, was Feiten, Norbert von
Xanten (wie Anm. 4), 143, Anm. 152 festgestellt hat: «Die Prämonstratenserinnen
hatten dringend eine moderne, vorurteilsfreie Untersuchung verdient».
Les premiers Statuts de l'Ordre de Prémontré (XIIe siècle), hg. von R. van Waefel-
ghem. in: Analectesde l'Ordre de Prémontré 9(1913). 63-66; vgl. Heijman.
Untersuchungen (wie Anm. 14), 116 f. ; A. Erens. Les sœurs dans l'Ordre de Prémontré, in:
Analecta Praemonstratensia 5 (1929). 5-26: Feiten, Norbert von Xanten (wie
Anm. 4). 100: Ludger Horstkötter, Art. Prämonstratenser, -innen, in: LexMA 7

(1994). Sp. 146-152.

87



sie das apostolisch-urchristliche Ideal des gemeinsamen Lebens in
Armut und Entsagung. Durch ihren Glaubenseifer erregten sie die
Bewunderung der Zeitgenossen. Der paradiesische Zustand war freilich

nicht auf Dauer angelegt, mochte ihn ein Hermann von Laon
noch so rühmen. Sei es, dass tatsächlich Missstände auftraten, dass,
wie Jakob von Vitry (um 1160/70-1240) später anschaulich
schilderte, Nachlässigkeit und Leichtfertigkeit sich in das Klosterleben
einschlichen und die Fensterchen der Nonnen zur Aussenwelt zu
Türen erweitert wurden18. Sei es, dass allein die räumliche Nähe von
Nonnen und Kanonikern schon Verdacht weckte.

An latentem Misstrauen gegenüber dieser monastischen Lebensform

- und letztlich gegenüber den Frauen allgemein als unruhestiftenden,

die Männer ablenkenden und für die kanonikale «perfectio»
gefährlichen Elementen - herrschte in den führenden Köpfen des

damaligen Mönchtums kein Mangel. Zur Verteidigung des Doppelklosters

ist mir, abgesehen von Hermann von Laon, nur eine einzige
programmatische, uneingeschränkt positive Stimme begegnet. Sie

wird mitgeteilt von Eisanne Gilomen-Schenkel in ihrer wegweisenden

Untersuchung über die benediktinischen Doppelklöster im
Südwesten des Reiches19 und stammt aus der Petershauser Chronik. Der
neunte Abschnitt «De sanctimonialibus» in der Einleitung zur Chronik

lautet: «(Es ist) darauf hinzuweisen, dass die frommen Frauen
gemeinsam mit den heiligen Jüngern Gott dienten (gemeint ist: in
der Urkirche); es ist daher nach diesem Beispiel nicht zu tadeln,
sondern vielmehr zu loben, wenn Klosterfrauen in den Klöstern der
Diener Gottes Aufnahme finden, damit beide Geschlechter am
gleichen Ort, wenn auch voneinander getrennt, zum Heile geführt
werden»20.

Ein in den Grundzügen sehr positives Bild namentlich von den
frühen Doppelklöstern der Prämonstratenser zeichnet auch der
bereits zitierte Jakob von Vitry. Er vergleicht das Zusammenleben

18 Jakob von Vitry, Historia occidentalis, c. 22. hg. von John Frederick Hinnebusch
Spicilegium Friburgense. 17). Freiburg i. Ue. 1972, 135.

19 Eisanne Gilomen-Schenkel. Engelberg. Interlaken und andere autonome Doppelklöster

im Südwesten des Reiches (11.-13. Jh.). Zur Quellenproblematik und zur
historiographischen Tradition, in: Doppclklöster (wie Anm. 13). 115-133. hier
123.

20 Die Chronik des Klosters Petershausen, hg. und übersetzt von Otto Feger Schwäbische

Chroniken der Stauferzeit. 3), Lindau-Konstanz 1956, 21978, 24 f.



von Männern und Frauen dieses Ordens mit zwei Wänden, die mit
dem Eckstein (Christus) zum Haus Gottes zusammengefügt seien,
und mit dem Tierfrieden innerhalb der Arche Noah. Er hebt weiter
den religiösen Eifer und das strenge Leben der Nonnen in ihrer
Klausur hervor. Allerdings weiss der Chronist aus seiner späteren
Sicht bereits vom Scheitern des Unternehmens und nimmt als Ursache

dafür an, dass das Ideal nicht auf Dauer habe angelegt sein
können21.

Schon unter den Zeitgenossen Norberts fehlte es nicht an
kritischen Stimmen gegenüber Frauenkonversionen und namentlich
gegenüber einer religiösen Gemeinschaft von Frauen und Männern.
Stephan von Obazine (um 1085-1156) war überzeugt, dass Frauen
längerfristig nicht für ein ehrenhaftes Leben unter Männern geeignet
wären, und überlegte sich, an welchen Orten er sie auf geziemende
Weise ansiedeln könnte22. Kein Förderer von Frauenkonversionen
war, wie Hermann von Laon in seinem Vergleich mit Norbert andeutet,

Bernhard von Clairvaux. Bei Frauen im Kloster witterte der
mächtige Zisterzienserabt bald einmal Gefahren. Als er sich zusammen

mit Bischof Bartholomäus von Laon persönlich für die Reform
des Johannesklosters in Laon einsetzte, d.h. durch die Synode von
Arras im Jahr 1128 die Nonnen ausweisen und durch Männer ersetzen

liess, rechtfertigte er sich gegenüber Kritikern mit dem entrüsteten,

aber auch vernichtenden Ausruf, die Nonnen hätten ihren Konvent

zu einem Dirnenhaus («prostibulum Veneris») herabgewürdigt
23. Die zurückhaltende Einstellung Bernhards von Clairvaux

gegenüber der religiösen Frauenbewegung dürfte wesentlich dazu
beigetragen haben, dass der Zisterzienserorden von seiner unter
Stephan Harding zunächst praktizierten wohlwollend-fördernden Hal-

21 Jakob von Vitry. Historia occidentalis, c. 22 (wie Anm. 18). 134.
22 Vie de saint Etienne d'Obazine. hg. von Michel Aubrun. Clermont-Ferrand 1970.

99; vgl. Parisse, Fontevraud (wie Anm. 13), 143.
21 Epist. 48, in: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch-deutsch, hg. von

Gerhard B. Winkler, Bd. 2, Innsbruck 1992, 138, 1074 f. (Kommentar); zur
Ausweisung der Nonnen von St. Johann in Laon vgl. auch den Bericht von Hermann
von Laon. Miracula III, 22, Migne PL 156. Sp. 1003-1005, bes. Sp. 1004 C: «nonnulla

sinistrae famae de eiusdem virginibus dicebantur».

89



tung abrückte und die von Cîteaux initiierte weibliche Filiation von
Tart im Ordensverband institutionell nicht weiterentwickelt
wurde24.

Entschieden wandte sich Bernhard gegen die Form des
Doppelklosters. Er lobte Abt Guarinus von Aulps, den nachmaligen Bischof
von Sitten (1138-1150), dafür, dass dieser die Frauen vom Männerkloster

entfernt habe25. Die Gegnerschaft gegen die gerade bei den
Prämonstratensern vorherrschenden Doppelkonvente mochte bei
Bernhard, trotz seiner gegenteiligen Beteuerungen in späteren Jahren,

von einer gewissen Zurückhaltung, ja persönlichen Abneigung
gegen Norbert und dessen eschatologischem Aufbruch allgemein
geprägt gewesen sein26.

Dem Einfluss Bernhards und anderer führender Kirchenmänner
konnte sich der Prämonstratenserorden auf die Dauer nicht entziehen.

Unter Norberts frühem Gefährten, Stellvertreter und Nachfolger

in der Leitung von Prémontré sowie grossem Organisator des

Ordens, Abt Hugo von Fosse (1093-1161/64)27, wurde zwischen
1137 und 1140 die Kehrtwende vollzogen und die Auflösung der
Doppelklöster beschlossen. Dieser Schritt des Ordenskapitels könnte
im Zusammenhang stehen mit einer Verordnung des zweiten
Laterankonzils vom Frühjahr 1139, das zwar die Doppelklöster nicht

24 Zur Filiation von Tart vgl. Brigitte Degler-Spengler, La filiation de Tart. L'organisation

des premiers monastères de cisterciennes, in: Naissance et fonctionnement
(wie Anm. 13), 53-60.

25 Epist. 254, in: Bernhard von Clairvaux (wie Anm. 23). Bd. 3. 156, 1129 (Kommentar);
das Distanzhalten zu den Frauen («feminas a monasterio arces») durfte nicht,

wie der Kommentator meint, auf die Abwendung der Mönche von der Pfarreiseelsorge

bezogen sein, vielmehr auf die Fortweisung der Frauen aus dem Bereich des
Klosters Aulps selber, das bis anhin also vermutlich doppelklösterlich organisiert
war.

26 Vgl. Epist. 253, in: Bernhard von Clairvaux, Bd. 3,339-351, 1125-1127 (Kommentar).
Nach einer persönlichen Begegnung mit Norbert im Jahr 1124 beschreibt

Bernhard, bezogen auf Norberts Predigtcharisma und apokalyptische Weissagungen,

mit ironischem Unterton und kaum verhohlener Abneigung Norberts Mund als
die «himmlische Röhre» («caelestis fistula»); Epist. 56, in: Bernhard von Clairvaux,

Bd. 2, 537; vgl. dazu Feiten. Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 150 Anm. 261.
Etwas weniger gegensätzlich wird die Haltung der beiden Männer bezüglich der
Endzeiterwartung gesehen von Hans Werner Goetz, Bernard et Robert : eschatologie
et réforme, in: Bernard de Clairvaux. Histoire, mentalités, spiritualité. Colloque de
Lyon-Cîteaux-Dijon Sources chrétiennes, 380), Paris 1992, 505-525.

27 Vgl. Jean-Baptiste Valvekens, Art. Hugues de Fosses, in: Dictionnaire de spiritualité
ascétique et mystique 7 (1969), Sp. 879f.

90



gerade verbot, aber in Kanon 27 den Nonnen und Kanonikern den
gemeinsamen Chorgesang in der Kirche untersagte28. Natürlich
waren es nicht die Chormönche, die fortan im Chor schweigen mussten.

sondern die Nonnen. Während die Männer den Chorgesang
anstimmten, hatten die Frauen sich mit der Rolle von stummen
Beterinnen zu begnügen. Sie nahmen nach dem Zeugnis Jakobs von
Vitry im stillen am Chordienst teil und lasen in tiefer Andacht aus
ihren Büchern die Psalmen, das Stundengebet und die Marienhymnen

29.

Vom einschneidenden Verbot einer aktiven Mitwirkung der Nonnen

am Gottesdienst der Männer bis zur räumlichen Segregation war
nur noch ein kleiner Schritt. Rechtstexte über den Trennungsbe-
schluss sind nicht überliefert; über den Hergang müssen wir uns
daher auf Vermutungen stützen. Was wir kennen, sind allein die
Folgen - die Verdrängung der Frauen. Hugo von Fosse liess die ihm
unterstellten Schwestern, darunter eigene Verwandte, von Prémontré

wegschicken und an anderen Orten ihr Klosterleben weiterführen
30

Die Entflechtung der Doppelklöster scheint in Frankreich und
Burgund verhältnismässig rasch durchgeführt worden zu sein. Dass
sie indessen weder reibungs- noch widerspruchslos erfolgte, dafür ist
wiederum der bereits mehrfach zitierte Hermann von Laon ein
sprechendes Zeugnis. Seine klare Stellungnahme in den Miracula für die
Frauenklöster als Besonderheit der Norbertiner - im Vergleich etwa
zu den Zisterziensern - und sein hohes Lob für den Lebenswandel
der Schwestern können nur als eine vehemente Verteidigung des

bisherigen Zustands verstanden werden; Hermann schrieb nämlich
sein Werk zu der Zeit, als in den Jahren kurz nach 1140 der Ver-
drängungsprozess der Frauen in vollem Gange war. Schleppender als
in den romanischen Ländern kam die Trennung trotz mehrfach

28 Karl Joseph Hefele / Henri Leclercq, Histoire des Conciles d'après les documents
originaux, Bd. V, 1. Paris 1912, 733.

29 Jakob von Vitry. Historia occidentalis. c. 22 (wie Anm. 18), 134 f.
,0 Vgl. die Formulierung in der Urkunde Bischof Bartholomäus' von Laon von 1141.

worin er den von Prémontré weggewiesenen Schwestern in Fontenelles ein neues
Kloster erbaute: «visum est Hugoni, sorores suas veluti nimis sibi propinquas,
removere et ad Deo serviendum longius relocare»; hg. von Charles-Louis Hugo.
Sacri et canonici Ordinis Praemonstratensis Annales, Bd. 1, Nancy. 1734,
Prob. Sp. 318; vgl. Erens, Les sœurs (wie Anm. 17), 8; Feiten, Norbert von Xanten
(wie Anm. 4), 99 f.. 143 Anm. 151.

91



wiederholter Verbote in den germanischen und östlichen Gebieten
voran; in Friesland überlebten Doppelklöster sogar bis in die
Reformationszeit.

Nach der Aufhebung der Doppelgemeinschaft, nach dem
«historischen Misserfolg»31 dieser Institution auch bei den Prämonstra-
tensern, verschwanden die Frauen fast lautlos aus den Quellen zu den
Anfängen der Ordensgeschichte. Die Statuten in der zweiten Redaktion

um die Mitte des 12. Jahrhunderts lassen die entsprechenden
Kapitel ersatzlos weg32. Auch aus dem kollektiven Gedächtnis des
Ordens wurden die Frauen weitgehend ausgeblendet. Die Geschichte
der Anfänge wurde um- und neugeschrieben, das Wirken Norberts
und die Frühzeit der Prämonstratenser von weiblichen Elementen
gereinigt, wodurch die Erinnerung an diese rasch in Vergessenheit
geriet. Daher ist das fast vollständige Schweigen der Vita Norberti
über Frauen im Umkreis um Norbert zu verstehen. Die Vita entstand
einige Zeit nach dem Entscheid gegen die Doppelklöster. Anders als
noch Hermann von Laon steht sie im «frauenfeindlichen Lager» "
des Generalabts Hugo von Fosse; durch eine ablehnende Einstellung
sogar des Ordensgründers gegenüber den Frauen will die Vita die
neue Norm, vielleicht auch ein völliges Verbot der Aufnahme von
Frauen in den Orden, legitimieren.

2. Doppelklöster der Prämonstratenser in der Westschweiz

Der geschilderte Verdrängungsprozess der Frauen und die kurze
Dauer doppelklösterlicher Gemeinschaften machen die Suche nach
konkreten Realisierungen dieser monastischen Lebensform zu
einem schwierigen Unterfangen. Fast alle Spuren in den Rechtstexten

und in der historiographischen Tradition des Ordens wurden
getilgt. Somit bleibt eigentlich nur noch ein Weg offen, um zu neuen
Erkenntnissen über die Frühzeit zu gelangen: der Weg über die

" So Gilomen-Schenkel, Engelberg (wie Anm. 19), 123.
52 Feiten. Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 100 mit Anm. 155.
35 Ebenda.

92



Mikrohistorie, die Untersuchung der Quellen zu einzelnen frühen
Prämonstratenserklöstern.

Aber auch hier verwehrt die Quellenlage zumeist nähere Einsichten.

Wo Nonnen und Kanoniker am selben Ort lebten, traten die
durch die Mauern der Klausur abgeschiedenen Frauen gegenüber der

0 Valdahon

Orrréns

Morteau

T
chately[ravers

Salms les Bains pon!ark>r

I rasne

ver
Lroii

Lha,m|)aijriole
FOSdt

q-'O0Vlouihe tiorbe

r&
Humilimont

Lac de Joux *) tx^y Ite -

CossOTay °< EchfBn

.e Brassus

CL^vtóo ü Brere

/K
RueLausanne res

Sl Cerque
VeveyRoll Chat

LC detdf.iuc.llt>
: Vian Moss San

PllHjtG ex iVt'
-O

ablerets

Hermance

Sl-Jean

sse

Jeoire
Faucigny nery

'
La Roche

Man gny

Ar,.,.franov''
Fort:

Karte: Doppelklöster/Frauenklöster der Prämonstratenser in der
Westschweiz im 12. Jahrhundert.

93



Aussenwelt kaum in Erscheinung. Urkundliche Quellen liefern daher
selten Belege für Doppelklöster. Nachrichten sind eher von Quellen
des inneren, geistlichen Lebens wie den Nekrologien zu erwarten,
sofern solche überliefert sind. Unter diesen Voraussetzungen sollen
nun zwei frühe Klöster der Prämonstratenser in der Westschweiz
untersucht werden, die Abtei vom Lac de Joux im Waadtländer Jura
und jene von Humilimont-Marsens im freiburgischen Greyerzer-
land.

Lac de Joux

Bei der Förderung Norberts von Xanten und der Etablierung der
ersten Klöster seiner Bewegung spielte Bischof Bartholomäus von
Laon eine entscheidende Rolle. Er gründete in seinem Bistum selber
eine Reihe von Klöstern, darunter fünf Prämonstratenserabteien,
und zählte zu den bedeutendsten Reformbischöfen im damaligen
Frankreich. Mütterlicherseits ein Neffe von Papst Kalixt IL,
stammte Bartholomäus «von Jur», wie die Quellen ihn auch nennen,
väterlicherseits aus dem cisjuranisch-transjuranischen Grenzgebiet,
aus dem waadtländischen Geschlecht der Herren von Grandson34.
Sein Bruder Ebal von Grandson-La Sarraz gründete um das Jahr
1126 im ab- und hochgelegenen, unwirtlichen und kaum besiedelten,
doch im Zeichen des Landesausbaus nicht unwichtigen Joux-Tal am
Südufer des gleichnamigen Sees eine Prämonstratenserabtei. Die
neben dem Kloster entstandene Ortschaft trägt noch heute den
Namen «L'Abbaye»35.

Der Bestätigungsurkunde Bischof Girolds von Lausanne ist zu
entnehmen, dass die Gründung im Zusammenwirken mit dem Abt
des Prämonstratenserklosters St-Martin vor den Mauern von Laon
erfolgte; durch Formularvergleich kann Abt Walter von St-Martin

Hermann von Laon, Miracula I, 2. Migne PL 156. Sp. 965-967.
Über die Anfänge der Abtei vom Lac de Joux vgl. neuerdings: Claire Martinet.
L'abbaye du Lac de Joux des origines au XIVe siècle Cahiers Lausannois
d'Histoire Médiévale, 12). Lausanne (im Druck, erscheint 1994) ; Claire Martinet hat mir
dankenswerterweise Einsicht in ihre Arbeit, eine Lizentiatsarbeit der Universität
Lausanne, gewährt.

94



unmittelbar als Verfasser der Urkunde und somit als persönlich am
Gründungsvorgang Beteiligter nachgewiesen werden 36. Das Kloster
St-Martin wiederum war aufErsuchen von BischofBartholomäus im
Jahr 1124 von Prémontré aus besiedelt worden und erlebte unter
bischöflicher Förderung in wenigen Jahren einen grossen
Aufschwung. Die Filiation der neuen Abtei von St-Martin und die ver-
wandschaftlichen Beziehungen des Bischofs von Laon zur
Westschweiz legen die Annahme nahe, dass Bartholomäus mittelbar oder
unmittelbar auch an der Gründung von Lac de Joux beteiligt war.
Hingegen bieten für die Vermutung in der älteren Literatur, Norbert
von Xanten habe auf seiner Romreise von 1125/26 den Weg über den
Jura genommen und an der Gründung der Abtei selber mitgewirkt37,
die neuesten Forschungen über sein Itinerar keine Anhaltspunkte38.

Bischof Bartholomäus von Laon darf mit einiger Vorsicht der
«frauenfreundlichen» Partei im Umfeld der Norbertiner zugerechnet

werden. Er nahm sich der um 1140 aus Prémontré verdrängten
Nonnen an und sicherte durch Schenkungen deren materielle
Existenz 39. Unter den zehn von ihm gegründeten Klöstern ragte durch
besonders frommen Eifer und harte Kasteiungen ein Kloster - das

einzige Frauenkloster! - hervor. So steht es zu lesen in den Miracula
Hermanns von Laon40. Hermann, gegenüber der religiösen
Frauenbewegung bekanntlich selber aufgeschlossen, stellte in seinem
III. Buch vor allem die Verdienste und Leistungen des von ihm
verehrten Bischofs dar und hob dessen Mitwirkung bei der Gründung
von Prémontré hervor. Der letzte Teil des von Bartholomäus
angeregten und ihm gewidmeten Werks41 erscheint vor dem Hintergrund
der Anfeindungen, denen der Bischof von Laon wegen seiner gross-

36 Martinet. L'abbaye, Annexes, Nr. 1 ; vgl. François Petit, La spiritualité des Prémontrés

aux XIIe et XIIIe siècles. Paris 1947, 50 f. (den Hinweis verdanke ich Jean-
Daniel Morerod, Lausanne).

,7 So Hermann Hüffer, Die Abteien und Priorate Welschburgunds unter den Zähringern,

in: ZSKG 15 (1921). 13.
38 Vgl. Franz J. Feiten. Norbert von Xanten. Reisen und Aufenthaltsorte, in: Norbert

von Xanten (wie Anm. 4), 210-215: Martinet, L'abbaye (wie Anm. 35), 7 f.
39 Vgl. oben Anm. 30.
J0 Hermann von Laon, Miracula III. 17, Migne PL 156, Sp. 1001 f.
41 Miracula, Widmungsepistel, Sp. 961-964.

95



zügigen Klosterpolitik später ausgesetzt war42, geradezu als eine

vorweggenommene Rechtfertigung seines Reformwerks - und nicht
zuletzt seiner Förderung von Frauenkonversionen.

Aus der freigelegten Kette von Beziehungen und Beobachtungen
können für die Abtei vom Lac de Joux zunächst noch keine Schlüsse

gezogen werden. Nicht das geringste Indiz in den Urkunden aus der
Anfangszeit weist auf die Existenz eines Doppelklosters hin.
Paradoxerweise müssen wir warten, bis Ende der dreissiger Jahre der
folgenschwere Entscheid der Ordensleitung die Frauen aus ihrem
kontemplativen Leben im Schatten - oder im Schutze? - der Männer
herausriss. In einer Schenkungsurkunde des Bischofs Arducius von
Genf von 1141/42 taucht unvermittelt am oberen Genferseeufer, in
Rueyres bei St-Saphorin, ein der Maria geweihter Nonnenkonvent
auf43. Dass die Schwestern im «claustrum» von Rueyres mit der
etwa 40 km - in Luftlinie gemessen - entfernten Abtei vom Lac de
Joux in Beziehung standen, geht aus dem Text selber hervor. Der Abt
des Juraklosters, Theoderich, nahm als zuständiger Oberer anstelle
der Nonnen die Schenkung des Bischofs entgegen. In einer schönen,
wenn auch formelhaften Arenga rühmt Arducius von Genf den
frommen Eifer der gottgeweihten Jungfrauen in Gebet und
Nachtwachen und preist das Glück, ihnen Wohltaten erweisen zu
dürfen44.

42 Vgl. das Schreiben Bernhards von Clairvaux an den Nachfolger von Bartholomäus
auf dem Bischofsstuhl von Laon und die Interpretation des Schreibens; Epist. 272,
in: Bernhard von Clairvaux (wie Anm. 23). Bd. 3. 404. 1139 (Kommentar).

43 Zur Lokalisierung vgl. Martinet, L'abbaye (wie Anm. 35), 21-32. Schwierigkeiten
bereitete in der älteren Literatur vor allem der Umstand, dass zu Beginn zwei
einander benachbarte, am Flüsschen Salenche gelegene Güter im Lavaux mit dem
selben Namen Rueyres zu Lac de Joux gehörten: hangabwärts das später Ogoz
genannte Weingut, das um 1144 durch Abt Richard dem Tochterkloster Humilimont

übergeben wurde, und etwas weiter oben, von Ogoz heute durch die Autobahn
getrennt, das Gut Rueyres. Besitz von Lac de Joux und Sitz der Nonnengemeinschaft.

Zusätzliche Verwirrung bei den Lokalisierungsversuchen verursachte die
Schenkung des Gutes Bellawarda an Lac de Joux durch Bischof Guido von
Lausanne um 1140 mit der - nicht realisierten - Intention, hier ein Männerkloster zu
errichten: Bellawards ist etwa 5 km landeinwärts nordwestlich von Rueyres am
Nordende des Lac de Bret im Jorat zu situieren; vgl. DHV 2. 336f. (Ogo), 571 f.
(Rueyres).

44 Hg. von Martinet. L'abbaye (wie Anm. 35). Annexes, Nr. 5: «Sacratis Deo virgini-
bus. que sub habitu religionis per opera sanctitatis Christo sponso suo piacere ac
benefactores suos assiduis vigilibus et orationibus eidem commendare student,
beneficiis subvenire et eas obnoxias nobis facere non modice felicitatis est».

96



Direkte Zeugnisse fehlen zwar, doch erlaubt die Gesamtheit der
Hinweise, die zeitliche Koinzidenz und die institutionell-personelle
Abhängigkeit, mit hoher Wahrscheinlichkeit den Schluss, dass uns in
Rueyres der verpflanzte Nonnenkonvent aus der Anfangszeit der
Abtei im Jurahochtal begegnet, somit auch am Lac de Joux zunächst
ein Doppelkloster bestanden hat. Falls die Argumentationskette
zutrifft - und ich zweifle nicht daran -, wurde der Trennungsbe-
schluss des Generalkapitels von Prémontré im ersten westschweizerischen

Kloster des Ordens ohne Aufschub in die Tat umgesetzt - ob
auch reibungslos, verraten die Quellen indessen nicht.

Über die Nonnen von Rueyres gibt es weiter nicht viel zu berichten.

Aus der erwähnten Urkunde von 1141 /42 geht noch hervor, dass
anstelle des fernen Abtes ein Prior namens Aimo den Konvent
betreute und die Verbindung zur Aussenwelt gewährleistete. Die
«sorores» beziehungsweise «dominae» selber geben von ihrem
Leben in der Klausur von Rueyres nichts preis. Noch dreimal, in den
Jahren 1168, 1193 und zu einem unbestimmten Zeitpunkt zu Beginn
des 13. Jahrhunderts, wird ihre Gemeinschaft als Empfängerin
wohltätiger Zuwendungen erwähnt45. Danach entziehen sich die
Schwestern für immer den neugierigen Blicken der Geschichte.

Für einige Zeit bewohnten und bewirtschafteten noch Konversen
aus dem Mutterkloster unter der Leitung eines Priors das Gut, das im
besten Weinbaugebiet des Waadtlandes gelegen ist. Im Verzeichnis
des Bistums Lausanne von 1228 erscheint Rueyres als Prämonstra-
tenserpriorat und dem Dekanat Vevey zugehörig46. In anderen Quellen

begegnen die Namen der Prioren Stephanus (1209, 1210/12),
Amalricus (1219), Gerardus/Giraldus (1220, 1223), Nantelmus
1225), Almaudricus 1243) und Johannes von Bretigny 1249) sowie

des Konversen Johannes Bernardus (1209)47.

45 Martinet. L'abbaye, Annexes, Nr. 9 (1168: «sorores de Rivori»). Nr. 14 (1193:
«dominae Rivoreia. que ibidem in Dei servicio commorantur»); Maxime
Reymond. Art. Rueyres. in: DHV 2. 571 f. (Erwähnung eines undatierten Testaments
des Lausanner Burgers Wilhelm Gottrau vom Anfang des 13. Jh. zugunsten der
Schwestern von Rueyres).

46 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, hg. von Charles Roth. MDR
III, 3 (1948), 13, Nr. 15 d. 19. Nr. 15 k.

47 Vgl. die Belege zu Rueyres in: Martinet. L'abbaye (wie Anm. 35), 31. Anm. 43
(1219. 1225). Annexes. Nr. 16 (1210/12), Nr. 18 (1215); Liber donationum Altaeripae.

Cartulaire de l'abbave cistercienne d'Hauterive (XIIe-XIIIe siècles), hg. von
Ernst Tremp. MDR III, 15 (1984). 290, Nr. 275 (1209); Regeste de l'abbaye de

97



Auf wiederholtes Bitten des Abtes von Lac de Joux, der den Hof
der päpstlichen Fiskalität entziehen wollte, unternahm schliesslich
der zuständige Bischofvon Lausanne, Johann von Cossonay, im Jahr
1259 die nötigen kirchenrechtlichen Schritte, um den Status eines
Priorats aufzuheben und Rueyres in eine gewöhnliche Grangie
umzuwandeln. Die Begründung für die Bezeichnung als Priorat
habe, so wird in der Urkunde festgehalten, laut den Ausführungen
des Abtes darin bestanden, dass der Vorsteher von Rueyres einst
Prior genannt worden sei und sich ausserdem im Gebäude eine
Kapelle befinde. Die vom Bischof angeordnete Untersuchung ergab
nun, dass diese Gründe nicht mehr zutrafen beziehungsweise nicht
ausreichten. Der Prämonstratenserorden kenne im Gegenteil keine
Prioren oder Priorate ausserhalb der Konventualkirchen, und überdies

seien Kapellen in den Grangien dieses Ordens häufig4ff, deshalb
müsse man Rueyres als eine gewöhnliche Grangie betrachten. Folglich

wurde verfügt, dass der Veranwortliche des Hofes künftig nur
noch Magister, nicht mehr Prior genannt werde49. Bemerkenswert an
der Urkunde von 1259 ist für unsere Fragestellung, dass der
Frauenkonvent, der wenige Jahrzehnte zuvor noch bestanden und dem
Priorat seine kirchenrechtliche Existenzberechtigung verliehen hatte,
in der Eingabe des Abtes und in der bischöflichen Verlautbarung mit
keinem Wort mehr erwähnt wird. Sollten sich die Spuren der Nonnen

von Rueyres so rasch verloren haben?

Hauterive de l'Ordre de Citeaux, hg. von Justin Gumv, Freiburg 1923, Nr. 360
(1223), Nr. 436 (1243), Nr. 439 (1244); Cartulaire de l'abbaye de Hautcrêt, hg. von
Jean-Jacques Hisely, MDR I, 12 (1854), 58, Nr. 37 (1220); ferner DHV 2, 572;
Backmund, Monasticon (wie Anm. 16), I, 2, 468.

48 Bereits Papst Innozenz II. hatte im Jahr 1135 dem Prämonstratenserorden gestattet,
auf seinen Höfen Kapellen zu errichten; vgl. Jean Le Paige (Hg.), Bibliotheca
Praemonstratensis ordinis, Bd. II, Paris 1633. 623.

49 Martinet, L'abbaye (wie Anm. 35), Annexes, Nr. 35. Im Vorfeld dieses Entscheids
nannte sich bereits im Jahr 1250 der Leiter des Hofes von Rueyres, ein Chorherr
vom Lac de Joux namens Johannes, nur noch Magister; als nächster Magister ist für
1268 ein Frater Urbanus bezeugt; Regeste de l'abbaye de Hauterive (wie Anm. 47),
Nr. 480 1250), Nr. 574, 575 1268).

98



Humilimont-Marsens

An der Gründung und Ausstattung der Abtei vom Lac de Joux waren
neben den Herren von Grandson-La Sarraz auch die Edlen von
Corbières im heute freiburgischen Greyerzerland beteiligt. Ihr
Auftreten an der Seite der Grandson und die Gemengelage der an die
Prämonstratenser abgetretenen Güter lassen darauf schliessen, dass
die beiden Adelsfamilien miteinander verwandt waren50. Das Vorbild

der mächtigeren Vettern am Jurafuss und die Begegnung mit den
Reformkanonikern aus Frankreich regten die von Corbières offenbar
schon bald zur Nachahmung an. Zwischen 1126 und 1142, nach der
Tradition im Jahr 1136, errichteten Wilhelm und Liethold von
Corbières bei der Ortschaft Marsens, an den Abhängen des Gibloux auf
der linken Seite des mittleren Saanetals, die Abtei Humilimont.
Dieses Zweitälteste Prämonstratenserkloster auf Schweizer Boden
unterstand von Anfang an dem Abt von Lac de Joux51.

Noch deutlicher als bei jener Abtei sind in der Gründungszeit von
Humilimont enge persönliche Beziehungen zu den Zentren der nor-
bertinischen Reformbewegung in der Champagne nachweisbar. Der
Generalabt Hugo von Fosse nahm persönlich an der feierlichen
Errichtung der Abtei teil, sofern wir der zwar verfälschten, in diesem
Punkt aber kaum anfechtbaren Fundationsnotiz glauben dürfen52.

Vgl. Martinet, L'abbaye, 14f. und Annexe, Nr. 6 (1149); Nicolas Morard, L'abbaye
d'Humilimont et les comtes de Champagne, in : ZSKG 82 1988), 159-176, hier 162 ;

Guido Castelnuovo, L'aristocrazia del Vaud fino alla conquista sabauda (inizio XI -
metà XIII secolo), Turin 1990, 118 f.. 177.
Zu Humilimont vgl. die noch immer nützliche Monographie von Joseph Jordan,
L'abbaye prémontrée d'Humilimont (1137-1580), in: Archives de la Société d'histoire

du canton de Fribourg 12 (1925), 331-693; Backmund, Monasticon (wie
Anm. 16), I, 2, 463-465.
MF 2 1855), 236 f., Nr. 1 ; seit der Untersuchung von Albert Courtray, Qui a fondé
l'abbaye d'Humilimont? in: Annales fribourgeoises 21 (1933). 194-210. 242-252,
22 1934), 37-43, 59-65, und trotz des späteren Rehabilitationsversuchs von Joseph
Jordan, La fondation de l'abbaye prémontrée d'Humilimont, in: ZSKG 65 (1971),
121-151, ist die sog. Gründungsurkunde von 1136 als spätere Fälschung erwiesen.
Die Anwesenheit Hugos von Fosse kann indessen trotz der verräterisch
anachronistischen Formelhaftigkeit («in presentia et de consensu reverendissimi domini
nostri»), ebenso wie das Gründungsdatum von Humilimont, auf einer in ihrem
Kern echten, durch das alljährlich begangene Totengedächtnis gestützten
Klostertradition beruhen.

99



Die Kanoniker von Humilimont begingen später Hugos Totengedächtnis

am 9. Februar53.
Eine geistliche Verbindung bestand ebenfalls zu GrafTheobald II.

von Blois-Champagne. Der mächtige Fürst war in den Reformkreisen

im Osten Frankreichs kein Unbekannter. Befreundet mit
Bartholomäus von Laon und Norbert von Xanten ebenso wie mit Bernhard

von Clairvaux, unterstützte er deren Werk nach Kräften. Seine
Nähe zu Norbert veranschaulicht der Bericht in mehreren erzählenden

Quellen, darunter besonders ausführlich in der Vita Norberti,
wonach Norbert an der Brautwerbung für Graf Theobald beteiligt
war54. Dem neuerrichteten Kloster Humilimont wandte Theobald
seine Gunst zu und schenkte ihm das Geld für den Bau des Dormi-
toriums. Zum Dank begingen die Chorherren nach Theobalds Tod
im Jahr 1152 jeweils am 10. Januar sein liturgisches Totengedächtnis

55. Als Mittler zwischen dem fernen Grafen und der jungen Abtei
im Greyerzerland kommt am ehesten Bischof Bartholomäus von
Laon in Betracht; er ist bereits bei der Gründung der Abtei vom Lac
de Joux als Schlüsselfigur begegnet, und als Bruder Ebals von
Grandson-La Sarraz wird er auch mit den Stiftern von Humilimont, den
Herren von Corbières, verwandt gewesen sein.

Wie steht es um Nachrichten über Frauen in Humilimont-Mar-
sens? In den recht breit fliessenden Quellen aus den ersten Jahrzehnten

nach der Gründung, namentlich den ausführlichen bischöflichen
und päpstlichen Bestätigungsurkunden, von Amadeus von Lausanne
(um 1147/49), Eugen III. (1148) und Alexander III. (1179). verlautet
über Prämonstratensernonnen kein Wort. Durch die Erfahrungen
mit Lac de Joux gewitzigt, lassen wir uns aber vom Schweigen dieser
Quellen nicht beirren. Gerade die Filiation von der Abtei im Jura, die

engen persönlichen Verflechtungen und der frühe Zeitpunkt der
Gründung - noch vor dem Verdrängungsbeschluss des Generalkapitels

Ende der dreissiger Jahre - nähren die Vermutung, dass auch in
Humilimont zunächst ein Doppelkloster bestanden hat.

53 Nekrolog (vgl. unten Anm. 56). fol. 86v : «Commemoratio venerabilis patris domni
Hugonis primi abbatis Premonstratensis».

54 Vita Norberti A, c. 15, 17, MGH SS 12, 689f, 693; vgl. Feiten. Norbert von Xanten
(wie Anm. 4), 115ff.; Morard, L'abbaye d'Humilimont (wie Anm. 50). 166.

55 Nekrolog (vgl. folgende Anm.), fol. 84r: «Commemoratio nobilis viri domni Theo-
baldi comitis Campanie, qui dedit nobis pecuniam ad faciendam totam domum
nostri dormitorii».

100



Und in der Tat bietet eine andere Quelle als die vom Verhältnis zur
Aussenwelt bestimmten Urkunden schöne Einblicke in eine
Nonnenwelt hinter den Mauern der Klausur: das Nekrologium von
Humilimont. In der heute überlieferten Form stammt das Totenverzeichnis

erst aus dem Jahr 1338. von da an wurde es bis zur Aufhebung

der Abtei im Jahr 1580 weitergeführt56. Die anlegende Hand
von 1338 hat allerdings ein älteres Nekrologium aufgenommen, das
bis in die Anfangszeit des Klosters zurückreicht. Darin begegnen
neben den Namen von Kanonikern, Konversen Familiären und
Wohltätern nicht weniger als fünfzig Namen von Schwestern ".

Die Einträge beschränken sich grundsätzlich auf die Angabe der
Vornamen: Agatha, Agnes, Awia, Emma, Margareta, Maria u.a. Die
Nonnen erscheinen zumeist als Chorschwestern («sorores nostrae»),
daneben werden vier Konversschwestern («conversae huius
ecclesiae») genannt. Hinweise zur Familienzugehörigkeit fehlen, sie hatten

nach der Konversio und Absage an die Welt im Totengedenken
nichts mehr zu suchen. Nur ausnahmsweise erlauben die knappen
Notizen indirekt eine nähere Bestimmung von Herkunft und sozialem

Umfeld, wenn Angehörige aus Anlass eines Klostereintritts eine
Dotation vornahmen und dafür selber ins Nekrologium aufgenommen

wurden. Zu erwähnen ist hier der Eintrag unter dem 12. Juni,
dem Todestag des Ritters Wilhelm von Sorens in der Nachbarschaft
von Marsens, der dem Kloster für seine beiden Nichten und «sorores
nostrae» Vergabungen gemacht hatte (fol. 97r). Die Prämonstraten-
serschwestern dürften demnach aus Familien der näheren Umgebung

gestammt haben.
Einen wichtigen Hinweis zur inneren Verfassung des Nonnenkonvents

- und für unsere Suche nach dem Doppelkloster - liefert der
Gedenkeintrag zum 22. Januar: «Commemoratio Emme priorisse
de Posât» (fol.85r). Nur Emma wird als Priorin bezeichnet, sie dürfte

>6 Staatsarchiv Freiburg. Grosses de Marsens 64. fol. 83v-l 13v: «Necrologium monasterii

Humilismontis»; zur Handschrift und zum Nekrolog vgl. Josef Leisibach, Die
liturgischen Handschriften des Kantons Freiburg (ohne Kantonsbibliothek) Iter
Helveticum II, Spicilegii Friburgensis Subsidia 16), Freiburg 1977, 19-21, Nr. 1;
Beat Matthias von Scarpatetti. Katalog der datierten Handschriften in der Schweiz
in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550, Bd. II Text. Dietikon-
Zürich 1983. 124f. Nr. 343. ferner: Jordan, L'abbaye prémontrée d'Humilimont
(wie Anm. 51), 541 f.

57 Vgl. unten Anhang zu dieser Untersuchung.

101



die erste und einzige Oberin des Frauenklosters gewesen sein. Während

ihrer Amtszeit von maximal 30 bis 40 Jahren haben folglich
fünfzig Frauen die Profess abgelegt und das strenge kontemplative
Leben der Prämonstratenserinnen ergriffen. Eine eindrückliche
Zahl, die von einer beträchtlichen Anziehungskraft des Klosters in
seiner Frühzeit zeugt!

Erinnern wir uns hier an die von Hermann von Laon genannte
Zahl von mehr als zehntausend Nonnen (an anderer Stelle spricht er
von über tausend «conversae»), die zu seiner Zeit («hodie») in den
Klöstern der Norbertiner lebten58. So unglaubwürdig kann
Hermanns Schätzung für den gesamten Orden von Prémontré nicht sein,
wenn allein für ein eher bescheidenes, fern den Zentren der Bewegung

in der Champagne gelegenes Kloster ein halbes Hundert Schwestern

mit Sicherheit nachzuweisen sind. Im Gegenteil: Die
Konventsstärke unseres Nonnenklosters liefert unerwartet ein Argument
für Hermanns Glaubwürdigkeit und stützt die astronomisch anmutende,

in ihrer abstrakten Grösse kaum vorstellbare und deshalb von
der Forschung zumeist nicht ernstgenommene Zahl von zehntausend

Frauen in den frühen Klöstern der Prämonstratenser. Damit ist
auch der Nachweis gelungen, dass von den beiden widersprüchlichen
Zahlenangaben Hermanns von Laon die Zahl Zehntausend der
Wirklichkeit näher kommt als die Zahl Tausend; eine solche
Nachprüfung war noch vor Jahren «beim desolaten Stand der Forschung
über die Frauenklöster» für unmöglich gehalten worden59.

Das Ausmass der religiösen Frauenbewegung im frühen 12.
Jahrhundert wird dadurch erst recht deutlich, zumal wenn diese Zahlen
zur damaligen Gesamtbevölkerung im westlichen Europa in Beziehung

gesetzt werden. Zu Tausenden wurden Frauen von charismatischen

Männern religiös erweckt, verliessen ihren angestammten
Platz innerhalb der Gesellschaft und wählten in apostolischer Nachfolge

ein gottgeweihtes Leben. Es ist weiter nicht erstaunlich, dass
dieser Aufbruch auf Hermann von Laon, Bernold von St. Blasien60
und andere Chronisten einen tiefen Eindruck gemacht, bei den
Verantwortlichen in den neuen Orden aber auch gewisse Ängste geweckt
hat und in der Kirche auf Zurückhaltung gestossen ist.

58 Vgl. oben Anm. 11.
59 Feiten, Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 99 mit Anm. 151.
60 Vgl. Anm. 2.

102



Ein Punkt zum Nonnenkonvent von Humilimont bedarf noch der
Klärung: Worauf gründet sich die Annahme, dass die im Nekrologium

genannten Frauen in Humilimont selbst, also in einem
Doppelkloster an der Seite der Kanoniker, gelebt hätten? Der Zusatz «de
Posât» im zitierten Nekrologeintrag weist nicht darauf hin, vielmehr
auf das abgelegene Dörfchen Posât am rechten Ufer der Glane,
ungefähr acht Kilometer nördlich von Marsens. Hier besass die Abtei
seit ihren Anfängen Grundbesitz und erscheint später eine klösterliche

Grangie61.
Die Analogie zu Lac de Joux/Rueyres liegt auf der Hand: Auch

Posât wird nach der Aufhebung der Doppelgemeinschaft um das Jahr
1140 zum Zufluchtsort der aus Humilimont verdrängten Schwestern
geworden sein; hier konnten sie wenigstens bis zum Tod der Priorin
Emma ihr Klosterleben weiterführen. Danach ernannte der Abt
keine Nachfolgerin mehr, und der Konvent starb bald aus. In der
Bestätigungsbulle Papst Alexanders III. für Humilimont vom Jahr
1179, vier Jahrzehnte nach der Gründung, wird Posât nur noch als

61 Erste Erwähnung des Weilers, unter dem alten Namen Vilar Aldiert, als Schenkung
der Herren von Pont in der Pancharta des Bischofs Amadeus von Lausanne (um
1147/49). in: MF 2 (1855), Nr. II, 238: «confirmamus... Vilar Aldiert omnimodo in
pratis. aquis, campis. nemoribus et omnimodis usimentis,... quod villare contule-
runt ecclesie vestre Cono. Arnulfus, Petrus vicecomes. Rodulfus. Gotefridus, Hugo
de Ponte, laudantibus uxoribus eorum et filiis»; zur Datierung dieser Urkunde vgl.
Martinet, L'abbaye (wie Anm. 35), 27, Anm. 25. Wenig später, in der Bulle Eugens
III. vom 9. April 1148, in: MF 2 (1855), Nr. III, 241, wird erstmals die Grangie
genannt: «grangiam de Vilaraldies cum appendenciis suis». Auf der Schenkungsnotiz

in der Pancharta von 1147/49 dürfte der Eintrag zum 29. April im Nekrologium

von 1338 (fol. 93r) beruhen: «Commemoratio Cononis, Arnulphi, Petri vice-
comitis. Rodulphi, Gothefredi et Hugonis de Ponte, qui ad fundandam capellam et
grangiam de Posât dederunt nobis omnes terras, quas ibidem habebant». Vgl.
Jordan, L'abbaye prémontrée d'Humilimont (wie Anm. 51), 418 f.

103



Grangie mit einer Kirche aufgeführt62. Sie wurde in der Folge von
einem Kanoniker betreut und war bis in die Neuzeit ein beliebtes
Marienheiligtum63.

In vorsichtiger Selbsteinschätzung habe ich in den Titel der Abhandlung

den Hinweis auf eine «Spurensicherung» gesetzt. Bei den hier
vorgestellten Quellen handelt es sich in der Tat nur um freigelegte
Spuren, um schwache Fuss- oder Fingerabdrücke sozusagen, einer
weiblichen monastischen Lebensform in der Westschweiz des
12. Jahrhunderts. Nicht mehr als einen Türspalt weit hat sich diese
Welt uns Historikern geöffnet, weit genug allerdings, um daraus
einige Folgerungen für die religiöse Frauenbewegung des Hochmittelalters

ziehen zu können.
Für das Gebiet der Westschweiz bilden die Hinweise auf Prämon-

stratenserinnen in Lac de Joux/Rueyres und Humilimont/Posat
unseres Wissens die ersten Zeugnisse von Frauenklöstern überhaupt.
Und dabei darf sich die Westschweiz rühmen, eine der alten
Klosterlandschaften Europas zu sein: Erinnert sei nur an die grossen
(Männer-)Abteien von St-Maurice, Romainmotier und Payerne.
Handelt es sich nur um ein Quellenproblem, wenn von früheren als
den prämonstratensischen Frauenkonventen nichts bekannt ist, oder
waren die Prämonstratenser wirklich die ersten, die in ihren Klöstern
den Frauen einen eigenen Raum schufen und dadurch weibliche
Konversionen in grösserem Umfang erst möglich machten? Eingedenk

dessen, was Hermann von Laon über Norbert, die Norbertiner
und die Frauen berichtet hat, wird man - so glaube ich - den Anteil
dieser Männer an der Weckung und Förderung der monastischen
Frauenfrömmigkeit auch in der Westschweiz des frühen 12.

Jahrhunderts nicht hoch genug einschätzen können.

62 Bulle Alexanders III. vom 27. Oktober 1179, hg. von Julius von Pflugk-Harttung.
Acta pontificum Romanorum inedita. Bd. 1. Tübingen 1881. 269, Nr. 301 : «grangiam

de Posar (so in der Ed. und auch im Vidimus von 1442, statt «Posât») cum
appendenciis suis et ecclesiam que ibidem consistit»; vgl. Jordan, L'abbaye
prémontrée d'Humilimont. 372-375; Backmund, Monasticon (wie Anm. 16). I, 2.
467 f.

Regeste de l'abbaye de Hauterive (wie Anm. 47). Nr. 753 (1284: Chorherr von
Humilimont als Verweser von Posât); vgl. Apollinaire Dellion, Dictionnaire historique

et statistique des paroisses catholiques du canton de Fribourg. Bd. 5. Freiburg
1886, 262-266; Adolphe Magnin, Pèlerinages fribourgeois. Sanctuaires de Marie.
Freiburg 1928. 157-162.

104



Über geistige Beschäftigung, Bildung und Kultur der Nonnen in
den Konventen von Lac de Joux/Rueyres und Humilimont/Posat ist
nur so viel bekannt, wie aus den ersten Ordensstatuten der
Prämonstratenser allgemein abgeleitet werden kann64. Neben der körperlichen

Arbeit in Küche und Waschküche, an Spinnrad und Webstuhl,
widmeten sich die Chorschwestern wie die Chormönche hauptsächlich

dem Gebet, der Kontemplation und geistlichen Lektüre. Für die
Nonnen sahen die Satzungen mehr Bücher vor als für die Laienbrüder

des Männerkonvents, in beschränktem Umfang gab es für sie

auch die Möglichkeit zur Weiterbildung; mit Erlaubnis des Abtes
durften Schwestern sogar Profanwissenschaften studieren, sofern sie

sich damit schon vor dem Klostereintritt beschäftigt hatten.
Dass in den Nonnenhäusern von Rueyres und Posât die

Wissenschaften gepflegt wurden, ist allerdings eher unwahrscheinlich. Das
Leben der Chorschwestern dürfte von der Verbindung von Gebet
und geistlicher Lesung, Betrachtung, Bussübungen, Fasten,
Nachtwachen und Handarbeit geprägt gewesen sein, so wie es eine Erzählung,

die Propst Cono von Estavayer im frühen 13. Jahrhundert in
seine Lausanner Bischofschronik aufgenommen hat, von einer frommen

Nonne zu berichten weiss:
Als Bischof Amadeus von Lausanne (1145-1159) im stillen damit

beschäftigt war, seine Marienhomilien zu verfassen65, schrieb ihm
eine leibliche Schwester, die in einem unbekannten Nonnenkloster
lebte, und bat ihn, ihr das zu übersenden, was er soeben über die
Jungfrau Maria geschaffen hätte. Er schickte ihr die Homilien und
bat sie im Gegenzug, ihm davon etwas zu übersenden, was die Jungfrau

Maria ihr geschenkt hätte. Sie sandte ihm einen wollenen Handschuh

zurück, den der Bischof zu den Marienreliquien in der Kathedrale

legte und von dem der Chronist ein, wie er sagt, «pulcherrimum
miraculum» hat erzählen hören66.

64 Vgl. Anm. 17.
65 Saint Amédée de Lausanne. Huit homélies mariales, hg. und ins Französische

übersetzt von Georges Bavaud / Jean Deshusses / Antoine Dumas Sources
chrétiennes, 72), Paris 1960.

66 Cartulaire de Lausanne (wie Anm. 46). 38, Nr. 16 w.

105



Was ist aus den «cohortes feminarum» der Prämonstratenser
geworden? Das Schicksal der Nonnenkonvente in der Westschweiz
kennen wir nun. Nach der räumlichen Trennung von den Männerklöstern

hatten sie langfristig nur wenig Aussicht auf ein Überleben.
Die Stärke der Doppelklöster lag gerade in ihrer Symbiose und
Komplementarität auf geistiger wie materieller Ebene zwischen
Männern und Frauen, in der Aufteilung beziehungsweise gegenseitigen

Ergänzung der Funktionen von Chordienst und Sakramenten-
spendung, Kontemplation, Handarbeit in der Klausur und in der
Aussenwelt zwischen Chorherren, Chorfrauen, Konversen und
Konversinnen. Durch die Separierung wurde die Existenzgrundlage des

schwächeren, nach aussen kaum handlungsfähigen Teils, eben der
Frauen, gefährdet. Mehr noch könnte auf die Dauer der Verlust der
geistlichen Verbindung mit den Kanonikern, das Wegfallen der
täglichen Erfahrung im gemeinsamen evangelischen Leben, die
asketisch-spirituelle Kraft der Nonnenkonvente geschwächt haben. Die
Männer hatten die Möglichkeit, über die Klostermauern hinaus mit
dem Ordensverband und mit der Christenheit in Verbindung zu
bleiben, die Schwestern aber waren nach dem Auszug aus der
Doppelgemeinschaft ziemlich auf sich selber gestellt.

So paradox es klingen mag: Die Aufhebung der Doppelklöster, die
der Sicherung der klösterlichen Disziplin dienen sollte, scheint dort,
wo sie konsequent durchgeführt wurde, im Gegenteil den Niedergang
der Nonnenkonvente beschleunigt und deren rasches Ende besiegelt
zu haben. Im Dienst einer von Männern gedachten monastischen
Spiritualität wurden die geweckten Hoffnungen und Aspirationen
mancher Frauen enttäuscht. Die Kirche liess sich mehr von
Misstrauen gegenüber dem Experiment der Norbertiner als von Verständnis

für die Anliegen religiös bewegter Frauen leiten und ist bei der
Bewältigung der wichtigen Aufgabe, die neue Frauenfrömmigkeit als
bereicherndes, eigenständiges Element in ihren Reformprozess zu
integrieren, weitgehend gescheitert.

Dies hat bei den Betroffenen Spuren hinterlassen. Als nämlich im
13. Jahrhundert erneut eine religiöse Frauenbewegung aufbrach und
zur «vita contemplativa» drängte, teils von den Bettelorden
aufgenommen und teils vom Zisterzienserorden - widerstrebend zwar -
nach der Jahrhundertmitte inkorporiert wurde, beschränkte sich die
Bewegung fast ausschliesslich auf die deutschsprachigen Länder.
Auch in der Schweiz blieb der westliche, romanische Landesteil im

106



Unterschied zu den östlichen Teilen davon weitgehend ausgespart67.
Die Erklärung dafür dürfte nicht im Fehlen einer religiösen
Frauenbewegung in diesen Gebieten schlechthin liegen. Der Aufbruch hat
vielmehr bereits ein Jahrhundert vorher stattgefunden; damals
konnte er aber, da die Kirche noch nicht dafür gerüstet war, kaum zur
Entfaltung kommen.

Anhang: Chor- und Konversschwestern
im Nekrolog der Prämonstratenserabtei Humilimont

Staatsarchiv Freiburg, Grosses de Marsens 64, fol. 83v— 113v,
Einträge der anlegenden Hand des Nekrologs von 1338 (zur Handschrift
und zum Nekrolog vgl. oben Anm. 56).

Commemoratio Emme et Willermete sororum nostrarum
Commemoratio Aiexie et Agnetis sororum nostrarum
Commemoratio Emme pnorisse de Posât
Commemoratio Awidis sororis nostre

Commemoratio Waldre converse huius ecclesie
Commemoratio Awie sororis nostre
Commemoratio Marie sororis nostre
Commemoratio Salamine et Margarete sororum nostrarum
Commemoratio Awie sororis nostre
Commemoratio Helye sororis nostre

Commemoratio Emme et Marie sororum nostrarum
Commemoratio Alaidis sororis nostre
Commemoratio Awie sororis nostre
Commemoratio Petronille sororis nostre
Commemoratio Alaydis sororis nostre
Commemoratio Agnetis sororis nostre
Commemoratio Ave sororis nostre

Vgl. Brigitte Degler-Spengler. Einleitung: Die Zisterzienserinnen in der Schweiz, in:
Helvetia Sacra. III, 3, 2: Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen, die reformierten
Bernhardinerinnen, die Trappisten und Trappistinnen und die Wilhelmiten in der
Schweiz, Bern 1982, 510ff, 519f.

107

4.1.
20.1.
22.1.
24.1.

LH.
5.II.

15.11.
17.11.

22.11.
25.11.

4.III
10.III
14.III
18.III
20.III
22.III
26.III



4.IV.
11.IV.

17.V.
19.V.
29.V.

2.VI.
12.VI.

23.VI.
26. VI.

23. VII.
28.VII.
31. VIL

14. Vili.
19.VIII.
24.Vili.

l.IX.
3.IX.

16.IX.
28.IX.

22.X.
26.X.

Commemoratio
Commemoratio

Commemoratio
Commemoratio
Commemoratio

Ermeline sororis nostre
Marie sororis nostre

Avete sororis nostre
Mencie sororis nostre
Gillete sororis nostre

Commemoratio Margarete sororis nostre
Commemoratio domni Willelmi de Sorens militis, qui pro duabus
sororibus nostris Agatha et Awia neptibus suis dedit nobis con-
deminam de la Leschieri de Wippens et alias terras apud Marsens

Commemoratio Clare sororis nostre
Commemoratio Agnetis sororis nostre

Commemoratio
Commemoratio
Commemoratio

Commemoratio
Commemoratio
Commemoratio

Commemoratio
Commemoratio
de?) sororum
Commemoratio
Commemoratio

Commemoratio
Commemoratio

Agathe sororis nostre
Margarete sororis nostre

Agnetis sororis nostre

Mariete sororis nostre
Dulcie converse huius ecclesie
Lance sororis nostre

Mirande et Alaydis sororum nostrarum
Christiane et Ermeniarde (sic, statt Ermengar-

nostrarum
Agnetis et Waldre sororum nostrarum
Agathe sororis nostre

Agathe et Awidis sororum nostrarum
Willelme sororis nostre

22.XI. Commemoratio Agnetis et Sarre sororum nostrarum

2.XII. Commemoratio Ancille sororis nostre
3.XII. Commemoratio Lore converse huius ecclesie
6.XII. Commemoratio Beatricis converse huius ecclesie

Alphabetisch geordnet nach Namen und
logisch geordnet nach Todestag:

a) Chorschwestern

bei Namengleichheit - chrono-

Agatha soror (23.VII.)
Agatha soror (28.IX.)
Agatha soror (22.X.)

Agnes soror (20.1.)
Agnes soror (22.III.)
Agnes soror (26.VI.)

108



Agnes soror (31.VII.)
Agnes soror (16.IX.)
Agnes soror (22.XI.)
Alais soror (10.III.)
Alays soror (20.III.)
Alays soror (l.IX.)
Alexia soror (20.1.)
Ancilla soror (2.XII.)
Ava soror (26.III.)
Aveta soror (17.V.)
Awia soror (5.IL)
Awia soror (22.11.)
Awia soror (14.III.)
Awis soror (24.1.)
Awis soror (22.X.)
Christiana soror (3.IX.)
Clara soror (23.VI.)
Emma priorissa de Posât (22.1.)
Emma soror (4.1.)
Emma soror (4.III.)
Ermelina soror (4.IV.)
Ermeniarda (Ermengarda?) soror

(3.IX.)
Gilleta soror (29.V.)
Helya soror (25.11.)

Lanca soror (24.VIII.)
Margareta soror (17.11.)
Margareta soror (2.VI.)
Margareta soror (28.VII.)
Maria soror (15.11.)
Maria soror (4.III.)
Maria soror (11 .IV.)
Marieta soror (14.VIII.)
Mencia soror (19.V.)
Miranda soror (l.IX.)
Petronilla soror (18.III.)
Salamina soror (17.11.)
Sarra soror (22.XI.)
Waldra soror (16.IX.)
Willelma soror (26.X.)
Willermeta soror (4.1.)

b) Konversschwestern

Beatrix conversa (6.XII.)
Dulcia conversa (19.VIII.)
Lora conversa (3.XII.)
Waldra conversa (1 .II.)

109


	Chorfrauen im Schatten der Männer : frühe Doppelklöster der Prämonstratenser in der Westschweiz - eine Spurensicherung

