Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 88 (1994)

Artikel: Chorfrauen im Schatten der Manner : frihe Doppelkloster der
Pramonstratenser in der Westschweiz - eine Spurensicherung

Autor: Tremp, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130250

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUFSATZE - ARTICLES

Chorfrauen im Schatten der Minner

Friithe Doppelkloster der Priamonstratenser in der
Westschweiz - eine Spurensicherung

Ernst Tremp

Die Stellung der Frau ist eines der beherrschenden Themen unserer
Zeit. Es pragt die gesellschaftspolitische Diskussion des ausgehenden
20. Jahrhunderts wie kaum ein zweites Thema. Der Historiker kann
und soll sich solchen Fragestellungen nicht entziehen, sein Forschen
uber die Vergangenheit hat sich bis zu einem gewissen Grad an den
Erwartungen und Beschaftigungen der Gegenwart auszurichten. Dies
verleiht seiner Arbeit nicht nur einen erwunschten Aktualitidtsbezug,
sondern er gewinnt dadurch auch neue Gesichtspunkte bei der Befra-
gung seiner Quellen. Dass neue Fragen unter Umstanden zu neuen
Antworten fithren, wird sich auch bei dem hier zu behandelnden
Thema als fruchtbarer methodischer Ansatz erweisen.

Den Ausgangspunkt bildet das Interesse am religiosen Aufbruch
im Hochmittelalter und speziell an der von Norbert von Xanten
ausgelosten Bewegung, die nach der Grundung des ersten Klosters
Prémontré rasch auch in der Westschweiz Fuss fasste. Im Umkreis
der Norbertiner oder Pramonstratenser stossen wir hier auf fliichtige,
bisher wenig beachtete Spuren einer monastischen Existenz von
frommen Frauen. Deren Schicksal nachzugehen, sie in den grosseren
Zusammenhang der damaligen religiosen Bewegung einzubetten, die
Moglichkeiten weiblicher Frommigkeit im fruhen 12. Jahrhundert
zu erkunden, aber auch aufzuzeigen, wie schwer es fir religios
bewegte Frauen war, sich als Gruppe zu artikulieren und in der
Kirche institutionell zu behaupten — dies ist das Vorhaben der fol-
genden Studiel.

! Eine erste Skizze des Themas wurde im Rahmen eines Seminars uber die Prﬂmoq-
stratenser in der Westschweiz im Wintersemester 1992/93 an der Universitat Frei-
burg erarbeitet; den Teilnehmern am Seminar sei fir ihre anregende Mitarbeit

79



Im 11. und frihen 12. Jahrhundert wurde Europa von einer bis
dahin nicht gekannten religiosen Aufbruchstimmung ergriffen. Das
apostolische Ideal der evangelischen Nachfolge, der Ruf nach Um-
kehr, Busse und radikaler Armut, auch Kreuzzugsidee und Heiden-
krieg begeisterten den Adel wie die breiten Massen der Bevolkerung.
Vom Geist Gottes erfullte Wanderprediger, Asketen, Charismatiker,
Propheten, Exzentriker und Ketzer zogen durch die Lande und rit-
telten die Glaubigen auf. Dass weibliche Zuhorer fur die Botschaft
solcher umherziehender erleuchteter Prediger nicht weniger emp-
finglich waren als Manner, ist uns durch zahlreiche Nachrichten
bekannt. Nach dem Zeugnis Bernolds von St. Blasien etwa entsagten
ganze Familien und Doérfer, Manner und Frauen in grosser Zahl der
Welt und folgten dem Ruf zu einem gottgeweihten Leben?2. Die
wachgewordenen religiosen Krafte in geordnete Bahnen zu lenken,
die ausgepragte Mobilitdt jener Jahrzehnte in monastische Stabilitit
zu verwandeln, erwies sich freilich, zumal fur Frauenbewegungen, als
ein steiniger Weg, der nur in seltenen Fallen zum Ziel fihrte. Die seit
der Gregorianischen Reform in ihrem Amtsverstindnis starker kle-
rikalisierte Kirche und die aus dem hochmittelalterlichen Aufbruch
hervorgegangenen neuen Orden taten sich schwer mit den frommen
Frauen 3.

gedankt. In der vorliegenden Form entspricht der Text mit geringfiuigigen Ergin-
zungen einem Vortrag, den ich am 5. Marz 1994 anlasslich eines Kolloquiums uber
«Frauenkultur im Damenstift» in Sackingen gehalten habe. Bei der Vortragsvor-
bereitung durfte ich in der Abgeschiedenheit der Berge die Gastfreundschaft von
Kathy und Rolf Stucheli-Weibel erfahren, denen ich dafur herzlich danke.
Verwendete bibliographische Abkurzungen: DHV = Dictionnaire historique,
géographique et statistique du canton de Vaud, hg. von Eugéne Mottaz, 2 Bde.,
Lausanne 1914-21; LexMA = Lexikon des Mittelalters; MDR = Mémoires et docu-
ments publiés par la Société d’histoire de la Suisse romande; MF = Mémorial de
Fribourg; MGH SS = Monumenta Germaniae Historica, Scriptores; Migne PL =
J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series latina; ZSKG = Zeitschrift fur
Schweizerische Kirchengeschichte.
2 Bernold von St. Blasien, Chronik, hg. von Georg Waitz, MGH SS 5, 453 (zum Jahr
1091); «innumerabiles feminae» nahmen nach Bernold auch am ersten Kreuzzug
teil; ebenda, 464 (zum Jahr 1096).
Zur Begrifflichkeit und zum Erscheinungsbild der hochmittelalterlichen religiosen
Frauenbewegung vgl. Brigitte Degler-Spengler, Die religioése Frauenbewegung des
Mittelalters, in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte 3 (1984), 75-88;
dies., «Zahlreich wie die Sterne des Himmels». Zisterzienser, Dominikaner und
Franziskaner vor dem Problem der Inkorporation von Frauenklostern, ebenda 4
(1985), 37-50.

80



Eine Folge von Busse und Umkehr, eine Ausprigung der ange-
strebten «vita apostolica» war das gemeinsame Leben in Armut,
Entsagung und Zurickgezogenheit. Zum radikalen Verstindnis des
kanonischen Ordos nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinde
gehorte das geregelte Zusammenleben von Mannern und Frauen in
der gleichen Gemeinschaft. Die Idee des Doppelklosters erlebte folg-
lich Auftrieb und neue Realisierungen. Die Symbiose der beiden
Geschlechter am selben Ort war allerdings auf die Dauer ein prekares
Unterfangen und stellte hohe Anforderungen organisatorischer und
spiritueller Art. Auf welche Weise die « Manner»-Kirche auf die
geweckten Erwartungen und Bedirfnisse religios bewegter Frauen
einging und wie sie speziell mit der Einrichtung der Doppelklgster
umging, lasst sich am Beispiel des Pramonstratenserordens gut dar-
legen. Im ersten Teil meiner Ausfiuhrungen wird das Verhaltnis des
Wanderpredigers und Ordensgriinders Norbert von Xanten zu den
Frauen und die Stellung der Frauenkonvente in der Friihzeit seines
Ordens behandelt. Der zweite Teil untersucht an zwei Beispielen aus
dem Gebiet der heutigen Westschweiz Anfang und Ende pramon-
stratensischer Doppelkloster, Verwirklichung und Scheitern eines
Modells von Frauenfrommigkeit im Hochmittelalter.

1. Norbert von Xanten und die Frauen

Eine innere Unruhe und ein Erweckungserlebnis wahrend eines
Gewittersturms im Jahr 1115 liessen Norbert von Xanten (um 1082-
1134) aus der vorbestimmten Laufbahn eines wohlsituierten adeli-
gen Chorherrn am Niederrhein ausbrechen. Nach einer Zeit der
Zuruckgezogenheit und des Suchens durchzog Norbert im Busserge-
wand, bekleidet mit Fellen von Schafen und Ziegen, barfuss, fastend
und mittellos die Welt+. Als Wanderprediger zunéchst in Deutsch-

* Vita Norberti archiepiscopi Magdeburgensis (Vita A), hg. von Roger Wilmans,
MGH SS 12, 663-706, hier c. 4, 673; von der Vita liegt eine deutsche Ubersetzung
vor von Hatto Kallfelz, Das Leben des heiligen Norbert, Erzbischofs von Magde-
burg, in: Lebensbeschreibungen einiger Bischofe des 10.-12. Jahrhunderts (= Aus-
gewihlte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr vom Stein-
Gedachtnisausgabe, 22), Darmstadt 1973, 443-541. Zur Biographie Norberts vgl.

81



land, nach 1118 in Frankreich, rief er seine Zuhoérer zu Umkehr,
Busse, Versohnung und radikaler evangelischer Armut auf. Die mit
eindringlicher Beredsamkeit vorgetragene Botschaft war einfach und
jedermann verstandlich. Sie verband, wie etwa die Annales Pader-
bornenses zum Jahr 1117 berichten, den Aufruf zum apostolischen
Leben mit der wirkungsvollen Ankindigung des nahen Weltenen-
des: «Ein wahrer Schrecken erfasste die Menschen, so dass sie bei-
nahe geisteskrank nach dem Ende der Welt starrten. Es wurde
erzahlt, genau das habe der Herr Norbert angekiindigt, wenn es mit
den Lastern des Klerus und des Volkes nicht ein Ende nahme» 5.

Norberts Predigt wie auch sein Ruf als Prophet und Wundertater
fanden unter den Scharen seiner Zuhorer besonders in Nordfrank-
reich Anhianger. Von den ersten Gefahrten uberlebte kaum einer die
harten Winter auf Wanderschaft; Norbert selbst, der sich bis an den
Rand der physischen Erschopfung ausgab, ertrug die Strapazen des
unsteten Lebens wohl allein dank seiner religiosen Besessenheit und
seiner robusten Konstitution. Die auffallige, durch ihr ungepflegtes
Aussere eher abstossende Gestalt dieses charismatisch-ernsten Eife-
rers ubte besonders auf fromme Frauen einen eigenartigen Reiz aus.
Sie hingen Norbert in Scharen an und suchten sich ithm auch als
Einzelpersonen zu ndhern.

Uber Norberts Verhdltnis zu den Frauen verlautet in der Vita
Norberti indessen, im Unterschied zu anderen Quellen, fast nichts -
eine nicht zufillige Ungereimtheit in der offiziésen Ordenshistorio-
graphie uber den Stifter und die Anfinge der Primonstratenser! Die
Vita entstand wahrscheinlich erst nach der Mitte des 12. Jahrhun-
derts und damit einige Zeit nach Norberts Tod im Jahr 1134. Thre
zwel uberlieferten Redaktionen A und B stimmen inhaltlich auf
weite Strecken uberein, im Stil und in einzelnen Nachrichten unter-
scheiden sie sich hingegen betrachtlich. Der Redaktion A als der
knapperen Fassung mit historisch wertvollen Nachrichten wird vor
der Redaktion B mit starker rhetorischen und erbaulichen Zugen
allgemein der Vorzug gegeben, wobei die Forschung sich uber die

die massgebliche Darstellung von Franz J. Felten, Norbert von Xanten. Vom Wan-
derprediger zum Kirchenfirsten, in: Norbert von Xanten. Adliger. Ordensstifter,
Kirchenfirst, hg. von Kaspar Elm, Kéln 1984, 69-158.

s Zitiert in: Alfons Alders, Norbert von Xanten als rheinischer Adeliger und Kano-
niker an St. Viktor, in: Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 51.

82



genauen Abhangigkeitsverhiltnisse noch nicht vollig im klaren ist ®.
In der Vita Norberti nun - wir folgen der Fassung A — erscheinen
Frauen wie Madnner und Kinder als Objekt von Norberts Wunder-
taten und als Zuhorerinnen seiner Predigt. Ein einziges Mal wird von
einem - uberdies gescheiterten — Versuch einer Frau berichtet, sich
Norbert anzuschliessen. Eine hochgestellte, fromme Frau aus Sois-
sons kam eines Tages heimlich zu ihm nach Laon und bat ithn nach
der Predigt unter Tranen, er mochte ihr als kinderloser Ehefrau doch
erlauben, die Fesseln der Ehe und der Welt zu verlassen. Offenbar
hoffte sie, sich Norbert anschliessen zu konnen. Norbert wies sie, so
der Bericht in der Vita, mit einem kategorischen Nein zuriick und
prophezeite ihr, sie werde noch mehrere Kinder zur Welt bringen
und sich dann spater mit diesen zusammen 1n ein Kloster zurick-
ziehen 7.

Wie ambivalent und keineswegs nur negativ spannungsgeladen
Norberts Haltung gegenuber Frauen war, zeigt verschlusselt eine
Episode, die in der Vita dem Konversionsversuch der Frau aus Sois-
sons unmittelbar vorangeht. Zwei Tage lang rang Norbert in Nivelles
mit dem Teufel beziehungsweise mit einem vom Teufel besessenen
zwolfjahrigen Madchen. «Durch den Mund des Mddchens», nach
den Worten des Biographen, verhohnte der Ddmon den exorzieren-
den Priester, mit Scharfsinn, Wissen und Schlagfertigkeit bot er ihm
die Stirn. Es kam sogar zu Handgreiflichkeiten des Madchens und zu
einem Handgemenge mit Norbert. Als alle Gebete, rituellen Hand-
lungen sowie ein Bad der Besessenen in exorziertem Wasser nichts
nutzten und der bose Geist nicht weichen wollte, befahl Norbert, den
Kopf der jungen Frau zu scheren; er glaubte ndmlich, wegen ihrer
schonen blonden Haare («flavis erat venusta capillis») hatte der
Teufel Macht uber sie. Auch der Verlust der Haartracht, ihres schon-
sten Schmuckes und Zeichen ihrer Weiblichkeit, besiegte den Da-
mon in der jungen Frau nicht — im Gegenteil wurde er beziehungs-
weise sie noch ausfilliger und erging sich - immer nach der Vita - in
wusten Beschimpfungen und persdnlichen Beleidigungen Norberts 8.

¢ Zur Edition der Vita A vgl. Anm. 4; Vita Norberti B, hg. von Migne PL 170, Sp.
1253-1344; eine Neuausgabe im Rahmen der MGH wird vorbereitet von Wilfried
Marcel Grauwen. Vgl. dens., Norbert. Erzbischof von Magdeburg (1126-1134),
ubersetzt von Ludger Horstkotter, Duisburg 21986, 21-28.

7 Vita Norbert1 A, c. 11, MGH SS 12, 681.

* Ebenda, c. 10, 680f.

83



Wir wollen hier mit Nacherzihlen einhalten, obwohl die Geschichte
noch nicht zu Ende ist. Auch psychologisch wenig Versierten unter
uns und ohne dass wir uns auf gewagte Spekulationen einlassen
mussen, zeigt die Erzahlung zur Genuge, dass in Norberts Handeln
an der jungen Frau und im Verhalten seiner Gegenspielerin ein
betrachtliches erotisches Potential mitschwang.

Den sparlichen, indirekten und verschlisselten Nachrichten in der
Vita Norberti tiber Norbert und die Frauen stehen klare, ausfuhrliche
und eindeutige Ausserungen in anderen Quellen entgegen. Zu erwih-
nen sind in diesem Zusammenhang hauptsichlich die Miracula
S. Mariae Laudunensis, verfasst um 1140/42 von Hermann von
Laon (auch Hermann von Tournai). Hermann spricht darin von den
«cohortes feminarum», welche von Norbert zu einem geistlichen
Leben bekehrt worden seien ?. Es se1 Norberts besonderes Verdienst
gewesen, 1n seine Kloster nicht nur Ménner, sondern auch Frauen
aufgenommen und diesen eine noch strengere Lebensweise als den
Mainnern auferlegt zu haben '°,

Nach Hermann von Laon lebten die Frauen des norbertinischen
Ordens unter bestindigem Schweigen und in immerwahrender rigo-
roser Klausur. Sogar mit den engsten Verwandten in der Welt draus-
sen konnten sie nur durch ein Fensterchen in der Kirche sprechen,
uberdies seien sie dabei auf beiden Seiten der Mauer von je zwel
Mitschwestern und Konversbridern bewacht gewesen. Bei der Kon-
version wurde ithnen das Haar bis zu den Ohren abgeschnitten —
erinnern wir uns an das Madchen von Nivelles! —, damit, so Her-
mann, aller Hochmut und alle Fleischeslust beschnitten werde. Auch
durch die Kleidung wurde das Aussere der Nonnen bewusst verun-
staltet: Statt einer feinen Woll- oder Pelzkleidung und eines Seiden-
schleiers, wie bei den vornehmen Nonnen tiblich, trugen Norberts
Schwestern ein Busskleid aus ungebleichter Wolle und ein hassliches
schwarzes Tuch uber dem Kopf.

® Hermann von Laon. Miracula S. Mariae Laudunensis, Migne PL 156, Sp. 961-
1018; Teilausgabe der Miracula (Buch III. ¢. 1-9) von Roger Wilmans, MGH SS 12,
653-660: zum Werk vgl. Gerlinde Niemeyer. Die Miracula S. Mariae Laudunensis
des Abtes Hermann von Tournai. Verfasser und Entstehungszeit, in: Deutsches
Archiv fur Erforschung des Mittelalters 27 (1971), 135-174. Zur erwahnten. vielzi-
tierten Stelle in III, 6, 657 vgl. unten Anm. 11.

19 Miracula I1I. 7. MGH SS 12, 658f.: vgl. Zitat in der folgenden Anm.

84



Trotz dieser Strenge, Entsagung und Demiitigung - oder gerade
deshalb? - stromten die Frauen in Scharen zu Norberts Klostern. Sie
stammten nicht nur aus bduerlichen und sozial niedriggestellten
Schichten, denen bisher der Zugang zu den adeligen Damenstiften
verschlossen war. Wie Hermann von Laon betont, wurden vornehme
und reiche Frauen von der asketischen Radikalitdt Norberts nicht
weniger angezogen. Was ihm und anderen Zeitgenossen an der Bewe-
gung auffiel, war neben ihrem enormen Ausmass besonders die
Mischung von adeligen Frauen und solchen niedriger Herkunft.
Mehr als zehntausend. nach einer anderen Stelle in den Miracula
zumindest mehr als tausend Frauen, Witwen und Jungfrauen, sogar
noch kleine Mddchen («puellulae»), hitten damals den Schleier
genommen und in den Klostern der Pramonstratenser gelebt: tiaglich
konne er, Hermann, Frauen der Welt entsagen und in diese Kloster
eilen sehen!'.

Seit der Annahme der Augustinerregel durch Norbert fur seine
Gemeinschaft und seit der Errichtung der ersten Niederlassung in der
Einsamkeit von Prémontré im Jahr 1120 lebten Manner und Frauen
am selben Ort, nur durch eine rigorose Klausur voneinander ge-
trennt. Die Errichtung von Doppelklostern war freilich keine Erfin-
dung von Norbert, ebenso ist nicht anzunehmen, dass er sie bewusst
angestrebt hat. Zu seiner Zeit waren Doppelkloster gerade unter
den Reformern, die zur apostolischen Lebensweise zuruckkehren
wollten, keine Seltenheit!2. Erinnert se1 an Robert von Arbrissel
(gest. 1116) und die von ihm gegrindete Kongregation von Fonte-
vraud, worin die Schwestern sogar den Vorrang vor den Monchen

Il Ebenda, 659: «cotidie videmus feminas non modo rusticas vel pauperes, sed potius
nobilissimas et ditissimas, tam viduas iuvenculas quam etiam puellulas, ita con-
versionis gratia spretis mundi voluptatibus ad illius institutionis monasteria festi-
nantes, et quasi ad mortificandam teneram carnem currentes, ut plus quam decem
milia feminarum in eis hodie credamus contineri. Si ergo nichil aliud domnus
Norbertus fecisset, sed omissa conversione virorum, tot feminas servitio divino sua
exhortatione attraxisset, nonne maxima laude dignus fuisset?»; III, 6, 657: «Non
solum autem virorum, sed etiam feminarum cohortes idem Norbertus ad Deum
convertere studuit, ita ut hodie in diversis eiusdem ecclesiae locis plus quam mille
videamus conversas tanto rigore et silentio Deo servire, ut in districtissimis coeno-
biis monacorum vix similem religionem possit aliquis invenire»; vgl. Felten, Nor-
bert von Xanten (wie Anm. 4), 99.

12 Vgl. Michel Parisse, Art. Doppelkloster, in: LexMA 3 (1986), Sp. 1257-1259, sowie
den in der folgenden Anm. zitierten Sammelband «Doppelkloster».

85



besassen '3, Norbert von Xanten selbst hatte kurz nach seiner Kon-
version Gelegenheit, das Leben in einem Doppelkonvent kennenzu-
lernen; noch vor seiner Zeit als Wanderprediger besuchte er ofters
Propst Richer im Augustinerstift Klosterrath bei Aachen, wo Chor-
herren und Schwestern zusammenlebten !4, Klosterrath dirfte thm
indessen spater bei seiner eigenen Grundung kaum als Modell vor-
geschwebt haben. Die Symbiose der beiden Geschlechter verlief hier
namlich nicht ohne Schwierigkeiten, und durch Aussiedlung der
«sorores» wurde ihr im Jahr 1126 ein Ende bereitet.

Fur Norbert kam der Anstoss zur Einrichtung von Doppelkléstern
vielmehr von den Frauen selbst, von den zahlreichen Witwen, Jung-
frauen und verheirateten Frauen, die seinem Vorbild nacheifern
wollten. Hermann von Laon ist unser Kronzeuge dafiir. Norbert wies
die Frauen nicht ab; seine hohe Attraktivitat fur Frauen aller Stande
hangt nicht zuletzt damit zusammen, dass er dem weiblichen Ge-
schlecht den Zutritt zu seinem Orden uneingeschrankt gestattete. Fur
Hermann von Laon liegt darin das personliche Verdienst Norberts.
Deshalb sei dieser Bernhard von Clairvaux vorzuziehen, weil er die
Frauen nicht ausgeschlossen, sondern sie im Gegenteil ernst genom-
men und gefordert habe 15,

Mit der raschen Ausbreitung des Pramonstratenserordens nach
1120 entstand in Nordfrankreich, Burgund und auf Reichsgebiet eine
grosse Zahl von Doppelkldstern. Nach Schiatzungen von Hans-Mar-
tin Klinkenberg wurden im 12. Jahrhundert mehr als hundert Ab-
teien zunichst als Doppelkloster gegriindet, wovon ungefahr ein
Zehntel spater als Frauenkloster und neun Zehntel als Mdnnerklo-

13 Vgl. Jean-Marc Bienvenu, Origines et évolution, au XIIe¢ siécle, de la mixtité d'un
ordre double: Fontevraud, in: Naissance et fonctionnement des réseaux monasti-
ques et canoniaux (= C.E.R.C.O.R., Travaux et recherches, 1), St-Etienne, 1991,
61-79: Michel Parisse, Fontevraud, monastére double, in: Doppelkloster und
andere Formen der Symbiose mannlicher und weiblicher Religiosen im Mittelalter,
hg. von Kaspar Elm / Michel Parisse (= Berliner Historische Studien, 18, Ordens-
studien VIII), Berlin 1992, 135-148.

4 Vita Norberti A, c. 3, MGH SS 12, 672; vgl. Hugo Th. Heijman, Untersuchungen
uber die Pramonstratenser-Gewohnheiten, Diss. phil. Freiburg i. Ue., Tongerloo
1928 [Separat-Abdruck aus: Analecta Praemonstratensia 2 (1926), 5-32; 3 (1927),
5-27:4(1928), 5-29, 113-131, 226-241, 351-373], 71; Alders, Norbert von Xanten
(wie Anm. 5), 52; Jurgen Simon, Art. Klosterrath, in LexMA 5 (1991), Sp. 1226.

5 Wie Anm. 10.

86



ster weiterlebten ¢, In der eschatologischen Aufbruchstimmung und
nahen Endzeiterwartung, die bei den damaligen Wanderpredigern
und insbesondere in der Umgebung Norberts vorherrschte, kim-
merte man sich wenig um die langfristigen Konsequenzen und
Gefahren eines solchen Miteinanders der beiden Geschlechter.
Gleichwohl regelten schon die idltesten Statuten aus der Konstitu-
ierungsphase des Ordens einige Grundsitze des Zusammenlebens.
Aus Kapitel 75 bis 82 dieser Satzungen geht hervor, dass die Frauen-
und Minnerkonvente in religioser und wirtschaftlicher Hinsicht eine
lokale Einheit unter der Leitung des Abtes bildeten. Die Frauen
nahmen am Gottesdienst in der Klosterkirche teil, sie lebten und
arbeiteten aber in einem durch Klausur abgetrennten Gebdaude.
Musste der Abt oder Provisor aus religiésen oder anderen Griinden
zu den Schwestern gehen, wurden Vorkehrungen getroffen, um jeden
uberflussigen Kontakt zu vermeiden!’. Die Anordnungen in den
ersten Satzungen stimmen mit dem uberein, was — es wurde bereits
zitiert - Hermann von Laon einige Jahre spater aus eigener Anschau-
ung berichten sollte.

So lebten in den zwanziger und dreissiger Jahren des 12. Jahrhun-
derts in weiten Teilen Europas fromme Frauen und Manner sozu-
sagen unter einem Dach. In der Nachfolge Norberts verwirklichten

1* Hans-Martin Klinkenberg, Die Verbreitung der Pramonstratenser, in: Grosser
Historischer Weltatlas, hg. vom Bayerischen Schulbuch-Verlag, 11. Teil: Mittelalter,
Miinchen 1970. Karte zu S. 81. Klinkenberg stutzt sich auf die summarischen
Angaben im Handbuch von Norbert Backmund, Monasticon Praemonstratense,
3 Bde., Straubing 1949-1956, Bd. I, Teile 1 und 2. Berlin-New York 21983; diese
Angaben bediirfen im einzelnen der Uberprifung und Prazisierung, wie es in der
vorliegenden Studie fur das Gebiet der Westschweiz geschieht. Immerhin vermittelt
die Karte von Klinkenberg einen getreuen Eindruck von der Dynamik bei der
Ausbreitung der norbertinischen Doppelkloster. — Fur die Pramonstratenserkloster
in Frankreich ist, uber Backmund hinausgehend, inzwischen ein neues Nachschla-
gewerk greifbar: Bernard Ardura, Abbayes, prieurés et monastéres de 'ordre de
Prémontré en France des origines a nos jours. Dictionnaire historique et bibligra-
phique, Nancy 1993. Doch bleibt nach wie vor gultig, was Felten, Norbert von
Xanten (wie Anm. 4), 143, Anm. 152 festgestellt hat: «Die Praimonstratenserinnen
hatten dringend eine moderne, vorurteilsfreie Untersuchung verdient».

1”7 Les premiers statuts de I'Ordre de Prémontré (XII¢ siécle), hg. von R. van Waefel-
ghem, in: Analectes de I'Ordre de Prémontré 9 (1913), 63-66; vgl. Heijman, Unter-
suchungen (wie Anm. 14), 116f.; A. Erens, Les sceurs dans I'Ordre de Prémontré, in:
Analecta Praemonstratensia 5 (1929), 5-26; Felten., Norbert von Xanten (wie
Anm. 4), 100; Ludger Horstkotter, Art. Pramonstratenser, -innen, in: LexMA 7
(1994), Sp. 146-152.

87



sie das apostolisch-urchristliche Ideal des gemeinsamen Lebens in
Armut und Entsagung. Durch ihren Glaubenseifer erregten sie die
Bewunderung der Zeitgenossen. Der paradiesische Zustand war frei-
lich nicht auf Dauer angelegt, mochte ihn ein Hermann von Laon
noch so rithmen. Sei es, dass tatsachlich Missstinde auftraten, dass,
wie Jakob von Vitry (um 1160/70-1240) spater anschaulich schil-
derte, Nachlassigkeit und Leichtfertigkeit sich in das Klosterleben
einschlichen und die Fensterchen der Nonnen zur Aussenwelt zu
Thiren erweitert wurden 8, Sei es, dass allein die raumliche Nahe von
Nonnen und Kanonikern schon Verdacht weckte.

An latentem Misstrauen gegeniiber dieser monastischen Lebens-
form - und letztlich gegenuber den Frauen allgemein als unruhestif-
tenden, die Méanner ablenkenden und fur die kanonikale «perfectio»
gefahrlichen Elementen - herrschte in den fithrenden Kopfen des
damaligen Moénchtums kein Mangel. Zur Verteidigung des Doppel-
klosters ist mir, abgesehen von Hermann von Laon, nur eine einzige
programmatische, uneingeschrankt positive Stimme begegnet. Sie
wird mitgeteilt von Elsanne Gilomen-Schenkel in ihrer wegweisen-
den Untersuchung uber die benediktinischen Doppelkloster im Sud-
westen des Reiches!? und stammt aus der Petershauser Chronik. Der
neunte Abschnitt «De sanctimonialibus» in der Einleitung zur Chro-
nik lautet: «(Es ist) darauf hinzuweisen, dass die frommen Frauen
gemeinsam mit den heiligen Jungern Gott dienten (gemeint ist: in
der Urkirche); es ist daher nach diesem Beispiel nicht zu tadeln,
sondern vielmehr zu loben, wenn Klosterfrauen in den Klostern der
Diener Gottes Aufnahme finden, damit beide Geschlechter am
gleichen Ort, wenn auch voneinander getrennt, zum Heile gefuhrt
werden» 20,

Ein in den Grundzugen sehr positives Bild namentlich von den
frihen Doppelkléstern der Pramonstratenser zeichnet auch der
bereits zitierte Jakob von Vitry. Er vergleicht das Zusammenleben

18 Jakob von Vitry, Historia occidentalis, ¢. 22, hg. von John Frederick Hinnebusch
(=Spicilegium Friburgense, 17), Freiburg i. Ue. 1972, 135.

19 Elsanne Gilomen-Schenkel, Engelberg, Interlaken und andere autonome Doppel-
kloster im Sudwesten des Reiches (11.-13. Jh.). Zur Quellenproblematik und zur
historiographischen Tradition, in: Doppelkloster (wic Anm. 13), 115-133, hier
123.

20 Die Chronik des Klosters Petershausen. hg. und tubersetzt von Otto Feger (= Schwa-
bische Chroniken der Stauferzeit, 3), Lindau-Konstanz 1956, 21978, 24 f.

88



von Mannern und Frauen dieses Ordens mit zwei Wanden, die mit
dem Eckstein (Christus) zum Haus Gottes zusammengefiigt seien,
und mit dem Tierfrieden innerhalb der Arche Noah. Er hebt weiter
den religiosen Eifer und das strenge Leben der Nonnen in ihrer
Klausur hervor. Allerdings weiss der Chronist aus seiner spdteren
Sicht bereits vom Scheitern des Unternehmens und nimmt als Ursa-
che dafur an, dass das Ideal nicht auf Dauer habe angelegt sein
konnen 21,

Schon unter den Zeitgenossen Norberts fehlte es nicht an kriti-
schen Stimmen gegenuber Frauenkonversionen und namentlich ge-
genuber einer religiosen Gemeinschaft von Frauen und Mannern.
Stephan von Obazine (um 1085-1156) war uberzeugt, dass Frauen
langerfristig nicht fur ein ehrenhaftes Leben unter Mannern geeignet
waren, und uberlegte sich, an welchen Orten er sie auf geziemende
Weise ansiedeln konnte 22. Kein Forderer von Frauenkonversionen
war, wie Hermann von Laon in seinem Vergleich mit Norbert andeu-
tet, Bernhard von Clairvaux. Bei Frauen im Kloster witterte der
machtige Zisterzienserabt bald einmal Gefahren. Als er sich zusam-
men mit Bischof Bartholomaus von Laon personlich fiir die Reform
des Johanneskiosters in Laon einsetzte, d.h. durch die Synode von
Arras im Jahr 1128 die Nonnen ausweisen und durch Manner erset-
zen liess, rechtfertigte er sich gegenuiber Kritikern mit dem entruste-
ten, aber auch vernichtenden Ausruf, die Nonnen hitten ithren Kon-
vent zu einem Dirnenhaus («prostibulum Veneris») herabgewiir-
digt 3. Die zuriuckhaltende Einstellung Bernhards von Clairvaux
gegenuber der religiosen Frauenbewegung durfte wesentlich dazu
beigetragen haben, dass der Zisterzienserorden von seiner unter Ste-
phan Harding zunichst praktizierten wohlwollend-férdernden Hal-

21 Jakob von Vitry, Historia occidentalis, ¢. 22 (wie Anm. 18), 134,

22 Vie de saint Etienne d’Obazine, hg. von Michel Aubrun, Clermont-Ferrand 1970,
99; vgl. Parisse, Fontevraud (wie Anm. 13), 143.

23 Epist. 48, in: Bernhard von Clairvaux, Samtliche Werke lateinisch-deutsch, hg. von
Gerhard B. Winkler, Bd. 2, Innsbruck 1992, 138, 1074 f. (Kommentar); zur Aus-
weisung der Nonnen von St. Johann in Laon vgl. auch den Bericht von Hermann
von Laon, Miracula III, 22, Migne PL 156, Sp. 1003-1005, bes. Sp. 1004 C: «non-
nulla sinistrae famae de eiusdem virginibus dicebantur».

89



tung abruckte und die von Citeaux initiierte weibliche Filiation von
Tart im Ordensverband institutionell nicht weiterentwickelt wur-
de 24,

Entschieden wandte sich Bernhard gegen die Form des Doppel-
klosters. Er lobte Abt Guarinus von Aulps, den nachmaligen Bischof
von Sitten (1138-1150), dafiir, dass dieser die Frauen vom Manner-
kloster entfernt habe 2°. Die Gegnerschaft gegen die gerade bei den
Primonstratensern vorherrschenden Doppelkonvente mochte bei
Bernhard, trotz seiner gegenteiligen Beteuerungen in spateren Jah-
ren, von einer gewissen Zurickhaltung, ja personlichen Abneigung
gegen Norbert und dessen eschatologischem Aufbruch allgemein
gepragt gewesen sein 26,

Dem Einfluss Bernhards und anderer fihrender Kirchenmanner
konnte sich der Primonstratenserorden auf die Dauer nicht entzie-
hen. Unter Norberts friihem Gefahrten, Stellvertreter und Nachfol-
ger in der Leitung von Prémontré sowie grossem Organisator des
Ordens, Abt Hugo von Fosse (1093-1161/64) %7, wurde zwischen
1137 und 1140 die Kehrtwende vollzogen und die Auflosung der
Doppelkloster beschlossen. Dieser Schritt des Ordenskapitels konnte
im Zusammenhang stehen mit einer Verordnung des zweiten Late-
rankonzils vom Fruhjahr 1139, das zwar die Doppelkloster nicht

24 Zur Filiation von Tart vgl. Brigitte Degler-Spengler, La filiation de Tart. L’organi-
sation des premiers monastéres de cisterciennes, in: Naissance et fonctionnement
(wie Anm. 13), 53-60. '

25 Epist. 254, in: Bernhard von Clairvaux (wie Anm. 23), Bd. 3, 156, 1129 (Kommen-
tar); das Distanzhalten zu den Frauen («feminas a monasterio arces») durfte nicht,
wie der Kommentator meint, auf die Abwendung der Monche von der Pfarreiseel-
sorge bezogen sein, vielmehr auf die Fortweisung der Frauen aus dem Bereich des
Klosters Aulps selber, das bis anhin also vermutlich doppelklosterlich organisiert
war.

2 Vgl Epist. 253, in: Bernhard von Clairvaux, Bd. 3, 339-351, 1125-1127 (Kommen-
tar). Nach einer personlichen Begegnung mit Norbert im Jahr 1124 beschreibt
Bernhard, bezogen auf Norberts Predigtcharisma und apokalyptische Weissagun-
gen, mitironischem Unterton und kaum verhohlener Abneigung Norberts Mund als
die «himmlische Rohre» («caelestis fistula»); Epist. 56, in: Bernhard von Clair-
vaux, Bd. 2, 537; vgl. dazu Felten, Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 150 Anm. 261.
Etwas weniger gegensatzlich wird die Haltung der beiden Manner bezuglich der
Endzeiterwartung gesehen von Hans Werner Goetz, Bernard et Robert: eschatologie
et réforme, in: Bernard de Clairvaux. Histoire, mentalités, spiritualité. Colloque de
Lyon-Citeaux-Dijon (= Sources chrétiennes, 380), Paris 1992, 505-525.

27 Vgl. Jean-Baptiste Valvekens, Art. Hugues de Fosses, in: Dictionnaire de spiritualité
ascétique et mystique 7 (1969), Sp. 879f.

90



gerade verbot, aber in Kanon 27 den Nonnen und Kanonikern den
gemeinsamen Chorgesang in der Kirche untersagte 8. Natirlich
waren es nicht die Chormonche, die fortan im Chor schweigen muss-
ten, sondern die Nonnen. Wihrend die Manner den Chorgesang
anstimmten, hatten die Frauen sich mit der Rolle von stummen
Beterinnen zu begnugen. Sie nahmen nach dem Zeugnis Jakobs von
Vitry im stillen am Chordienst teil und lasen in tiefer Andacht aus
ihren Buchern die Psalmen, das Stundengebet und die Marienhym-
nen 2%,

Vom einschneidenden Verbot einer aktiven Mitwirkung der Non-
nen am Gottesdienst der Mdnner bis zur riumlichen Segregation war
nur noch ein kleiner Schritt. Rechtstexte tiber den Trennungsbe-
schluss sind nicht uberliefert; iber den Hergang missen wir uns
daher auf Vermutungen stitzen. Was wir kennen, sind allein die
Folgen - die Verdrangung der Frauen. Hugo von Fosse liess die thm
unterstellten Schwestern, darunter eigene Verwandte, von Prémon-
tré wegschicken und an anderen Orten 1hr Klosterleben weiterfiih-
ren 39,

Die Entflechtung der Doppelkloster scheint in Frankreich und
Burgund verhaltnismassig rasch durchgefiilhrt worden zu sein. Dass
sie indessen weder reibungs- noch widerspruchslos erfolgte, dafur ist
wiederum der bereits mehrfach zitierte Hermann von Laon ein spre-
chendes Zeugnis. Seine klare Stellungnahme in den Miracula fir die
Frauenkloster als Besonderheit der Norbertiner — im Vergleich etwa
zu den Zisterziensern — und sein hohes Lob fiir den Lebenswandel
der Schwestern konnen nur als eine vehemente Verteidigung des
bisherigen Zustands verstanden werden; Hermann schrieb nimlich
sein Werk zu der Zeit, als in den Jahren kurz nach 1140 der Ver-
driangungsprozess der Frauen in vollem Gange war. Schleppender als
in den romanischen Lindern kam die Trennung trotz mehrfach

28 Karl Joseph Hefele / Henri Leclercq, Histoire des Conciles d’aprés les documents
originaux, Bd. V, 1, Panis 1912, 733.

29 Jakob von Vitry, Historia occidentalis, c¢. 22 (wie Anm. 18), 134f.

3 Vgl. die Formulierung in der Urkunde Bischof Bartholomaus’ von Laon von 1141,
worin er den von Prémontré weggewiesenen Schwestern in Fontenelles ein neues
Kloster erbaute: «visum est Hugoni, sorores suas ... veluti nimis sibi propinquas,
removere et ad Deo serviendum longius relocare»; hg. von Charles-Louis Hugo,
Sacri et canonici Ordinis Praemonstratensis Annales, Bd. 1, Nancy, 1734,
Prob. Sp. 318; vgl. Erens, Les sceurs (wie Anm. 17), 8; Felten, Norbert von Xanten
(wie Anm. 4), 99f., 143 Anm. 151.

91



wiederholter Verbote in den germanischen und 6stlichen Gebieten
voran; in Friesland uberlebten Doppelkloster sogar bis in die Refor-
mationszeit.

Nach der Aufhebung der Doppelgemeinschaft, nach dem «histo-
rischen Misserfolg» 3! dieser Institution auch bei den Pramonstra-
tensern, verschwanden die Frauen fast lautlos aus den Quellen zu den
Anfiangen der Ordensgeschichte. Die Statuten in der zweiten Redak-
tion um die Mitte des 12. Jahrhunderts lassen die entsprechenden
Kapitel ersatzlos weg 2. Auch aus dem kollektiven Gedachtnis des
Ordens wurden die Frauen weitgehend ausgeblendet. Die Geschichte
der Anfange wurde um- und neugeschrieben, das Wirken Norberts
und die Fruhzeit der Praimonstratenser von weiblichen Elementen
gereinigt, wodurch die Erinnerung an diese rasch in Vergessenheit
geriet. Daher ist das fast vollstindige Schweigen der Vita Norberti
uber Frauen im Umkreis um Norbert zu verstehen. Die Vita entstand
einige Zeit nach dem Entscheid gegen die Doppelkloster. Anders als
noch Hermann von Laon steht sie im «frauenfeindlichen Lager» 33
des Generalabts Hugo von Fosse; durch eine ablehnende Einstellung
sogar des Ordensgrinders gegeniber den Frauen will die Vita die
neue Norm, vielleicht auch ein voélliges Verbot der Aufnahme von
Frauen in den Orden, legitimieren.

2. Doppelkloster der Pramonstratenser in der Westschweiz

Der geschilderte Verdrangungsprozess der Frauen und die kurze
Dauer doppelklosterlicher Gemeinschaften machen die Suche nach
konkreten Realisierungen dieser monastischen Lebensform zu
einem schwierigen Unterfangen. Fast alle Spuren in den Rechtstex-
ten und in der historiographischen Tradition des Ordens wurden
getilgt. Somit bleibt eigentlich nur noch ein Weg offen, um zu neuen
Erkenntnissen uber die Frihzeit zu gelangen: der Weg uber die

3 So Gilomen-Schenkel, Engelberg (wie Anm. 19), 123.
32 Felten, Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 100 mit Anm. 155.
33 Ebenda.

92



Mikrohistorie, die Untersuchung der Quellen zu einzelnen frihen
Pramonstratenserklostern.

Aber auch hier verwehrt die Quellenlage zumeist nahere Einsich-
ten. Wo Nonnen und Kanoniker am selben Ort lebten, traten die
durch die Mauern der Klausur abgeschiedenen Frauen gegentber der

Ih T = Tavann
’é\j_, ® Valdahon™~ ¢ . @//Sonce o2 ,
W ; 22 St Imier
el et . __,;J 4\ //4\
7 | # a C?v wx de-Fonds

J/ { Morteau/@\/ff—/d’ Ve des Ai #
o - -, Le Locle RS -

g C!\Jeuch't I
'®) 7 Travers g/~ NP‘Pj 2l
Salins les Bains PO”???‘“&‘,,»/‘ % _,fr
)
7 frasnego / F S :
/( ( J» /J - -
y, - =~ Ste Lrofx
0y & Fo
whaul;Jdgr10Ie ,D;-’
Moulheg’ Oallorbe /! Platfeien ‘
\ o N b // /
} R ¥ aSarrz Moudon ¢ i \ " {/"
o S 4 umilimon
7N ‘ ‘M Lac de Joux Lo, [/ 7 =
CUSSDHfiy Echalfens A /m{
o J _‘K« 1 ' - .
S /Le Brassus 7 ) ' y /
# LL/ orez 50 E)ABIOIE t Py \
A~ U4 —N i -
/ 5 Lausanne ® Rueyres g
|/ ~¢ St-Cergue |
o Vevey f’ Chateau-d Oex \
" 5
i  Coes W c (’(.: [C
___eBoliveret) Yo Mose Paton \S‘(f(’-
; ,ﬁ/‘-\ § Diablerets
— 3 \ o,
N /~ \Aigle /’ - \
/ ,-/' 5
_ 3\ /J/ St-Nurice
L8 Annemasse/ ‘ YO = T
e e ) / © (Faucigny \ \\-; ‘3”1D9TY0,\_J |
S Bonneville B 5 Martigny \
o La Roche oy > Sixt S ¥ ‘
Frangyi/ ( y fve o Cluses o/ (A \m /\\
W\ / \ i \C lk fJFcJF(, é X
W - N il ® Orsiéres /™~

Karte: Doppelkloster /Frauenkloster der Pramonstratenser in der West-
schweiz im 12. Jahrhundert.

93



Aussenwelt kaum in Erscheinung. Urkundliche Quellen liefern daher
selten Belege fir Doppelkloster. Nachrichten sind eher von Quellen
des inneren, geistlichen Lebens wie den Nekrologien zu erwarten,
sofern solche uberliefert sind. Unter diesen Voraussetzungen sollen
nun zwel fruhe Kloster der Pramonstratenser in der Westschweiz
untersucht werden, die Abtei vom Lac de Joux im Waadtldnder Jura
und jene von Humilimont-Marsens im freiburgischen Greyerzer-
land.

Lac de Joux

Bei der Forderung Norberts von Xanten und der Etablierung der
ersten Kloster seiner Bewegung spielte Bischof Bartholomdaus von
Laon eine entscheidende Rolle. Er griindete in seinem Bistum selber
eine Reihe von Klostern, darunter fiinf Pramonstratenserabteien,
und zidhlte zu den bedeutendsten Reformbischofen im damaligen
Frankreich. Mutterlicherseits ein Neffe von Papst Kalixt II.,
stammte Bartholomaus «von Jur», wie die Quellen thn auch nennen,
vaterlicherseits aus dem cisjuranisch-transjuranischen Grenzgebiet,
aus dem waadtldndischen Geschlecht der Herren von Grandson 3.
Sein Bruder Ebal von Grandson-La Sarraz grindete um das Jahr
1126 im ab- und hochgelegenen, unwirtlichen und kaum besiedelten,
doch im Zeichen des Landesausbaus nicht unwichtigen Joux-Tal am
Sudufer des gleichnamigen Sees eine Pramonstratenserabtei. Die
neben dem Kloster entstandene Ortschaft tragt noch heute den
Namen «L’Abbaye» *.

Der Bestitigungsurkunde Bischof Girolds von Lausanne ist zu
entnehmen, dass die Grindung im Zusammenwirken mit dem Abt
des Pramonstratenserklosters St-Martin vor den Mauern von Laon
erfolgte; durch Formularvergleich kann Abt Walter von St-Martin

34 Hermann von Laon, Miracula I, 2, Migne PL 156, Sp. 965-967.

3% Uber die Anfange der Abtei vom Lac de Joux vgl. neuerdings: Claire Martinet,
L’abbaye du Lac de Joux des origines au XIV¢ siécle (= Cahiers Lausannois d’Hi-
stoire Médiévale, 12), Lausanne (im Druck, erscheint 1994); Claire Martinet hat mir
dankenswerterweise Einsicht in ihre Arbeit, eine Lizentiatsarbeit der Universitat
Lausanne, gewahrt.

94



unmittelbar als Verfasser der Urkunde und somit als personlich am
Grundungsvorgang Beteiligter nachgewiesen werden . Das Kloster
St-Martin wiederum war auf Ersuchen von Bischof Bartholomaus im
Jahr 1124 von Prémontré aus besiedelt worden und erlebte unter
bischoflicher Forderung in wenigen Jahren einen grossen Auf-
schwung. Die Filiation der neuen Abtei von St-Martin und die ver-
wandschaftlichen Beziehungen des Bischofs von Laon zur West-
schweiz legen die Annahme nahe, dass Bartholomaus mittelbar oder
unmittelbar auch an der Grundung von Lac de Joux beteiligt war.
Hingegen bieten fir die Vermutung in der dlteren Literatur, Norbert
von Xanten habe aufseiner Romreise von 1125/26 den Weg iiber den
Jura genommen und an der Grindung der Abtei selber mitgewirkt 37,
die neuesten Forschungen uber sein Itinerar keine Anhaltspunkte?,

Bischof Bartholomdus von Laon darf mit einiger Vorsicht der
«frauenfreundlichen» Partei im Umfeld der Norbertiner zugerech-
net werden. Er nahm sich der um 1140 aus Prémontré verdringten
Nonnen an und sicherte durch Schenkungen deren materielle Exi-
stenz 3. Unter den zehn von ihm gegrindeten Klostern ragte durch
besonders frommen Eifer und harte Kasteiungen ein Kloster — das
einzige Frauenkloster! - hervor. So steht es zu lesen in den Miracula
Hermanns von Laon 4°. Hermann, gegeniiber der religidsen Frauen-
bewegung bekanntlich selber aufgeschlossen, stellte in seinem
II1. Buch vor allem die Verdienste und Leistungen des von ihm ver-
ehrten Bischofs dar und hob dessen Mitwirkung bei der Grundung
von Prémontré hervor. Der letzte Teil des von Bartholomdaus ange-
regten und thm gewidmeten Werks*! erscheint vor dem Hintergrund
der Anfeindungen, denen der Bischof von Laon wegen seiner gross-

3¢ Martinet, L’abbaye, Annexes, Nr. 1 ; vgl. Francois Petit, La spiritualité des Prémon-
trés aux XII¢ et XIII¢ siécles, Paris 1947, 50 f. (den Hinweis verdanke ich Jean-
Daniel Morerod, Lausanne).

37 So Hermann Huffer, Die Abteien und Priorate Welschburgunds unter den Zahrin-
gern, in: ZSKG 15 (1921), 13.

38 Vgl. Franz J. Felten, Norbert von Xanten. Reisen und Aufenthaltsorte, in: Norbert
von Xanten (wie Anm. 4), 210-215: Martinet, L’abbaye (wie Anm. 35), 7f.

¥ Vgl. oben Anm. 30.

4 Hermann von Laon, Miracula III, 17, Migne PL 156, Sp. 1001 f.

41 Miracula, Widmungsepistel, Sp. 961-964.

23



zugigen Klosterpolitik spadter ausgesetzt war 2, geradezu als eine vor-
weggenommene Rechtfertigung seines Reformwerks — und nicht
zuletzt seiner Forderung von Frauenkonversionen.

Aus der freigelegten Kette von Beziehungen und Beobachtungen
konnen fur die Abtei vom Lac de Joux zundchst noch keine Schlusse
gezogen werden. Nicht das geringste Indiz in den Urkunden aus der
Anfangszeit weist auf die Existenz eines Doppelklosters hin. Para-
doxerweise mussen wir warten, bis Ende der dreissiger Jahre der
folgenschwere Entscheid der Ordensleitung die Frauen aus ihrem
kontemplativen Leben im Schatten — oder im Schutze? - der Méanner
herausriss. In einer Schenkungsurkunde des Bischofs Arducius von
Genf von 1141/42 taucht unvermittelt am oberen Genferseeufer, in
Rueyres bei St-Saphorin, ein der Maria geweihter Nonnenkonvent
auf+, Dass die Schwestern im «claustrum» von Rueyres mit der
etwa 40 km - in Luftlinie gemessen - entfernten Abtei vom Lac de
Joux in Beziehung standen, geht aus dem Text selber hervor. Der Abt
des Juraklosters, Theoderich, nahm als zustdndiger Oberer anstelle
der Nonnen die Schenkung des Bischofs entgegen. In einer schonen,
wenn auch formelhaften Arenga rithmt Arducius von Genf den
frommen Eifer der gottgeweihten Jungfrauen in Gebet und Nacht-
wachen und preist das Gliuck, ihnen Wohltaten erweisen zu dir-
fen +4.

4 Vgl. das Schreiben Bernhards von Clairvaux an den Nachfolger von Bartholomaus
auf dem Bischofsstuhl von Laon und die Interpretation des Schreibens; Epist. 272,
in: Bernhard von Clairvaux (wie Anm. 23), Bd. 3, 404, 1139 (Kommentar).

43 Zur Lokalisierung vgl. Martinet, L’abbaye (wie Anm. 35), 21-32. Schwierigkeiten
bereitete in der alteren Literatur vor allem der Umstand, dass zu Beginn zwei
einander benachbarte, am Flusschen Salenche gelegene Giter im Lavaux mit dem
selben Namen Rueyres zu Lac de Joux gehorten: hangabwirts das spater Ogoz
genannte Weingut, das um 1144 durch Abt Richard dem Tochterkloster Humili-
mont ibergeben wurde, und etwas weiter oben, von Ogoz heute durch die Autobahn
getrennt, das Gut Rueyres, Besitz von Lac de Joux und Sitz der Nonnengemein-
schaft. Zusatzliche Verwirrung bei den Lokalisierungsversuchen verursachte die
Schenkung des Gutes Bellawarda an Lac de Joux durch Bischof Guido von Lau-
sanne um | 140 mit der - nicht realisierten - Intention, hier ein Mannerkloster zu
errichten; Bellawards ist etwa 5 km landeinwarts nordwestlich von Rueyres am
Nordende des Lac de Bret im Jorat zu situieren; vgl. DHV 2, 336f. (Ogo), 571f.
(Rueyres).

4 Hg. von Martinet, L'abbaye (wie Anm. 35), Annexes, Nr. 5: «Sacratis Deo virgini-
bus. que sub habitu religionis per opera sanctitatis Christo sponso suo placere ac
benefactores suos assiduis vigilibus et orationibus eidem commendare student,
beneficiis subvenire et eas obnoxias nobis facere non modice felicitatis est».

96



Direkte Zeugnisse fehlen zwar, doch erlaubt die Gesamtheit der
Hinweise, die zeitliche Koinzidenz und die institutionell-personelle
Abhangigkeit, mit hoher Wahrscheinlichkeit den Schluss, dass unsin
Rueyres der verpflanzte Nonnenkonvent aus der Anfangszeit der
Abtei im Jurahochtal begegnet, somit auch am Lac de Joux zunéchst
ein Doppelkloster bestanden hat. Falls die Argumentationskette
zutrifft — und ich zweifle nicht daran -, wurde der Trennungsbe-
schluss des Generalkapitels von Prémontré im ersten westschweize-
rischen Kloster des Ordens ohne Aufschub in die Tat umgesetzt — ob
auch reibungslos, verraten die Quellen indessen nicht.

Uber die Nonnen von Rueyres gibt es weiter nicht viel zu berich-
ten. Aus der erwahnten Urkunde von 1141/42 geht noch hervor, dass
anstelle des fernen Abtes ein Prior namens Aimo den Konvent
betreute und die Verbindung zur Aussenwelt gewdhrleistete. Die
«sorores» beziehungsweise «dominae» selber geben von ihrem Le-
ben in der Klausur von Rueyres nichts preis. Noch dreimal, in den
Jahren 1168, 1193 und zu einem unbestimmten Zeitpunkt zu Beginn
des 13. Jahrhunderts, wird ithre Gemeinschaft als Empfingerin
wohltatiger Zuwendungen erwahnt*5. Danach entziehen sich die
Schwestern fiir immer den neugierigen Blicken der Geschichte.

Fur einige Zeit bewohnten und bewirtschafteten noch Konversen
aus dem Mutterkloster unter der Leitung eines Priors das Gut, dasim
besten Weinbaugebiet des Waadtlandes gelegen ist. Im Verzeichnis
des Bistums Lausanne von 1228 erscheint Rueyres als Praimonstra-
tenserpriorat und dem Dekanat Vevey zugehorig *¢. In anderen Quel-
len begegnen die Namen der Prioren Stephanus (1209, 1210/12),
Amalricus (1219), Gerardus/Giraldus (1220, 1223), Nantelmus
(1225), Almaudricus (1243) und Johannes von Bretigny (1249) sowie
des Konversen Johannes Bernardus (1209) 7.

#5 Martinet, L’abbaye, Annexes, Nr. 9 (1168: «sorores de Rivori»), Nr. 14 (1193:
«dominae Rivoreia. que ibidem in Dei servicio commorantur»); Maxime Rey-
mond, Art. Rueyres, in: DHV 2, 571f. (Erwidhnung eines undatierten Testaments
des Lausanner Birgers Wilhelm Gottrau vom Anfang des 13. Jh. zugunsten der
Schwestern von Rueyres).

6 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, hg. von Charles Roth, MDR
I11, 3 (1948), 13, Nr. 15d. 19, Nr. 15 k.

47 Vgl. die Belege zu Rueyres in: Martinet, L’abbaye (wie Anm. 35), 31, Anm. 43
(1219, 1225), Annexes, Nr. 16 (1210/12), Nr. 18 (1215); Liber donationum Altaeri-
pae. Cartulaire de I'abbaye cistercienne d’Hauterive (XIIe-XIII¢ siécles), hg. von
Ernst Tremp, MDR III, 15 (1984), 290, Nr. 275 (1209); Regeste de I'abbaye de

9



Auf wiederholtes Bitten des Abtes von Lac de Joux, der den Hof
der papstlichen Fiskalitat entziehen wollte, unternahm schliesslich
der zustandige Bischof von Lausanne, Johann von Cossonay, im Jahr
1259 die notigen kirchenrechtlichen Schritte, um den Status eines
Priorats aufzuheben und Rueyres in eine gewohnliche Grangie
umzuwandeln. Die Begrindung fir die Bezeichnung als Priorat
habe, so wird in der Urkunde festgehalten, laut den Ausfithrungen
des Abtes darin bestanden, dass der Vorsteher von Rueyres einst
Prior genannt worden sei und sich ausserdem im Gebidude eine
Kapelle befinde. Die vom Bischof angeordnete Untersuchung ergab
nun, dass diese Grinde nicht mehr zutrafen beziehungsweise nicht
ausreichten. Der Praimonstratenserorden kenne im Gegenteil keine
Prioren oder Priorate ausserhalb der Konventualkirchen, und uber-
dies seien Kapellen in den Grangien dieses Ordens hdufig *8, deshalb
musse man Rueyres als eine gewohnliche Grangie betrachten. Folg-
lich wurde verfuigt, dass der Veranwortliche des Hofes kunftig nur
noch Magister, nicht mehr Prior genannt werde *°. Bemerkenswert an
der Urkunde von 1259 ist fir unsere Fragestellung, dass der Frauen-
konvent, der wenige Jahrzehnte zuvor noch bestanden und dem
Priorat seine kirchenrechtliche Existenzberechtigung verliehen hatte,
in der Eingabe des Abtes und in der bischoflichen Verlautbarung mit
keinem Wort mehr erwahnt wird. Sollten sich die Spuren der Non-
nen von Rueyres so rasch verloren haben?

Hauterive de I'Ordre de Citeaux, hg. von Justin Gumy, Freiburg 1923, Nr. 360
(1223), Nr. 436 (1243), Nr. 439 (1244); Cartulaire de 'abbaye de Hautcrét, hg. von
Jean-Jacques Hisely, MDR I, 12 (1854), 58, Nr. 37 {1220); ferner DHV 2, 572:
Backmund, Monasticon (wie Anm. 16), I, 2, 468.

4 Bereits Papst Innozenz II. hatte im Jahr 1135 dem Pramonstratenserorden gestattet,
auf seinen Hofen Kapellen zu errichten; vgl. Jean Le Paige (Hg.), Bibliotheca
Praemonstratensis ordinis, Bd. II, Paris 1633, 623.

49 Martinet, L’abbaye (wie Anm. 35), Annexes, Nr. 35. Im Vorfeld dieses Entscheids
nannte sich bereits im Jahr 1250 der Leiter des Hofes von Rueyres, ein Chorherr
vom Lac de Joux namens Johannes, nur noch Magister; als nachster Magister ist fir
1268 ein Frater Urbanus bezeugt; Regeste de I'abbaye de Hauterive (wie Anm. 47),
Nr. 480 (1250), Nr. 574, 575 (1268).

98



Humilimont-Marsens

An der Grindung und Ausstattung der Abtei vom Lac de Joux waren
neben den Herren von Grandson-La Sarraz auch die Edlen von
Corbiéres im heute freiburgischen Greyerzerland beteiligt. Ihr Auf-
treten an der Seite der Grandson und die Gemengelage der an die
Pramonstratenser abgetretenen Giter lassen darauf schliessen, dass
die beiden Adelsfamilien miteinander verwandt waren 3°, Das Vor-
bild der méchtigeren Vettern am Jurafuss und die Begegnung mit den
Reformkanonikern aus Frankreich regten die von Corbiéres offenbar
schon bald zur Nachahmung an. Zwischen 1126 und 1142, nach der
Tradition im Jahr 1136, errichteten Wilhelm und Liethold von Cor-
biéres bei der Ortschaft Marsens, an den Abhdngen des Gibloux auf
der linken Seite des mittleren Saanetals, die Abter Humilimont.
Dieses zweitdlteste Pramonstratenserkloster auf Schweizer Boden
unterstand von Anfang an dem Abt von Lac de Joux 5!

Noch deutlicher als bei jener Abtei sind in der Gruindungszeit von
Humilimont enge personliche Beziehungen zu den Zentren der nor-
bertinischen Reformbewegung in der Champagne nachweisbar. Der
Generalabt Hugo von Fosse nahm personlich an der feierlichen
Errichtung der Abtei teil, sofern wir der zwar verfalschten, in diesem
Punkt aber kaum anfechtbaren Fundationsnotiz glauben durfen 2.

50 Vgl. Martinet, L’abbaye, 14f. und Annexe, Nr. 6 (1149); Nicolas Morard, L’abbaye
d’Humilimont et les comtes de Champagne, in: ZSKG 82 (1988), 159-176, hier 162;
Guido Castelnuovo, L’aristocrazia del Vaud fino alla conquista sabauda (inizio XI -
meta XIII secolo), Turin 1990, 118f., 177.

51 Zu Humilimont vgl. die noch immer nutzliche Monographie von Joseph Jordan,
L’abbaye prémontrée d’Humilimont (1137-1580), in: Archives de la Société d’his-
toire du canton de Fribourg 12 (1925), 331-693; Backmund, Monasticon (wie
Anm. 16), I, 2, 463-465.

52 MF 2 (1855), 236f., Nr. 1; seit der Untersuchung von Albert Courtray, Qui a fondé
I'abbaye d’Humilimont? in: Annales fribourgeoises 21 (1933), 194-210, 242-252,
22(1934), 37-43, 59-65, und trotz des spateren Rehabilitationsversuchs von Joseph
Jordan, La fondation de I’abbaye prémontrée d’Humilimont, in: ZSKG 65 (1971),
121-151, 1st die sog. Grundungsurkunde von 1136 als spatere Falschung erwiesen.
Die Anwesenheit Hugos von Fosse kann indessen trotz der verraterisch anachro-
nistischen Formelhaftigkeit («in presentia et de consensu reverendissimi domini
nostri»), ebenso wie das Grindungsdatum von Humilimont, auf einer in ihrem
Kern echten, durch das alljahrlich begangene Totengedachtnis gestutzten Kloster-
tradition beruhen.

99



Die Kanoniker von Humilimont begingen spater Hugos Totenge-
dachtnis am 9. Februar 33.

Eine geistliche Verbindung bestand ebenfalls zu Graf Theobald II.
von Blois-Champagne. Der machtige Furst war in den Reformkrei-
sen im Osten Frankreichs kein Unbekannter. Befreundet mit Bar-
tholoméaus von Laon und Norbert von Xanten ebenso wie mit Bern-
hard von Clairvaux, unterstutzte er deren Werk nach Kriften. Seine
Nahe zu Norbert veranschaulicht der Bericht in mehreren erzahlen-
den Quellen, darunter besonders ausfithrlich in der Vita Norberti,
wonach Norbert an der Brautwerbung fur Graf Theobald beteiligt
war 54, Dem neuerrichteten Kloster Humilimont wandte Theobald
seine Gunst zu und schenkte ihm das Geld fir den Bau des Dormi-
toriums. Zum Dank begingen die Chorherren nach Theobalds Tod
im Jahr 1152 jeweils am 10. Januar sein liturgisches Totengedacht-
nis 55, Als Mittler zwischen dem fernen Grafen und der jungen Abtei
im Greyerzerland kommt am ehesten Bischof Bartholomaus von
Laon in Betracht; er ist bereits bei der Griindung der Abtei vom Lac
de Joux als Schliisselfigur begegnet, und als Bruder Ebals von Grand-
son-La Sarraz wird er auch mit den Stiftern von Humilimont, den
Herren von Corbiéres, verwandt gewesen sein.

Wie steht es um Nachrichten iiber Frauen in Humilimont-Mar-
sens? In den recht breit fliessenden Quellen aus den ersten Jahrzehn-
ten nach der Grindung, namentlich den ausfithrlichen bischoflichen
und pépstlichen Bestatigungsurkunden, von Amadeus von Lausanne
(um 1147/49), Eugen III. (1148) und Alexander III. (1179), verlautet
uber Pramonstratensernonnen kein Wort. Durch die Erfahrungen
mit Lac de Joux gewitzigt, lassen wir uns aber vom Schweigen dieser
Quellen nicht beirren. Gerade die Filiation von der Abtei im Jura, die
engen personlichen Verflechtungen und der frithe Zeitpunkt der
Griundung - noch vor dem Verdriangungsbeschluss des Generalkapi-
tels Ende der dreissiger Jahre — ndhren die Vermutung, dass auch in
Humilimont zunachst ein Doppelkloster bestanden hat.

53 Nekrolog (vgl. unten Anm. 56), fol. 86Y: «Commemoratio venerabilis patris domni
Hugonis primi abbatis Premonstratensis».

% Vita Norberti A, c. 15,17, MGH SS 12, 689f., 693; vgl. Felten, Norbert von Xanten
(wie Anm. 4), 115ff.; Morard, L’abbaye d’Humilimont (wie Anm. 50), 166.

35 Nekrolog (vgl. folgende Anm.), fol. 847: « Commemoratio nobilis viri domni Theo-
baldi comitis Campanie, qui dedit nobis pecuniam ad faciendam totam domum
nostri dormitorii».

100



Und in der Tat bietet eine andere Quelle als die vom Verhaltnis zur
Aussenwelt bestimmten Urkunden schone Einblicke in eine Non-
nenwelt hinter den Mauern der Klausur: das Nekrologium von
Humilimont. In der heute uberlieferten Form stammt das Totenver-
zeichnis erst aus dem Jahr 1338, von da an wurde es bis zur Aufhe-
bung der Abtei im Jahr 1580 weitergefiihrt 56, Die anlegende Hand
von 1338 hat allerdings ein dlteres Nekrologium aufgenommen, das
bis in die Anfangszeit des Klosters zuruckreicht. Darin begegnen
neben den Namen von Kanonikern, Konversen Familiaren und
Wohltatern nicht weniger als finfzig Namen von Schwestern *7.

Die Eintrdage beschranken sich grundsatzlich auf die Angabe der
Vornamen: Agatha, Agnes, Awia, Emma, Margareta, Maria u.a. Die
Nonnen erscheinen zumeist als Chorschwestern («sorores nostrae»),
daneben werden vier Konversschwestern («conversae huius eccle-
siae») genannt. Hinweise zur Familienzugehorigkeit fehlen, sie hat-
ten nach der Konversio und Absage an die Welt im Totengedenken
nichts mehr zu suchen. Nur ausnahmsweise erlauben die knappen
Notizen indirekt eine ndhere Bestimmung von Herkunft und sozia-
lem Umfeld, wenn Angehorige aus Anlass eines Klostereintritts eine
Dotation vornahmen und dafur selber ins Nekrologium aufgenom-
men wurden. Zu erwahnen ist hier der Eintrag unter dem 12. Juni,
dem Todestag des Ritters Wilhelm von Sorens in der Nachbarschaft
von Marsens, der dem Kloster fiir seine beiden Nichten und «sorores
nostrae» Vergabungen gemacht hatte (fol. 977). Die Primonstraten-
serschwestern durften demnach aus Familien der ndheren Umge-
bung gestammt haben.

Einen wichtigen Hinweis zur inneren Verfassung des Nonnenkon-
vents — und fur unsere Suche nach dem Doppelkloster - liefert der
Gedenkeintrag zum 22. Januar: « Commemoratio ... Emme priorisse
de Posat» (fol.85r). Nur Emma wird als Priorin bezeichnet, sie durfte

56 Staatsarchiv Freiburg, Grosses de Marsens 64, fol. 83v-113¥: «Necrologium mona-
steri1 Humilismontis»; zur Handschrift und zum Nekrolog vgl. Josef Leisibach, Die
liturgischen Handschriften des Kantons Freiburg (ohne Kantonsbibliothek) (= Iter
Helveticum II, Spicilegii Friburgensis Subsidia 16), Freiburg 1977, 19-21, Nr. 1;
Beat Matthias von Scarpatetti, Katalog der datierten Handschriften in der Schweiz
in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis 1550, Bd. II Text, Dietikon-
Zurich 1983, 124f. Nr. 343, ferner: Jordan, L’abbaye prémontrée d’Humilimont
(wie Anm. 51), 541f.

7 Vgl. unten Anhang zu dieser Untersuchung.

101



die erste und einzige Oberin des Frauenklosters gewesen sein. Wah-
rend ihrer Amtszeit von maximal 30 bis 40 Jahren haben folglich
funfzig Frauen die Profess abgelegt und das strenge kontemplative
Leben der Pramonstratenserinnen ergriffen. Eine eindrickliche
Zahl, die von einer betrachtlichen Anziehungskraft des Klosters in
seiner Fruhzeit zeugt!

Erinnern wir uns hier an die von Hermann von Laon genannte
Zahl von mehr als zehntausend Nonnen (an anderer Stelle spricht er
von uber tausend «conversae»), die zu seiner Zeit («hodie») in den
Kléstern der Norbertiner lebten 8. So unglaubwiirdig kann Her-
manns Schitzung fiir den gesamten Orden von Prémontré nicht sein,
wenn allein fur ein eher bescheidenes, fern den Zentren der Bewe-
gung in der Champagne gelegenes Kloster ein halbes Hundert Schwe-
stern mit Sicherheit nachzuweisen sind. Im Gegenteil: Die Kon-
ventsstarke unseres Nonnenklosters liefert unerwartet ein Argument
fur Hermanns Glaubwurdigkeit und stitzt die astronomisch anmu-
tende, in ihrer abstrakten Grosse kaum vorstellbare und deshalb von
der Forschung zumeist nicht ernstgenommene Zahl von zehntau-
send Frauen in den frithen Kléstern der Praimonstratenser. Damit ist
auch der Nachweis gelungen, dass von den beiden widerspriichlichen
Zahlenangaben Hermanns von Laon die Zahl Zehntausend der
Wirklichkeit ndher kommt als die Zahl Tausend; eine solche Nach-
prufung war noch vor Jahren «beim desolaten Stand der Forschung
uber die Frauenkloster» fir unmoglich gehalten worden °.

Das Ausmass der religidosen Frauenbewegung im frihen 12. Jahr-
hundert wird dadurch erst recht deutlich, zumal wenn diese Zahlen
zur damaligen Gesamtbevolkerung im westlichen Europa in Bezie-
hung gesetzt werden. Zu Tausenden wurden Frauen von charisma-
tischen Mannern religios erweckt, verliessen ihren angestammten
Platz innerhalb der Gesellschaft und wahlten in apostolischer Nach-
folge ein gottgeweihtes Leben. Es ist weiter nicht erstaunlich, dass
dieser Aufbruch auf Hermann von Laon, Bernold von St. Blasien
und andere Chronisten einen tiefen Eindruck gemacht, bei den Ver-
antwortlichen in den neuen Orden aber auch gewisse Angste geweckt
hat und in der Kirche auf Zurickhaltung gestossen ist.

8 Vgl. oben Anm. 11.

9 Felten, Norbert von Xanten (wie Anm. 4), 99 mit Anm. 151.
% Vgl. Anm. 2.

102



Ein Punkt zum Nonnenkonvent von Humilimont bedarf noch der
Kldrung: Worauf griindet sich die Annahme, dass die im Nekrolo-
gium genannten Frauen in Humilimont selbst, also in einem Dop-
pelkloster an der Seite der Kanoniker, gelebt hatten? Der Zusatz «de
Posat» im zitierten Nekrologeintrag weist nicht darauf hin, vielmehr
auf das abgelegene Doérfchen Posat am rechten Ufer der Glane,
ungefiahr acht Kilometer nordlich von Marsens. Hier besass die Abtei
seit ithren Anfangen Grundbesitz und erscheint spater eine klosterli-
che Grangie !,

Die Analogie zu Lac de Joux/Rueyres liegt auf der Hand: Auch
Posat wird nach der Aufhebung der Doppelgemeinschaft um das Jahr
1140 zum Zufluchtsort der aus Humilimont verdrangten Schwestern
geworden sein; hier konnten sie wenigstens bis zum Tod der Priorin
Emma 1hr Klosterleben weiterfiihren. Danach ernannte der Abt
keine Nachfolgerin mehr, und der Konvent starb bald aus. In der
Bestatigungsbulle Papst Alexanders III. fir Humilimont vom Jahr
1179, vier Jahrzehnte nach der Grindung, wird Posat nur noch als

¢! Erste Erwahnung des Weilers, unter dem alten Namen Vilar Aldiert, als Schenkung
der Herren von Pont in der Pancharta des Bischofs Amadeus von Lausanne (um
1147/49),1n: MF 2 (1855), Nr. 11, 238: «confirmamus ... Vilar Aldiert omnimodo in
pratis, aquis, campis, nemoribus et omnimodis usimentis, ... quod villare contule-
runt ecclesie vestre Cono, Arnulfus, Petrus vicecomes, Rodulfus, Gotefridus, Hugo
de Ponte, laudantibus uxoribus eorum et filiis»; zur Datierung dieser Urkunde vgl.
Martinet, L’abbaye (wie Anm. 35), 27, Anm. 25. Wenig spater, in der Bulle Eugens
III. vom 9. April 1148, in: MF 2 (1855), Nr. III, 241, wird erstmals die Grangie
genannt: «grangiam de Vilaraldies cum appendenciis suis». Auf der Schenkungs-
notiz in der Pancharta von 1147/49 durfte der Eintrag zum 29. April im Nekrolo-
gium von 1338 (fol. 93r) beruhen: «Commemoratio Cononis, Arnulphi, Petr1 vice-
comitis, Rodulphi, Gothefredi et Hugonis de Ponte, qui ad fundandam capellam et
grangiam de Posat dederunt nobis omnes terras, quas ibidem habebant». Vgl. Jor-
dan, L’abbaye prémontrée d’Humilimont (wie Anm. 51), 418f.

103



Grangie mit einer Kirche aufgefiihrt 62, Sie wurde in der Folge von
einem Kanoniker betreut und war bis in die Neuzeit ein beliebtes
Marienheiligtum 3.

In vorsichtiger Selbsteinschiatzung habe ich in den Titel der Abhand-
lung den Hinweis auf eine «Spurensicherung» gesetzt. Bei den hier
vorgestellten Quellen handelt es sich in der Tat nur um freigelegte
Spuren, um schwache Fuss- oder Fingerabdriucke sozusagen, einer
weiblichen monastischen Lebensform in der Westschweiz des
12. Jahrhunderts. Nicht mehr als einen Turspalt weit hat sich diese
Welt uns Historikern geoffnet, weit genug allerdings, um daraus
einige Folgerungen fiir die religiose Frauenbewegung des Hochmit-
telalters ziehen zu konnen.

Fir das Gebiet der Westschweiz bilden die Hinweise auf Primon-
stratenserinnen in Lac de Joux/Rueyres und Humilimont/Posat
unseres Wissens die ersten Zeugnisse von Frauenklostern uberhaupt.
Und dabei darf sich die Westschweiz rahmen, eine der alten Klo-
sterlandschaften Europas zu sein: Erinnert sei nur an die grossen
(Méanner-)Abteien von St-Maurice, Romainmotier und Payerne.
Handelt es sich nur um ein Quellenproblem, wenn von fritheren als
den pramonstratensischen Frauenkonventen nichts bekannt ist, oder
waren die Primonstratenser wirklich die ersten, die in ihren Klostern
den Frauen einen eigenen Raum schufen und dadurch weibliche
Konversionen in grosserem Umfang erst moglich machten? Einge-
denk dessen, was Hermann von Laon aber Norbert, die Norbertiner
und die Frauen berichtet hat, wird man - so glaube ich — den Anteil
dieser Manner an der Weckung und Forderung der monastischen
Frauenfrommigkeit auch in der Westschweiz des frithen 12. Jahr-
hunderts nicht hoch genug einschiatzen kénnen.

62 Bulle Alexanders III. vom 27. Oktober 1179, hg. von Julius von Pflugk-Harttung,
Acta pontificum Romanorum inedita, Bd. 1, Tubingen 1881, 269, Nr. 301: «gran-
giam de Posar (so in der Ed. und auch im Vidimus von 1442, statt « Posat») cum
appendenciis suis et ecclesiam que ibidem consistit»; vgl. Jordan, L'abbaye pré-
montrée d’Humilimont, 372-375; Backmund, Monasticon (wie Anm. 16), [, 2.
467f.

63 Regeste de I'abbaye de Hauterive (wie Anm. 47), Nr. 753 (1284: Chorherr von
Humilimont als Verwcser von Posat); vgl. Apoliinaire Dellion, Dictionnaire histo-
rique et statistique des paroisses catholiques du canton de Fribourg, Bd. 5, Freiburg
1886, 262-266; Adolphe Magnin, Pélerinages fribourgeois. Sanctuaires de Marie,
Freiburg 1928, 157-162.

104



Uber geistige Beschaftigung, Bildung und Kultur der Nonnen in
den Konventen von Lac de Joux/Rueyres und Humilimont/Posat ist
nur so viel bekannt, wie aus den ersten Ordensstatuten der Primon-
stratenser allgemein abgeleitet werden kann **. Neben der korperli-
chen Arbeit in Kuche und Waschkuche, an Spinnrad und Webstuhl,
widmeten sich die Chorschwestern wie die Chormoénche hauptsach-
lich dem Gebet, der Kontemplation und geistlichen Lekture. Fur die
Nonnen sahen die Satzungen mehr Bucher vor als fir die Laienbru-
der des Minnerkonvents, in beschrinktem Umfang gab es fir sie
auch die Moglichkeit zur Weiterbildung: mit Erlaubnis des Abtes
durften Schwestern sogar Profanwissenschaften studieren, sofern sie
sich damit schon vor dem Klostereintritt beschaftigt hatten.

Dass in den Nonnenhausern von Rueyres und Posat die Wissen-
schaften gepflegt wurden, ist allerdings eher unwahrscheinlich. Das
Leben der Chorschwestern durfte von der Verbindung von Gebet
und geistlicher Lesung, Betrachtung, Bussiibungen, Fasten, Nacht-
wachen und Handarbeit geprigt gewesen sein, so wie es eine Erzih-
lung, die Propst Cono von Estavayer im frihen 13. Jahrhundert in
seine Lausanner Bischofschronik aufgenommen hat, von einer from-
men Nonne zu berichten weiss:

Als Bischof Amadeus von Lausanne (1145-1159) im stillen damit
beschaftigt war, seine Marienhomilien zu verfassen ¢, schrieb ihm
eine leibliche Schwester, die in einem unbekannten Nonnenkloster
lebte, und bat ihn, ihr das zu ubersenden, was er soeben uber die
Jungfrau Maria geschaffen hatte. Er schickte ihr die Homilien und
bat sie im Gegenzug, thm davon etwas zu ubersenden, was die Jung-
frau Maria ihr geschenkt héitte. Sie sandte thm einen wollenen Hand-
schuh zuruck, den der Bischof zu den Marienreliquien in der Kathe-
drale legte und von dem der Chronist ein, wie er sagt, «pulcherrimum
miraculum» hat erzahlen horen ¢°.

¢ Vgl. Anm. 17.

65 Saint Amédée de Lausanne, Huit homélies mariales, hg. und ins Franzosische
ubersetzt von Georges Bavaud / Jean Deshusses / Antoine Dumas (= Sources chré-
tiennes, 72), Paris 1960.

66 Cartulaire de Lausanne (wie Anm. 46), 38, Nr. 16 w.

105



Was ist aus den «cohortes feminarum» der Pramonstratenser
geworden? Das Schicksal der Nonnenkonvente in der Westschweiz
kennen wir nun. Nach der raumlichen Trennung von den Méanner-
klostern hatten sie langfristig nur wenig Aussicht auf ein Uberleben.
Die Stirke der Doppelkloster lag gerade in ihrer Symbiose und
Komplementaritit auf geistiger wie materieller Ebene zwischen
Mannern und Frauen, in der Aufteilung beziehungsweise gegensei-
tigen Erganzung der Funktionen von Chordienst und Sakramenten-
spendung, Kontemplation, Handarbeit in der Klausur und in der
Aussenwelt zwischen Chorherren, Chorfrauen, Konversen und Kon-
versinnen. Durch die Separierung wurde die Existenzgrundlage des
schwiacheren, nach aussen kaum handlungsfiahigen Teils, eben der
Frauen, gefahrdet. Mehr noch konnte auf die Dauer der Verlust der
geistlichen Verbindung mit den Kanonikern, das Wegfallen der tag-
lichen Erfahrung im gemeinsamen evangelischen Leben, die aske-
tisch-spirituelle Kraft der Nonnenkonvente geschwacht haben. Die
Manner hatten die Moglichkeit, iber die Klostermauern hinaus mit
dem Ordensverband und mit der Christenheit in Verbindung zu
bleiben, die Schwestern aber waren nach dem Auszug aus der Dop-
pelgemeinschaft ziemlich auf sich selber gestellt.

So paradox es klingen mag: Die Aufhebung der Doppelkloster, die
der Sicherung der klosterlichen Disziplin dienen sollte, scheint dort,
wo sie konsequent durchgefithrt wurde, im Gegenteil den Niedergang
der Nonnenkonvente beschleunigt und deren rasches Ende besiegelt
zu haben. Im Dienst einer von Madnnern gedachten monastischen
Spiritualitit wurden die geweckten Hoffnungen und Aspirationen
mancher Frauen enttduscht. Die Kirche liess sich mehr von Miss-
trauen gegenuber dem Experiment der Norbertiner als von Verstand-
nis fur die Anliegen religiés bewegter Frauen leiten und ist bei der
Bewaltigung der wichtigen Aufgabe, die neue Frauenfrommigkeit als
bereicherndes, eigenstandiges Element in ihren Reformprozess zu
integrieren, weitgehend gescheitert.

Dies hat bei den Betroffenen Spuren hinterlassen. Als namlich im
13. Jahrhundert erneut eine religidose Frauenbewegung aufbrach und
zur «vita contemplativa» driangte, teils von den Bettelorden aufge-
nommen und teils vom Zisterzienserorden - widerstrebend zwar -
nach der Jahrhundertmitte inkorporiert wurde, beschrankte sich die
Bewegung fast ausschliesslich auf die deutschsprachigen Linder.
Auch 1n der Schweiz blieb der westliche, romanische Landesteil im

106



Unterschied zu den 6stlichen Teilen davon weitgehend ausgespart ¢7.
Die Erklarung dafur durfte nicht im Fehlen einer religiésen Frauen-
bewegung in diesen Gebieten schlechthin liegen. Der Aufbruch hat
vielmehr bereits ein Jahrhundert vorher stattgefunden; damals
konnte er aber, da die Kirche noch nicht dafur gertistet war, kaum zur
Entfaltung kommen.

Anhang: Chor- und Konversschwestern
im Nekrolog der Pramonstratenserabtei Humilimont

Staatsarchiv Freiburg, Grosses de Marsens 64, fol. 83v-113V, Ein-
trage der anlegenden Hand des Nekrologs von 1338 (zur Handschrift
und zum Nekrolog vgl. oben Anm. 56).

4.]. Commemoratio Emme et Willermete sororum nostrarum
20.L Commemoratio ... Alexie et Agnetis sororum nostrarum
22.1. Commemoratio ... Emme priorisse de Posat
24.1. Commemoratio Awidis Sororis nostre

1.I1. Commemoratio Waldre converse huius ecclesie

5.11 Commemoratio ... Awie sororis nostre
15.11 Commemoratio ... Marie sororis nostre
17.11. Commemoratio Salamine et Margarete sororum nostrarum
22.11. Commemoratio Awie sororis nostre
2311 Commemoratio ... Helye sororis nostre

4 I11. Commemoratio Emme et Marie sororum nostrarum
10.111. Commemoratio Alaidis sororis nostre
14.111. Commemoratio Awie SOroris nostre
18.111. Commemoratio ... Petronille sororis nostre
20.111. Commemoratio ... Alaydis sororis nostre
22.111. Commemoratio ... Agnetis sororis nostre
26.111. Commemoratio ... Ave sororis nostre

¢7 Vgl. Brigitte Degler-Spengler, Einleitung: Die Zisterzienserinnen in der Schweiz, in:
Helvetia Sacra, III, 3, 2: Die Zisterzienser und Zisterzienserinnen, die reformierten
Bernhardinerinnen, die Trappisten und Trappistinnen und die Wilhelmiten in der
Schweiz, Bern 1982, 510ft., 519f.

107



4.1V.
11.IV.

17.V.
19.V.
29.V,

2V
12.VL

23.VL
26.VI.

23.VIL
28.VII.
31.VIL

14.VIIL
19.VIIL.
24.VIIL

L.IX.
3.IX.

16.IX.
28.IX.

22.X.
26.X.

22.XI.
2.XIL

3 X11.
6.XII.

Commemoratio ... Ermeline sororis nostre
Commemoratio Marie sororis nostre

Commemoratio Avete sororis nostre
Commemoratio Mencie sororis nostre
Commemoratio Gillete sororis nostre

Commemoratio ... Margarete sororis nostre

Commemoratio domni Willelmi de Sorens militis, qui pro duabus
sororibus nostris Agatha et Awia neptibus suis dedit nobis con-
deminam de la Leschieri de Wippens et alias terras apud Mar-
sens

Commemoratio ... Clare sororis nostre

Commemoratio ... Agnetis sororis nostre

Commemoratio ... Agathe sororis nostre
Commemoratio Margarete sororis nostre
Commemoratio ... Agnetis sororis nostre

Commemoratio ... Mariete sororis nostre
Commemoratio ... Dulcie converse huius ecclesie
Commemoratio ... Lance sororis nostre

Commemoratio ... Mirande et Alaydis sororum nostrarum
Commemoratio Christiane et Ermeniarde (sic, statt Ermengar-
de?) sororum nostrarum

Commemoratio ... Agnetis et Waldre sororum nostrarum
Commemoratio ... Agathe sororis nostre

Commemoratio ... Agathe et Awidis sororum nostrarum
Commemoratio ... Willelme sororis nostre

Commemoratio Agnetis et Sarre sororum nostrarum
Commemoratio Ancille sororis nostre

Commemoratio ... Lore converse huius ecclesie
Commemoratio ... Beatricis converse huius ecclesie

Alphabetisch geordnet nach Namen und - bei Namengleichheit - chrono-
logisch geordnet nach Todestag:

a) Chorschwestern

Agatha soror (23.VIL.) Agnes soror (20.1.)
Agatha soror (28.1X.) Agnes soror (22.1I11.)
Agatha soror (22.X.) Agnes soror (26.VI.)

108



Agnes soror (31.VIL.)
Agnes soror (16.1X.)
Agnes soror (22.X1.)
Alais soror (10.111.)
Alays soror (20.111.)
Alays soror (1.IX.)
Alexia soror (20.1.)
Ancilla soror (2.XI1.)
Ava soror (26.111.)
Aveta soror (17.V.)
Awia soror (5.11.)
Awia soror (22.11.)
Awia soror (14.111.)
Awis soror (24.1))
Awis soror (22.X.)

Christiana soror (3.1X.)

Clara soror (23.VI.)

Emma priorissa de Posat (22.1.)

Emma soror (4.1.)
Emma soror (4.111.)
Ermelina soror (4.1V.)

Ermeniarda (Ermengarda?) soror

(3.1X.)
Gilleta soror (29.V.)
Helya soror (25.11.)

Lanca soror (24.VIII.)
Margareta soror (17.11.)
Margareta soror (2.VI.)
Margareta soror (28.VIIL.)
Mana soror (15.11.)
Maria soror (4.111.)
Maria soror (11.IV.)
Marieta soror (14.VIII.)
Mencia soror (19.V.)
Miranda soror (1.1X.)
Petronilla soror (18.111.)
Salamina soror (17.11.)
Sarra soror (22.X1.)
Waldra soror (16.1X.)
Willelma soror (26.X.)
Willermeta soror (4.1.)

b) Konversschwestern

Beatrix conversa (6.XII.)
Dulcia conversa (19.VIIL.)
Lora conversa (3.XI1.)
Waldra conversa (1.11.)

109



	Chorfrauen im Schatten der Männer : frühe Doppelklöster der Prämonstratenser in der Westschweiz - eine Spurensicherung

