
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 88 (1994)

Artikel: Die Nuntiatur im neuen Bundesstaat

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nuntiatur im neuen Bundesstaat

Victor Conzemius

Dieser Überblick über die Entwicklung der Nuntiatur im neuen
Bundesstaat kann nicht mit neuem archivalischem Quellenmaterial
aufwarten. ' Er beschränkt sich vielmehr auf Angaben, die in der
Literatur über einzelne Nuntien oder einzelne Geschäfte, meist
Staat-Kirche-Konflikte und ihre Beilegung gemacht werden. Keine
Nuntiatur dieses Zeitraums ist bisher in einer Monographie behandelt

worden. Autobiographische Zeugnisse über ihre Schweizer Mission

liegen von zwei Sonderbotschaftern vor, dem Titularbischof
J. F. O. Luquet2 und dem späteren Nuntius in Paris, Domenico Fer-

Die Biogramme der Nuntien der Neuzeit finden sich, leider etwas oberflächlich
bearbeitet, in Helvetia Sacra. Bern 1972 ff.. Bd. 1/1. Einen allgemeinen Überblick
bietet Johannes Duft. Die Nuntiatur in der Schweiz. Ein geschichtlicher Überblick.
St. Gallen 1939; von älteren Arbeiten ist wegen des Bildmaterials noch immer
interessant Rufin Steimer. Die päpstlichen Gesandten in der Schweiz vom Jahre
1073-1873, Stans 1907.
Jean François Onésime Luquet. Lettre à N.S. Pére le pape Pie IX sur l'état de la
religion catholique en Suisse; zuerst erschienen in: Etudes historiques sur l'établissement

hospitalier du Grand-Saint-Bernard. Paris und Marseille 1849; Einzelausgabe

von J.J. D. Mauron in Fribourg 1853; eine deutsche Übertragung besorgte der
Luzerner Stiftspropst Joseph Burkard Leu, Über die kirchlichen Zustände der
Schweiz von J.F. Q. Luquet. Bischof von Hesebon, außerordentlicher Gesandter
und apostolischer Delegat in der Schweiz in seiner Zuschrift an Se. Heiligkeit Papst
Pius IX., Luzern 1861. - Über die verschiedenen Ausgaben vgl. François Python,
Mgr Etienne Marilley et son clergé à Fribourg au temps du Sonderbund 1846-1856.
Intervention politique et défense religieuse (Etudes et recherches d'histoire contemporaine.

Bd. 10), Fribourg 1987, 272ff., 521 ff.

49



rata.3 Auf Grund dieser Quellenlage ergeben sich drei thematische
Schwerpunkte: die Sondermission Luquet nach dem Sonderbundskrieg

im Umbruchjahr zum neuen Bundesstaat, die Aufhebung der
Nuntiatur im Jahre 1873 und ihre Wiederherstellung im Jahre 1920.

Was über die Nuntiaturen der letzten 60 Jahre gesagt wird, geht nicht
über einige impressionistische Farbtupfer hinaus.

1. Luquet:
Ein Sonderbeauftragter ohne Fortune im Revolutionsjahr 1848/49

Wenden wir uns zunächst der Mission Luquet zu. Nuntius bei der
Eidgenossenschaft mit Sitz in Luzern war seit September 1845 der
Titular-ErzbischofAlessandro Macioti. Von ihm sagt Giacomo Martina,

der Biograph Pio Nonos: «Man hatte eine der schwierigsten
Nuntiaturen einem mittelmäßigen Prälaten anvertraut, der Rom nie
verlassen hatte und der so unerfahren in diplomatischen Geschäften

war, daß er in Modena einem Domestiken den Brief des Papstes
übergab, der für den Fürsten bestimmt war... Macioti wurde zu
Beginn des Jahres 1848 abberufen und beschloss seine Tage als

päpstlicher Großalmosenier, eine Promotion, die sein Scheitern als

Diplomat verschleiert.»4 Dieses nicht gerade schmeichelhafte Urteil
beruht darauf, daß Macioti den Ernst der sich infolge der Jesuitenberufung

zum Bürgerkrieg zuspitzenden Lage nicht erkannte, einseitig

für die intransigenten Katholiken Partei ergriff und den Hl. Stuhl
in diesem Sinne zu beeinflussen suchte. Hier aber wehte nach dem
Tode Gregors XVI. ein anderer Wind. Der 1846 gewählte Pius IX.
steuerte einen Reformkurs, erließ eine Amnestie für politische
Gefangene, führte eine beratende Consulta ein und zeigte Sympathien
für die nationale Bewegung Italiens. Unter diesen Umständen
schenkte Rom keineswegs den Klagen des Nuntius und seiner Infor-

Dominique Ferrata. Mémoires, Bd. I, Rom 1920, 69-242, Mes Missions en Suisse:
vgl auch LJlrich Stutz, Die päpstliche Diplomatie unter Leo XIII. Nach den
Denkwürdigkeiten des Kardinals Domenico Ferrata (Abhandlungen der Preußischen
Akademie der Wissenschaften, Jg. 1925. Phil.-hist. Kl. 3/4). Berlin 1926. bes.
29 ff.
Giacomo Martina, Pio IX. 3 Bde., Rom 1974-90, bes. Bd. I (1846-1850).

50



manten kritiklos Gehör. Vor allem schien die Behauptung maßlos
übertrieben, es gehe den Jesuitengegnern global um die Vernichtung
des Schweizer Katholizismus; nur eine unnachgiebige Haltung in der
Frage der Jesuitenberufung könne den Anfängen der Katastrophe
wehren.5

Pius IX. spürte das Dilemma: Er konnte den katholischen
Kantonen, die sich im Sonderbund zusammengeschlossen hatten, nicht
mit der Aufforderung in den Rücken fallen, die Jesuiten zu entlassen ;

andererseits erfüllte die Aufrüstung der anderen, der militärisch
überlegenen Gegner des Sonderbundes, ihn mit großer Besorgnis.
Über den Parteien stehend blieb ihm nichts anderes übrig, als zu
Besonnenheit und zu Verständigung zu raten. Am 5. Juli 1847

schrieb er dem Nuntius in diesem Sinne. Er überließ ihm jedoch die
Entscheidung, ob er diesen Brief veröffentlichen wollte.6 Der Nuntius

wählte aus dem Schreiben diejenigen Passagen aus, die der Sache
der katholischen Kantone am günstigsten schienen und versandte
diesen purgierten Text an Bischöfe, Ordensobern und Stiftskapitel.
Eine Integralveröffentlichung behielt er sich vor, falls spätere
Umstände es notwendig machten.7

Trotz der Instrumentalisierung des päpstlichen Schreibens für die
Propaganda des Sonderbundes - es läßt sich leicht vorstellen, welche
Entrüstung dies auf radikaler Seite auslöste - war die Luzerner Führung

unter Siegwart mit der Stellung des Hl. Stuhles unzufrieden.
«Unbegreiflich ist mir, daß man sich nicht endlich entschließt, einen
Repräsentanten nach hier zu senden, welcher mit eigenen Augen
sehen und daher auch Berichte senden kann, auf die man dort
vertrauen darf. »8

Bereits im Sommer stand eine Ablösung Maciotis zur Diskussion.
Doch aus der Ablösung - als aussichtsreicher Nachfolger wurde der
Name des einflußreichen liberalen Prälaten Corboli-Bussi9 genannt
- wurde vorerst nichts. Es kam ein Sonderbotschafter, ausgerechnet

5 Ebd.; Ferdinand Strobel. Die Jesuiten und die Schweiz im 19. Jahrhundert. Ein
Beitrag zur Entstehungsgeschichte des schweizerischen Bundesstaates, Olten und
Freiburg i. Br. 1954 ; Erwin Bucher, Die Geschichte des Sonderbundskrieges. Zürich
1966.

6 Abdruck des Briefes bei Bucher, 39 ff.
1 Strobel. 173.
8 Ebd., 967.
9 Zu Corboli Bussi vgl. Martina, Register.

51



ein «protege» jenes Prälaten, dessen Ernennung die sich noch am
Staatsruder befindenden konservativen Luzerner Politiker befürchtet

hatten. Doch zum Zeitpunkt der Entsendung des Sonderbotschafters

waren die Würfel bereits gefallen, war der Sonderbund besiegt
und die Radikalen hatten die Macht.

Luquet kam im Sturmwind des Revolutionsjahres 1848. Er war
eine kongeniale Erscheinung, die ganz in diese aufgewühlte Zeit
paßte. Jean Félix Onésime Luquet10, 1810 in Langres in gutbürgerlicher

Familie geboren, distanzierte sich von der Kirche, nahm 1830

an der antiklerikalen Agitation der Juli-Revolution teil und studierte
auf väterlichen Wunsch Architektur. Auf einer Italienreise 1832/34
fand er zu seinen christlichen Wurzeln zurück. Nach einigen Jahren
des Wirkens als Architekt in seiner Vaterstadt begann er 1838 im
Seminar von Saint-Sulpice das Theologiestudium und schloß sich
der Gesellschaft der Missions Etrangères an. 1842 wurde er zum
Priester geweiht, zog im folgenden Jahr nach Indien und unterstützte
erfolgreich den Apostolischen Vikar von Pondichéry bei der
Durchführung einer Synode, die vor allem die Heranbildung eines
einheimischen Klerus in die Wege leitete. 1845, drei Jahre nach seiner
Priesterweihe, wurde er zum Titularbischof von Hesebon geweiht
und zum Prokurator der Missions Etrangères beim Hl. Stuhl
ernannt. Sein Heimatbischof, Mgr. Parisis, charakterisierte ihn als

«gedankensprühenden Kopf, mit einem eisernen Willen und einem
exklusiven Vertrauen in seine eigenen Ideen».11

Den Auftrag zu seiner Schweizer Mission verdankt Luquet seinen

guten Beziehungen zu Corboli-Bussi, der 1847 Sekretär der
Kommission für die außergewöhnlichen kirchlichen Angelegenheiten
geworden war. Das Breve Pius' IX. vom 28. Dez. 1847, das Luquet in
die Schweiz entsandte, umschrieb seine Aufgabe als eine rein
religiöse.12 Ein diplomatischer Status und eine Akkreditierung waren
nicht damit verbunden. Der recht vagen Instruktion seines Auftraggebers

gab Luquet konkrete Inhalte: auf die Mitglieder der Tagsatzung

und der Kantonalregierungen einzuwirken, um bessere Bedin-

10 Die bisherige Literatur bei Python. 521 : dazu Marc Spindler (Hg.). Des missions aux
Eglises. Naissance et passation des pouvoirs, XVIIc-XXe siècles. Actes de la Xe
session du Credic aux missions de Bâle (27-31 août 1989). Lyon 1990.

11 Zitiert nach Python. 274.
12 Das papstliche Breve vom 28. Dez. 1847 bei Luquet (Edition Leu), 173-174.

52



gungen für die politische und kirchliche Gleichstellung der Katholiken

in überwiegend reformierten Kantonen zu erwirken, sowie die
unterlegenen Sonderbundskantone zur Nachgiebigkeit anzuhalten.13

Das war viel auf einmal, viel zu viel. Am 24. Januar 1848 traf
Luquet in Luzern ein, fand noch den Nuntius Macioti vor, der
Vorkehrungen traf, die Schweiz zu verlassen, und nahm die ersten
Kontakte auf. Drei Fragenkomplexe beschäftigten ihn: die Schwierigkeiten

von Bischof Marilley mit den Freiburger Radikalen und die Frage
der Klosteraufhebungen im allgemeinen und im besonderen im Wallis.

Am 14. Februar traf er nach kurzer Zwischenstation in Freiburg
in Sitten ein und versuchte, zwischen Staatsrat und Bischof,
Domkapitel und Klöstern in der Angelegenheit des am 29. Januar 1848

beschlossenen Einzugs des Kirchenvermögens zu vermitteln. Doch
die Regierung war nicht einverstanden mit der Höhe der Summe, die
der Klerus bereit war, dem Staat zu zahlen; dem Alternativvorschlag
einer staatlichen Dotation des Bistums nach Übergabe des kirchlichen

Grundbesitzes versagte Rom die Zustimmung.M
Etwas positiver liefen zunächst die Verhandlungen in Freiburg an.

Luquet konnte Bischof Marilley dazu bringen, von der öffentlich
angedrohten Verweigerung der Sakramente abzusehen, die diejenigen

treffen sollte, die Hand an die Kirchengüter gelegt hatten - es

nahte die österliche Zeit. Der Sonderbotschafter übernahm bald die
Auffassung der Radikalen, daß die Person des Bischofs das stärkste
Hindernis für eine Befriedung der Geister sei und schlug eine päpstliche

Pension oder einen Transfer Marilleys aufein piemontesisches
Bistum vor. Sobald Marilley dies merkte, verhärtete er seine Position
und begegnete dem päpstlichen Sonderbeauftragten mit wachsendem

Mißtrauen.15 Der freundschaftliche Umgang Luquets mit
Julien Schaller, dem Chef der Freiburger Regierung, der den päpstlichen

Emissär auch bei seinen Parteifreunden als liberalen und
toleranten Mann einführte, blieb nicht verborgen. Ein Teil der Freiburger

Konservativen begann sogar, den Papst «nicht mehr als den

13 Ebd.. 47: Python, 275.
14 Python, 284; Leopold Boiler, Kirche, Klerus und Staat des Wallis von 1839-1849,

Brig 1962, 91-166; auch in Annales valaisannes. IIe série, 39 (1964), 243-420, bes.
376-385.

15 Pvthon. 277 ff.

53



wahren Stellvertreter Jesu Christi anzusehen, sondern als einen
Vertreter oder als Werkzeug des Radikalismus, fähig, um diesem die
Interessen der Kirche und der Religion preiszugeben.»16

So wuchs das gegenseitige Mißtrauen. Auch eine nachgereichte,
vom 1. März 1848 datierte Akkreditierung Luquets als Sonderbotschafter

beim Vorort und bei den Kantonen17 konnte diesen
Vertrauensverlust nicht aufhalten. Luquet geriet immer mehr zwischen
die Fronten, zumal er sich selber nicht an die Ratschläge hielt, die er
den Schweizer Katholiken erteilt hatte: Religion und Politik
auseinanderzuhalten. Er ergriff entschieden Partei für die italienische
Nationalbewegung und versuchte Schweizer Politiker zu überreden,
aus ihrer Haltung der Neutralität herauszutreten. Damit eckte er
auch bei der Mehrheit der Radikalen an, die nicht bereit waren, die
Politik der Nichteinmischung aufzugeben.

Stein des Anstoßes für die andere Seite, die ehemaligen Sonder-
bündler, wurde die Note, die Luquet am 9. April 1848 dem
eidgenössischen Vorort mitteilte.18 In einer Präambel lud der Gesandte
die Abgeordneten der Tagsatzung ein, mit dem Papst «Hand in Hand
jene Bahn des Fortschritts zu gehen, welche die Kirche im Laufe der
Jahrhunderte so oft den unter ihrer Leitung erleuchteten und
gebildeten Nationen gegeben hat». Die Kirche, so verkündete er, sei an
kein bestimmtes gesellschaftliches System gebunden. Sie habe bisher
die Wohltaten der Mächtigen dankbar empfangen, sei aber auch
bereit, in gewandelten Verhältnissen darauf zu verzichten. Wörtlich
heißt es: «Sie wird sich aber auch nicht sträuben, wenn der Augenblick

gekommen sein wird, das große Prinzip der völligen Trennung
zwischen ihr und den Staaten anzuerkennen. Sie wird keinen
Anstand nehmen, wenn die Umstände sie dahin führen, auf ihre Fahne
die herrliche und erhabene Inschrift der Duldung und Freiheit zu
zeichnen. Sie hat es seit langem in dem jungen Amerika gethan, sie

wird es nächstens vielleicht an den Gränzen Ihres Landes bei dem
einen oder anderen jener Völker thun, die sich ruhmvoll bewegen,
um ihre Unabhängigkeit zu erobern oder die erschütterte soziale
Ordnung auf neuen Grundlagen herzustellen.»19

16 Ebd., 282.
17 Luquet (Edition Leu), 175 Beilage O.
18 Die vom 9. April 1848 datierte Note bei Luquet (Edition Leu), 175, Beilage P.
19 Ebd. Grundlagen eines dauernden Vergleichs zwischen dem Hl. Stuhle und der

Eidgenossenschaft.

54



Als Grundlagen des neuen Verhältnisses von Staat und Kirche im
Bundesstaat zählte das Schreiben sechs Punkte auf. 1. Die Lösung der
Klosterfrage nach den kantonal verschieden gelagerten Verhältnissen.

2. Die Neuumschreibung der Bistümer. 3. Eine Modifizierung
des bisherigen Ernennungsmodus der Bischöfe unter Einräumung
eines Wahlrechtes des niederen Klerus und eines Einspruchrechtes
des Hl. Stuhles und der Regierungen. 4. Aufhebung der Immunität
der Kleriker. 5. Errichtung von Lehranstalten für die Ausbildung der
Geistlichen. 6. Modifizierung der Kirchendisziplin in der Frage der
gemischten Ehen und der Feiertage.20

Diese Vorschläge konnten wohlwollend als kirchlich tragbar
interpretiert werden, die Unterlegenen des Sonderbundskrieges faßten sie

als Preisgabe von Prinzipien auf. Luquet wurde vorgeworfen, er gehe
über die Badener Artikel von 1835 hinaus, favorisiere den Unitarismus

und übersehe vor allem, daß das eigentliche Rückgrat der
katholischen Kirche für ihre öffentlich-rechtliche Wirksamheit in den
kantonalen Verfassungen liege.21 Nicht weniger ablehnend verhielten
sich die Radikalen. Ihr linker Flügel zeigte sich völlig unbeeindruckt
von den Avancen des republikanischen Prälaten. Der Luzerner
Regierungsrat Robert Steiger, der anläßlich einer Begegnung in Bern
dem violett gekleideten Römer gegenüber die Pose des biederen,
undiplomatischen Schweizers im Arbeitskittel herauskehrte,
kompromittierte den Gesandten, indem er ihm die Aussage entlockte,
Rom werde im Falle notwendiger Klosteraufhebungen sich mit
einem Protest pro forma begnügen. Am 10. April war das Interview
unter Berufung auf den Nuntius mit Blick auf die Aufhebung der
Klöster St. Urban und Rathausen im «Eidgenossen» zu lesen und
machte alsbald die Runde in der Schweizer Presse.22 Neben Julien
Schaller empfand lediglich James Fazy in Genfechte Sympathie für
den päpstlichen Emissär; Luquet erwähnt in seinen Aufzeichnungen
rühmend dessen Toleranz.23

20 Luquet (Edition Leu); Python, 287.
21 Python, 269 f.
22 Alfred Brandii, Jakob Robert Steiger (1801-62) als Politiker und Staatsmann,

Luzern 1953.
25 «Protestant zwar und radikal hat sich Hr. James Fazy im Umgange mit mir stets

sehr einsichtsvoll in der Regierungskunst, praktisch sehr gemäßigt in seinen Urteilen

und Handlungen, und so sehr als Mann der wahren religiösen Freiheit gezeigt,
daß die Kirche in einem Lande, wie die Schweiz, nichts besseres verlangen kann.»
Luquet (Edition Leu), 71.

55



Mitte Juni 1848 wurde Luquet aus der Schweiz abberufen; entgegen

den Hoffnungen der gemäßigten Radikalen kehrte er nicht mehr
zurück. Der Paradigmenwechsel, den Pius IX. nach den revolutionären

Wirren in Rom und seiner Flucht nach Gaeta vollzog, ließ
keine Verwendungsmöglichkeit mehr für ihn zu. 1850 verlor auch
sein Gönner Corboli-Bussi seine Stellung. Luquet, der am 2. September

1858 in Rom starb, war nach seiner Rückkehr nach Rom starker
Kritik ausgesetzt. Um sich zu rechtfertigen, schrieb er in der Form
eines Briefes einen Bericht über seine gescheiterte Mission. Das
Manuskript seiner Rechtfertigungsschrift lag bereits am 15. Oktober
1848 vor und erschien im folgenden Jahr in Paris und Marseille als

Einleitung zu historischen Studien über das Hospiz auf dem Großen
St. Bernhard.24 Im Oktober 1853 gab der spätere Freiburger Staatsrat
J.J. D. Mauron, ein gemäßigter Radikaler, die Rechtfertigungsschrift

neu heraus. 1861 veröffentlichte der Luzerner Stiftspropst
J. Burkard Leu eine deutsche Übersetzung.25 Leu, der den Radikalen
nahestand, enthielt sich in seinem knappen Vorwort jedweden
Kommentars. Unter den Historikern hat Francis Python als erster in
seinem Werk über Marilley den Freiburger Aspekt der Mission
behandelt und dabei wichtige Quellen, darunter den Nachlaß von
Luquet in Langres, entdeckt.26

Peter Stadler bezeichnet im Rahmen seines Kulturkampfbuches
die Mission Luquet zutreffend als Episode von geringer Bedeutung27,
weil sie keine Spuren hinterließ. Sie wird in der deutschsprachigen
Literatur nur sehr am Rande erwähnt. Für die Verlierer des
Sonderbundskrieges war Luquet eine Verlegenheit; für den extremen Flügel

24 Vgl. Anm. 2.
25 Ebd. ; zu Leu vgl. Stephan Leimgruber, Joseph Burkard Leu 1808-1865) - Vertreter

des theologischen Aufbruchs, in : Stephan Leimgruber/Max Schoch (Hg.), Gegen die
Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert (hg. von
Stephan Leimgruber und Max Schoch), Freiburg i.B. 1990, 42-56.

26 Über die Nachwirkungen der Mission Luquet und die Folgen ihres Scheiterns vgl.
für Freiburg die nunancierte Beurteilung durch Python. 292-307.

27 Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische
Kirche im europäischen Umkreis 1848-1888. Frauenfeld und Stuttgart 1984, 100.-
Stadler sieht die Konflikte vorprogrammiert in der Haltung des Bundesstaates, den
Nuntius auf rein zwischenstaatliche Funktionen festzulegen, ihm jedoch jedes
kirchliche Interventionsrecht abzusprechen. «Die Illusion, den päpstlichen Diplomaten

gleichsam als Vertreter eines italienischen Mittelstaates behandeln zu können,

hat immer wieder zu Mißverständnissen und schließlich zur entscheidenden
Beziehungskrise geführt.»

56



des Radikalismus, der in der deutschsprachigen Schweiz stärker als
in der Romandie zum Zuge kam, blieb er ein wenig Vertrauen
erweckender päpstlicher Emissär, vor dem es aufder Hut zu sein galt.
Nun aber liegt von keinem päpstlichen Gesandten ein derart
ausführlicher Bericht einer Schweizer Mission vor; dieser behält seine

Bedeutung, auch wenn ihr kein Erfolg beschieden war.
Luquet nennt die Dinge beim Namen, er spricht deutlich von den

exaltierten Katholiken, die in der Frage der Jesuitenberufung nicht
nachgaben und so zur Polarisierung antrieben. Nicht weniger scharf
kritisiert er die Radikalen, die mit den kirchlichen Institutionen
tabula rasa machen wollten. Aufschlußreicher jedoch als dieses
Bemühen um gerechte Wertungen ist das Geschichts- und Kirchenbild

Luquets. Er fordert von der Kirche, dem gesellschaftlichen Wandel

Rechnung zu tragen, nicht aus opportunistischer Anpassung,
sondern weil ihr Auftrag sie dazu verpflichtet. In gewandelten
Verhältnissen müsse die Kirche bereit sein, auf Privilegien, Güter und
Einrichtungen zu verzichten, die ihr in früheren Zeiten gute Dienste
geleistet hatten, jetzt aber als Hemmschuh wirkten. Es ist der gleiche
Diskurs, den Ignaz von Döllinger 1860 mit Blick auf den Kirchenstaat

hält: Er könne sich eine Zeit vorstellen, in der die Kirche ohne
ihn auskomme.28
Man hat Luquet vorgeworfen, er liefere die Bischofswahl den
Regierungen aus und betreibe die Einrichtung eines josephinistischen
Zentralseminars.29 Beide Vorwürfe sind nicht gerechtfertigt. In der
Frage der Bischofswahl ging er nicht über das hinaus, was die
Regierungen ohnehin zu dem Zeitpunkt verlangten; er wandte sich gegen
die Pläne, eine katholische Zentralfakultät im Rahmen einer
eidgenössischen Universität zu errichten. Nicht Wessenberg mit seiner
staatskirchlichen Orientierung ist sein geistiger Vater, sondern
vielmehr Lamennais und Rosmini. Lamennais30 für die geschichtstheo-
logische Vision, Rosmini31, was die konkreten kirchlichen Reform-

28 Vgl. Victor Conzemius. Ignaz von Döllinger und die Viktorianische Kirche, in:
Kirche, Staat und Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Ein deutsch-englischer
Vergleich, Adolf M. Birke/Kurt KJuxen (Hg.), München 1984, 121-152. bes. 136ff.

29 Luquet (Edition Leu), 118 ff.
,0 Jacques Lebrun, Lamennais ou l'inquiétude de la liberté, Paris 1981 ; biographischer

Abriß und Literatur bei Louis Le Guillou, Art. Lamennais, in: Theologische
Realenzyklopädie XX. 424-427.

31 Zu Antonio Rosmini vgl. Francesco Traniello, Società religiosa e società civile in
Rosmini, Bologna 1966.

57



vorschlage anlangt. Mit seinem Vorschlag, den Pfarrklerus an der
Wahl des Bischofs zu beteiligen, beruft Luquet sich direkt auf
Rosmini. Er kann aber auch den Erzbischof von Mailand anführen, der
angesichts der Bedeutung von Wahlen im öffentlichen Leben der
Eidgenossenschaft diesbezügliche Zugeständnisse in besonderer
Weise für angemessen hält.32 Auch die Entflechtung von Kirche und
Staat - Luquet spricht von Trennung und preist das amerikanische
Modell - ist ein rosminianisches Reformpostulat.

Nach dem Weggang von Nuntius Macioti hat Rom keinen Nuntius

im neuen Bundesstaat ernannt, sondern einen Geschäftsträger
mit der Erledigung der Geschäfte beauftragt. P. Stadler sieht darin
ein Mißtrauensvotum gegenüber dem Bundesstaat.33 Das war sicher
vorhanden; ebensosehr fiel ins Gewicht, daß die Innerschweizer
Kantone, die Verlierer des Sonderbundskrieges, eine Übersiedlung
nach Bern nicht verstanden hätten. Als 1864 beim Wechsel des

Geschäftsträgers die Gesandten Frankreichs und Österreichs dem
neuen Mann die Vorteile einer Übersiedlung nach Bern ausmalten,
antwortete dieser im Sinne der Notwendigkeit einer Rücksichtnahme

auf die Innerschweiz.34 Außerdem könne die Übersiedlung
als Anerkennung der Bundesverfassung interpretiert werden.

Erster Geschäftsträger im neuen Bundesstaat wurde der
Nuntiaturauditor Giuseppe Maria Bovieri.35 Bovieri war bereits
1841 fast ein ganzes Jahr an der Luzerner Nuntiatur tätig gewesen.
Neben Filippo Bernardini (1935-1953) ist er derjenige päpstliche

32 Erzbischof B. Romilli von Mailand am 24. Mai 1848 an Luquet: «I sovrani ed i
governi s'intromisero nella scelta dei Vescovi, come rappresentanti il popolo. Ma in
un paese sistemato democraticamente, qual'è la Svizzera, il popolo vuol essere ben
altrimenti rappresentato. Nel caso nostro avviserei conveniente che deputati scolari
appositamente eletti dai distretti, ond'è diviso il Cantone, intervenissero ali Assemblea

del clero con mandato e facoltà di proporre una lista di candidati, ovvero di
votare col Clero istesso. Il governo quindi dovrebbe essere affatto ecluso, né avere
alcun dirritto di placitazione. Tuttociò salvi sempre i diritti della S. Sede a cui spetta
la conferma.» Luquet (Edition Leu), 108, Anm. 2; Luquet beruft sich direkt aufdie
Cinque piaghe von Rosmini.

33 Stadler, 102.
34 Ebd.. 647, Anm. 66.
35 Bovieri war Geschäftsträger vom 21.4.1841 bis Anfang Dez. 1841 ; Uditore unter

den Nuntien d'Andrea und Macioti, dann Geschäftsträger nach Mitte Juni 1848 bis
11.11.1864. Helvetia Sacra 1/1,57; wenn es zutrifft, daß Bovieri auch nach 1841 in
der Schweiz verblieb - die Angaben zu seiner Person sind nicht ganz klar - war er
24 Jahre in Luzern.

58



Diplomat, der am längsten in der Schweiz verblieb. Es trifft zu, daß
seine ersten Stellungnahmen zur Bundesverfassung negativ und von
einem rein italienisch-katholischen Interessenblickwinkel bestimmt
sind: Die Niederlassungsfreiheit sei schädlich für Katholiken, die
Verfassung enthalte diskriminierende Artikel, z. B. den Jesuitenparagraphen,

das Interventionsrecht der Großmächte sei vollauf
gerechtfertigt. 36 Auf der Ebene der Prinzipien durfte man nach dem
Einschwenken Pius' IX. auf einen antirevolutionären Kurs nach seiner

Rückkehr aus Gaeta nichts anderes erwarten.
Entscheidend ist jedoch, wie Bovieri sich in der Praxis verhielt.

Um das beurteilen zu können, wäre eine eingehende Untersuchung
seiner Geschäftsführung vonnöten; eine solche ist nicht einmal in
Ansätzen vorhanden. Als es im Jahre 1862 in Schwyz zu
Besprechungen zwischen Bovieri, P. Theodosius Florentini und der Schwyzer

Regierung kam, schrieb Landammann Nazar Reding von Biberegg

an Philipp Anton von Segesser: «Mit dem herzguten, aber völlig
pendantischen Geschäftsträger des hl. Stuhles ist gar nichts anzufangen

und noch weniger zu vollenden; er kennt die Bedürfnisse der
katholischen Schweiz, ja selbst ihre Lage nicht, läuft von einem
Nonnenkloster in das andere, beschäftigt sich mit Visitationen,
Bruderschaften und anderem einfältigen Zeug und ist seiner schweren
Stellung in keiner Richtung gewachsen. Er hat meine Geduld auf
harte Proben gestellt.»37 Reding wolle sich, falls es zu ernsthaften
Verhandlungen in der Angelegenheit eines Bistums Innerschweiz
komme, an den Gardekaplan Florian Decurtins wenden.

Diesem Urteil ist zu entnehmen, daß Bovieri menschliche Qualitäten

nicht abgingen. Der zweite Teil ist etwas zu relativieren, weil es

aus der Optik des Politikers kommt, der andere Prioritäten als ein
Geistlicher setzt. Der Handlungsraum Bovieris war beschränkt,
mehr als protestieren konnte er bei staatlichen Übergriffen, wie sie

im Tessin sehr massiv vorkamen, nicht. Das Protestieren war
allerdings wenig effizient und verlor bald seine Wirkung. Das grundsätzliche

Misstrauen gegenüber dem päpstlichen Diplomaten war
angesichts der römischen Großwetterlage in dieser Zeit ausgeprägten

36 Stadler, 647, Anm. 66.
37 Nazar Reding von Biberegg am 4. März 1862 an Philipp Anton von Segesser, in:

Philipp Anton von Segesser, Briefwechsel Bd. III, bearbeitet von Heidi Bossard-
Borner, Zürich und Köln 1987, 202.

59



staatskirchlichen Denkens, das sich am reformierten Verhältnis
Staat-Kirche orientierte38, eher stärker geworden. Auf katholischer
Seite schließlich war die Schwierigkeit, die einander denunzierenden
Parteien - unter innerkirchlichem Gesichtspunkt die crux jeder
Nuntiatur - zu versöhnen.

Einen besonders schwierigen Fall stellte die Regelung der kirchlichen

Verhältnisse in Chur dar. Hier spannte Bovieri mit der Bündner
Regierung zusammen und empfahl gegen die Opposition von
Bischof und Kapitel den initiativen P. Theodosius als Bischof. Erst als
1856 Bischof Carl Caspar ab Hohenbalken mit einem unüberwindlichen

kanonischen Delikt aufkreuzte und den Kapuziner geheimen
Paktierens mit den Freimaurern bezichtigte39, war es mit der
Kandidatur Florentini vorbei. Jedenfalls hat Bovieri während seiner
langjährigen Tätigkeit jeden irreparablen Konflikt mit Bund und
Kantonen vermeiden können.

2. Vom Vatikanischen Konzil zur Aufhebung

Sein Nachfolger Angelo Bianchi verblieb nur knappe vier Jahre. In
die Amtszeit von dessen Nachfolger Giovanni Battista Agnozzi40,
der 1868 ernannt wurde, fällt die Aufhebung der Nuntiatur. Eine
zeitgenössische Fotografie weist Agnozzi als Mann mit entschlossenen

Gesichtszügen aus. Agnozzi bemühte sich um ein leidliches
Auskommen mit staatlichen Stellen und versuchte, in einer Zeit der
Konfliktverschärfung ein realistisches Urteil zu bewahren.41 Daß im
innerkirchlichen Bereich seine Sympathie eher den Bischöfen Lachat
und Mermillod galt, verwundert nicht. Er war aber auch so frei, den

38 Walter Blattmann, Die Pfarrwahl durch die Gemeinde im Bistum Basel. Zürich
1966; Pius Hafner. Staat und Kirche im Kanton Luzern. Historische und rechtliche
Grundlagen, Freiburg/Schw. 1991.

39 Cornelia Göcking, Theodosius Florentini und die Coadjutorfrage im Bistum Chur,
in: Helvetia Franciscana 22 (1992), 49-64, bes. 63; worin dieses «unumstößliche
kanonische Hindernis» bestand, geht nicht daraus hervor.

40 Stadler, 267 und Register.
41 Auszüge aus Agnozzis Berichten nach Rom veröffentlichte Carlo Snider, Movimenti

politici, correnti dottrinali e concilio vaticano nel carteggio di Monsignor
Agnozzi, in: Miscellanea Amato Pietro Frutaz, Rom 1978, 419-474.

60



Hirtenbrief von Bischof Greith zum Konzil zu begrüßen und Abt
Heinrich Schmid von Einsiedeln, der auf dem Konzil mit den Anti-
infallibilisten stimmte, für die wieder akut gewordene Nachfolge in
Chur zu empfehlen.42 Unbehagen löste auf katholischer Seite aus,
daß kein Schweizer in eine vorbereitende Konzilskommission berufen

worden war.
Rom ging sofort auf die Anregung Agnozzis ein, dieses Versäumnis

wieder gutzumachen. Bischof Lachat schlug den Luzerner Propst
Tanner vor. Ernannt wurde jedoch Seminarregens Cosandey von
Freiburg.43 Agnozzi hatte Tanner, der die Unfehlbarkeit nicht
befürwortete, im Verdacht, das Oppositionsorgan «Katholische Stimme
aus den Waldstätten» mit seiner Autorität zu decken. An der
Antwort der Genfer «Compagnie des Pasteurs» auf die Konzilsanzeige
Pius' IX. an die Nichtkatholiken - eine Einladung zur Unterwerfung
- setzte er aus, daß diese Sektenleute sich zum Wortführer des in sich
zerstrittenen Protestantismus aufspielten.44 Segessers Broschüre
«Am Vorabend des Conciliums»45 fehle es an theologischer Tiefe; er
sei zu sehr von deutschen Theologen wie Günther und Döllinger
abhängig und überdies dem in der Schweiz gängigen antirömischen
Vorurteil verhaftet. Er billigt ihm allerdings zu, in guter Absicht
gehandelt zu haben. Agnozzi verlangt ein Einschreiten; er ist sich
bewußt, daß solche Maßnahmen den konträren Effekt haben könnten

angesichts der in der Schweiz weitverbreiteten Einstellung, von
Rom geltend gemachte Rechte als durchwegs angemaßte Prätentionen

zurückzuweisen.46

42 Ebd.
4' Ebd.. 456f.; entgegen den Angaben bei Stadler. 224. nahm Cosandey tatsachlich als

Konsultor an den Vorbereitungsarbeiten zum Konzil teil. Propst Tanner von
Luzern nahm in seiner Eigenschaft als infulierter Stiftspropst von St. Leodegar am
Konzil teil, nicht jedoch an den Vorbereitungsarbeiten. Vgl. auch Klaus Schatz.
Vaticanum I, 1869-1870. Bd. I. Vor der Eröffnung. Paderborn 1992. 168.

44 Hingegen begegnete er am 9. Okt. 1869 in Genf dem solitären Schotten David
Urquhart - nach Schatz später zur katholischen Kirche konvertiert -, der
antimilitaristische, antikolonialistische Anliegen in ultramontaner Frontstellung gegen
den Zeitgeist vertrat und vom Papsttum die Verwirklichung einer gerechten
Weltordnung erwartete. Auch Arthur P. Stanley, der spätere Dean von St. Paul's, nahm
an dieser Begegnung teil. Schatz bereitet eine Studie über Urquhart vor. Snider,
450 ff.

45 Snider. 463 f. - Zu Segessers Broschüre und ihrer Entstehung vgl. die Einleitung zu
Bd. V des Briefwechsels von Philipp Anton von Segesser, Zürich-Köln 1992; zu
ihrer Einordnung in der vorkonziliaren Publizistik vgl. Schatz, 231 ff.

46 Snider, 458.

61



Für die Nachkonzilszeit sind wir, was die Berichterstattung
Agnozzis über das innerkirchliche Leben anlangt, nicht so gut
unterrichtet wie für die Jahre 1868-70. Von seinen Stellungnahmen im
politischen Bereich47 sind gewisse Rückschlüsse auf seine inner-
kirchliche Berichterstattung möglich. Agnozzi ist nicht über eigene
Fehler gestolpert, sondern mußte geradestehen für die Politik seiner
Vorgesetzten. Er war sich bewußt, daß die Position der Nuntiatur seit
dem Konzil schwieriger geworden war. Die Opposition gegen die
Nuntiatur schrieb sich in eine längere Tradition ein, die bis ins
16. Jahrhundert zurückgeht und aus reformierten, katholischen,
neuerdings auch aus radikalen Quellen gespeist wurde.

1848 hatte der Radikale Ludwig Snell die Verderblichkeit der
Nuntiatur in der Schweizer Geschichte nachzuweisen versucht.48
1862 wurde der St. Galler radikale Nationalrat Johann Matthias
Hungerbühler beauftragt, ein Expose über die Nuntiatur zu erarbeiten.

49 Nach dem Ende des Kirchenstaates bildete die Aufhebung der
Nuntiatur eine beinahe stehende Formel radikaler Versammlungen
und Adressen.50 Der Nuntius als Vertreter des Papstes, des erklärten
Fortschrittsgegners und Feindes des nationalen Gedankens, auf
Schweizer Boden, das war ein unerträglicher Anachronismus! Wenn
auch die reformierte Seite in ihren maßgeblichen Vertretern nicht in
diesen Refrain einstimmte, so mag bei den Reformierten das Fehlen
einer ähnlichen Instanz, die mahnend und protestierend in Erscheinung

trat, Reflexe vermeintlicher Bedrohung und Übervorteilung
verstärkt haben.51 Im Bundesrat selber bestimmte eine nüchterne

47 Stadler, 305 ff.
48 Ludwig Snell, Geschichte der Einführung der Nuntiatur in der Schweiz und ihre

dargelegte Politik in authentischen Aktenstücken, Baden 1848.
49 Karl Kistler. Die Wiedererrichtung der Nuntiatur in der Schweiz 1920). Ein Beitrag

zur schweizerischen Kirchenpolitik 1914-1925 (Europäische Hochschulschriften
Reihe III, Bd. 45). Bern und Frankfurt 1974, 15; vgl. auch Stadler. Register.

50 Stadler. 305.
51 Stadler bemerkt, daß die Klischeevorstellung der Radikalen, die Nuntiatur sei in

erster Linie für die Entwicklung des unschweizerischen Ultramontanismus
verantwortlich, einen wahren Kern enthalte: «Es gehörte tatsächlich zu den zentralen
Funktionen der päpstlichen Nuntiatur, über den Interessen der katholischen Kirche
zu wachen, sie zu zentralisieren und ihre Expansion wenn immer möglich zu
fördern. Wo immer ein Kloster, katholische Schulen oder Institutionen gefährdet
waren, eine Verfassungsänderung oder ein neues Gesetz den bestehenden Zustand
zu Ungunsten der Kirche und des Klerus zu verändern drohte, trat der päpstliche
Geschäftsträger mahnend und protestierend in Erscheinung. Er tat es auch dann.

62



Einschätzung der Nuntiatur als Ansprechpartner für Probleme der
katholischen Minderheit die Einstellung zu diesem Institut. Keine
Resonanz fand hier das Ansinnen radikaler Kreise, vorbeugende
Maßnahmen gegen zu erwartende Beschlüsse des Ersten Vatikanischen

Konzils zu treffen. Wenn einseitige kirchliche Beschlüsse staatliche

Rechte verletzten, werde man sich schon zu wehren verstehen.

52

Aufdieser Linie bewegt sich die Politik des Bundesrates gegenüber
der Nuntiatur auch im nachkonziliaren Spannungsfeld. Eintreten für
ihre Beibehaltung trotz des Druckes radikaler Kreise, Einstehen
jedoch für die Wahrung staatlicher Rechte im Falle einseitigen
römischen Vorgehens. Zu einem solchen Konflikt kam es bei der
Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse in der Diözese Lausanne und
Genf.53 1864 war der Genfer Pfarrer Gaspard Mermillod zum Titu-
larbischof von Hebron und Weihbischof der Diözese Lausanne und
Genf ernannt worden. Bischof Marilley von Lausanne mußte ihm
auf römischen Wunsch die Jurisdiktion für den Kanton Genf
übertragen. Der hier angelegte Konflikt - die verschleierte de-facto-Ablö-
sung Genfs von Fribourg - wurde in staatlichen Kreisen auf die
persönliche Eitelkeit von Mermillod zurückgeführt. Doch wurde der
Konflikt erst in der emotionell angeheizten Atmosphäre der
Nachkonzilszeit ausgetragen. In Genf verschärfte seit 1870 die antiklerikale

Politik von Antoine Carteret die Spannungen. Am 3. Februar
1872 unterwarf ein Gesetz alle religiösen Korporationen der Zulassung

durch die Regierung. Getroffen werden sollten die Katholiken,
deren Expansion in der Kalvinstadt bedrohliche Proportionen
annahm (51 %, die Mehrzahl allerdings nicht stimmberechtigt). Die

wenn die Erfolgschancen seiner Intervention minimal waren. In einzelnen Fällen
gab er auch den Anstoß zu Demarchen des Episkopats. Durch solche Aktivitäten
machte sich die Nuntiatur bei kantonalen Behörden viel häufiger bemerkbar als die
diplomatischen Vertretungen anderer Staaten. Diese Ausnahmestellung, die in der
reformierten Kirche keinerlei Entsprechung fand, verunsicherte die Radikalen und
kam auch vielen Liberalen als bedenkliche und ständige Souveränitätsbedrohung
vor. Die Weigerung Roms, die Nuntiatur von Luzern nach Bern zu verlegen, tat ein
übriges: die Nichtanerkennung des schweizerischen Bundesstaates, die sich darin
kundtat, war schon in ruhigen Zeiten von einem gemäßigten Bundesrat wie Dubs
kritisch vermerkt worden.» Ebd.. 305.

52 Victor Conzemius, Der schweizerische Bundesrat und das Erste Vatikanische Konzil,

in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 15 (1965), 204-227; Stadler,
2i9fr.

53 Stadler. 260ff.

63



bereits gereizte Stimmung - der Nuntius protestierte erfolglos bei
Bund und Kanton gegen das Gesetz und seine Ausführungsbestimmungen

- wurde im Juli 1872 verschärft durch eine Notiz der
Gazette de Lausanne, der Hl. Stuhl habe Genf von der Diözese
Lausanne abgetrennt und wolle Mermillod zum Bischof erheben.
Daraufhin verlangte die Regierung von Mermillod, auf jede
Amtsausübung als Generalvikar zu verzichten. Als dieser sich weigerte, der
Aufforderung nachzukommen, setzte der Staatsrat ihn als Pfarrer
von Genf ab. Mermillod, der diese Absetzung als rechtswidrig ansah
und sich nicht daran hielt, wurde am 17. Februar 1873 aus der
Schweiz ausgewiesen.

In der Eskalation des Konfliktes hat Agnozzi versucht, mit allen
Parteien zu reden und sie zur Mäßigung anzuhalten, soweit sie
überhaupt an solchen Kontakten interessiert waren. Die Genfer Regierung

war das nicht. Doch zu den Bundesräten Dubs und Welti
bestanden gute Kontakte; Agnozzi schätzte besonders Bundesrat
Dubs. Auch bei konservativen Politikern, insbesondere bei Ph. A.
von Segesser, holte er sich Rat.54 In diesen Kreisen ließ man keinen
Zweifel daran, daß ein einseitiges Vorgehen von Rom in der Bistumsfrage

die Existenz der Nuntiatur selber gefährde.55 Auch hat Agnozzi
in den Anfängen versucht, auf Mermillod einzuwirken, konnte diesen

jedoch nicht zurückhalten, als die Genfer Regierung die Schikanen

gegen die Katholiken verschärfte. Nach dem Grundsatz Missum
est bonum bellum ut rumperetur pax mala56, veröffentlichte
Mermillod am 2. Februar 1873 seine Bestellung zum Apostolischen
Administrator von Genf. Zwei Wochen später ereilte ihn die
Ausweisung, eine Maßnahme gegen einen Schweizer Bürger, die nicht
nur in katholisch-konservativen Kreisen als rechtswidrig empfunden
wurde.

Gleichzeitig kam in der Diözese Basel unter anderen Vorzeichen
ein Staat-Kirche-Konflikt von noch grundsätzlicherer Natur zum

54 Zu Segessers Beurteilung des Konfliktes vgl. Bd. VI des Segesser-Briefwechsels (im
Druck). Stadlers Auffassung (307). daß Agnozzi mit Segesser keinen Kontakt hatte,
ist zu berichtigen.

" Stadler, 266.
56 Stadler, 277 ff. - Vgl. auch die Einleitung zu Band VI des Segesser-Briefwechsels. -

Zu Lachats Sicht der Entwicklung vgl. seine Berichte an die römische Kurie. Victor
Conzemius (Hg.). Die Berichte «ad limina» der Bischöfe von Basel von 1850-1905.
Freiburg 1991.

64



Durchbruch. Da Bischof Lachat sich dem Diktat der Diözesankon-
ferenz nicht fügte, seine Absetzung des Starrkircher Pfarrers Paulin
Gschwind zurückzunehmen, der den Beschlüssen des ersten Vatika-
nums widersprach, setzte die Diözesankonferenz den Bischof am
29. Januar 1873 ab, ohne die Stimme der Kantone Luzern und Zug;
Solothurn wies ihn aus dem Kanton aus. Damit trat der Kulturkampf
in der Diözese Basel in seine akute Phase57. Zeitgenossen haben in
den Vorgängen in Genf und Solothurn nicht nur eine Parallelität,
sondern eine innere Abstimmung gesehen, und zwar in beiden
Lagern, im radikal-kulturkämpferischen wie im ultramontanen.
Dem ist jedoch entgegenzuhalten, daß eine Art gerechter Notwehr
des Staates, wenn man das Genfer Vorgehen so beurteilen möchte,
für das Vorgehen gegenüber dem Bischof von Basel nicht zutrifft.
Lachat wurde ein Opfer der Situation und seines Amtsverständnisses.

Den Bundesräten und Politikern, die Umgang mit dem Nuntius
hatten, war nicht verborgen geblieben, daß der Nuntius keineswegs
einen Kollisionskurs steuerte. Die Brüskierung staatlicher Stellen
erfolgte ohne sein Zutun. Öffentlich sprach der Bundesrat im Nationalrat

aus, wie die entscheidenden Schritte zur Aufwertung der Position

von Mermillod am Nuntius vorbei geführt worden waren.58 Die
Geschichtsforschung kann diese Vorgänge bestätigen. Im Fall
Mermillod war die Einrichtung des apostolischen Vikariats und die
faktische Wiederherstellung des Genfer Bistums ohne eigentliche
Vermittlung des akkreditierten Geschäftsträgers, sondern auf anderen,
direkteren Wegen ins Werk gesetzt worden. Agnozzi spielte dabei nur
eine Nebenrolle. Damit aber bewies die Kurie, daß sie selber nur
unter gewissen Umständen ihre diplomatische Vertretung benutzte
und durchaus imstande war, sie zu umgehen, wenn sie es für
angebracht hielt.

Dezidierte Kulturkämpfer jedoch urteilten anders. Sie verlangten
nicht nur die Aufhebung der Nuntiatur, sondern die Verankerung
eines Nuntiaturverbotes in der zur Diskussion stehenden Verfas-

57 Stadler. 270.
58 Es ergeben sich hier Parallelen zur Ernennung von Bischof Haas, dessen Ernennung

durch seinen Vorgänger Bischof Vonderach an Nuntius Rovida vorbeibetrieben
wurde. Moritz Amherd (Hg.). Wolfgang Haas: Bischof ohne Volk - Volk ohne
Bischof. Zurich 1991.

65



sungsvorlage. Der Solothurner Simon Kaiser - künftiger Christkatholik

- sah in der Nuntiatur «die wesentlichste Ursache» der
Störung unter den Konfessionen; sein Gesinnungsfreund Brosi schrieb
ihr die landesfeindliche Rolle eines Unruhestifters zu.59 Noch einmal

gelang es den Bundesräten Cersole und Welti, diesen Vorstoß
abzuwehren mit der Rechtsbelehrung, eine solche Bestimmung passe
nicht in eine Verfassung.

Damit war die Nuntiatur jedoch nicht gerettet. Am 4. Dezember
1873 veröffentlichte der «Osservatore Romano» die Enzyklika «Etsi
multa luctuosa»60, in der in ciceronianischem Latein der
Kulturkampfin Preußen und in der Schweiz mit starken Worten verurteilt
wurde, das heißt das Genfer Kirchengesetz sowie die Solothurner
und Berner Maßnahmen gegen die Kirche. Die Kantonsregierungen
waren direkt gemeint, der Bundesrat eher indirekt. Dieser trat jetzt
aus Rücksicht auf die Schweizer Katholiken aus seiner bisher Rom
gegenüber geübten Zurückhaltung heraus und kam zur Auffassung,
seine Würde erfordere es, die ständige diplomatische Vertretung des
Hl. Stuhles in der Schweiz für unnütz zu erklären. Am 12. Dezember
1873 kündigte er Agnozzi das Ende seiner Mission an.

Daß der Bundesrat seine bisherige Haltung in der Nuntiaturfrage
völlig aufgab, mag überraschen. Noch wenige Tage zuvor hatte er die
Nuntiatur verteidigt. Widerspruch im Bundesrat kam von Seiten
eines liberalen Luzerners, dem einzigen Katholiken im Bundesrat.
Bundesrat Knüsel, Vorsteher des Justiz- und Polizeidepartements,
warnte vor einer Überschätzung der Enzyklika. Sie wende sich weniger

an die Regierungen als an die Bischöfe. Die Maßnahme könne
jenen Gerüchten neue Nahrung geben, man wolle die Katholiken in
der Schweiz von ihrem geistlichen Oberhaupt trennen. Knüsel
machte auch auf mögliche negative Folgen der Ausweisung für die
katholischen Stimmbürger im Blick auf die bevorstehende Bundesrevision

aufmerksam.61
Mit der Besorgnis von Knüsel kontrastiert die Gelassenheit, mit

welcher der konservative Politiker Ph. A. von Segesser die Auswei-

59 Stadler, 308.
60 Wortlaut des lateinischen Originals bei Carl Gareis/Philipp Zorn. Staat und Kirche

in der Schweiz. 2 Bde. Zürich 1877/78, 119-127: teilweise Übersetzung ins Deutsche,

in: Schweizerische Kirchenzeitung vom 6. Dez. 1873, Nr. 49.
61 Die Argumentation von Knüsel bei Stadler, 311.

66



sung des Nuntius hinnahm.62 Für Segesser stand 1873/74 nicht die
Nuntiatur im Vordergrund, sondern das Zusammengehen mit den
welschen Föderalisten, um die Bundesrevision zu Fall zu bringen. In
seiner Perspektive konnte der päpstliche Gesandte durchaus den

prioritären föderalistischen Interessen geopfert werden. Für Bischof
Lachat ging Segesser zwar nicht unbedingt durchs Feuer; er hielt
jedoch seine Absetzung für einen eklatanten Rechtsbruch. In der
Beurteilung Mermillods übernahm er die Einschätzung des Bundesrates

und führte die Entwicklung auf die persönliche Eitelkeit des

Genfer Pfarrers zurück. Statt dem Nuntius nachzutrauern und
Proteste zu verfertigen, sollten die Bischöfe jene Vollmachten von Rom
erbitten, die der Nuntius bisher erteilte. Ein Protest der katholischen
Kantone, wie der Freiburger Louis de Weck-Reynold ihn vorschlug,
stand für ihn außer Frage; höchstens könne man ein Kondolenzschreiben

an den Nuntius richten.63
Agnozzi, der eigentlich gerne in der Schweiz geblieben wäre, soll

bei seiner Rückreise aufdem Gotthard ausgestiegen sein und gerufen
haben: Vale Helvetia cum usibus et abusibus tuis64. Er blieb in Rom
zunächst für schweizerische Angelegenheiten zuständig. 1876 hat er
auf Bitten des Bischofs von Basel die drohende Indizicrung von
Segessers Schrift über den Kulturkampf verhindert.65

Die Aufhebung der Nuntiatur, so schmerzlich sie wohl von der
überwiegenden Mehrheit der Schweizer Katholiken empfunden worden

sein mag, zu einem Zeitpunkt, als die Gründung einer romfreien
Schweizer Nationalkirche unter staatlichem Protektorat anlief, hatte
keine nachteiligen Wirkungen für das kirchliche Leben in der
Schweiz. Besonders schwierige Rechtsgeschäfte konnten von einem
Sonderbotschafter behandelt werden. 1884 reiste der päpstliche
Diplomat Domenico Ferrata zweimal in die Schweiz, um Bischof

62 Ebd.; vgl. dazu die Einleitung von Bd. VI des Segesser-Briefwechsels sowie den
Artikel von Segesser in: Vaterland v. 17. Dez. 1873.

63 Segesser-Briefwechsel Bd. VI. Briefe Nr. 1374 v. 4. Jan. 1874 u. Nr. 1375 v. 6. Jan.
1874.

64 Wird in allen Darstellungen zitiert, zuletzt bei Stadler, 315; der Ausspruch ist
vermutlich in Beziehung zu setzen mit einem Benedikt XIV. zugeschriebenen Wort:
Helveti tolerandi sunt cum usibus et abusibus. Vgl. Conzemius, Berichte, 8,

Anm. 16.
65 Vgl. Victor Conzemius. Philipp Anton von Segesser 1817-1888. Demokrat

zwischen den Fronten. Zürich. Einsiedeln. Köln 1977. 115 ff., vgl. dazu Bd. VII des

Segesser-Briefwechsels.

67



Lachat zum Verzicht auf das Bistum Basel zu bewegen und mit dem
Bundesrat und den Tessiner Behörden die Errichtung einer Apostolischen

Administratur Tessin zu regeln. Ferrata hat in seinen Memoiren

geklagt, welch schwieriges Pflaster die Schweiz für einen
päpstlichen Diplomaten66 darstelle.

In welcher Weise die Katholiken den Kontakt mit römischen
Verwaltungsstellen aufrechthielten - der Gardekaplan als römischer
Agent, Schweizer an Ordenskurien, Münchner Nuntiatur,
Direktverhandlungen mit römischen Stellen -, kann hier nicht behandelt werden.

67 Für den Vatikan machte das Fehlen einer Kontaktstelle auf
schweizerischem Boden sich nach Ausbruch des 1. Weltkrieges
besonders bemerkbar. Einmal für die Regelung praktischer Fragen wie
z.B. der Vermittlung des Hl. Stuhles in der Angelegenheit von
Kriegsgefangenen, dann für die Durchführung einer aktiven Friedenspolitik,

zu der Benedikt XV. sich trotz der prekären Lage des Papsttums
entschloß.68 1915 wurde Carlo Santucci zu diesem Zweck in die
Schweiz gesandt. Ihm folgte im Juli Francesco Marchetti-Selvag-
giani, der bis zum Frühjahr 1918 - Residenz in Lugano und Freiburg
- in der Schweiz verblieb. Dessen Nachfolger Luigi Maglione konnte
nach einem zweijährigen Provisorium Verhandlungen über die
Wiedererrichtung der Nuntiatur aufnehmen und zu einem glücklichen
Abschluß führen.69

Die Wiedererrichtung der Nuntiatur ist im Kontext der Friedensverträge

von Versailles und St. Germain zu sehen und nicht als
schweizerischer Alleingang. Das internationale Prestige des Papsttums

war trotz der Exklusive der italienischen Regierung gegen seine
Einschaltung in die Friedensverhandlungen über den europäischen

66 Domenico Ferrata. Mémoires; Stadler, 595ff.
67 Zu den kirchlichen Verhandlungen über die Gründung der Universität Freiburg und

späteren Schwierigkeiten zur Zeit der Modernismuskrise vgl. die grundlegenden
Studien von Dominique Barthélémy, Idéologie et fondation. Etudes et documents
sur l'histoire de l'université de Fribourg, Fribourg 1991, sowie den von Barthélémy
betreuten Dokumentenband mit seinen zwei Hauptteilen : I. Sur la préparation et les
vingt-cinq premières années. IL Correspondance Schorderet-Python. ebd. 1991.

68 Victor Conzemius, L'offre de médiation de Benoit XV du 1er août 1917. Essai d'un
bilan provisoire, in: Mélanges André Latreille. Lyon 1972, 303-326: Giorgio Rumi
(Hg.), Benedetto XV e la pace - 1918, Brescia 1990; Francesco Panzera. Benedetto

XV e la Svizzera negli anni della Grande Guerra, in: Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte 43 (1993). 321-340.

69 Kistler: zu ergänzen durch den in Anm. 68 zitierten Aufsatz von Panzera.

68



Raum hinaus gewachsen. Die Mehrheit der Staaten, auch solche mit
gemischt-konfessioneller Bevölkerung oder katholischen Minderheiten,

versuchte, durch Verträge mit dem Hl. Stuhl aus Prestigegründen,

vielleicht noch stärker als aus realpolitischen Erwägungen, ihre
eigene Position aufzuwerten70. Das Deutsche Reich ließ die Errichtung

einer Nuntiatur in Berlin zu, Frankreich und Portugal beschlossen

die Wiederaufnahme der Beziehungen mit dem Hl. Stuhl; sogar
China nahm volle diplomatische Beziehungen auf.

3. Die Wiedererrichtung der Nuntiatur im Jahre 1920

Angesichts dieser Bestrebungen konnte die Schweiz schwerlich
abseits bleiben. Der Kulturkampf war längst vorbei, die politische
Integration der Katholiken in den Bundesstaat hatte sich schrittweise
verbessert und fand 1920 mit zwei Bundesräten der katholisch-konservativen

Fraktion sinnfälligen Ausdruck. Zwar waren Vorstöße
von bischoflicher und vatikanischer Seite, noch wahrend des
Weltkrieges die vollen diplomatischen Beziehungen aufzunehmen,
abgewiesen worden. Die Wiedererrichtung der Nuntiatur71, für die
katholisch-konservative Partei, katholische Verbände und Institutionen

kein prioritäres Anliegen, wurde von nichtkatholischer Seite
nicht ernsthaft torpediert. Als dann 1920 der Tessiner
Katholischkonservative Giuseppe Motta das Politische Departement
übernahm, war eine günstige Konstellation für die Wiederherstellung der
Nuntiatur vorhanden. Motta bemühte sich besonders, den katholischen

Volksteil, in dem Vorbehalte gegen den Völkerbund bestan-

Vgl. dazu Hans Erich Feine. Kirchliche Rechtsgeschichte. Bd. I: Die katholische
Kirche. Weimar 1955. 662 ff.
Der Überblick folgt den gängigen Darstellungen, insbes. Kistler; nicht eingesehen
wurde Claude Altermatt, Die Beziehungen zwischen dem Vatikan und der Schweiz
1920-1936). Ungedruckte Dissertation Bern 1982: Teilaspekte behandelt C. Altermatt

in seinen Aufsätzen: Protocole et politique intérieure. La question de la
préséance du nonce et son retentissement politico-confessionnel (1920-1953), in:
Schweizerische Zeitschrift fur Geschichte 34 (1984). 223-232; ders.. Die Beziehungen

der Schweiz zum Vatikan nach der Wiedererrichtung der Nuntiatur, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 84 (1990), 69-81.

69



den, unter Beibehaltung der Neutralität zum Beitritt zu gewinnen.
Gewissermaßen als Gegenleistung stimmte der Bundesrat im Juni
1920 dem Vorschlag von Motta zu, die Nuntiatur wieder zu errichten.

Das ist etwas vereinfacht zusammengefaßt. Ein abgesprochener
Kuhhandel war es nicht. Auch andere Bundesräte waren zur
Überzeugung gekommen, daß die Schweiz sich nichts vergebe, zumal
wenn der Vatikan sich damit abfinde, daß die Schweiz keine
Gegenseitigkeit hielt und auf die Errichtung einer Vatikangesandtschaft
verzichten würde. Es ist dabei zu bedenken, daß es 1920 bloß 15

Schweizer Gesandte im Ausland gab, die bis 1940 nur um fünfauf 20

anstiegen. Am 18. Juni 1920 faßte der Bundesrat den diesbezüglichen

Beschluß. Am 1. September erhielt Maglione, der offiziöse
Vertreter des Hl. Stuhles in der Schweiz, seine Ernennung zum Nuntius.
Der Vatikan hatte die Schweizer Nuntiatur niemals aufgehoben,
sondern als vakant bezeichnet. Als Sitz der Nuntiatur kam diesmal
nur mehr Bern in Frage.

Der Vorgang schlug kaum Wellen. Bundesrat Scheurer verzeichnete

in seinem Tagebuch gewissenhaft, wann protokollarische Fragen

im Umgang mit dem Nuntius und natürlich dessen Stellung im
diplomatischen Corps in ihm als Protestanten eine leise Beklommenheit

erweckten72 - Migräne wäre zuviel gesagt. Während die Katholiken,

soweit der Vorgang sie interessierte, in der Wollust der
Wiedergutmachung verflossenen Unrechts schwelgten, machte Eduard
His, außerordentlicher Professor für öffentliches Recht in Basel, auf
dem Sprung zum ordentlichen in Zürich, sich Gedanken wegen der
Leichtfertigkeit des Bundesrates und der Geistesabwesenheit der
Katholiken. Der Nuntius könne sich ja zu einer Art Superbischof
entwickeln, der die Rechte der Schweizer Bischöfe, wenn nicht an
sich reißen, so doch wirksam beschneiden möge. Doch schreckte sein
Ruf zur Wachsamkeit weder die Katholiken noch die Reformierten
auf.

Eigentliche Bedenken gegen den Nuntius stiegen erst 1924 auf,
nachdem der Nuntius eine Art Vorstellungstournee in der Schweiz
absolviert hatte.73 Aus Gründen, die wohl in der Wiedergutma-

72 Hermann Böschenstein. Bundesrat Karl Scheurers Tagebücher, 1914-1929. Bern
1971, passim.

73 Kistler, 221 ff.

70



chungseuphorie und einer Fehleinschätzung der Gemütslage zu
suchen sind, entschloß Maglione sich, den Kantonsregierungen,
denjenigen der katholisch-konservativen zuerst, dann aber auch denjenigen

mit gemischt-konfessioneller Bevölkerung, Antrittsbesuche zu
machen. In Nidwaiden rief der Kapuzinerpater Adelhelm Jann ein
Wort von Bischof Cyprian in Erinnerung, niemand könne Gott zum
Vater haben, der die Kirche nicht zur Mutter habe. In St. Gallen
wurde von freisinniger Seite noch vor dem Besuch des Nuntius die
Frage aufgeworfen, ob der direkte Verkehr der Kantonsregierung mit
einem ausländischen Diplomaten nicht der Bundesverfassung
widerspreche. An der Abgeordnetenversammlung des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes in Schaffhausen vom 17. Juni 1924

setzten die St. Galler es durch, daß auf die zunehmende Beunruhigung

hingewiesen wurde, die das «geflissentliche Hervortreten des

Nuntius über den Rahmen seiner eigentlichen kirchlichen Aufgaben
hinaus bei der protestantischen Bevölkerung hervorgerufen» habe.74
Ähnliche Stimmen wurden aufder reformierten Synode des Kantons
St. Gallen laut. Nationalrat Thomas Holenstein, der Präsident des

Administrationsrates, rechtfertigte die Besuche des Nuntius und
bestritt, daß hierin eine Gefährdung des religiösen Friedens liege.

Die Kontroverse setzte sich in einer Pressepolemik fort, in der mit
einer Initiative auf Wiederaufhebung gedroht wurde. Auch die
Professoren Fritz Fleiner von Zürich und Ulrich Lampert von Freiburg
schalteten sich in die Diskussion ein. Der Nuntius stellte daraufhin
die Besuche bei den Kantonsregierungen ein: der letzte Kantonsbesuch

erfolgte zu Fronleichnam 1924 in Appenzell Innerrhoden.
Noch einmal faßte Eduard His seine Argumente gegen die

Nuntiatur in einem Vortrag zusammen, den er vor einer Tagung von
reformierten Kirchenvorstehern hielt und als Broschüre veröffentlichte.

75 His sah keine politische Notwendigkeit für die Wiedererrichtung

der Nuntiatur und interpretierte diese als Honorierung der
Katholisch-Konservativen für ihr Zusammengehen mit dem Frei-

Zitiert nach Johannes Duft, Nuntiatur, 42.
Eduard His. Die Nuntiatur in der Schweiz. Eine kirchenpolitische Betrachtung
(Schweizer Zeitfragen Heft 62), Zürich 1925; Hans Abt, Die Schweiz und die
Nuntiatur. Eine Richtigstellung (Schweizer Zeitfragen Heft 65), Zürich 1925: Stadler.
702 Anm. 1, bemerkt zutreffend, daß diese Broschüren tagesgeschichtlich gefärbt
seien und historisch nicht viel böten.

71



sinn gegen die Sozialisten und für die Verständigung in der Frage
zum Völkerbundsbeitritt. Kräftig griff er in die Mottenkiste einer
verstaubten Kulturkampfpropaganda: Auf diese Weise sei «ein mit
der Schweiz nur wenig vertrauter oder verbundener Ausländer der im
Lande residierende Kirchenobere, was dem Grundsatz widerspricht,
daß die Kirchen von fremden Einflüssen unabhängig sein sollen». Im
besonderen nahm His die Geheimdiplomatie der Nuntien aufs Korn
und beklagte die «größere politische Aktivität und Aggressivität der
katholischen Kirche gegenüber dem Staate und dem Protestantismus».

Die Schrift, in der sich traditionelle konfessionelle Vorurteile
mit neuen Ängsten paarten, blieb nicht unwidersprochen.
Appellations-Gerichtspräsident Dr. Hans Abt entgegnete in der gleichen
Reihe in einer Abhandlung, in der er besonders die angebliche
Einmischung der Nuntien in innere eidgenössische Angelegenheiten ins
Visier nahm. Dieser «unheilvolle» Einfluß des Nuntius werde
dadurch ad absurdum geführt, daß die Eidgenössischen Abschiede
unter ihren vielen Geschäften den Nuntius außerordentlich wenig
erwähnten. Von protestantischer Seite fänden sich sozusagen keine
Klagen wegen ungebührlicher Einmischung des Nuntius in die Politik

oder wegen Ketzer-Bekehrung.
Damit fand die letzte größere publizistische Auseinandersetzung

über die Nuntiatur ihren Abschluß. Karl Kistler hält in seiner Zürcher

Dissertation fest, daß die «der Beobachtung durch die
Öffentlichkeit weitgehend entzogene Tätigkeit des Nuntius» entgegen
verbreiteter Befürchtungen protestantischer Kreise den konfessionellen
Gegensatz nicht verschärfte. Das Wirken der Nuntiatur vollziehe
sich im innerkatholischen Raum.76 Kistler macht aber auch zutreffend

auf eine völlige Verschiebung der Problematik der Nuntiatur in
den letzten 30 Jahren aufmerksam. Von einem konfessionspolitischen

sei der Nuntius zu einem innerkatholischen Problem geworden.

?« Kistler, 273.- Nicht ganz trifft dies aufdie Nuntiatur von Filippo Bernardini zu. der
wahrend des zweiten Weltkrieges nicht nur die Verbindung zu schweizerischen
humanitären Stellen aufrecht hielt, sondern auch für Sondierungen bei auslandischen

Diplomaten eingesetzt bzw. darum angegangen wurde. Vgl. die Reihe Actes et
documents du Saint-Siège relatifs à la Seconde Guerre Mondiale. 11 Bde. Rom
1965-1981; dazu Léon Papeleux. L'Action caritative du Saint-Siège en faveur des
prisonniers de guerre (1939-1945). Institut Historique Belge de Rome. Brüssel
1991.

72



In der Tat hat sich heute die Kritik am Nuntiaturwesen von der
Peripherie ins Zentrum verlagert. Der Schweizer Missionsbischof
Joachim Ammann, der auf dem zweiten Vatikanischen Konzil die
Nuntiaturen für überflüssig hielt,77 fand unter seinen Mitbischöfen
wenig Anklang. In der Schweiz regten sich im Umfeld der Synode,
und zuletzt im Zusammenhang mit der Churer Bischofsaffäre,
Bestrebungen in Richtung Aufhebung der Nuntiatur.

Es kam zu einer parlamentarischen Anfrage des Berner Nationalrates

Otto Zwygart und zu diesbezüglichen Empfehlungen in der
Presse.78 Daß die beiden Großmächte USA und Rußland nach mehr
als einem Jahrhundert kurz zuvor diplomatische Beziehungen zum
Hl. Stuhl aufgenommen hatten, störte die Gegner der Nuntiatur
nicht. Hingegen gab es auch Stimmen, die die Auffassung vertraten,
die Einrichtung einer Schweizer Vatikanvertretung beim Hl. Stuhl
könne das Vorkommen von Spannungen vermeiden helfen, wie sie
im Gefolge der Ernennung von Bischof Wolfgang Haas von Chur in

Deutsche Übersetzung bei Yves Congar/Hans Kung/David O'Hanlon (Hg.).
Konzilsreden. Einsiedeln 1964. 104-106. - Ammann. O.S.B.. hatte als Bischof von
Ndanda in Tanzania einen Zusammenstoß mit dem päpstlichen Delegaten David
Matthews, der als guter englischer Patriot während des Zweiten Weltkrieges für
einen Rückzug der deutschen Missionare plädierte. (Freundliche Auskunft von Abt
Ivo Auf der Maur, Uznach.) Zur Einstellung Pauls VI. gegenüber den Kritiken am
päpstlichen Nuntiaturwesen vgl. André Dupuy. Paul VI et la diplomatie pontificale.
In: Paul VI et la modernité dans l'Eglise. Actes du colloque organisé par l'Ecole
française de Rome (Rome 2-4 juin 1983). Rom 1983, 455-477.
Im Zusammenhang mit dem Postulat Portmann (vgl. Anm. 79) reichte der Berner
Nationalrat Zwygart am 20. Juni 1990 eine Motion ein, die Abschaffung der
Apostolischen Nuntiatur zu prüfen. Der Bundesrat lehnte am 13. Sept. 1990 das
Eintreten aufbeide Motionen ab. Der Bundesrat konzedierte, daß eine Anomalie in den
diplomatischen Beziehungen zwischen dem Hl. Stuhl und der Schweiz bestehe, weil
diese in Rom nicht vertreten sei. Die Schließung der Nuntiatur stehe für ihn außer
Frage. Obwohl der Bundesrat in Anknüpfung an eine Interpretation Duboule von
1978 die Eröffnung einer schweizerischen Vertretung beim Hl. Stuhl nicht für eine
Grundsatz-, sondern nur noch für eine Opportunitatsfrage hielt, stehe die praktische
Verwirklichung dieser Vertretung nicht zur Diskussion für die Legislaturperiode
1990/1991. - Zu dem von einigen getadelten Doppelstatut der Nuntiatur -
Wahrnehmung religiös-kirchlicher Aufgaben neben den diplomatischen Funktionen -
bemerkte der Bundesrat: Die Nuntiatur «kann diesen letztgenannten Tätigkeitsbereich,

welcher den Bundesrat nicht betrifft, im Rahmen der schweizerischen Gesetze
und anderer Rechtsvorschriften ausüben».

73



Erscheinung traten.79 Die Erwartungen, die in dieser letzten Perspektive

an die Vermittlungsmöglichkeiten einer staatlichen Stelle
geknüpft werden, sind zu groß. Nicht zuletzt hat die Wahl des Basler
Bischofs Hansjörg Vogel am 3. Februar 1994 gezeigt, daß auch staatliche

Organe die Wahlfreiheit eines Domkapitels einschränken kön-

Das Postulat Portmann vom 7. Juni 1990 lud den Bundesrat ein. «noch in dieser
Legislaturperiode die Zeit unserer einseitigen diplomatischen Beziehungen zum
Hl. Stuhl, welche die beförderliche Lösung staatskirchlicher Fragen im direkten
Dialog hindert, zu beenden und sie in eine Periode ordentlicher zweiseitiger
Beziehungen zu überführen, womit am Vatikan eine schweizerische Vertretung zu errichten

ist». Das Postulat wurde abgelehnt. Etwas mehr Erfolg hatte der Tessiner Pini,
der am 19. Juni 1991 ein Postulat einreichte, angesichts der Entwicklungen in der
Welt die Anomalie der Beziehungen Schweiz Hl. Stuhl zu beenden und die
Entscheidung nicht fortwährend zu verschieben. Der Bundesrat empfahl die Annahme
des Postulates, das am 3. März 1992 mit 78 zu 14 Stimmen gutgeheißen wurde. Zur
Ausführung kam es bisher nicht; in der Praxis begnügte man sich mit der Entsendung

eines Sonderbotschafters. Erster Sonderbotschafter wurde Jenö Stähelin, der
Chef der Abteilung I der Politischen Direktion des Eidgenössischen Departements
für auswärtige Angelegenheiten.
Vgl. den Kommentar von Kurt Koch, Böses Foul und Eigengoal, in Schweizerische
Kirchenzeitung 162 (1994), 99-102. - Gewisse Formen schweizerisch-staatskirchlicher

Organisation sind anachronistisch, werden jedoch kaum in Frage gestellt,
sondern vielmehr als universale Lösungsmodelle für die Regelung des Konfliktge-
fàlles zwischen römischer Kirchenleitung und Ortskirche angepriesen. Zudem ist es
leichter, für die im argen liegende innerkatholisch-schweizerische Dialogkultur den
Papst und seinen Vertreter in Bern haftbar zu machen, als jene Strukturen der
notwendigen Revision zu unterziehen.

74


	Die Nuntiatur im neuen Bundesstaat

