
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 87 (1993)

Artikel: Kirchengschichte im Wandel : von den kirchlichen Institutionen zum
katholischen Alltag

Autor: Altermatt, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchengeschichte im Wandel:
Von den kirchlichen Institutionen

zum katholischen Alltag

Urs Altermatt

In der Geschichtsschreibung von Religion und Kirchen findet in
Westeuropa seit den 1970er Jahren ein Paradigmawechsel statt: Die
Sozial-, Kultur- und Mentalitätsgeschichte drängt die institutionen-
und personenorientierte Kirchengeschichte in den Hintergrund. Die
Sozialhistoriker haben sich mit zeitlicher Verspätung der Religionsund

Kirchengeschichte angenommen.

Geschichte der Kirchengeschichte

Überblickt man die katholische Kirchengeschichte in der Schweiz,
stellt man fest, dass die im Jahre 1889 erfolgte Gründung der
Universität Freiburg neue Massstäbe setzte. Die Kirchengeschichte ver-
liess ihr kantonales Feld und organisierte sich auf nationaler Ebene.
Die Freiburger Hochschule vermittelte den universitären Rahmen.

Im 19. Jahrhundert stand der katholischen Kirchengeschichtsschreibung

zunächst «Der Innerschweizer Geschichtsfreund» zur
Verfügung, der als Organ des «Historischen Vereins der V Orte»
1844 zu erscheinen begann. Auf schweizerischer Ebene folgten 1859
die «Schweizer-Blätter», die sich thematisch nicht nur auf die
Geschichte beschränkten, sondern den gesamten Bereich der
Geisteswissenschaften, der Theologie und der Kunst abdeckten. Die
Krise des Kulturkampfes führte 1871 zur Einstellung der Blätter, die
erst 1885 unter dem Namen die «Schweizer-Blätter für Wissenschaft,
Kunst und Leben» in neuer Folge zu erscheinen begannen.



War die Zeitschrift in den 1860er Jahren vor allem von den
Gymnasiallehrern in Schwyz und Luzern getragen worden, so wirkten in
den achtziger Jahren die Professoren der Theologischen Lehranstalt
in Luzern als Redaktoren und Autoren. Nach 20 Jahren stellte sie ihr
Erscheinen ein. Eine wichtige Ursache lag darin, dass 1900 die
«Schweizer Rundschau» als neue kulturelle Monatsschrift gegründet
wurde.

Mittlerweile hatte die kirchengeschichtliche Forschung an der
Universität Freiburg einen neuen Mittelpunkt gefunden. So entstand
das Bedürfnis, eine eigene Fachzeitschrift für die katholischen Historiker

zu gründen '. Während in Deutschland die «Zeitschrift für
Kirchengeschichte» und in Belgien die «Revue d'histoire ecclésiastique»

existierte, fehlte nämlich für die Schweiz ein entsprechendes
Publikationsorgan.

Die konkreten Bemühungen für die Gründung einer
kirchengeschichtlichen Zeitschrift erfolgten im Rahmen des 1904/05 gegründeten

«Schweizerischen Katholischen Volksvereins» (SKVV). Unter
der Führung von Professor Albert Büchi regte die «Historische
Sektion» des Volksvereins 1905 die Herausgabe einer solchen Zeitschrift
an. 1906 hiess das Zentralkomitee des SKVV das Programm der
«Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte» (ZSKG) gut. Mit
grossen finanziellen Zuschüssen unterstützte der Volksverein auch
später die Zeitschrift, mischte sich aber nie in redaktionelle Fragen
ein.

Die redaktionelle Leitung wurde den Freiburger Professoren
Albert Büchi (Schweizergeschichte), Prälat Johann Peter Kirsch
(Kirchengeschichte, Patristik und christliche Archäologie) und Heinrich
Reinhardt (Neuere allgemeine Geschichte) übertragen. Reinhardt,
der bereits an den «Schweizer-Blättern» mitgearbeitet hatte, verstarb
im Dezember 1906. An seine Stelle trat Marius Besson, damals
Professor für mittelalterliche Geschichte an der Universität Freiburg
und später Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg.

Mit der «Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte» kam
der Schweizer Katholizismus zu einer kirchengeschichtlichen Zeit-

1 Vgl. Oskar Vasella, Fünfzig Jahre Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte,
in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 50 (1956), 1-11 ; Lukas Schenker,

Die Universität Freiburg und die «Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte», in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 83 (1989),
149-153.

10



schrift mit universitärem Niveau. Die Franzosen gaben einige Jahre
später, 1910, ihre «Revue de l'Histoire de l'Eglise de la France»
heraus. Interessanterweise gehörte zur ersten Redaktionsequipe der
französischen Zeitschrift der junge Schweizer Kleriker Albert Vogt,
der 1910 an der Universität Freiburg zum ausserordentlichen
Professor für Allgemeine Geschichte ernannt worden war. So spielte
Freiburg im westeuropäischen Kontext der katholischen Geschichtsschreibung

eine herausragende Rolle.
1942 kam es zur Gründung der «Arbeitsgemeinschaft katholischer

Historiker der Schweiz» als Nachfolgeorganisation der 1937 aufgelösten

Historischen Sektion. 1954 folgte die «Vereinigung katholischer

Historiker der Schweiz», der der Volksverein 1954 die Herausgabe

der Zeitschrift übertrug.
Im Anschluss an das Zweite Vatikanum öffnete sich die Vereinigung

in konfessioneller Hinsicht, gab sich neue Statuten und brach zu
ökumenischen Horizonten auf. 1970 übernahm dann die «Vereinigung

für Schweizerische Kirchengeschichte» die Trägerschaft2.
Die katholische Kirchengeschichte war zu Beginn des 20.

Jahrhunderts in der Schweiz wie anderswo konfessionell, kirchlich und
apologetisch ausgerichtet. Da sie sich in der ZSKG strikt
geschichtswissenschaftlicher Methoden bediente, erlangte sie eine angesehene
akademische Stellung. Die ZSKG bildete ein wissenschaftliches
Forum, das über den katholischen Raum hinaus strahlte. Allerdings
ist nicht zu übersehen: Konfessionelle Vorurteile trugen dazu bei,
dass die Zeitschrift in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in ein
gewisses katholisches Ghetto abgedrängt wurde, obschon namhafte
nichtkatholische Historiker zu ihren Autoren zählten.

Konzentrierte sich die ZSKG in den Anfangsjahrzehnten auf die
kirchliche Institutionen- und Personengeschichte, so erweiterte sie
seit den 1930er Jahren unter dem Einfluss von Oskar Vasella (1932
Redaktionssekretär, 1935 Vollmitglied der Redaktion, 1956
Hauptredaktor) ihre Themenbereiche auf die politische und auf die
Frömmigkeitsgeschichte. Im Mittelpunkt stand die Reformationsge-
schichtedes 16. und 17. Jahrhunderts. Seit den 1930er Jahren kamen
auch kirchenpolitische Themen der Zeitperiode von 1798 bis 1848

zur Sprache.

2 Vgl. Schenker, Zeitschrift, 152; Statuten der Vereinigung für Schweizerische
Kirchengeschichte, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 64 (1970),
179-184.

11



Die moderne Geschichte des Schweizer Katholizismus in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts thematisierten einzelne Autoren
erst in den 1960er Jahren. Albert Büchi hatte zwar schon bei der
Gründung der Zeitschrift eine stärkere Betonung der Zeitgeschichte,
vorab der zeitgenössischen katholischen Politik gefordert, ohne sich
aber durchzusetzen3.

Als 1967 nach dem Tode Vasellas Pascal Ladner, Professor für
Historische Hilfswissenschaften, die Redaktion übernahm,
verstärkte sich das mediävistische Profil der Revue4. Der
Forschungsschwerpunkt lag nun eindeutig in der Liturgie-, Diözesan- und
Klostergeschichte des Mittelalters und der frühen Neuzeit.

Zu einem deutlichen Wandel führte der Redaktionswechsel von
1986. Der neue Redaktor favorisierte die Sozial- und Mentalitätsgeschichte

und nahm vermehrt Themen der profanen und religiösen
Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts auf. Schwachstelle blieb
weiterhin - wie übrigens in der ganzen schweizerischen Historiographie

- die Epoche der Reformation und Gegenreformation. Das
ökumenische Klima entzog den früheren Kontroversthemen die
Attraktivität.

Die thematischen Schwerpunkte der Vasella-Aera widerspiegelten
sich in den rund 20 Beiheften, die zwischen 1945 und 1960
veröffentlicht wurden. Die Hälfte davon befasste sich mit der Kloster- und
Bistumsgeschichte zur Zeit der Reformation und der katholischen
Reform. Daneben erschienen Beiträge zur politischen Geschichte der
achtörtigen Eidgenossenschaft und biographische Abhandlungen zu
Persönlichkeiten aus dem frühen 19. Jahrhundert.

Nach dem Tode Vasellas gingen die Beihefte ein. Der Luzerner
Historiker Gottfried Boesch, der 1967 auf den Freiburger
Geschichtslehrstuhl kam, besass keine Beziehung zur ZSKG. Zu seiner
Zeit ging die Redaktion an den Lehrstuhl für Historische
Hilfswissenschaften über.

Erst der Nachfolger von Boesch nahm die Tradition von Büchi-
Vasella wieder auf und führte die Linie der Katholizismusforschung

3 Vgl. Vasella, Fünfzig Jahre, 7.
4 So der langjährige Vereinspräsident P. Rainald Fischer in seiner Abschiedsrede

1986. Vgl. Jahresbericht des Präsidenten 198 5/86, in : Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 80 (1986), 208.

12



mit neuen Themen und Ansätzen weiter5. 1987 gründete er an der
Universität Freiburg die Publikationsreihe «Religion-Politik-Gesellschaft

in der Schweiz», die die eingegangenen Beihefte ersetzt. Bisher
erschienen rund ein Dutzend Studien, die sich mit der katholischen
Bewegung (Vereine, Partei usw.) und mit der Sozial- und
Mentalitätsgeschichte (Alltag der Pfarrer im Wallis, Pastoralgeschichte)
befassen. Daneben veröffentlicht die Reihe gelegentlich
religiössoziologische Studien wie etwa über den Fundamentalismus. Es ist
geplant, in die bisher ausschliesslich deutschsprachige Publikationsreihe

französische Beiträge aufzunehmen und damit die Basis zu
erweitern.

In Frankreich nahm 1985 die «Société d'histoire ecclésiastique de
la France» einen neuen Namen an und nannte sich fortan «Société
d'histoire religieuse de la France». Die neue Redaktionsequipe der
ZSKG begnügte sich vorläufig damit, die thematischen Schwerpunkte

der Zeitschrift zu verlagern und ihr damit ein neues Profil zu
verleihen. Vor einem Namenswechsel scheute sie bislang zurück. Seit
1991 erscheint die ZSKG in einem neuen blauen Umschlag.

Im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil erfolgte 1970 -
wie erwähnt - die ökumenische Öffnung des Trägervereins, der sich
heute «Vereinigung für schweizerische Kirchengeschichte» nennt.
Die interkonfessionelle Öffnung machte in der Praxis - Abonnenten,
Leser, Autoren - nur langsame Fortschritte, was auf die Nachwirkungen

der katholischen Ghetto-Zeit zurückzuführen ist. Seit den
1980er Jahren zeichnet sich indessen ein spürbarer Wandel ab. Als
1986 die neue Redaktionsequipe die Geschicke der Zeitschrift
übernahm, veröffentlichte sie bewusst zahlreiche Beiträge nichtkatholischer

Autoren. 1990 trat erstmals ein reformierter Historiker (Prof.
RudolfDellsperger von der Universität Bern) in die Redaktionskommission

ein, womit die überkonfessionelle Ausrichtung der
Zeitschrift unterstrichen wurde.

Die ZSKG liegt mit ihrem Profil im Trend der internationalen
Geschichtswissenschaften und trägt damit zur internationalen
Debatte bei. An die Stelle der früheren apologetischen Kirchen- und

5 Einen Überblick über den Forschungsstand gibt Urs Altermatt/Catherine Bosshart-

Pfluger/Francis Python, Katholiken und Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert,

in : Schweizerische Zeitschrift fur Geschichte 41 1991 493-511. Vgl. auch U rs

Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20 Jahrhundert, Zürich 21991.

13



Theologiegeschichte trat die Sozial-, Mentalitäts- und Kulturgeschichte,

die von ihrem Ansatz her nicht konfessionalistisch
ausgerichtet ist.

Von den Redaktoren her gesehen liegt der Schwerpunkt nach wie

vor auf der Universität Freiburg, auch wenn die Hochschulen von
Lausanne und Bern gut einbezogen sind. Was die Autoren anbelangt,
rekrutieren sie sich aus der ganzen Schweiz und sind in einzelnen
Heften zur Hälfte nichtkatholischer Herkunft. Wenn man die
Abonnentenliste durchgeht, stellt man fest, dass sich in den vergangenen
zehn Jahren ein Wandlungsprozess vollzogen hat. Jüngere Historiker
ohne konfessionellen Bezug fanden den Zugang zur ZSKG. Was an
der ZSKG interessiert, ist vor allem der religions-, kultur- und
mentalitätsgeschichtliche Approach. Hervorzuheben ist ferner die Tatsache,

dass die Zeitschrift die lateinische Schweiz überproportional zu
Wort kommen lässt. Stärker als andere Geschichtszeitschriften stellt
die ZSKG eine zwei-, teilweise sogar dreisprachige Zeitschrift dar -
eine Tatsache, die für den nationalen Dialog nicht zu unterschätzen
ist.

Halten wir fest: Der Themen- und Methodenwechsel ist in der
Kirchen- und Religionsgeschichte der Schweiz in vollem Gang. Allerdings

erfolgte er verhältnismässig spät. Zahlreiche Sozialhistoriker
neigten wegen ideologischer Vorurteile zu einer verengten Sichtweise
über Religion, Politik und Gesellschaft; sie reduzierten die
Gesellschaftsgeschichte auf Klassenkämpfe und Hessen lange Zeit Themen
wie Religion oder Nation links liegen.

Mittlerweile wissen die meisten Historiker, dass religiose, ethnische

und nationale Phänomene weder ignoriert noch einfach zu
Unwörtern erklärt werden können. Keine menschliche Gesellschaft
hält allein durch ein gut organisiertes Netz von Waren und
Dienstleistungen zusammen. Der Religion und dem kollektiven Identitäts-
bewusstsein kommt für das Überleben von menschlichen Gruppen
grosse Bedeutung zu. Wenn man die soziale Wirkungskraft von Religion

anerkennt, leistet man keineswegs - wie dies vor 10-20 Jahren
noch manche Intellektuelle wahrhaben wollten - dem religiösen
Fundamentalismus oder der zivilreligiösen Identitätshuberei
Vorschub.

Eine Zwischenbemerkung: Kein Historikerstreit hat die
geschichtswissenschaftliche Relevanz religiöser Phänomene verbessert.

Es war der geschichtliche Prozess, der mit seinen tiefgreifenden

14



Umwälzungen in Europa den Intellektuellen spätestens nach 1989
die Unbrauchbarkeit ihrer theoretischen Interpretationsmuster vor
Augen führte und sie zum Umdenken veranlasste.

Plädoyer für eine Alltagsgeschichte des Katholizismus

In der Geschichtswissenschaft herrscht seit rund 25 Jahren ein
Pluralismus der Werte und Interessen6. Verschiedene Themen und
Interessen, Ansätze und Motive stehen nebeneinander. Die
Sozialgeschichte, die Begriffsgeschichte, die historische Anthropologie und
so weiter etablierten sich neben der politischen Geschichte.

Die Historiographie machte mehrere Paradigmenwechsel durch.
Zunächst sah es so aus, als ob sich die historischen Sozialwissenschaften

in der Form der Strukturgeschichte durchsetzen würden.
Doch es kam anders. In den 1980er Jahren gewannen die Schulen der
Mentalitäts-, Alltags- und Erfahrungsgeschichte an Terrain.

Die neuen Sozialgeschichtler kritisierten den Hang der
Strukturgeschichte zu anonymen Prozessen und ihre quantifizierenden
Zahlenreihen. Stattdessen forderten sie, dass die Menschen mit ihren
persönlich oder milieumässig geprägten Werten und Erfahrungen,
Wahrnehmungen und Verhaltensweisen stärker in den Vordergrund
gerückt werden sollen. Die neuen Historikerschulen blieben zwar
sozialgeschichtlich orientiert, postulierten aber eine andere Sozial-,
eine neue Kulturgeschichte. Was unterscheidet die kulturanthropologisch

ausgerichtete von der strukturgeschichtlich geprägten
Sozialgeschichte?

Ich verzichte darauf, diesen Beitrag mit Fussnoten zu überhäufen. Ich begnüge mich
mit einigen - fast zufälligen - Hinweisen. Ein Artikel in der «Neuen Zürcher
Zeitung» enthält ähnliche Gedankengänge. Vgl. Wolfgang Hardtwig, Was kommt nach
der Alltagsgeschichte? Einige Überlegungen zu ihrer Aktualität, in: Neue Zürcher
Zeitung, Beilage Literatur und Kunst, 9./10. Januar 1993. Vgl. auch das umfangreiche

Werk von Paul Hugger (Hg.), Handbuch der Schweizerischen Volkskultur,
3 Bände, Zürich 1992.

15



Wenn man das Profil der Alltagsgeschichte7 charakterisieren will,
kann man folgende Eigenschaften aufzählen:

1. Die Alltagsgeschichtler erforschen den kleinen Raum, in dem
die Menschen konkret handeln. Sie betreiben ihre Arbeit nicht auf
der gleichen Betrachtungsebene wie die Strukturgeschichtier, denn
sie bringen stets einen konkreten und damit auch begrenzten
Ausschnitt aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit zur Darstellung. Allerdings

verschränkt der Alltag verschiedene Gesellschaftsbereiche wie
die Wirtschaft, die Kultur und die Politik miteinander und bringt sie
in ein kompliziertes Beziehungsgeflecht.

2. Die Alltagsgeschichtler stellen die Menschen im Unterschied
zu den Strukturgeschichtlern in ihrer Individualität und Subjektivität

dar. Dabei beschäftigen sie sich nicht in erster Linie mit den

«grossen Männern», sondern mit den «kleinen Leuten», das heisst
mit den Arbeitern und Taglöhnern, Dienstboten, Hausfrauen und
Kindern. Sie untersuchen die Lebensgeschichten der namenlosen
Durchschnittsmenschen. Daraus entstehen nicht emporstilisierte
Biographien grosser Persönlichkeiten, sondern biographische
Dokumentationen über das Leben der einfachen Leute. Solche Aufzeichnungen

stellt beispielsweise das «Institut für Wirtschafts- und
Sozialgeschichte» an der Universität Wien unter Michael Mitterauer,
Thérèse Weber, Oliva Wiebel-Fanderl u.a. in vorbildlicher Weise zur
Verfügung8.

3. Die Alltagsgeschichtler behandeln Themen, die bislang praktisch

nur aus dem Blickwinkel der Eliten zur Darstellung kamen. Die
Alltagsgeschichte rekonstruiert zum Beispiel katholische Lebenswelten,

die tabuisiert oder durch die Perspektive von oben vernachlässigt

Zur Kontroverse um den Begriff «Alltagsgeschichte» vgl. etwa Peter Borscheid.
Alltagsgeschichte - Modetorheit oder neues Tor zur Vergangenheit?, in: Wolfgang
Schieder/Volker Seilin (Hg.), Sozialgeschichte in Deutschland Band III, Göttingen
1987. 78-100; Klaus Tenfelde. Schwierigkeiten mit dem Alltag, in: Geschichte und
Gesellschaft 10, Heft 3 (1984). 376-394. Hans-Ulrich Wehler. Alltagsgeschichte:
Königsweg zu neuen Ufern oder Irrgarten der Illusionen?, in: ders., Aus der
Geschichte lernen?, München 1988.

Vgl. Andreas Heller/Therese Weber/Oliva Wiebel-Fanderl (Hg.), Religion und Alltag.

Interdisziplinäre Beiträge zu einer Sozialgeschichte des Katholizismus in
lebensgeschichtlichen Aufzeichnungen. Wien-Köln 1990, besonders die Beiträge
von Andreas Heller. Thérèse Weber. Michael Mitterauer. Oliva Wiebel-Fanderl.

16



worden sind. Das ist der entscheidende Unterschied zur traditionellen

Kirchengeschichte.
Jahrzehntelang verwechselte man die Dogmen, Normen und

Vorschriften der Kleruskirche mit dem Katholizismus. Jede Sozialgeschichte

der Religion beschäftigt sich in erster Linie mit der gelebten
Praxis und damit auch mit den abweichenden religiösen Verhaltensformen.

Sozial- und Kulturgeschichte der Religion ist nicht nur
Geistesgeschichte von Doktrinen, sie ist nicht nur Institutionengeschichte

von Ämtern, auch nicht einfach Sachkunde von Gegenständen

und Materialien; die anthropologisch ausgerichtete Sozialgeschichte

bezieht alle menschlichen Denk- und Verhaltensformen ein
und ermöglicht damit, auf die Privatsphäre der Individuen zu
blicken. Sozialgeschichtler fallen nicht in den Fehler, die Leitartikel
des Priesters im Pfarreiblatt oder des Theologen in der Kirchenzeitung

für die religiöse Realität der Menschen zu halten. Man sollte nie
Leitartikel mit der öffentlichen Meinung, geschweige denn mit der
Praxis verwechseln.

4. Die Alltagsgeschichtler arbeiten zum Teil mit neuartigen
Methoden, zu denen auch die Oral History gehört. Damit können sie die
Denk- und Verhaltensweisen der Durchschnittsmenschen besser in
den Griff bekommen. Alltagsgeschichte bedeutet Geschichte von
unten und vom Rande. Wenn man die Geschichte der Gefühle,
Meinungen und Verhaltensweisen der Durchschnittsmenschen ausser-

oder unterhalb des literarischen und wissenschaftlichen
Ausdrucks untersucht, bleibt vieles unklar. Es ist überaus schwer, die
Lebenswelten von normalen Menschen zu rekonstruieren. Die
offiziellen Kirchendoktrinen geben nur teilweise - wenn überhaupt -
Aufschluss darüber, was die Menschen wirklich glauben und was in
den Köpfen der Menschen vor sich geht. Gerade der Zusammenbruch

des Kommunismus im früheren Ostblock zeigt uns in fast
schockierender Deutlichkeit, wie sehr offizielle Ideologie und wirkliche

Meinung auseinandergehen können, wenn der autoritäre
Zwang wegfällt.

5. Die Alltagsgeschichtler sind bemüht, die diffusen Daten des

Alltagslebens zu Typen zusammenzufassen. Ein Beispiel mag dies
verdeutlichen: Im 19. Jahrhundert schuf das Bürgertum als erste
Gruppe nationale, politische und religiöse Identitäten. Es waren
katholische Pfarrer, Advokaten und Journalisten, die in Westeuropa
seit 1830 die Grundsteine für den Vereins- und Parteikatholizismus

17



und damit die Fundamente für ein modernes katholisches Bewusst-
sein legten. Erst später übernahmen die Bauern, die Arbeiter und die
Dienstboten dieselben Denk- und Verhaltensmuster.

Die Identifikation mit der Kirche kann sich indessen ebenso rasch
ändern wie jene mit der Nation. Das katholische Bewusstsein
entwickelte sich unter den verschiedenen Gesellschaftsschichten und
Regionen eines Landes unterschiedlich. Das ist an sich eine banale
Feststellung, die aber von den Historikern und den Soziologen zu
wenig ernst genommen wurde. Hier kann die Alltagsgeschichte mit
ihrem individualisierenden Zugang die generalisierenden Aussagen
der Strukturgeschichte ergänzen.

Was die Sozialgeschichte mit Hilfe der Alltagsgeschichte an Vielfalt

gewinnt, verliert sie an Geschlossenheit. Der Zusammenbruch
der Grosstheorien setzt sich in der Geschichtswissenschaft fort. Dennoch

werden die Historiker um eine Synthese ringen müssen, denn
die Mikrohistorie kommt nicht ohne reflektierte Modelle aus.

Ich versuche nun einige Fragestellungen und Themen darzulegen,
die die Alltags- und Sozialgeschichte des Katholizismus und der
katholischen Religiosität befruchten könnten9.

/. Die katholische Alltagskultur

Die katholische Alltagskultur ist in den Lebenszyklus der gewöhnlichen

Katholiken eingebunden. Das ist eine zentrale Feststellung, die
man nicht genug wiederholen kann. Riten im Lebenszyklus und
Kirchenfeste im Jahreszyklus geben den grundlegenden Stoff für die
Alltagsgeschichte der katholischen Religiosität ab. In der Zeit vor
dem Zweiten Vatikanum gingen gute Katholiken regelmässig zur
Sonntagsmesse: sie erfüllten ihre Osterpflicht mit Beichte und
Kommunion; sie führten im Tages-, Wochen- und Jahresablauf
bestimmte Andachten und Frömmigkeitsübungen durch; sie nahmen

an Kirchenfesten teil und begaben sich gelegentlich auf
Wallfahrten.

9 In meinem Buch «Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte

der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert» (Zürich21991 habe
ich der katholischen Alltagskultur einige Kapitel gewidmet. Das Buch skizziert das
Programm für eine Sozial- und Kulturgeschichte des Katholizismus.

18



Die katholische Religiosität war eine Lebensweise, die an
biographischen Wendepunkten wie bei der Taufe, der Erstkommunion, der
Firmung und der Hochzeit feierliche Gestalt und typisch katholische
Ausdrucksformen annahm. Die Erstkommunion mit den Mädchen
in langen weissen Röcken und den Knaben mit weissen Armbinden
war in der deutschen Schweiz um 1950 für jeden aussenstehenden
Beobachter als Ausdruck katholischer Lebenswelt erkennbar. Auch
die Todesstunde besass ihre Riten. Noch heute fällt der spezielle
Charakter einer katholischen Totenmesse auf. Am Fronleichnamsfest

äusserte sich wie bei wenig anderen Gelegenheiten das, was der
Katholizismus in der Öffentlichkeit zur Schau stellen wollte. Man
bezeichnete die Prozession denn auch als katholische Demonstration
mit den Füssen.

Während die traditionelle Kirchengeschichte die Sitten und Bräuche

der gewöhnlichen Katholiken vernachlässigt hat, bringt die
Alltagsgeschichte mit Hilfe von autobiographischen Interviews und
Aufzeichnungen die gewöhnliche Religiosität der kleinen Leute zur
Darstellung 10. In der Erinnerung der Durchschnittskatholiken
hinterlassen kirchliche Festtage wie Weihnachten oder Ostern,
Fronleichnam oder das Pfarreipatrozinium starke Eindrücke. Befragen
wir die Menschen nach ihren Erinnerungen, erzählen sie häufig in
bilderreichen Details von den Festen ihrer Kindheit und Jugend. Mit
gelehrter Theologie haben diese Impressionen wenig zu tun. Im
Vordergrund steht das Gemeinschaftsfest in der Familie oder in der
Pfarrgemeinde, das gemeinsame Feiern, Essen und Trinken. Von
theologischen Predigten oder irgendwelchen theologisch-philosophischen

Interpretationen bleibt wenig übrig. So erinnerte sich eine
achtzigjährige Frau an den Kilbibetrieb während des Patroziniums-
festes, an die Lebkuchen, Karrusseis und Schiessbuden. Von der
vormittäglichen Messe mit der Festpredigt wusste sie - man möchte
sagen: verständlicherweise - wenig zu berichten.

2. Das Individuelle als das Typische

Der Alltagsgeschichtler rückt das Individuelle in den Vordergrund,
auch wenn er die anonymen Prozesse und Strukturen in der Gesell-

10 Vgl. als Beispiel Heller/Weber/Wiebel-Fanderl. Religion und Alltag.

19



schaft nicht geringschätzt. Diese Wiederkehr des Individuellen
bedeutet nicht die Renaissance der grossen Persönlichkeiten. Darin
liegt der entscheidende Unterschied zur Geschichtsschreibung vor
dem Paradigmawechsel von 1970.

Der Alltagsgeschichtler wendet sich den kleinen Leuten zu, die für
ihn Prototypen von Milieus und Schichten, Generationen und
Gegenden bilden. Die Alltagsgeschichte darf sich nicht auf das
positivistische Aneinanderhäufen von Daten beschränken, auch wenn
Alltagsgeschichtler oft dazu neigen, in einer immensen Sammlertätigkeit

die Lebensdetails von kleinen Leuten zusammenhanglos
aneinanderzureihen. Auf die Alltagshistoriker lauert die methodische

Gefahr, dass sie sich darauf beschränken, die alltäglichen
Mühen und die festlichen Freuden der kleinen Leute mit pittoresken
Details aufzuzeigen. Man muss die verschiedenen Befunde miteinander

verknüpfen und diese zu einem Gesamtbild, wenn möglich zu
einem Typus oder Modell vereinigen. Alltagsgeschichte ist
«rekonstruktive Vernetzung der Einzelmomente» ". Auf diese Weise können

empirisch abgestützte und repräsentative Aussagen für ganze
Milieus, Zeitepochen oder Regionen gewonnen werden.

Nehmen wir das Beispiel der Stammlande und der Diaspora im
Schweizer Katholizismus. Die unterschiedlichen Konfessionszahlen
Hessen im reformierten Zürich und in der katholischen Innerschweiz
einen anderen Katholizismustyp entstehen. Der Diaspora-Katholizismus

besass eine andere Atmosphäre als der Stammland-Katholizismus.

Diesen Unterschieden sollten die Alltagshistoriker in
komparativen Studien systematisch nachspüren.

Vergleicht man die religiöse Praxis der Menschen auf dem Land
mit derjenigen der Städter, stellt man schon in der vorkonziliären
Zeit grosse Unterschiede fest n. Während in den katholischen
Landgegenden der deutschen Schweiz um 1950 rund 90% der Katholiken
die Sonntagsmesse besuchten, waren die Zahlen in den Städten viel
tiefer. In Luzern gingen Ende der 1950er Jahre 69%, in Freiburg
53,6%, in St. Gallen 52%, in Zürich 41,3%, in Bern 36,5%, in
Lausanne 30,5% und in Genf 24,9% am Sonntag in die Kirche.

" Alf Lüdtke. Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion historischer Erfahrungen und
Lebensweisen. Frankfürt 1989. 20.

12 Altermatt, Katholizismus und Moderne. 281-309.

20



Soziale Faktoren beeinflussten die kirchliche Praxis. Selbst in
katholischen Städten wie Luzern oder Freiburg war die Zahl der
Sonntagspraktikanten verhältnismässig hoch; im paritätischen
St. Gallen entsprach die Quote dem schweizerischen Durchschnitt;
und in den ursprünglich protestantischen Städten wie Zürich, Genf
oder Bern lag sie unter 45 Prozent. In der katholischen Landschaft
stützte die allgemeine Atmosphäre den Sonntagskirchgang. Wer in
den Landgebieten oder Kleinstädten nicht praktizierte, geriet unter
sozialen Druck. Umgekehrt verstärkte die Anonymität der Städte die
kirchliche Indifferenz. Das sind Binsenwahrheiten, die sich freilich
in älteren Kirchengeschichten kaum vorfinden.

Interessant ist auch die Feststellung, dass die deutschsprachigen
Regionen der Schweiz einen höheren Prozentanteil aufwiesen als die
französischsprachigen. In Luzern gingen mehr Katholiken in die
Sonntagsmesse als in der konfessionell vergleichbaren Stadt
Freiburg, in der Diasporastadt Zürich mehr als im vergleichbaren Genf.
Ähnliche Zahlen bringt ein europäischer Vergleich zum Vorschein.
In komparativer Hinsicht ist hier noch viel zu tun.

3. Volks- und Elitenkatholizismus: gelebte und gelehrte
Religiosität

Der Volkskatholizismus umfasst die katholische Religiosität der
gewöhnlichen Gläubigen - ohne Rücksicht darauf, wie eng sich der
einzelne Katholik mit der Amtskirche verbunden fühlt und in dieser
Kirche mitmacht13. Volkskatholizismus meint nichts anderes als die
katholische Religiosität der grossen, weitgehend anonymen Masse.

Ist das Volk ein blosses Konstrukt und Interpretament oder ist es

historische Realität? Das ist die entscheidende Frage. Bei allen

11 Vgl. Wolfgang Schieder (Hg.). Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte,
Göttingen 1986 Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für Historische
Sozialwissenschaft, Sonderheft 11); Jakob Baumgartner (Hg.), Wiederentdeckung der
Volksreligiosität, Regensburg 1979. Zur französischen Literatur über den «catholicisme

populaire» drei Titel: Fernand Boulard, Matériaux pour l'histoire religieuse
du peuple français, in: Annales 31 (1976), 761-801; Gérard Cholvy/Yves-Marie
Hilaire, Histoire religieuse de la France contemporaine, 3 vol., Toulouse 1985-
1988; Bernard Plongeron (éd.), La religion populaire dans l'occident chrétien.
Approches historiques, Paris 1976.

21



Reserven gegenüber «völkischen» Konzepten halte ich in Anlehnung
an die französische Historiographie am Begriff des Volkskatholizismus

fest. Dies mag Volkskundler irritieren, da in der deutschsprachigen

Forschung ältere Begriffe wie Volkswelt oder Volkskultur
anrüchig geworden sind. Wolfgang Brückner schreibt dazu: «Uns
interessieren die Leute und nicht das ominöse Volk, the people and
not the folk - dieses Volk der einstigen Volkskunde und der
nunmehrigen «culture populaire» 14.

Das Typische des Volkschristentums liegt darin, dass der einzelne
ohne eigenes Dazutun in seine Kirche hineingestellt wird, wie er in
sein Volk oder in seine Nation hineingeboren wird. Er wird Katholik
oder Reformierter, wie er Schweizer oder Franzose wird. Und was
wichtig ist, er bleibt ohne Rücksicht aufsein kirchliches Engagement
so lange katholisch, bis er ausdrücklich aus der Kirche als Institution
austritt.

Das Katholischsein hat wenig mit der katholischen Glaubens- und
Lebenshaltung zu tun, die die Amtskirche vorschreibt. Es ist etwas
Gesellschaftliches mit einem bestimmten sozialen Milieu. Zu dem,
was die offizielle Kirche vorschreibt, kann der einzelne Katholik eine
unterschiedliche Haltung einnehmen. Er kann aufdie Weisungen der
Amtskirche hören, er kann aber auch darüber hinweggehen; er kann
fromm sein, braucht es aber nicht. Er kann am Leben der Kirche voll
teilnehmen oder sich darauf beschränken, die Dienste der Amtskirche

nur für bestimmte Lebenseinschnitte wie etwa die Erstkommunion,

die Hochzeit oder die Beerdigung in Anspruch zu nehmen.
In bürgerlichen Kreisen verbinden viele mit dem Begriff

Volkskatholizismus die Vorstellung von exotischer Religiosität. Volkskatholizismus

erscheint als Synonym für religiöse Folklore und museale
Traditionen, als Sammelsurium für Aberglauben, Magie und
religiöse Degenerationserscheinungen. Ich fasse den Begriff weiter und
verstehe darunter den Katholizismus des gewöhnlichen katholischen
Alltags. Nicht die doktrinären und gelehrten Formen des Katholizismus

stehen im Vordergrund des Interesses, sondern die von den
gewöhnlichen Leuten praktizierten und gelebten religiösen Lebensweisen.

Es geht um den einfachen Glauben und um die alltägliche

14 Wolfgang Brückner, Popular Culture. Konstrukt, Interpretament. Realität. Anfragen

zur historischen Methodologie und Theorienbildung aus der Sicht der
mitteleuropäischen Forschung, in: Ethnologia Europaea XIV, 1, 1984, 18.

22



Frömmigkeitspraxis und nicht um die komplexen Lehrgebäude der
Theologen und Kirchenmänner. Das inoffiziell Praktizierte und
nicht das offiziell Normierte interessiert uns. Volkskatholizismus ist
auf weite Strecken mit der Frömmigkeit der einfachen Leute
identisch.

Äussere Lebensmanifestationen stehen im Zentrum wie der
Gottesdienst und seine Formen, die Sakramente und ihre Praxis, das
Pfarreileben mit den Bruderschaften und Kongregationen, den
kirchlichen und parakirchlichen Vereinen. Einen zentralen Platz nehmen
die verschiedenen Feste des Kirchenjahres ein. Andere Beispiele sind
die Prozessionen und Wallfahrten, die Heiligenverehrung mit dem
Marienkult, die privaten Frömmigkeitsformen in der Familie, die
Gebete und Segnungen, die Stellung der Frau usw.

Neben den äusseren Formen der Volksreligiosität dürfen die inneren

Dimensionen nicht vergessen werden, die Glaubensinhalte, die
Moralvorstellungen wie etwa der sexuelle Puritanismus, der
Dämonenglaube und die apokalyptischen Ängste. In diesen Bereich fallen
auch die von der Religion geprägten politischen Einstellungen wie
der Antisozialismus, der Antisemitismus, die Angst vor der Freimaurerei.

Die Sozialgeschichte des katholischen Alltags interessiert sich
weniger für das, was die von der Amtskirche verkündeten Dogmen
und Verlautbarungen zu glauben und zu praktizieren vorschreiben,
sondern vielmehr für das, was der gewöhnliche Katholik von diesen
offiziellen Erlassen hält, und für das, was er rezipiert und ignoriert.
Ein Beispiel: Um 1900 besassen viele Katholiken vom Teufel eine
mehr oder weniger klare Vorstellung, während sie mit Gott höchstens

das Bild eines alten Mannes mit Bart verbanden. Im religiösen
Leben breiter Volksschichten nahmen die Heiligen einen wichtigeren
Platz als Jesus Christus ein.

Aus diesen Gründen ist der katholische Alltag viel weniger
einheitlich und kohärent als der Buchstabenkatholizismus der doktrinären

Eliten. Er ist in sich widersprüchlich, weil er sich aus verschiedenen

Elementen zusammensetzt. Ein wichtiges Kennzeichen des
Volkskatholizismus ist der Umstand, dass die Formen der religiösen
Volkskultur von den Normen, die die Eliten vorschreiben, mehr oder
weniger stark abweichen. Das Modell des Volkskatholizismus leugnet

die Existenz von Eliten nicht. Man muss den Eliten-Katholizismus
in die Betrachtung einbeziehen und die religiösen Formen der

Durchschnittsmassen mit jenen der Eliten vergleichen. Die Sozial-

23



geschichte des Katholizismus ist voller Beispiele, bei denen die Eliten
Elemente der traditionellen Volkskultur in das System der gelehrten
Religion eingebaut haben. Es kommt nicht selten vor, dass
volkstümliche Formen später von der Amtskirche sanktioniert und sogar
offiziell vorgeschrieben werden. Ein typisches Beispiel ist die
Aufnahme der Herz-Jesu-Verehrung in den Kult der offiziellen Kirche.
Darus wird deutlich, dass die Volksfrömmigkeit nie ausschliesslich
die Sache des gemeinen Volkes ist. Eliten haben zu allen Zeiten daran
partizipiert.

Wenn man den Antagonismus von Volks- und Elitekatholizismus
auf einen dichotomischen Idealtypus bringt, kann man ihn wie folgt
umschreiben: Volkskatholizismus meint mündlich - im Gegensatz
zu schriftlich, spontan - im Gegensatz zu vorgeschrieben, emotional

- im Gegensatz zu rational.

4. Arbeit und Freizeit

Die katholische Religiosität ist in hohem Masse in den Rhythmus
der Arbeit und der Freizeit eingebettet. Dies müssen wir uns stets vor
Augen halten, wenn wir vom Alltagskatholizismus sprechen.

Greifen wir den Sonntag heraus, der als Kirchentag im religiösen
Leben eine zentrale Rolle einnimmt15. In den agrarischen
Gesellschaften bildete der Sonntag eine feste Institution im Wochenrhythmus

von Arbeit und Freizeit. Mit dem Aufkommen der
Industriegesellschaft mussten die Kirchen den Sonntag zunächst gegen die
Übergriffe des Industriesystems verteidigen. Die Fabrikkultur trat in
Konkurrenz zur traditionellen Kirchenkultur, denn die Fabriken
und Schulen begannen den Arbeits- und Lebensrhythmus der
Menschen zu regeln.

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden in Deutschland
und in der Schweiz Gesetze zum Schutze der Sonntagsruhe. Um die
Jahrhundertwende setzte sich die gesetzlich vorgeschriebene
Sonntagsruhe durch. Im Unterschied zu den früheren Vorschriften betonten

die staatlichen Ruhetagsgesetze den sozialen Charakter und ver-

Vgl. Urs Altermatt, Die Industriegesellschaft und der Sonntag, in: Jürgen Wilke
(Hg.), Mehr als ein Weekend? Der Sonntag in der Diskussion, Paderborn/Mün-
chen/Wien/Zürich 1989.9-26.

24



boten die Störungen durch Arbeit und Vergnügungsanlässe, um das

Erholungsbedürfnis zu schützen.
Vor dem Ersten Weltkrieg hatte sich in der Schweiz der Sonntag als

Ruhetag allgemein eingebürgert. Als Folge des freien Wochenendes
nahm er seit den 1930er Jahren zunehmend weltlichen Charakter an.
Das wachsende Freizeitangebot an Sportanlässen, Ausflügen, Tanz
usw. konkurrenzierte nun mit den kirchlichen Gottesdiensten. Die
Kirchen setzten sich um 1920 vehement für die Sonntagsheiligung
ein. Ende der 1950er Jahre wurde in der Schweiz die Fünftagewoche
zur Regel. Damit verlängerte sich die Freizeit.

In dem Masse, in dem der Sonntag zum Weekend wurde, entglitt
er aus der Kontrolle der Kirchen. Mit der aufkommenden Freizeit-
und Konsumgesellschaft verweltlichte sich der Sonntag. Entscheidend

war, dass die Kirchen den sozialen Rahmen für die Freizeitaktivitäten

nicht mehr abstecken konnten. Auf diese Weise bekam das
alte Thema neue Dimensionen. Die Frage lautete nicht mehr, ob die
Christen am Sonntag schwere Arbeit verrichteten, sondern, was sie

mit der neugewonnenen Freizeit machten.
In den 1980er Jahren veränderte sich die Industriegesellschaft ein

weiteres Mal und brachte mit den neuen Computer-Technologien
eine Flexibilisierung der Arbeitszeit. Die westlichen Industriegesellschaften

lockerten das generelle Sonnagsarbeitsverbot. Der
herkömmliche Sieben-Tage-Rhythmus geriet in Gefahr. Es ist nun der
moderne Individualisierungsprozess, der den Sonntag als gemeinsamen

Ruhetag zerstört, denn die Flexibilisierung des Ruhetages im
Wochenrhythmus bietet ein - scheinbar - gutes Rezept für den Wert-
und Interessenpluralismus der Menschen an. Dadurch werden aber
die sinn- und gemeinschaftstiftenden Elemente des Sonntags ausgehöhlt.

Diese Ausführungen machen deutlich, dass man den Wandel des

Sonntags nur dann richtig versteht, wenn man ihn vor den Hintergrund

der Veränderungen in der Arbeits- und Freizeitwelt stellt. Der
für viele Beobachter dramatische Rückgang des Messebesuchs am
Sonntag hat weniger mit der Liturgie als vielmehr mit den tiefgreifenden

Veränderungen in der Freizeitgesellschaft zu tun. Zu lange
hat sich die traditionelle Kirchengeschichte mit den kirchlichen
Vorschriften befasst und diese Alltäglichkeiten vernachlässigt. Die
Sozialgeschichte der Religion fördert - das wird an diesem Beispiel
deutlich - ganz neue Zusammenhänge zutage.

25



5. Geschlechtergeschichte: Männer und Frauen

In der vorkonziliären Zeitepoche war das normale Kirchenschiff
einer katholischen Kirche in Westeuropa in eine rechte Männer- und
in eine linke Frauenseite aufgeteilt. Die Gemeinden folgten den
Gottesdiensten nach Geschlechtern getrennt. In der Kirche von
Kriessern im St. Galler Rheintal (Schweiz) stand bis anfangs der
1960er Jahre an der Untersicht der Empore im hintern Teil der
Kirche rechts «Bete und arbeite» und links «Dulde und schweige»

16.

Die beiden Formeln geben bildhaft die Unterschiede zwischen der
Männer- und Frauenweit im vorkonziliären Katholizismus wieder.
Auch wenn wir heute unter dem Einfluss der Frauenemanzipation
die traditionellen Geschlechterrollen ablehnen und als politisch
unkorrekt bezeichnen, kommt eine sozialgeschichtlich orientierte
Geschichtsschreibung nicht darum herum, den Unterschieden in der
Frauen- und Männerwelt nachzugehen und aus ihrer Zeit heraus zu
erklären. Da liegt ein breites unerforschtes Feld vor uns.

Eines ist gewiss: Frauen und Männer praktizierten vor 1950 eine
teils gleiche, teils andere Alltagsreligiosität. Die Frauen und die
Männer besassen im Katholizismus geschlechtsspezifische Rollen.
Vereinfacht gesagt hatten sich die Frauen darum zu sorgen, dass die
Glaubens- und Moralvorstellungen in der Familie an die Kinder und
Jugendlichen weitergegeben wurden; die Männer verteidigten die
katholische Sache in der Öffentlichkeit.

In den Lebensberichten der einfachen Leute kommen diese
Unterschiede immer wieder zum Ausdruck. Frauen berichten häufiger
über familiäre Feste und Ereignisse als Männer. Im Unterschied
dazu kommen Männer öfters auf ihre Aktivitäten in der Pfarrei, in
den Vereinen und in der Partei zu sprechen. Für Frauen ist der
Katholizismus mehr eine private, für Männer mehr eine öffentliche
Angelegenheit. Pfarreifeste und Wallfahrten vereinigten beide
Geschlechter miteinander. Manche Katholiken unternahmen ihre erste
Auslandreise im Kreise der Pfarrei nach Rom oder Lourdes.

Es wäre falsch, den nach Frauen- und Männerwelten getrennten
Katholizismus der vorkonziliären Zeit bloss mit den Augen der heu-

16 Ich danke Markus Rohner (Altstätten) für die freundliche Mitteilung.

26



tigen Zeit zu betrachten. In der ländlichen und dörflichen Agrarge-
sellschaft besass die Geschlechterteilung ihre Funktionen, die für den
Zusammenhalt der Gemeinschaft wichtig waren. Solange die Gesellschaft

das patriarchalische Lebensmuster akzeptierte, funktionierte
das Ganze. Jahrzehnte lang nahm die Mehrheit der katholischen
Frauen ihre Rolle gleichsam als natürliche Gegebenheit hin. Da sie

durch ihr Gebet und ihre familiäre Fürsorge einen wichtigen Beitrag
für Kirche und Katholizismus leisteten, war ihre Rolle keineswegs
abgewertet.

Erst als die Frauenemanzipation die traditioneilen Geschlechterrollen

radikal in Frage stellte, mussten diese Geschlechterwelten
auseinanderbrechen. Damit wollen wir nicht in Abrede stellen, dass

Machtkonflikte immer und überall die Geschlechterbeziehungen
überlagerten. Das vielfältige Beziehungsnetz des Katholizismus war
patriarchalisch geprägt, wenn es auch ambivalenter war, als man dies
heute aus feministischer Perspektive wahrhaben will.

Noch in den 1970er Jahren stellten progressiv orientierte Historiker

die Frauen im besten Fall den Klassen, Rassen oder Minoritäten
gleich und gingen sonst von der Geschlechterneutralität aus. Die
historische Frauen forschung, die in den achtziger Jahren zuerst in
den USA und dann auch in Westeuropa Fuss fasste, brachte eine
Änderung und und führte das Geschlecht oder das Genus als
sozialhistorische Kategorie in die Geschichtswissenschaften ein. Allerdings

rechtfertigt sich eine Geschlechtergeschichte nur dann, wenn
sie auch die Männer als spezielle Kategorie einbezieht. Als
Gesellschaftsgeschichte erforscht die Genusgeschichte die Zusammenhänge

zwischen den sich wandelnden Geschlechterverhältnissen.
Die Alltagsgeschichte kommt dabei zweifelsohne der Frauengeschichte

entgegen. In der traditionellen Geschichtsschreibung kamen
die Frauen kaum oder nur am Rande vor. In der Alltagsgeschichte
können sie nicht übersehen werden. Das hängt damit zusammen,
dass die Frauen im Alltagsleben der Gesellschaften überall eine
dominierende Rolle spielen und sich mit grundlegenden Dingen wie
der Erziehung, der Familie oder eben der Religion befassen.

Eine Aufgabe der Genusgeschichte besteht darin, die
Geschlechterverhältnisse des Patriarchats an konkreten Beispielen aus dem
Alltag zu untersuchen. Freilich wird man sich vor allzu theoretischen
Modellen hüten müssen. Wie Dorothée Wierling mit Recht betont,
gingen Männer und Frauen durchaus nicht einfache Herrschaftsver-

27



hältnisse ein n. Unterdrückung, Widerstand, Übereinkünfte,
Inszenierungen und Rituale regelten die Geschlechterbeziehungen.

Eine zentrale Rolle spielt auch die Familiengeschichte. Während
die Frauen in traditionalen Gesellschaften wirtschaftlich, sozial und
psychisch stark an die Familie gebunden sind, konnten die Männer
Freiräume beanspruchen. Umgekehrt wirkten die Männer nach dem
patriarchalischen Rollenverständnis vor allem in der Öffentlichkeit.
Es wäre allerdings falsch, von einem klaren Gegensatz zwischen
Privat- und Öffentlichkeitssphäre auszugehen und die Frauen dem
Privat- und die Männer dem Öffentlichkeitsbereich zuzuordnen. Der
traditionale Katholizismus ging freilich von diesen herkömmlichen
Geschlechterrollen aus und half damit die patriarchalische Ordnung
verfestigen.

6. Sozialdisziplinierung - ein zentrales Thema der Moderne

Wenn man die Geschichte der katholischen Kirche und des
Katholizismus nach kulturellen Grosstrends untersucht, stösst man auch in
der katholischen Kirche auf das Phänomen der sozialen Disziplinierung

18. Erst die protestantischen und katholischen Kirchenreformen
des 16. und 19. Jahrhunderts brachten jenen Religionstypus hervor,
den man seit den 1830er Jahren Katholizismus nennt.

In Anlehnung an den französischen Historiker Jean Delumeau
kann man davon ausgehen, dass bis ins Spätmittelalter zwischen der
Lehre der offiziellen Kirche und der Praxis der Volksmassen aufdem
Land eine grosse Kluft herrschte. Das änderte sich in der Zeit der
protestantischen Reformation und der katholischen Reform. Mit der
Sonntagsschule und dem Katechismus-Unterricht festigten die beiden

Konfessionskirchen ihre Lehrpositionen. Der katholischen Kirche

gelang es damals in einer vorher nie dagewesenen Weise, die
Gläubigen in den Städten und zum grossen Teil auch auf dem Land
religiös-kirchlich zu disziplinieren. Allerdings wäre es falsch zu glauben,

dass sich ein vollständig normiertes Christentum durchgesetzt
habe. Dazu war das Lesevermögen der Menschen zu gering. Kirche

17 Dorothée Wierling, Alltagsgeschichte und Geschichte der Geschlechterbeziehungen,

in: Lüdtke, Alltagsgeschichte, 178-179; Norbert Schindler, Spuren in die
Geschichte der «anderen» Zivilisation, in: ders., Richard von Dülmen (Hg.),
Volkskultur, Frankfurt a.M. 1984. 20.

18 Vgl. Altermatt. Katholizismus und Moderne, 49-71.

28



und Staat besassen keine geeigneten Mittel, um ihre Lehrmeinungen
sozial durchzusetzen. Die Schulbildung war lückenhaft und von
Region zu Region unterschiedlich.

Im Verlaufe des 17. Jahrhunderts schufen die Jesuiten und Kapuziner

im deutschsprachigen Europa eine neue katholische Volksreligiosität,

auf der die katholische Kirche in der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts aufbauen konnte. Was im Barockzeitalter von oben
herab geschaffen wurde, war kein Relikt aus der Zeit des sogenannten
dunklen Mittelalters, auch wenn die katholischen Aufklärer seit 1770
die Volksbarocken als Aberglauben abtaten.

Die eigentliche religiöse Disziplinierung der Volksmassen in den
west- und mitteleuropäischen Ländern erfolgte im 19. Jahrhundert.
Eine wichtige Rolle spielten Beichte und Kommunion. Für die Kirche

war die Beichte im 19. Jahrhundert ein Ort der individuellen und
sozialen Kontrolle. Im Verlaufe des 20. Jahrhunderts wandelte sich
dies grundlegend. Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil rückte
die Einzelbeichte in den Hintergrund. Man besann sich auf die
gemeinschaftliche Dimension des Bussakramentes. Auch die Funktion

des Beichtvaters veränderte sich. Er wurde mehr und mehr zu
einem Therapeuten, der mit seinen Ratschlägen die Charakterbildung

der Gläubigen förderte. Damit trat die Funktion des gestrengen
Richters, der bei Schuld Strafen verteilte, in den Hintergrund. Aus
dem Beichtstuhl wurde das Beichtzimmer mit der persönlichen Beratung.

Damit folgte die Beichte dem Individualisierungstrend der
Gesellschaft. Die Kirche unterstützte diese Entwicklung dadurch,
dass Papst Pius X. die Beichte als Voraussetzung für die Kommunion

nicht mehr strikt durchsetzte. Damit entstand bei den Gläubigen

eine Verunsicherung. Zwar versuchte man in der Zeit des
Milieukatholizismus bis um 1950 die traditionellen Funktionen aufrecht zu
erhalten. So führte man in den Vereinen für Männer und Frauen,
Arbeiterinnen und Jugendliche besondere Kommuniontage ein, die
mit der vorausgehenden Beichte gekoppelt waren. Mit dem Auflösung

des klassischen Vereinskatholizismus brach diese Tradition ein.
Zurück blieb die gemeinschaftliche Bussfeier, die sich vor grossen
Festtagen einbürgerte 19. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts gelang

19 Unter meiner Leitung wird zurzeit an der Universität Freiburg eine Lizentiats-
arbeit zu diesem Thema erstellt: Bruno Schmucki, Beichtpraxis und
Beichtgewohnheiten in der Schweiz, 19. und 20. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Mentalitätsgeschichte.

29



es der römischen Kirche mit Hilfe der modernen Kommunikationsmittel

wie Presse, Flugschriften, Zeitschriften, Zeitungen und
Vereinen die kirchentreuen Katholiken nach den Vorstellungen der
Hierarchie zu bilden und zu lenken. Auf der Grundlage eines
gutorganisierten Vereins-, Partei- und Pressewesens entstand das katholische

Milieu, das dann in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in
fast allen Ländern Westeuropas eine Blütezeit erlebte. In Deutschland,

Belgien, den Niederlanden und der Schweiz, in Österreich,
Frankreich, Oberitalien, Slowenien und Kroatien entwickelte sich
der Grundtypus des modernen Katholizismus, der zwar regionale
Unterschiede aufwies, aber in den wesentlichen Grundzügen
übereinstimmte.

Dass der geographische Geltungsbereich dieses Katholizismus mit
dem wirtschaftlich entwickelten und demokratisch orientierten
Europa zusammenfällt, weist auf einen interessanten Aspekt des
Verhältnisses von Religion, Politik und Gesellschaft hin. Auch wenn die
prinzipiellen Zielsetzungen der katholischen Sondergesellschaft
gegen die Moderne ausgerichtet waren, trug der soziale und politische
Katholizismus dazu bei, dass die katholische Religiosität an die
moderne Zeitkultur herangeführt wurde. Die von den Vereinen und
Parteien geleistete Bildungsarbeit löste bei den Katholiken einen
inneren Bewusstseinswandel aus. Die Vereine trugen dazu bei, dass
sich der Katholizismus von seiner traditionellen Abwehrhaltung
gegen die moderne Welt löste und damit Schritt für Schritt eine
Modernisierung durchmachte, die ihn später für die Marktwirtschaft
und die Demokratie öffnete.

Bilanz

Versuchen wir zum Schluss eine Bilanz zu ziehen.
Erstens: Die Alltagsgeschichte hat die schwierige Aufgabe zu lösen,

die individuellen Lebensgeschichten der kleinen Leute mit den
gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen der «grossen» Geschichte
zu verbinden. Wir müssen das Alltagsleben immer in den sozialen
Kontext einordnen, in einen Kontext, der die verschiedenen
Beziehungen und Verflechtungen sichtbar macht.

Zweitens: Die Alltagsgeschichte macht es möglich, bisher
ausgeklammerte oder tabuisierte Themen zur Sprache zu bringen. Wir

30



müssen allerdings darauf verzichten, generalisierende
Interpretationsmodelle aufzustellen, die für sich in Anspruch nehmen,
allgemeingültige Theorien zu besitzen.

Drittens: Die Alltagsgeschichte blendet Macht und Politik nicht
aus und beschränkt sie nicht aufdie institutionellen Fragenkomplexe
von Kirche und Staat. Die neue Sozialgeschichte versteht die
Konflikte zwischen Kirche und Gesellschaft in erster Linie als
Modernisierungskonflikte, als Auseinandersetzungen von sozialen und
religiösen Kräften um die kulturelle Vorherrschaft in der Gesellschaft.

Und schliesslich: Die Alltagsgeschichte lässt den Leser am lebendigen

Alltag teilhaben und bricht damit mit herkömmlichen
Fragestellungen der Sozialgeschichte. Darin liegt ihre Pionierleistung.
Konzeptuell bleibt aber noch vieles zu tun.

31




	Kirchengschichte im Wandel : von den kirchlichen Institutionen zum katholischen Alltag

