
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 86 (1992)

Artikel: Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz von 1880-1965

Autor: Leimgruber, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz
von 1880-1965*

Stephan Leimgruber

Betrachtet man die Personen und die theologischen Gedanken, die in
diesem Zeitraum vom kleinen Land Schweiz ausgingen und die sich
auf Europa und teilweise weiter noch ausbreiteten, so ist man
erstaunt ob der Fülle und des Reichtums. In ebenso grossem Masse,
wie sich Schweizer Theologen vom europäischen theologischen
Raum inspirieren liessen, haben sie diesen auch selbst mitgeprägt.
Theologen wie der Dialektiker und Dogmatiker Karl Barth, die
Religiös-Sozialen Hermann Kutter und Leonhard Ragaz, die Exegeten
Adolf Schlatter, Walther Zimmerli. Eduard Schweizer und Herbert
Haag haben die theologische Landschaft mitgestaltet. Auch die
bedeutenden katholischen Systematiker Hans Urs von Balthasar,
Charles Journet, Josef Feiner, Franz Böckle, Magnus Löhrer und
Hans Küng beeinflussten die europäische Geistesgeschichte. Zahlreich

sind die Impulse für die Ökumene, die von Otto Karrer, Oscar
Cullmann, Jean-Louis Leuba, Jean-Jacques von Ahmen und Lukas
Vischer ausgingen: ferner die Anstösse zu einer interkulturellen
Theologie von Johannes Beckmann, Walbert Bühlmann und Walter
J. Hollenweger, die Gedanken für eine gemässigt feministische
Theologie von Marga Bührig und Else Kahler sowie spirituelle
Impulse von Roger Schutz und anderen.

Summarisch werden im folgenden einige theologische Strömungen

in der deutschsprachigen und welschen Schweiz behandelt und
mit Theologen in Verbindung gebracht, wobei die drei staatlich

?Dieser Artikel basiert hauptsächlich auf dem Werk Stephan Leimgruber/Max
Schoch (Hg.). Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20.

Jahrhundert. Basel/Freiburg/Wien 1990. Die Hauptautoren sind darin biographisch
und vom Werk her erschlossen. Ich verzichte deshalb auf Anmerkungen.

245



anerkannten Konfessionen, die römisch-katholische, die
christkatholische und die evangelisch-reformierte im Vordergrund stehen.
Vorangestellt seien Bemerkungen über die Orte des theologischen
Schaffens.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts war die evangelisch-reformierte
Theologie bereits an sechs staatlichen Universitäten vertreten: in
Basel (seit 1460), in Zürich (seit 1525), Bern (1528), Lausanne (1536)
und in Genf (seit 1559), also seit der Reformationszeit an fünfOrten ;

dazu in Neuenburg seit 1874, genau im gleichen Jahr, in dem der
Staat Bern eine zweite theologische Fakultät eröffnete, und zwar
zugunsten der christikatholischen Konfession.

Römisch-katholischerseits wurde ursprünglich in den Klosterschulen

(z.B. St. Gallen; Einsiedeln, wo bis heute eine theologische
Lehranstalt besteht) und seit der Gegenreformation an den
Jesuitengymnasien (Luzern, Fribourg, Porrentruy, Solothurn und Brig)
Theologie gelehrt und gelernt. In Fribourg, Solothurn und Luzern
entstanden daraus diözesane Priesterseminarien, von denen
Solothurn 1870 geschlossen und Fribourg 1890 der neu gegründeten
katholischen Universität eingegliedert wurden. Das Churer Priesterseminar

existiert seit 1807 und wurde 1968 in den Rang einer
Theologischen Hochschule erhoben. Luzern wurde 1970 als Theologische
Fakultät ausgebaut und mit dem akademischen Gradverleihungsrecht

ausgestattet. Aus diesen Hinweisen geht hervor, dass sich die
Theologie in ihrer Wissenschaftlichkeit und in Auseinandersetzung
mit den aufblühenden Natur- und Gesellschaftswissenschaften auf
protestantischer Seite früher und reicher entfalten konnte als auf
katholischer Seite. Doch gingen etwas später auch auf katholischer
Seite, besonders auf dem Weg zum IL Vatikanum, manche Theologen

von Format hervor.
Theologie wurde also vornehmlich an theologischen Fakultäten

und Priesterseminarien betrieben. Ausserdem gab es in der Schweiz
eine Reihe namhafter theologischer Denker, die mehr zurückgezogen
arbeiteten, vielleicht einzelne Lehraufträge erhielten, aber keine
staatlich abgesicherten Lehrstühle: Hans Urs von Balthasar, Otto
Karrer, Oskar Pfister, Charles Journet und in einem gewissen Sinne
auch Walter Nigg. Nicht zu vergessen sind die vielen Schweizer
Theologen an ausländischen Fakultäten (Viktor Cathrein in
Holland, Philip Schaff in Amerika, Adolf Schlatter, Hans Küng und
Herbert Haag in Tübingen, Rudolf Bohren in Heidelberg, Walter

246



J. Hollenweger in Birmingham und die beiden Magnus Löhrer und
Walbert Bühlmann in Rom), die aber oft über die Schweizer
Studentinnen und Studenten in unser Land zurückwirkten. Gleichsam
als Gegenleistung haben uns die Nachbarländer zahlreiche Theologinnen

(Marga Bührig und Else Kahler aus Deutschland) und Theologen

(Oscar Cullmann aus Frankreich, Gerhard Ebeling und Otto
Karrer aus Deutschland) überlassen, die sehr viel zur Entfaltung des

theologischen Denkens beigetragen haben.

/. Theologie in «einer Art Winterschlaf»
in der Zeit von 1880 bis und mit Erstem Weltkrieg?

In den ersten vier Jahrzehnten, die hier zur Sprache kommen, sind in
beiden Hauptkonfessionen weder herausragende Gestalten noch
ausserordentliche Ereignisse oder Publikationen anzutreffen.
Vielmehr haben sich die römisch-katholische Theologie in der
Neuscholastik und die evangelisch-reformierte Theologie in der
sogenannten liberalen Theologie im Gleichschritt fortbewegt und - nicht
nur zum Guten - verfestigt. Neu hinzu tritt das theologische Denken
innerhalb der christkatholischen Kirche, das allerdings sein eigenes
Profil erst noch suchen musste.

Aufgrund der Bedrohungen, Angriffe und Verletzungen im
Kulturkampfund der daraus folgenden Einigelung der katholischen Kirche

in einer religiösen Subkultur verweigerte die katholische Theologie

zunächst eine Auseinandersetzung mit dem Gedankengut der
Moderne. Die ultramontane Ausrichtung nach Rom legte eine
theologische Fundamentierung in der Neuscholastik nahe. Um keinen
Preis wollte etwa Eugene Lachat (1819-1886), Bischof von Basel von
1863 bis 1884, dem die katholische Bevölkerung grossmehrheitlich
ergeben war, von der auf dem I. Vatikanum dogmatisierten Infalli-
bilität und vom päpstlichen Jurisdiktionsprimat abrücken. Papst
Leo XIII. hatte das Werk und Denken des Thomas von Aquin in der
Enzyklika «Aeterni patris» 1879) zur «philosophia perennis» erhoben

und in ihm das beste Kampfmittel gegen die modernistischen
Zeitirrtümer erblickt. So kam es zu einer wahren Thomas-Renaissance.

Die Philosophie der Scholastik wurde zum alleingültigen und

247



amtlich legitimierten Instrumentarium der Theologie. Fragen nach
den wahren Prinzipien und nach den angemessensten Methoden
wurden zu Fragen des Gehorsams und der Kirchentreue. Erstickt
und bald vergessen waren die biblischen und heilsgeschichtlichen
Denkformen, wie sie im Ausland studierende Schweizer - z.B. Franz
Xaver Dominik Brandenberg (1774-1824), Anton Tanner (1807—

1893) und Josef Burkard Leu (1808-1865) - von Johann Michael
Sailer, Johann Baptist Hirscher und der Tübinger Schule heimbrachten

und auch in ihren Religionslehrbüchern verarbeiteten. Nun lautete

die Devise im Sinne Josef Kleutgens: Zurück zur «Theologie der
Vorzeit» (1853).

In der katholischen Moraltheologie trat eine ähnliche Entwicklung
ein. Im Dienste der Busspraxis stehend, legte sie wieder mehr
Gewicht auf die Beurteilung einzelner Fälle (Kasuistik) und liess die
juridische Komponente in den Vordergrund treten. An Pfingsten
1917 kam es zur Promulgation des neuen Codex iuris canonici (CIC).
Die Redemptoristen und andere verhalfen dem Gedankengut des
Alfons Maria von Liguori (1696-1787), der 1839 heilig gesprochen
und 1871 zum Kirchenlehrer erhoben wurde, zu einem unangefochtenen

Siegeszug. Als Patron der Moraltheologen und der Beichtväter
kam seine, wenn auch gemässigte Kasuistik in zahllosen Moralhandbüchern

(z.B. von Thomas Goussets, Jean Pierre Gury, Aloys Adalbert

Waibel, Konrad Martin) zu Ehren. J.P. Gurys «Compendium
theologiae moralis» (1850), welches zwanzig Auflagen erlebte,
gelangte auch in das Priesterseminar Solothurn und weil es für die
Radikalen (z.B. Augustin Keller) Aussenlenkung vermuten liess und
das provozierende Mischehenverbot enthielt, führte es in letzter
Konsequenz zur Aufhebung des Seminars (1870). Leider stand in
dieser Moral die Frage nach der Sündhaftigkeit des menschlichen
Handelns stets im Vordergrund, während Fragen nach dem Gewissen

und den Tugenden zurücktraten.
Um die Jahrhundertwende geriet diese blasse Art Moraltheologie

ins Kreuzfeuer der Kritik, nicht zuletzt durch das bekannte Pamphlet
des Stettiner Buchhändlers Robert Grassmann («Grassmann-
Pamphlet», 1901). In Frage gestellt wurden nicht nur die Kasuistik
und der juridische Einschlag dieser Disziplin sowie die Überbewertung

der Sünden im sechsten und neunten Gebot, sondern vor allem
die mangelnde Grundlegung der Moraltheologie, ihr Aufbau und ihr
Ziel. Der bekannte Luzerner Moral- und Pastoraltheologe Albert

248



Meyenberg (1861-1934) setzte sich in seiner Schrift «Die katholische
Moral als Angeklagte» (Stans 1901) damit auseinander. Ohne
allerdings die traditionelle Moral zu kompromittieren, sah er doch die
Ideal - oder Tugendmoral als «Führerin», die Kasuistik lediglich als

«Dienerin». Gesamthaft trat er für eine «Moral der Menschenwürde»,

für eine «Moral des Evangeliums» unter dem Leitmotiv der
Nachfolge Christi ein. Freilich, seine Gedanken konnten sich
ebensowenig durchsetzen wie die Reformvorschläge des bekannteren
deutschen Theologen Josef Mausbach (1861-1931). Papst Pius X.
verurteilte in der Enzyklika «Pascendi dominici gregis» (1907) die
modernistischen Zeitirrtümer als Zusammenfassung aller Häresien.
Er verbot die Lektüre moderner Autoren, schärfte den Gehorsam
gegenüber dem Lehramt ein und forderte seit 1910 von allen
Priestern den Antimodernismuseid.

Das Lehramt seinerseits erhielt starke Unterstützung vom
Philosophen und Religionspädagogen Friedrich Wilhelm Foerster
(1869-1966), der aus freigeistigen Kreisen Berlins stammte und von
1899-1912 in Zürich Philosophie lehrte. Den Dualismus Leib-Seele
und Natur-Geist als selbstverständlich voraussetzend, bekämpfte er
hedonistische und materialistische Ideologien und trat für eine
weitgehend leibfeindliche, rigorose Willenserziehung und eine
konsequente Charakterbildung ein. Er forderte die Unterwerfung der
«niederen Natur» und der «tierähnlichen Triebe» unter den «höheren
Geist» mittels freiwilliger, eingeübter Selbstbeherrschung. Was an
modernen Impulsen auftrat, etwa in der emanzipativen Frauenbewegung

oder in einer freizügigeren Sexualmoral, das bekämpfte er
durch das Hochhalten der «alten Ideale» der Enthaltsamkeit, der
Willensschulung und des Nachahmens der Heiligen als Vorbilder.
Nur so könne die Jugend vor gewissen Gefahren geschützt und
bewahrt werden. Beinahe unnötig hinzuzufügen ist, dass Foerster für
kirchliche Kreise als willkommener Gegner der sexuellen Aufklärung
und jeglicher Koedukation galt und sehr häufig in Jugend- und
Erziehungsbüchern zitiert wurde.

Bei weitem offener und fortschrittlicher nahmen sich die katholische

Sozialphilosophie und Sozialmoral angesichts der sozialen
Frage aus. Nicht dass man sich etwa auf die Seite des Sozialismus
stellte, wohl aber, dass man die gesellschaftlichen Herausforderungen,

die sich durch die Industrialisierung und den Pauperismus ergaben,

als Zeichen der Zeit wahrnahm und darauf eine umfassende

249



Antwort zu geben versuchte. Die 1891 von Leo XIII. veröffentlichte
Enzyklika «Rerum Novarum» wurde von der Union de Fribourg,
einer europäischen Versammlung von Sozialpolitikern, darunter der
Luzerner Prälat Josef Beck (1858-1943), Professor für Pastoraltheologie

in Fribourg, unter der Leitung von Bischof Gaspard Mermillod

in Fribourg mitvorbereitet, und ihre Veröffentlichung fand im
Schweizer Katholizismus ein sehr breites Echo, namentlich in den
Vereinen (Kolping, Jungmannschaft, Arbeiterverein), in den politischen

Parteien - vor allem der Christlichsozialen Partei - und in
gymnasialen Religionsbüchern (z.B. von Johann Baptist Jung,
St. Gallen). Auf naturrechtlicher Basis wurde eine christliche Soziallehre

entwickelt, die die Rechte des Menschen auf Arbeit, gerechten
Lohn, Eigentum, würdige Arbeitsbedingungen, Arbeitsvereinigungen

(Gewerkschaften) und Versicherungen einklagte und damit eine
neue Epoche des Weltdienstes der Kirche einläutete.

Die Katechetik stand seit der Gegenreformation im Zeichen der
verschiedenen Katechismen von Petrus Canisius (1521-1597) und
seiner neuscholastischen Überarbeitung 1847) durch Joseph Deharbe.

(Deharbe gehörte bekanntlich zu den Jesuiten, die 1847 nach
Luzern zurückberufen wurden, und er fasste in dieser Zeit seinen
«Lehrbegriff» ab.) Stets ging es um die Weitergabe des depositum
fidei, des gesamten Glaubensgutes in seiner Vollständigkeit und
Korrektheit, thematisch gegliedert nach Glaubenslehre (Credo),
Sittenlehre (Dekalog), Lehre von den Sakramenten und vom Gebet,
didaktisch aufgeschlüsselt in Fragen und Antworten. Das 19.
Jahrhundert fügte zum schulischen Religionsunterricht in verschiedenen
Kantonen das Fach «Biblische Geschichte» als Pflichtfach dazu.

Infolge Ermüdungserscheinungen der memorativen, textanalytischen

Methoden und aufgrund des Stillstandes der theologischen
Forschung öffnete sich die Katechetik um die Jahrhundertwende den
aufstrebenden Humanwissenschaften. Der schulische Religionsunterricht

wollte mit den didaktischen Neuerungen in den anderen
Fächern Schritt halten. Und so besann sich die Katechese auf das
Erbe der grossen Pädagogen Comenius, Pestalozzi, Herbart, Diester-
weg und Kerschensteiner. Mit der Preisgabe des Vollständigkeitsprinzips

ging das erwachte Interesse am Kind und seiner Psychologie
einher, an seinen vielfältigen Fähigkeiten und Bedürfnissen. Die von

250



Otto Willmann (1839-1930), Anton Weber (1868-1947) und Heinrich

Stieglitz 1868-1920) entwickelte Münchener Methode differenzierte

jeden Lernvorgang in fünf Stufen: a) Vorbereitung und
Zielangabe, b) Darbietung (Sache, Erlebnis, Geschichte), c) Vertiefung
und Erarbeitung, d) Zusammenfassung und e) Anwendung.

Diese Münchener Methode wurde für die Katechese umgesetzt
und durch verschiedene Zeitschriften und katechetische Kurse im
deutschsprachigen Raum verbreitet. Nach Kursen in München, Salzburg

und Stuttgart organisierten Anton Meyer, Stadtpfarrer und
Erziehungsrat. Coelestin Estermann vom Behindertenheim Hohen-
rain und Professor Albert Meyenberg unter dem Patronat des
Bischofs von Basel, Jakob Stammler, vom 22. bis 27. September
1907 in Luzern einen katechetischen Kurs. Heinrich Stieglitz hielt
das Grundsatzreferat über die Münchener Methode und wurde
lebhaft aufgenommen. Über 200 Dozenten, Priester und Religionslehrer

nahmen teil, und so gingen wichtige Impulse von diesem Kurs
aus, die den Religionsunterricht kindgemässer und weniger dogmatisch

werden liessen. Dahingestellt bleibt aber, wie weit diese Impulse
in der eher rückwärtsgewandten kirchlichen Situation durchgesetzt
werden konnten.

Die theologischen Bemühungen innerhalb der nach dem I.
Vatikanum entstandenen christkatholischen oder altkatholischen Kirche
zielten daraufhin, einerseits das eigene Profil einer romfreien,
synodal und zugleich episkopal strukturierten Kirche zu konturieren
und andererseits die Beziehungen dieser Kirche zu anderen christlichen

Kirchen, vor allem zur anglikanischen und zur orthodoxen zu
bestimmen und zu gestalten. An diesen Aufgaben beteiligten sich die
beiden Theologen Eduard Herzog und Eugène Michaud massgeblich.

Eduard Herzog (1841-1924), nach Studien in Tübingen und Freiburg

i.Br., Professor an der theologischen Lehranstalt Luzern, wurde
von Bischof Eugène Lachat 1872 suspendiert (nicht exkommuniziert)

und erhielt 1874 an der neugegründeten theologischen Fakultät
Bern den Lehrstuhl für Neues Testament. 1876 von der Synode zum
Bischof gewählt, erarbeitete er ein eigenes liturgisches Gebetbuch
(1879), einen christkatholischen Katechismus (1881) und weitere
Schriften zum konfessionellen Selbstverständnis und zur spirituellen
Vertieferung der Gläubigen. Er anerkannte seit 1878 die anglikanische

Kirche als eigentlich katholische Kirche und setzte sich beim

251



Abschluss der Utrechter Union 1889) für die Herstellung der vollen
Kirchengemeinschaft mit ihr ein.

Eugène Michaud (1839-1917), ursprünglich Dominikaner,
promovierte 1867 beim führenden Ignaz von Döllinger in München und
wurde ebenfalls 1874 Professor an der christkatholischen Fakultät in
Bern, und zwar für Dogmatik und Kirchengeschichte. Seine Beschäftigung

mit der Ostkirche führte ihn zur Überzeugung, dass diese die
ursprüngliche christliche Überlieferung treu bewahrte, ja, dass sogar
eine Identität der Prinzipien zwischen der christkatholischen und der
autokephalen Ostkirche bestehe. Schritte zu einer Kirchengemeinschaft

erkannte er in seinem Hauptwerk über frühere Konzilien
(«Discussions sur les sept conciles œcuméniques», Paris 1878) und
ganz konkret in der Anwesenheit der Anglikaner und Orthodoxen
beim Zweiten Internationalen Altkatholikenkongress in Luzern vom
14./15. September 1892.

Die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts bis Ende des

Ersten Weltkrieges war im deutschsprachigen Raum und damit auch
in einem grossen Teil der Schweiz vom bekannten Theologen und
Philosophen Friedrich Schleiermacher (1768-1874) geprägt.
Schleiermacher galt als Wegbereiter und Gewährsmann der liberalen Theologie

und des Kulturprotestantismus und wurde u.a. von Karl Barth
als «Kirchenvater des 19. Jahrhunderts» bezeichnet (Die
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. 379). Auf der Basis der
eigenen Existenz versuchte der Gelehrte in Berlin Theologie und
Philosophie zu versöhnen, zwischen Glauben und Denken bzw.
wissenschaftlicher Forschung zu vermitteln. Glaube und Religion dürfen

nicht auseinandergerissen werden. Berühmt ist seine Definition
der Religion als das Gefühl der «schlechthinnigen Abhängigkeit»
geworden. Das Wesen der Religion sah er in einer Synthese von
Anschauung und Gefühl, was sich in einer Grundhaltung der
vertrauenden Ergebung in Gottes Walten auswirkte.

Gleich zwei Ordinarii in Zürich, nämlich Alexander Schweizer
(1808-1888), Professor für Neues Testament, Ethik und Praktische
Theologie von 1840-1888, und Alois Emanuel Biedermann (1819-
1885), Professor für systematische Theologie von 1860-1885), hatten

bei Schleiermacher studiert und vertraten dessen Grundpositionen
in freilich je eigenen theologischen Entwürfen. Alexander

Schweizer, ein kirchlicher Theologe, allen Extremen, auch der Er-
weckungsbewegung, abgeneigt, wollte das überlieferte Christentum

252



mit der Moderne ebenso zusammenbringen wie die kirchlich
dogmatische Tradition mit den aufkommenden Naturwissenschaften
und dem Fortschrittsglauben des 19. Jahrhunderts. Für ihn gab es

keine Konflikte zwischen Philosophie und Offenbarung, zwischen
Vernunft und Geschichte, wohl aber hätte es sie im Falle einer
gleichzeitigen Lehrtätigkeit mit David Friedrich Strauss in Zürich
gegeben. Schweizer machte sich stark für eine kirchliche, orthodoxe
Dogmatik reformierter Observanz. Eines seiner Hauptwerke trägt
den Titel «Die Protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung

innerhalb der reformierten Kirche» (Zürich 1854/56, I-II).
Alois Emanuel Biedermann, ein freierer und spekulativerer Theologe,

nahm ausser den Grundgedanken Schleiermachers auch
Denkformen Hegels auf. Er dachte Gott zwar als absoluten Geist, verstand
ihn aber gleichzeitig für das Gebet als personales Gegenüber. Sein

Anliegen war es, Gott vor der Vernunft zu verantworten und sich der
Wahrheit denkend zu vergewissern, wobei er das Dogma, wie es in
Schrift und Tradition vorlag, als Grundlage akzeptierte. Sein
systematisches Hauptwerk, die «Christliche Dogmatik» (Zürich 1869;
21884) blieb allerdings ohne grosse Wirkungsgeschichte. - In Frage
gestellt wurde die liberale Theologie erstmals durch den aus dem
Elsass stammenden Albert Schweitzer (1875-1965) in seiner
«Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» (1906; 21907). wo das Reich
Gottes konsequent eschatologisch gesehen wird und nicht mehr als
Produkt innerweltlicher Entwicklung, als Überhöhung des Wahren,
Guten und Schönen.

Die Impulse und theologischen Entwicklungen während der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts zeichneten sich in allen drei Konfessionen

nicht durch Originalität und Schöpfergeist aus. Ihr Zukunftspotential

war gering. Nicht zu Unrecht hat Karl Barth gefragt, ob die
dogmatische Theologie «nach all den Anregungen und Aufregungen
des Jahrhundertanfangs reichlich genährt oder vielleicht auch
narkotisiert in eine Art Winterschlaf übergehen wollte» (Die
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 522). In ähnlicher Weise
liesse sich katholischerseits fragen, ob die «Verweigerung der
Auseinandersetzung mit der Moderne» nicht auch zu einer Art Winterschlaf

führte. Jedenfalls wurde protestantischerseits um die
Jahrhundertwende die Zeit wieder reif für einen doppelten Aufbruch, und
zwar im religiösen Sozialismus und in der dialektischen Theologie.

253



Der Ort, wo dieser Aufbruch vorbereitet wurde, was das Haus
Wieseneck im Süddeutschen Bad Boll, geleitet von Johann
Christoph Blumhardt (1825-1880) und später seinem Sohn Christoph
Blumhardt (1842-1919). Die Blumhardts gingen aus dem
württembergischen Pietismus hervor; der Vater löste nach der Heilung einer
Kranken eine Bussbewegung aus und gründete in Bad Boll das

Bildungszentrum «Wieseneck». Der Sohn führte es weiter und liess es

bald zu einem internationalen TheologentrefYpunkt werden. Beide
waren primär Seelsorger und schlichte, eindrückliche, geistesmächtige

Zeugen Gottes, ausgestattet mit heilenden Kräften. Sie übten
eine grosse Ausstrahlung auf die Schweizer Theologen aus, die zu
ihnen pilgerten und von ihnen entscheidende Impulse aufnahmen:
Hermann Kutter, Leonhard Ragaz, Oskar Pfister, Karl Barth und
Emil Brunner. In theologischer Hinsicht gaben sie Gott jenen Platz
zurück, der ihm gehört und den ihm die liberale Theologie vorenthielt,

nämlich den ersten Platz. Nicht der Mensch und seine Nöte
standen im Zentrum, sondern der lebendige Gott allein und seine

Verheissung. Um Gottes Botschaft und sein Reich, um ein neues
Hören aufsein Wort in der Schrift, ging es ihnen. Sie vertraten also
keinen anthropologischen Ansatz, wie er in der libealen Theologie
und auch in etwas anderer Form katholischerseits üblich war,
sondern einen theologisch-dialektischen. Gottes Grösse wurde neu
entdeckt.

Hermann Kutter und Leonhard Ragaz sind die Hauptbegründer
des religiösen Sozialismus in der Schweiz. Hermann Kutter 1868-
1945), aus einer pietistischen Berner Familie stammend, weilte
zwischen 1889 und 1901 mehrmals in Bad Boll und liess sich von seinem
«geistlichen Vater» Christoph Blumhardt inspirieren. Überzeugt
von dessen Theozentrismus, geriet er in der bürgerlichen Zürcher
Neumünstergemeinde in Schwierigkeiten, und zwar mit einer Religion

im Sinne vordergründiger Volksreligiosität und speziell mit der
Kasualpraxis. Wie ein Peitschenknall wirkte sein Buch «Sie müssen.
Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft» (Zürich 1903), in
dem er die absolute Priorität Gottes und seines Reiches propagierte
und Gottes Verheissungen in den Sozialdemokraten verwirklicht
sah.

Leonhard Ragaz (1868-1948), ein Bergbauernsohn aus Tamins
GR, wurde 1902 ans Basler Münster berufen und kam dort in Kontakt

mit der Arbeiterfrage. 1906 begründete er die für die Schweizer

254



religiös-soziale Bewegung wichtige Zeitschrift «Neue Wege». 1908

wurde er in Zürich Professor für systematische und praktische Theologie,

was er aber 1921 abrupt aufgab, um sich ganz der Bildungsarbeit

der Arbeiterschaft zu widmen. Aufsehen erregte Ragaz erstmals
1903 in seiner berühmten «Maurerstreikpredigt» durch seine darin
vertretene Sicht des christlichen Sozialismus. Im Unterschied nämlich

zur offiziell katholischen Position, welche den Sozialismus
beargwöhnte und mit dem Atheismus in Verbindung brachte,
plädierte Ragaz dafür, dass jeder Sozialist Christ sein müsse. Sozialismus

und Christentum sind für ihn wie zwei Hälften eines Ringes,
wobei das Reich Gottes beide Hälften zusammenhält. Als Begründung

gab er zunächst die Christenpflicht zur Solidarität mit den
Schwachen an ; dann auch seine Hoffnung, dass die soziale Bewegung
und die Ankunft des Reiches Gottes aufeinanderzustreben. - 1906
trafen sich Kutter, Ragaz und Oskar Pfister in Degersheim zur ersten
«Pädagogischen-sozialen Konferenz», was als Beginn und Begründung

der religiös-sozialen Bewegung betrachtet wird.
Oskar Pfister (1873-1956) kann als Vorläufer der analytischen

Seelsorge bezeichnet werden. Der Zürcher Pfarrer stand in guter
Beziehung zu Sigmund Freud und liess sich von dessen psychoanalytischer

Methode leiten, um seinen unter Gemütsstörungen leidenden

Gemeindegliedern auch wirklich helfen zu können. Pfister steht
gleichsam am Beginn einer breiteren Rezeption der Psychologie
durch die Theologie, welche sich später besonders auf das Werk Carl
Gustav Jungs und die ameirkanische psychologische Forschung
bezog.

Abgesehen von den Exponenten der religiös-sozialen Bewegung
frequentierten auch die Theologen Karl Barth, Eduard Thurneysen
und Emil Brunner Bad Boll und übernahmen die angesprochenen
theologischen Positionen der Blumhardts. Was unter der dialektischen

Theologie zu verstehen ist, wäre ohne diese geistesgeschichtlichen

Wurzeln undenkbar. Auf die Grundzüge dieses im Gegensatz
zur liberalen Theologie stehenden Denkens kommen wir im zweiten
Abschnitt zu sprechen. Angefügt sei lediglich, dass nach Leonhard
Ragaz 1915 auch Karl Barth der sozialdemokratischen Partei beitrat.
Doch kam es auch wieder zum Bruch mit ihr und zur Absage an die
von Kutter (nicht Ragaz) übernommene Identifikation von Reich
Gottes und sozialer Bewegung.

255



2. Theologie «Zwischen den Zeiten» -
nach dem Ersten bis nach dem Zweiten Weltkrieg

Nach der ersten Veröffentlichung des Römerbriefkommentars im
Dezember 1918, die ein geringes Echo auslöste, arbeitete Karl Barth
diesen stark um. Die zweite Auflage (1922) eröffnete wie mit einem
Paukenschlag eine neue Aera der protestantischen Theologie. Fortan
prägte der Basler Theologe Generationen von Pfarrern in Deutschland

und in der Schweiz. Nicht nur aufevangelisch-reformierter Seite
erzielte er eine erstaunliche Wirkung, sondern auch über die
Konfessionsgrenzen hinweg erneuerte er das Selbstverständnis der christlichen

Theologie überhaupt. Als Organ der dialektischen Theologie
fungierte die von ihm, Georg Merz, Eduard Thurneysen und Friedrich

Gogarten gegründete Zeitschrift «Zwischen den Zeiten»,
gemeint war das Ende der liberalen Theologie einerseits und andererseits

der beginnende Abschnitt einer neuen, auf das Wort Gottes
hörenden Theologie. Karl Barth wollte das Anliegen der Reformatoren

aufgreifen und das grosse Wort Gott wieder ernst, verantwortlich
und gewichtig in den Mund nehmen. Gott ist für ihn grösser als

unser Denken, als die Kirche, die Religion und selbst als die
Christenheit. Er begegnet uns in Gestalten und Ereignissen der profanen
Weltgeschichte und bleibt doch der ganz Andere, der Transzendente.
Ihm kann man sich nur durch eine dialektische Rede annähern,
indem man einer positiven Aussage eine negative ergänzend uTid

korrigierend hinzufügt. Das Ja ist am Nein zu verdeutlichen und das
Nein am Ja. Mehr als durch sein vierbändiges Hauptwerk, die
«Kirchliche Dogmatik» (1932-1967) erlangte er durch seine aktuellen

Äusserungen Publizität und bestimmte das theologische Klima:
sein Bekenntnis zur sozialdemokratischen Partei, seine Mitgliedschaft

zur Bekennenden Kirche und damit seine Gegnerschaft zum
Nationalsozialismus sowie seine Mitwirkung an der «Barmer Erklärung»

(1934) über das rechte Verständnis des reformatorischen
Bekenntnisses in der evangelischen Kirche der Gegenwart.

In den Jahren 1913-1920 stand Eduard Thurneysen (1888-1974)
fast täglich in Kontakt mit Karl Barth, waren sie doch beinahe
Nachbarn in ihren aargauschen Gemeinden Leutwil bzw. Safenwil.
Thurneysen war gleichsam Geburtshelfer und Mitdenker des neuen
dialektischen Ansatzes. Er spezialisierte sich dann mehr auf die

256



praktische Seelsorge, über die er als Professor für Praktische Theologie

in Basel (1941-1959) auch eine «Lehre von der Seelsorge»
(Zürich 1946) verfasste. Ferner gehörte zu diesem Kreis Emil Brunner

(1889-1966), der von 1924-1953 Professor für systematische
Theologie in Zürich war und dessen theologisches Wirken unter dem
Leitmotiv «Theologie der Begegnung» zusammengefasst werden
kann.

Karl Barths Breitenwirkung bezog sich auf die meisten theologischen

Gebiete, vor allem aber auf die Predigt. Ausgangspunkt der
Predigt sollte Gottes Wort sein, nicht die menschliche Erfahrung,
nicht Religion und Kirche, zu denen er ein kritisches Verhältnis
hatte. Barth wollte die Predigthörer vor Gott und seinen Anspruch
stellen. Der Bindestrich zwischen Menschlichkeit und Göttlichkeit
wurde, zumindest in dieser Phase, von Barth nicht geduldet.

Für die Religionspädagogik wirkte sich sein Impuls insofern aus,
als etwa im Religionsunterricht, im Konfirmandenunterricht oder in
der Erwachsenenbildung stets das Wort Gottes Priorität hatte, während

psychologische Vorbereitungen und sogenannte Anknüpfungspunkte

lange Zeit in der religiösen Erziehung zu kurz kamen. Bult-
manns Programm der Entmythologisierung und der existentiellen
Interpretation um 1941 war ein wichtiger Schritt in Richtung einer
neuen Hermeneutik.

Während auf römisch-katholischer Seite die Auseinandersetzung
mit Barth erst in den 50er Jahren einsetzte (siehe unten), befasste sich
der Christkatholik Arnold Gilg 1887-1967) schon früher mit seinem
Denken und gelangte über ihn zu einer Begegnung mit der frühen
Kirche und ihren Konzilsentscheidungen.

In der katholischen französischsprachigen Theologie ist in den
20er Jahren ein Rückgriff auf das scholastische Erbe zu beobachten.
Dieser «renouveau thomiste» stand einerseits noch im Zeichen der
Enzyklika «Aeterni Patris», andererseits aber im Zeichen des Dialogs

mit modernen philosophischen Strömungen wie der Phänomenologie,

der Lebensphilosophie und dem Personalismus. Protagonist
dieser neothomistischen Erneuerung war der aus Genf stammende,
im Grossen Seminar Fribourg lehrende, fromme Gelehrte und spätere

Kardinal Charles Journet (1891-1975), der seinerseits mit dem
Pariser Philosoph und Konvertit Jacques Maritain (1882-1973)
befreundet war. Zwischen 1921 und 1924 gab es in der Westschweiz
zumindest zwei thomistische Kreise, in denen sich hauptsächlich

257



Priester zur Weiterbildung und zu Einkehrtagen trafen und das tho-
mistische Gedankengut pflegten. Der Genfer Kreis stand unter der

Leitung von Vikar Maurice Zundel (geb. 1897). Ausserdem nahmen
Georges Borei (1892-1956), der spätere Pfarrer von Lausanne und
François Charrière, damals Vikar in Genfund später Bischof, daran
teil. Der thomistische Kreis in der Abtei St. Maurice wurde von
Joseph Mariétan geleitet. In diesen Jahren hielt Jacques Maritain
mehrere Vorträge in der welschen Schweiz, und die von den Herren
Journet und Charrière 1926 gegründete Zeitschrift «Nova et Vetera»
sollte das thomistische Gedankengut zu einer breiteren Öffentlichkeit

transportieren. Das dreibändige theologisch-spekulative Hauptwerk

von Kardinal Journet «L'Eglise du Verbe incarné» (Paris 1941

ist denselben philosophischen Denkformen verpflichtet und stellt
einen Meilenstein für die katholische Kirche auf ihrem Weg zum
IL Vatikanum dar.

Im deutschprachigen römisch-katholischen Raum kann die Phase
der 1920er und 1930er Jahre ebenfalls als «Zwischen den Zeiten»
verstanden werden, das heisst als Zeit, in der die Zukunft noch nicht
angebrochen ist und in der die Vergangenheit vital nichts mehr
hergibt. So war es eine Zeit ohne überragende Theologen und ohne
epochemachende Neukonzeptionen. Die Generation von Theologen,

die den Durchbruch der Theologie am IL Vatikanum
mitvorbereitet, wird erst geboren: Roger Schutz und Herbert Haag 1915,
Walbert Bühlmann 1916, Franz Böckle 1921, Hans Küng und
Magnus Löhrer 1928. Ihre Impulse kommen erst nach dem Zweiten
Weltkrieg zum Durchbruch und werden hier im letzten Kapitel
skizziert.

Vorboten dieses Durchbruchs kündeten sich indessen von
Deutschland her an. Aus der Spiritualität eines Romano Guardini
(1885-1968), eines Pius Parsch und Joseph Andreas Jungmann und
einzelner Benediktinerklöster (z.B. Maria Laach) entstand ein neues
Kirchenbewusstsein mit stärkerer Betonung der Laienaktivitäten,
(erwacht die Kirche in den Seelen der Gläubigen) und vollzog sich ein
Zurück zu den Quellen (ad fontes) der Schrift und der frühen Kirche
(Bibelbewegung). Von Romano Guardini und Burg Rothenfels gingen

starke Impulse für die liturgische und die Jugendbewegung aus,
die in der Schweiz einen Aufschwung der Jugendarbeit brachte und
neue Vereine (Jungwacht 1933, Blauring 1934) entstehen liess.
Zahlreiche Schweizer hatten Bildungsveranstaltungen auf Burg Rothen-

258



fels besucht und vermittelten die dort aufgenommenen Impulse hier
weiter. Neue Akzente erhielt die Jugendarbeit durch die Einführung
des Christkönigsfestes Pius XL (Enzyklika «Quas primas», 1925),
mit dessen Hilfe sich die Katholiken pointiert von innerweltlichen
Führergestalten absetzen konnten.

Das neue Kirchenbewusstsein wollte sich in Gemeinschaftserlebnissen

zum Ausdruck bringen. Ein intensiveres liturgisches Miterleben

wurde gesucht, und so gab es in der Zwischenkriegszeit eine

ganze Reihe grosser Veranstaltungen: Die Katholikentage: 1921 in
Fribourg, 1924 in Basel, 1929 in Luzern und 1935 in Fribourg; 1928
die katholische Jungmännertagung und im gleichen Jahr die katholische

Akademikertagung (mit Vorträgen von Jacques Maritain und
Karl Adam) und 1933 die ZUJUTA (Die Zuger Jugendtagung). Diese

Tagungen waren gleichzeitig Manifestationen eines gestärkten
katholischen Bewusstseins, das sich aus dem konfessionellen Ghetto in
die Öffentlichkeit hinauswagte, freilich noch ohne ausgepräte
interkonfessionelle Dialogkultur. Es war die Zeit des Aufblühens der
katholischen Verbände und Vereine, der katholischen Schulen
(Gymnasien, Lehrerseminarien, Mädchenschulen, Behindertenheime)

und der katholischen Universität Fribourg. Hier wurde die
nachwachsende Generation mit der traditionellen Frömmigkeit,
ihren philosophischen und theologischen Fundamenten sowie mit
den Anliegen des politischen Weltanschauungskatholizismus und
der katholischen Moral vertraut gemacht, nicht zuletzt unterstützt
von der Erziehungsenzyklika Pius XI. «Divini illius Magistri»
1929), die vehement für eine katholische Erziehung in katholischen

Schulen eintrat.
In sozialpolitischer Hinsicht verstärkte das päpstliche

Rundschreiben «Quadragesimo anno» (1931) die von Leo XIII.
eingeschlagene arbeiterfreundliche Richtung. Sie führte die berufsständige
Ordnung und das Subsidiaritätsprinzip ein und behauptete - zur
Überraschung manches Arbeiters - die prinzipielle Unvereinbarkeit
von Christentum und Sozialismus («Es ist unmöglich, gleichzeitig
guter Katholik und wirklich Sozialist zu sein» [Nr. 120].

Anzeichen für den Aufbruch in eine neue Zeit können in ersten
Veranstaltungen der Erwachsenenbildung gesehen werden, unter
anderen durchgeführt von den Bischöfen Caminada über die
Liturgische Bewegung und von Streng über die Ehevorbereitung sowie

von den Jesuiten. - Ferner kam es in dieser Zeit zu ersten ökume-

259



nischen Begegnungen, nicht zuletzt in gemeinsamen Gottesdiensten
im Militärdienst. 1940 gelangt der Schweizer Roger Schutz nach
Taizé und gründete eine Stätte der gemeinsamen Arbeit und des

Gebetes, die bald zu einem ökumenischen Brennpunkt der Jugend
werden sollte. - Bleibt zu erwähnen, dass die Bibelenzyklika «Divino
afflante Spiritu» 1943) die lange gegängelte katholische Bibelwissenschaft

zur freien Forschung ermutigte.

3. «Schleifung der Bastionen» - Theologie in der Zeil
nach dem Zweiten Weltkrieg bis zum IL Vatikanischen Konzil

Sieben Jahre nach Kriegsende versuchte der Basler Theologe Hans
Urs von Balthasar (1905-1988) mit seiner Schrift «Schleifung der
Bastionen» (Einsiedeln 1952), die katholische Kirche «aus dem Bett
des Geschichtsschlafes zur Tat von Heute» (ebd. 25) aufzuwecken.
Die zu eng gewordenen Schalen der Tradition sollten aufgebrochen
werden, damit die Kirche ihre eigenen Bastionen verlässt, den Horizont

weitet und sich neu in der Welt inkarniert. Ausgehend von den
Zeichen der Zeit entwarf Balthasar ein Programm eines weltoffenen
Christentums, nachdem sich die Kirche allzulange mit sich selbst
beschäftigt hatte. In theologischer Hinsicht plädierte er für eine
Liturgie der Gemeinde im Unterschied zu einer Priesterliturgie, für
die Überprüfung der Ekklesiologie angesichts des Dialogs des
Christentums mit den Weltreligionen, für eine innigere Vermählung von
Theologie und Spiritualität sowie für eine Rezeption der Anliegen
der Reformatoren durch die katholische Theologie. Freilich, wie
schwer sich die katholische Theologie gerade in der Auseinandersetzung

mit dem Pluralismus tat, sollte nach dem Abschmelzen des
konfessionellen Milieus Balthasar selbst in seinen letzten Lebensjahren

erfahren. Doch wenden wir uns zunächst jenen Aufbrüchen
zu, die das Konzil mitvorbereiteten.

Die anfangs des Jahrhunderts von Deutschland ausgehende
Bibelbewegung brachte in der Schweiz nach dem Zweiten Weltkrieg erste
Früchte: einerseits im Volk durch vermehrte persönliche und
gemeinschaftliche Bibellektüre (auch in interkonfessionellen
Bibelgruppen), durch die Herausgabe von Bibeln für Kinder und Jugend-

260



liehe zuhanden des Religionsunterrichtes und durch die Aufwertung
des Wortgottesdienstes in der katholischen Liturgie; andererseits
durch eine Reihe kompetenter Exegeten aller drei Konfessionen, die
sich durch ihre Forschungen am internationalen Gespräch beteiligten

und durch ihr Wissen vielen Gläubigen Impulse für das geistliche
Leben gaben.

- Walther Zimmerli 1907-1983) von Schiers GR, der seit 1935 in
Zürich und von 1950-1968 in Göttingen Altes Testament lehrte und
als Hauptwerk einen zweibändigen Kommentar zum Buch des
Propheten Ezechiel (Neukirchen 1969: 21979) verfasste:

- Herbert Haag (geb. 1915 in Singen/D), der von 1948-1960 in
Luzern und dann zwanzig Jahre in Tübingen ebenfalls Altes Testament

unterrichtete und in sein bekanntes Bibellexikon (Einsiedeln
1956;21968) die Ergebnisse der aufregenden Funde in Qumran
einarbeitete und zu einem Wandel im Judenverständnis beitrug;

- Oscar Cullmann (geb. 1902 in Strassbourg), der von 1938 bis
1972 in Basel Neues Testament und Alte Kirchengeschichte lehrte
und sowohl aufgrund seiner heilsgeschichtlichen Ausrichtung wie
auch in verschiedenen Spezialfragen ein ernsthafter Gesprächspartner

der Päpste war;
- Eduard Schweizer (geb. 1913), ein kritischer Schüler Rudolf

Bultmanns. der von 1949-1979 in Zürich Neues Testament lehrte
mit den Forschungsschwerpunkten auf christologischem und
gemeindetheologischem Gebiet;

- Eugen Ruckstuhl (geb. 1914), Neutestamentier in Luzern, der
sich mit Untersuchungen zur Sprache des Johannesevangeliums
auszeichnete, und schliesslich

- die christkatholischen Exegeten Ernst Gaugier 1891 -1963) und
Kurt Stalder (geb. 1912), beide an ihrer Berner Fakultät tätig.

Eine Schleifung der Bastionen ist bei den Exegeten auch dahingehend

erkennbar, als sie in konfessionellen Detailfragen zwar
unterschiedliche Meinungen vertreten konnten, diese jedoch nicht als

Hinderungsgrund für eine wachsende Zusammenarbeit verstanden.
In diesem Sinne haben sich die Exegeten des Neuen Testamentes aus
verschiedenen Fakultäten und Konfessionen zu einer «Arbeitsgemeinschaft

für Neues Testament» zusammengeschlossen und treffen
sich regelmässig zum Austausch.

Die systematische Theologie in der Schweiz stand reformierter-
seits zunächst weiterhin im Banne Karl Barths, der von 1935-1962

261



in Basel lehrte und sein opus magnum, die «Kirchliche Dogmatik»
1967 vollendete. In seinem Vortrag «Die Menschlichkeit Gottes»
(1956) nahm er insofern eine Korrektur seiner bisherigen Betonung
der Göttlichkeit Gottes vor, als er nun die Zeit für gekommen erachtete,

auch die Menschlichkeit Gottes zu ihrem Recht kommen zu
lassen. Barth gab zu, früher dem Gott der Philosophen mehr Platz
und Bedeutung eingeräumt zu haben als dem Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs, kurz, dem lebendigen Gott der Geschichte. Den Grund
zur Korrektur sah er im Verständnis Jesu Christi als Mittler und
Versöhner zwischen Gott und den Menschen, der eintritt vor den
Menschen für Gott und vor Gott für die Menschen. - In den 50er
Jahren erfolgte die erste Auseinandersetzung mit seinem Werk durch
die Katholiken Hans Urs von Balthasar und Hans Küng, welche im
bekannten Vorwort Barths zu Küngs Buch «Rechtfertigung» gipfelte
und wo keine interkonfessionellen Differenzen in bezug auf die
Rechtfertigungslehre festgestellt wurden. - Es betraten in den 50er
und 60er Jahren weitere theologische Denker den Plan:

Gerhard Ebeling (geb. 1912 in Berlin), der in Zürich von 1956-
1979 systematische Theologie lehrte, gehörte zur ersten Generation
nach Rudolf Bultmann, welcher vor allem in Deutschland einen
grossen Einfluss ausübte. Ebeling beschäftigte sich wie sein Lehrer
primär mit hermeneutischen Fragen, nicht aber mit dessen extremen
Positionen; er entwarf eine theologische Sprachlehre (Tübingen
1971) und unternahm eine Neuedition der Werke Martin Luthers.

Ebenfalls Professor für systematische Theologie in Zürich wurde
der Sozial- und Wirtschaftsethiker Arthur Rieh (geb. 1910 in
Neuhausen), und zwar von 1954-1970 als Nachfolger von Emil Brunner.
Wie sein Vorvorgänger Leonhard Ragaz entstammte Rieh der
religiös-sozialen Bewegung und entwarfunter veränderten Bedingungen
eine zweibändige Wirtschaftsethik (Gütersloh 1984 und 1990). Diese
Individual-, Sozial- und VJmweltethik gründet auf der von Glaube.
Hoffnung und Liebe genährten Humanität; sie hebt ab auf ein Handeln

aus Gewissensverantwortung und Solidarität und tritt ein für
eine sozial und ökologisch regulierte Marktwirtschaft sowie für eine
partizipativ strukturierte Weltwirtschaft.

Auf der katholischen Seite hatten beim Moraltheologen Franz
Böckle (1921-1991) ähnliche Kategorien Priorität. Böckle, der seit
1953 in Chur und von 1963-1988 in Bonn lehrte, überwand die
spezifisch katholische kasuistische Gesetzesmoral vom Personalis-

262



mus und von der Existentialethik her. Auf der Basis eines korrigierten

Naturrechtsansatzes des Thomas von Aquin (nicht des Immanuel

Kant) entwarf er eine Ethik der Gewissensverantwortung bzw.
eine Moral der theonomen Autonomie. Zusammen mit Alfons Auers
autonomer Moral steht Böckles Entwurf im Widerstreit zur
sogenannten Glaubensethik (Heinz Schürmann, Josef Ratzinger, Hans
Urs von Balthasar), welche biblische Maximen unter Einbezug des
Lehramtes in die heutige Zeit übersetzen will. Neuerdings schlägt der
Munchener Johannes Gründel ein Strukturales Denken mit verschiedenen

Ansätzen auch fur die Moraltheologie vor. Ein Zurück zu einer
blossen Gehorsamsmoral scheint es in wissenschaftlicher Hinsicht
nicht mehr zu geben.

Die katholische dogmatische Theologie wurde in der Nachkriegszeit

stark von der französischen «Nouvelle théologie» und ihren
bedeutenden Vertretern Henri de Lubac, Jean Daniélou, Henri
Bouillard und Yves Congar beeinflusst. Mit der Devise «Zurück zu
den Quellen» studierten und übersetzten beispielsweise Otto Karrer
(1888-1976) und Hans Urs von Balthasar die Kirchenväter und
spirituelle Autoritäten («Heilige») bis in die neueste Zeit. Das
frühere dogmatische System mit dem bekannten Aufbau des Thomas
von Aquin «De deo uno et trino...» wurde neu heilsgeschichtlich
ausgerichtet, womit eine weitere Bastion fiel, nämlich Thomas als
der theologische Lehrer schlechthin für die Katholiken. Eine erste
umfassende Konkretisierung der heiligsgeschichtlichen Sichtweise
präsentierten die beiden Schweizer Herausgeber Johannes Feiner
1909-1985) und Magnus Löhrer (geb. 1928) im fünfbändigen Werk

«Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik»
(Einsiedeln/Köln 1965-1976).

Im 20. Jahrhundert hat das Verständnis für den überkonfessionellen
Charakter der Kirchen und für die ökumenische Dimension der

Theologie erheblich zugenommen. Nach Jahrhunderten der
wechselseitigen Abgrenzung und sogar der Polemik nähern sich die
Kirchen der Reformation und die katholischen Kirchen einander wieder
an. Wichtige Stationen auf diesem Weg waren die Gründungen des

Internationalen Missionsrates (1921) und des Ökumenischen Rates
der Kirchen 1948), das IL Vatikanische Konzil 1962-1965) mit den
epochalen Konstitutionen über die göttliche Offenbarung, über die
Kirche und über die Kirche in der Welt von heute sowie die
Erklärungen über die Religionsfreiheit und über das Verhältnis der Kirche

263



zu den nichtchristlichen Religionen, dann das Ereignis der Synode 72

bis hin zur europäischen Versammlung «Gerechtigkeit, Friede und
Bewahrung der Schöpfung» in Basel 1989.

Gegen Ende dieses Jahrhunderts nun scheint die Ökumene ins
Stocken zu geraten, jedenfalls sind die hohen Erwartungen auf eine
baldige Wiedervereinigung nach der Konzilszeit relativiert worden.
Gleichzeitig leben wir in einer sich entkonfessionalisierenden Gesellschaft,

wo - besonders bei der Jugend - die konfessionellen
Unterschiede eingeebnet werden und kaum mehr zählen. Um aber zu einer
wahren Einheit im Glauben und im christlichen Zeugnis zu gelangen,
war Versöhnungsarbeit auf verschiedenen Ebenen nötig: Auf der
Ebene symbolischer Gesten sind die Teilnahme reformierter Theologen

(Oscar Cullmann, Jean-Jacques von Ahmen, Lukas Vischer)
als Beobachter und teilweise als Berater am Konzil bedeutsam gewesen,

ebenso die Besuche Pauls VI. beim Ökumenischen Rat der
Kirchen in Genfund Karl Barths «Ad Limina Apostolorum» in Rom
1966) oder auch die Begegnungen zwischen Roger Schutz und

verschiedenen Päpsten. Auf institutioneller Ebene sind ökumenisch
relevant die Änderung der Mischehenpraxis (1966), die vermehrten
Wortgottesdienste und die Kooperation im Oberstufenunterricht
und in der Diakonie. Auftheologischer Ebene leisteten weitblickende
Theologen aus unserem Lande gedankliche Vorarbeit auf dem Weg
zur vollen Einheit:

- Jean-Louis Leuba (geb. 1912), ein kritischer Barth-Schüler,
Professor für systematische Theologie und Moral an der Universität
Neuenburg von 1954-1982 und Gründer der Schweizerischen
Theologischen Gesellschaft (1964), wurde bekannt durch seine ökumenisch

ausgerichtete Dissertation über die Kirche: «Institution et
événement» (1950). Darin sah er die Kirche auf zwei Pfeilern ruhen,
zum einen auf Recht und Gesetz, zum andern auf Charisma und
Geist. Die Besinnung auf ihre Komplementarität ist wichtig für eine
zukünftige Vorstellung der Kirchengemeinschaft, die als Einheit in
der Vielfalt gedacht wird.

- Jean-Jacques von Ahmen (geb. 1917), ebenfalls in Neuenburg
tätig und zwar von 1958-1981 als Professor für Praktische Theologie,
bejahte in seiner Hauptschrift «Le saint Ministère» (Paris 1968) die
Notwendigkeit des Amtes als Dienst und die Unabdingbarkeit der
apostolischen Sukzession. In diesem Zusammenhang stellte er unbe-

264



queme Fragen sowohl an seine eigene Kirche wie auch an die
römisch-katholische, die bis heute nicht vollständig beantwortet
sind.

- Lukas Vischer (geb. 1926). promovierte bei Oscar Cullmann
(1952) und wurde 1969 Studiensekretär der Abteilung «Glaube und
Kirchenverfassung» des Ökumenischen Rates der Kirchen in Genf
und 1979 Professor für ökumenische Theologie in Bern. Er setzte sich
leidenschaftlich für ein gemeinsames Glaubenszeugnis der Kirchen
angesichts der heutigen Herausforderungen ein und auch für eine
gemeinsame Formulierung des Credos wie des Verständnisses von
Taufe, Abendmahl und vom kirchlichen Amt. Zudem leistete er
einen wesentlichen Beitrag zur Vorbereitung der ökumenischen
europäischen Kirchenversammlung in Basel.

- Auf der Ebene der Spiritualität sind die ökumenischen
Bemühungen des Waadtländers Roger Schutz (geb. 1915) und der
Brüdergemeinschaft von Taizé zu erwähnen, die an Ostern 1949 - der
katholischen Ordenstradition benediktinischer Inspiration folgend -
die Gelübde der Armut, der Ehelosigkeit und des Gehorsams ablegten

und sich zu einem Gemeinschaftsleben verpflichteten, das durch
Arbeit und Gebet, Aktion und Meditation (action et contemplation)
sowie durch das Abendmahl bestimmt ist. Ursprünglich als Auffangstation

für deutsche Kriegsgefangene und französische Kriegswaisen
konzipiert, wurde Taizé immer mehr zu einem spirituellen Zentrum
und zu einem Ort der Begegnung für die Jugend verschiedener
Konfessionen und aus allen Kontinenten. Hier will die Dynamik des

Vorläufigen festlich gefeiert werden.
Neuerdings wird ökumenische Theologie nicht mehr allein als

Einigungsbestreben zwischen den christlichen Kirchen (gleichsam
als Ökumene ad intra) verstanden, sondern dazu als Gespräch mit
den Weltreligionen (als Ökumene ad extra) im Hinblick auf ein
friedvolles Zusammenleben im einen Haus der Welt. Diese
Ökumene im weiteren Sinne wurde von Missionswissenschaftlern und
Ökumenikern in gleicher Weise betrieben, wenn auch mit verschiedenen

Erkenntnisinteressen:

- Vom Kapuziner Walbert Bühlmann (in Luzern 1916 geboren),
der 1949 über die Kiswahili-Sprache im Kontext der Ostafrikamission

promovierte, von 1954-1970 in Fribourg Missionswissenschaften

lehrte und bis 1982 Generalsekretär für missionarische Animation

des Kapuzinerordens war. Bühlmann, offen für die weltweite

265



Kirche auf sechs Kontinenten, erkannte als einer der ersten aus der
«Satellitenperspektive», dass sich das Zentrum des Christentums
von Europa in den Süden verlagert («The coming of the Third
World») und setzte sich für die Inkulturation des christlichen Glaubens

in allen Kulturen ein;

- vom in Antwerpen 1927 geborenen Zürcher Walter J. Hollen-
weger, der von 1971-1989 in Birmingham lehrte und eine dreibändige

«Interkulturelle Theologie» (1979; 1982; 1988) entwarf;

- und von Hans Küng (geb. 1928 in Sursee), der als Vorsteher des
Institutes für ökumenische Forschung seit 1979 in einer «Theologie
der Weltreligion» sich eingehend mit dem Hinduismus, dem
Buddhismus, dem Islam und dem Judentum auseinandergesetzt hat.
Hier gaben Schweizer Theologen massgebliche Impulse für eine
Theologie in weltweiten Horizonten.

Zu dieser Skizze einer Theologiegeschichte in der Schweiz gehört
die Tatsache, dass in den letzten drei Jahrzehnten neue Subjekte -
nämlich Frauen - Theologie betrieben und mit ihrer Seinsart und
Sichtweise das theologische Gespräch bereicherten und auch in
neuen Bahnen lenkten. Schrittmacherdienste für die feministische
Theologie in der Schweiz leisteten Marga Bührig (1915 in Berlin
geboren) und Else Kahler (1917 in Kiel geboren). Während erstere
bereits 1939 in Germanistik über «Hebbels dramatischen Stil»
(Frauenfeld/Leipzig) promovierte und sich damit auf den Umgang
mit biblischen Texten vorbereitete, dissertierte Else Kahler 1957 in
Zürich mit einer exegetischen Arbeit über «Die Frau in den pauli-
nischen Briefen». Beide, sehr engagiert in der schweizerischen
Frauenarbeit, wurden 1959 gemeinsam zu Studienleiterinnen des

evangelischen Tagungs- und Bildungszentrums Boldern in Zürich
ernannt. Ferner erhielt Marga Bührig im Jahre 1983, als sie bereits im
Ruhestand war. Einsitz im Präsidium des Ökumenischen Rates der
Kirchen. Weil beide Frauen erkennen mussten, dass die offiziellen
Kirchen im Grunde wenig Interesse an einer Besserstellung der Frau
hatten, sahen sie sich zu ernsthaften Gedanken über die «woman
church» gezwungen, also über die Frauenkirche mit den Merkmalen
einer ökumenischen, vielfältigen, ganzheitlichen, hierarchiefreien
und geistlich kompetenten Kirche. In der Tat ist für die Zukunft der
Kirchen in der Schweiz entscheidend, wie ernsthaft die Frauenfrage
angegangen wird.

266



Zum Schluss dieser unvollständigen Darstellung sollen
religionspädagogische Entwicklungslinien aufgezeigt werden: Ende der 50er
Jahre wuchs bei verschiedenen Lehrern und Priestern das Unbehagen

am herkömmlichen Katechismusunterricht. Man vermisste
seine Stufengemässheit, Anschaulichkeit und Lebensnähe,
überhaupt seine didaktische Aufbereitung. Im Räume Grenchen-Solo-
thurn bildete sich um 1958 auf Initiative von Alois Müller (1924-
1991) der «Grenchener Arbeitskreis zur Erneuerung des
Religionsunterrichtes», zu dem in seiner Gründungsphase der Lehrerbildner
Karl Stieger (geb. 1908) als geistiger Vater angehörte, dazu Giuseppe
Crivelli (1900-1978), Anton Cadotsch (geb. 1923) und Anton Meier
(geb. 1930). Ihr Anliegen war es, psychologische, pädagogische und
lerntheoretische Erkenntnisse aus den Humanwissenschaften
aufzunehmen und für den Religionsunterricht fruchtbar zu machen. Es

galt, in Erinnerung an den bekannten Schweizer Pädagogen Johann
Heinrich Pestalozzi (1746-1827) Geist (Kopf), Herz und Hand der
Schüler und Jugendlichen anzusprechen und die einseitige
Verstandesbildung durch die Herzensbildung zu ergänzen. Starke Impulse
verlieh diesem Arbeitskreis Schwester Oderisia Knechtle (1900-
1978) von Ingenbohl, die sogenannte Erlebnisgestalten in der
Symbolerziehung einsetzte. - Als zweite Generation in den 60er Jahren
stiessen Fritz Oser, Otmar Frei und Karl Kirchhofer zum Grenchner
Kreis. Mit viel Energie edierten sie die massgeblichen Arbeitsbücher
für den Religionsunterricht auf der Unter- und Mittelstufe in den
60er und 70er Jahren, während das 1964 von Alois Gügler (geb.
1909) gegründete «Katechetische Institut Luzern» primär auf die
Oberstufenkatechese ausgerichtet war und bis heute ist, wiewohl
zunehmend Jugendarbeit, Liturgie und Erwachsenenbildung einbezogen

werden. - Mit den Neuerungen, dass auch Frauen Theologie
treiben und mit der Verabschiedung des Katechismus als Lern- und
Lehrbuch im Religionsunterricht sind weitere Bastionen geschleift
worden, die Jahrhunderte als unantastbar galten.

Bibliographie

Herwig Aldenhoven. Eduard Herzog (1841-1924), Eugène Michaud (1839-
1917) und Arnold Gilg (1887-1967), in: S. Leimgruber/M. Schoch (Hg.)
Gegen die Gott Vergessenheit. Freiburg 1990. 501-516.

267



Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte

der Schweizer Katholiken im 19. unds 20. Jahrhundert, Zürich
21991.

Hans Urs von Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952; Trier
51989.

Hans Urs von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,

Olten 1951.
Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre

Vorgeschichte und ihre Geschichte, Zürich 1947,41981.
Alfred Bolle, Die Seminarfrage im Bistum Basel für die Zeit von Anfang des

19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, Rom 1964.

Philippe Chenaux, La renaissance thomiste en Suisse romande dans les
années 1920, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 85

(1991) 119-138.
Victor Conzemius. Katholizismus ohne Rom, Zürich/Einsiedeln 1969.
Emerich Coreth/Walter M. Neidl/Georg Pfliegersdorfer (Hg.), Christliche

Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 2:

Rückgriff auf scholastisches Erbe, Graz/Wien/Köln 1988.
Eberhard Jüngel. Karl Barth (1886-1968), in: TRE (Berlin 1980), V,

251-268.
Hans Küng, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische

Besinnung, Einsiedeln 1957;41967.
Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihr Leben, ihr Anliegen,

Stuttgart 1966; M 982.
Stephan Leimgruber, Ethikunterricht an den katholischen Gymnasien und

Lehrerseminarien in der Schweiz. Analyse der Religionsbücher seit Mitte
des 19. Jahrhunderts, Fribourg 1989.

Stephan Leimgruber/Max Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit.
Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien
1990.

Stephan Leimgruber, Die ethisch-religiöse Erziehung in der katholischen
Sondergesellschaft, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
85(1991)9-24.

Franz Rast (Hg.) Theorie und Praxis der Katechese zugleich Bericht über den
Katechetischen Kurs in Luzern, Luzern 1909.

Peter Schmid. Kirchentreue und christlicher Pragmatismus. Die Friedensarbeit

und sozialethische Verkündigung des Luzerner Theologen Albert
Meyenberg (1861-1934), Bern 1987.

Helmut Sorgenfrei, Die geistesgeschichtlichen Hintergrunde der
Sozialenzyklika «Rerum Novarum», Löwen 1970.

Alois Steiner, Der Rex-Verlag Luzern. in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 85 (1991) 171-193.

Alfred Stoecklin, Schweizer Katholizismus zwischen Ghetto und konziliarer
Öffnung. Eine Geschichte der Jahre 1925-1975. Zurich/Einsiedeln/Köln
1978.

Heinz Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im
20. Jahrhundert, München 1966.

268


	Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz von 1880-1965

