Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 86 (1992)

Artikel: Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz von 1880-1965
Autor: Leimgruber, Stephan
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz
von 1880-1965*

Stephan Leimgruber

Betrachtet man die Personen und die theologischen Gedanken, die in
diesem Zeitraum vom kleinen Land Schweiz ausgingen und die sich
auf Europa und teilweise weiter noch ausbreiteten, so ist man
erstaunt ob der Fulle und des Reichtums. In ebenso grossem Masse,
wie sich Schweizer Theologen vom europdischen theologischen
Raum inspirieren liessen, haben sie diesen auch selbst mitgepragt.
Theologen wie der Dialektiker und Dogmatiker Karl Barth, die Reli-
gi0s-Sozialen Hermann Kutter und Leonhard Ragaz, die Exegeten
Adolf Schlatter, Walther Zimmerli, Eduard Schweizer und Herbert
Haag haben die theologische Landschaft mitgestaltet. Auch die
bedeutenden katholischen Systematiker Hans Urs von Balthasar,
Charles Journet, Josef Feiner, Franz Bockle, Magnus Lohrer und
Hans King beeinflussten die europdische Geistesgeschichte. Zahl-
reich sind die Impulse fur die Okumene, die von Otto Karrer, Oscar
Cullmann, Jean-Louis Leuba, Jean-Jacques von Allmen und Lukas
Vischer ausgingen; ferner die Anstosse zu einer interkulturellen
Theologie von Johannes Beckmann, Walbert Bithimann und Walter
J. Hollenweger, die Gedanken fur eine gemadssigt feministische
Theologie von Marga Buhrig und Else Kdahler sowie spirituelle
Impulse von Roger Schutz und anderen.

Summarisch werden im folgenden einige theologische Stromun-
gen 1n der deutschsprachigen und welschen Schweiz behandelt und
mit Theologen in Verbindung gebracht, wobei die drei staatlich

* Dieser Artikel basiert hauptsichlich auf dem Werk Stephan Leimgruber/Max
Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20.
Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien 1990. Die Hauptautoren sind darin biographisch
und vom Werk her erschlossen. Ich verzichte deshalb auf Anmerkungen.

245



anerkannten Konfessionen, die romisch-katholische, die christka-
tholische und die evangeiisch-reformierte im Vordergrund stehen.
Vorangestellt seien Bemerkungen uber die Orte des theologischen
Schaffens.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts war die evangelisch-reformierte
Theologie bereits an sechs staatlichen Universititen vertreten: in
Basel (seit 1460), in Zirich (seit 1525), Bern (1528), Lausanne (1536)
und in Genf (seit 1559), also seit der Reformationszeit an funf Orten;
dazu in Neuenburg seit 1874, genau im gleichen Jahr, in dem der
Staat Bern eine zweite theologische Fakultat eroffnete, und zwar
zugunsten der christikatholischen Konfession.

Romisch-katholischerseits wurde urspriinglich in den Kloster-
schulen (z.B. St. Gallen; Einsiedeln, wo bis heute eine theologische
Lehranstalt besteht) und seit der Gegenreformation an den Jesuiten-
gymnasien (Luzern, Fribourg, Porrentruy, Solothurn und Brig)
Theologie gelehrt und gelernt. In Fribourg, Solothurn und Luzern
entstanden daraus didzesane Priesterseminarien, von denen Solo-
thurn 1870 geschlossen und Fribourg 1890 der neu gegriindeten
katholischen Universitit eingegliedert wurden. Das Churer Priester-
seminar existiert seit 1807 und wurde 1968 in den Rang einer Theo-
logischen Hochschule erhoben. Luzern wurde 1970 als Theologische
Fakultit ausgebaut und mit dem akademischen Gradverleihungs-
recht ausgestattet. Aus diesen Hinweisen geht hervor, dass sich die
Theologie in ihrer Wissenschaftlichkeit und in Auseinandersetzung
mit den aufblihenden Natur- und Gesellschaftswissenschaften auf
protestantischer Seite fruher und reicher entfalten konnte als auf
katholischer Seite. Doch gingen etwas spiter auch auf katholischer
Seite, besonders auf dem Weg zum II. Vatikanum, manche Theolo-
gen von Format hervor.

Theologie wurde also vornehmlich an theologischen Fakultiaten
und Priesterseminarien betrieben. Ausserdem gab es in der Schweiz
eine Reihe namhafter theologischer Denker, die mehr zuriickgezogen
arbeiteten, vielleicht einzelne Lehrauftrage erhielten, aber keine
staatlich abgesicherten Lehrstihle: Hans Urs von Balthasar, Otto
Karrer, Oskar Pfister, Charles Journet und in einem gewissen Sinne
auch Walter Nigg. Nicht zu vergessen sind die vielen Schweizer
Theologen an ausldndischen Fakultiten (Viktor Cathrein in Hol-
land, Philip Schaff in Amerika, Adolf Schlatter, Hans King und
Herbert Haag in Tubingen, Rudolf Bohren in Heidelberg, Walter

246



J. Hollenweger in Birmingham und die beiden Magnus Lohrer und
Walbert Buhlmann in Rom), die aber oft uber die Schweizer Stu-
dentinnen und Studenten in unser Land zuruckwirkten. Gleichsam
als Gegenleistung haben uns die Nachbarlander zahlreiche Theolo-
ginnen (Marga Buhrig und Else Kahler aus Deutschland) und Theo-
logen (Oscar Cullmann aus Frankreich, Gerhard Ebeling und Otto
Karrer aus Deutschland) uberlassen, die sehr viel zur Entfaltung des
theologischen Denkens beigetragen haben.

1. Theologie in «einer Art Winterschlaf»
in der Zeit von 1880 bis und mit Erstem Weltkrieg?

In den ersten vier Jahrzehnten, die hier zur Sprache kommen, sind in
beiden Hauptkonfessionen weder herausragende Gestalten noch
ausserordentliche Ereignisse oder Publikationen anzutreffen. Viel-
mehr haben sich die romisch-katholische Theologie in der Neu-
scholastik und die evangelisch-reformierte Theologie in der soge-
nannten liberalen Theologie im Gleichschritt fortbewegt und - nicht
nur zum Guten - verfestigt. Neu hinzu tritt das theologische Denken
innerhalb der christkatholischen Kirche, das allerdings sein eigenes
Profil erst noch suchen musste.

Aufgrund der Bedrohungen, Angriffe und Verletzungen im Kul-
turkampf und der daraus folgenden Einigelung der katholischen Kir-
che in einer religiésen Subkultur verweigerte die katholische Theo-
logie zunachst eine Auseinandersetzung mit dem Gedankengut der
Moderne. Die ultramontane Ausrichtung nach Rom legte eine theo-
logische Fundamentierung in der Neuscholastik nahe. Um keinen
Preis wollte etwa Eugéne Lachat (1819-1886), Bischof von Basel von
1863 bis 1884, dem die katholische Bevolkerung grossmehrheitlich
ergeben war, von der auf dem I. Vatikanum dogmatisierten Infalli-
bilitat und vom papstlichen Jurisdiktionsprimat abricken. Papst
Leo XIII. hatte das Werk und Denken des Thomas von Aquin in der
Enzyklika «Aeterni patris» (1879) zur «philosophia perennis» erho-
ben und in ithm das beste Kampfmittel gegen die modernistischen
Zeitirrtumer erblickt. So kam es zu einer wahren Thomas-Renais-
sance. Die Philosophie der Scholastik wurde zum alleingiltigen und

247



amtlich legitimierten Instrumentarium der Theologie. Fragen nach
den wahren Prinzipien und nach den angemessensten Methoden
wurden zu Fragen des Gehorsams und der Kirchentreue. Erstickt
und bald vergessen waren die biblischen und heilsgeschichtlichen
Denkformen, wie sie im Ausland studierende Schweizer — z.B. Franz
Xaver Dominik Brandenberg (1774-1824), Anton Tanner (1807-
1893) und Josef Burkard Leu (1808-1865) — von Johann Michael
Sailer, Johann Baptist Hirscher und der Tibinger Schule heimbrach-
ten und auch 1n ithren Religionslehrbiichern verarbeiteten. Nun lau-
tete die Devise im Sinne Josef Kleutgens: Zuriick zur « Theologie der
Vorzeit» (1853).

In der katholischen Moraltheologie trat eine dhnliche Entwicklung
ein. Im Dienste der Busspraxis stehend, legte sie wieder mehr
Gewicht auf die Beurteilung einzelner Falle (Kasuistik) und liess die
juridische Komponente in den Vordergrund treten. An Pfingsten
1917 kam es zur Promulgation des neuen Codex 1uris canonici (CIC).
Die Redemptoristen und andere verhalfen dem Gedankengut des
Alfons Maria von Liguori (1696-1787), der 1839 heilig gesprochen
und 1871 zum Kirchenlehrer erhoben wurde, zu einem unangefoch-
tenen Siegeszug. Als Patron der Moraltheologen und der Beichtvéter
kam seine, wenn auch gemassigte Kasuistik in zahllosen Moralhand-
bichern (z.B. von Thomas Goussets, Jean Pierre Gury, Aloys Adal-
bert Waibel, Konrad Martin) zu Ehren. J.P. Gurys «Compendium
theologiae moralis» (1850), welches zwanzig Auflagen erlebte, ge-
langte auch in das Priesterseminar Solothurn und weil es fur die
Radikalen (z.B. Augustin Keller) Aussenlenkung vermuten liess und
das provozierende Mischehenverbot enthielt, fihrte es in letzter
Konsequenz zur Aufhebung des Seminars (1870). Leider stand in
dieser Moral die Frage nach der Sundhaftigkeit des menschlichen
Handelns stets im Vordergrund, wiahrend Fragen nach dem Gewis-
sen und den Tugenden zuriicktraten.

Um die Jahrhundertwende geriet diese blasse Art Moraltheologie
ins Kreuzfeuer der Kritik, nicht zuletzt durch das bekannte Pamphlet
des Stettiner Buchhidndlers Robert Grassmann («Grassmann-
Pamphlet», 1901). In Frage gestellt wurden nicht nur die Kasuistik
und der juridische Einschlag dieser Disziplin sowie die Uberbewer-
tung der Stiinden im sechsten und neunten Gebot, sondern vor allem
die mangelnde Grundlegung der Moraltheologie, ihr Aufbau und ihr
Ziel. Der bekannte Luzerner Moral- und Pastoraltheologe Albert

248



Meyenberg (1861-1934) setzte sich in seiner Schrift « Die katholische
Moral als Angeklagte» (Stans 1901) damit auseinander. Ohne aller-
dings die traditionelle Moral zu kompromittieren, sah er doch die
Ideal - oder Tugendmoral als « Fihrerin», die Kasuistik lediglich als
«Dienerin». Gesamthaft trat er fiir eine «Moral der Menschenwiir-
de», fur eine «Moral des Evangeliums» unter dem Leitmotiv der
Nachfolge Christi ein. Freilich, seine Gedanken konnten sich eben-
sowenig durchsetzen wie die Reformvorschlage des bekannteren
deutschen Theologen Josef Mausbach (1861-1931). Papst Pius X.
verurteilte in der Enzyklika «Pascendi dominici gregis» (1907) die
modernistischen Zeitirrtumer als Zusammenfassung aller Haresien.
Er verbot die Lektiure moderner Autoren, scharfte den Gehorsam
gegenuber dem Lehramt ein und forderte seit 1910 von allen Prie-
stern den Antimodernismuseid.

Das Lehramt seinerseits erhielt starke Unterstiitzung vom Phi-
losophen und Religionspadagogen Friedrich Wilhelm Foerster
(1869-1966), der aus freigeistigen Kreisen Berlins stammte und von
1899-1912 1n Zurich Philosophie lehrte. Den Dualismus Leib-Seele
und Natur—Geist als selbstverstindlich voraussetzend, bekampfte er
hedonistische und materialistische Ideologien und trat fur eine weit-
gehend leibfeindliche, rigorose Willenserziechung und eine konse-
quente Charakterbildung ein. Er forderte die Unterwerfung der «nie-
deren Natur» und der «tierahnlichen Triebe» unter den «héheren
Geist» mittels freiwilliger, eingetibter Selbstbeherrschung. Was an
modernen Impulsen auftrat, etwa in der emanzipativen Frauenbe-
wegung oder in einer freizugigeren Sexualmoral, das bekdampfte er
durch das Hochhalten der «alten Ideale» der Enthaltsamkeit, der
Willensschulung und des Nachahmens der Heiligen als Vorbilder.
Nur so koéonne die Jugend vor gewissen Gefahren geschutzt und
bewahrt werden. Beinahe unnétig hinzuzufiigen ist, dass Foerster fur
kirchliche Kreise als willkommener Gegner der sexuellen Aufklarung
und jeglicher Koedukation galt und sehr hdufig in Jugend- und
Erziehungsbiichern zitiert wurde.

Bei weitem offener und fortschrittlicher nahmen sich die katholi-
sche Sozialphilosophie und Sozialmoral angesichts der sozialen
Frage aus. Nicht dass man sich etwa auf die Seite des Sozialismus
stellte, wohl aber, dass man die gesellschaftlichen Herausforderun-
gen, die sich durch die Industrialisierung und den Pauperismus erga-
ben, als Zeichen der Zeit wahrnahm und darauf eine umfassende

249



Antwort zu geben versuchte. Die 1891 von Leo XIII. veroffentlichte
Enzyklika «Rerum Novarum» wurde von der Union de Fribourg,
einer europaischen Versammlung von Sozialpolitikern, darunter der
Luzerner Pralat Josef Beck (1858-1943), Professor fur Pastoraltheo-
logie in Fribourg, unter der Leitung von Bischof Gaspard Mermil-
lod in Fribourg mitvorbereitet, und ihre Veroffentlichung fand im
Schweizer Katholizismus ein sehr breites Echo, namentlich in den
Vereinen (Kolping, Jungmannschaft, Arbeiterverein), in den politi-
schen Parteien — vor allem der Christlichsozialen Partei — und in
gymnasialen Religionsbichern (z.B. von Johann Baptist Jung,
St. Gallen). Auf naturrechtlicher Basis wurde eine christliche Sozial-
lehre entwickelt, die die Rechte des Menschen auf Arbeit, gerechten
Lohn, Eigentum, wurdige Arbeitsbedingungen, Arbeitsvereinigun-
gen (Gewerkschaften) und Versicherungen einklagte und damit eine
neue Epoche des Weltdienstes der Kirche einlidutete.

Die Katechetik stand seit der Gegenreformation im Zeichen der
verschiedenen Katechismen von Petrus Canisius (1521-1597) und
seiner neuscholastischen Uberarbeitung (1847) durch Joseph Dehar-
be. (Deharbe gehorte bekanntlich zu den Jesuiten, die 1847 nach
Luzern zuriickberufen wurden, und er fasste in dieser Zeit seinen
«Lehrbegriff» ab.) Stets ging es um die Weitergabe des depositum
fidei, des gesamten Glaubensgutes in seiner Vollstindigkeit und
Korrektheit, thematisch gegliedert nach Glaubenslehre (Credo), Sit-
tenlehre (Dekalog), Lehre von den Sakramenten und vom Gebet,
didaktisch aufgeschlusselt in Fragen und Antworten. Das 19. Jahr-
hundert figte zum schulischen Religionsunterricht in verschiedenen
Kantonen das Fach «Biblische Geschichte» als Pflichtfach dazu.

Infolge Ermudungserscheinungen der memorativen, textanalyti-
schen Methoden und aufgrund des Stillstandes der theologischen
Forschung offnete sich die Katechetik um die Jahrhundertwende den
aufstrebenden Humanwissenschaften. Der schulische Religionsun-
terricht wollte mit den didaktischen Neuerungen in den anderen
Fachern Schritt halten. Und so besann sich die Katechese auf das
Erbe der grossen Padagogen Comenius, Pestalozzi, Herbart, Diester-
weg und Kerschensteiner. Mit der Preisgabe des Vollstindigkeits-
prinzips ging das erwachte Interesse am Kind und seiner Psychologie
einher, an seinen vielfaltigen Fahigkeiten und Bedurfnissen. Die von

250



Otto Willmann (1839-1930), Anton Weber (1868-1947) und Hein-
rich Stieglitz (1868-1920) entwickelte Munchener Methode differen-
zierte jeden Lernvorgang in funf Stufen: a) Vorbereitung und Ziel-
angabe, b) Darbietung (Sache, Erlebnis, Geschichte), ¢) Vertiefung
und Erarbeitung, d) Zusammenfassung und e) Anwendung.

Diese Munchener Methode wurde fur die Katechese umgesetzt
und durch verschiedene Zeitschriften und katechetische Kurse im
deutschsprachigen Raum verbreitet. Nach Kursen in Munchen, Salz-
burg und Stuttgart organisierten Anton Meyer, Stadtpfarrer und
Erziehungsrat, Coelestin Estermann vom Behindertenheim Hohen-
rain und Professor Albert Meyenberg unter dem Patronat des
Bischofs von Basel, Jakob Stammler, vom 22. bis 27. September
1907 in Luzern einen katechetischen Kurs. Heinrich Stieglitz hielt
das Grundsatzreferat iiber die Miinchener Methode und wurde leb-
haft aufgenommen. Uber 200 Dozenten, Priester und Religionsleh-
rer nahmen teil, und so gingen wichtige Impulse von diesem Kurs
aus, die den Religionsunterricht kindgemasser und weniger dogma-
tisch werden liessen. Dahingestellt bleibt aber, wie weit diese Impulse
in der eher rickwartsgewandten kirchlichen Situation durchgesetzt
werden konnten.

Die theologischen Bemuhungen innerhalb der nach dem I. Vati-
kanum entstandenen christkatholischen oder altkatholischen Kirche
zielten darauf hin, einerseits das eigene Profil einer romfreien, syn-
odal und zugleich episkopal strukturierten Kirche zu konturieren
und andererseits die Beziehungen dieser Kirche zu anderen christli-
chen Kirchen, vor allem zur anglikanischen und zur orthodoxen zu
bestimmen und zu gestalten. An diesen Aufgaben beteiligten sich die
beiden Theologen Eduard Herzog und Eugéne Michaud massgeb-
lich.

Eduard Herzog (1841-1924), nach Studien in Tubingen und Frei-
burgi.Br., Professor an der theologischen Lehranstalt Luzern, wurde
von Bischof Eugéne Lachat 1872 suspendiert (nicht exkommuni-
ziert) und erhielt 1874 an der neugegriindeten theologischen Fakultat
Bern den Lehrstuhl fiir Neues Testament. 1876 von der Synode zum
Bischof gewdhlt, erarbeitete er ein eigenes liturgisches Gebetbuch
(1879), einen christkatholischen Katechismus (1881) und weitere
Schriften zum konfessionellen Selbstverstidndnis und zur spirituellen
Vertieferung der Glaubigen. Er anerkannte seit 1878 die anglikani-
sche Kirche als eigentlich katholische Kirche und setzte sich beim

251



Abschluss der Utrechter Union (1889) fur die Herstellung der vollen
Kirchengemeinschaft mit ihr ein.

Eugéne Michaud (1839-1917), urspringlich Dominikaner, pro-
movierte 1867 beim fihrenden Ignaz von Déllinger in Minchen und
wurde ebenfalls 1874 Professor an der christkatholischen Fakultat in
Bern, und zwar fir Dogmatik und Kirchengeschichte. Seine Beschaf-
tigung mit der Ostkirche fihrte ihn zur Uberzeugung, dass diese die
urspringliche christliche Uberlieferung treu bewahrte, ja, dass sogar
eine Identitat der Prinzipien zwischen der christkatholischen und der
autokephalen Ostkirche bestehe. Schritte zu einer Kirchengemein-
schaft erkannte er in seinem Hauptwerk uber friuhere Konzilien
(«Discussions sur les sept conciles cecuméniques», Paris 1878) und
ganz konkret in der Anwesenheit der Anglikaner und Orthodoxen
beim Zweiten Internationalen Altkatholikenkongress in Luzern vom
14./15. September 1892.

Die protestantische Theologie des 19. Jahrhunderts bis Ende des
Ersten Weltkrieges war im deutschsprachigen Raum und damit auch
in einem grossen Teil der Schweiz vom bekannten Theologen und
Philosophen Friedrich Schleiermacher (1768-1874) gepragt. Schlei-
ermacher galt als Wegbereiter und Gewahrsmann der liberalen Theo-
logie und des Kulturprotestantismus und wurde u.a. von Karl Barth
als «Kirchenvater des 19.Jahrhunderts» bezeichnet (Die prote-
stantische Theologie im 19.Jahrhundert, 379). Auf der Basis der
eigenen Existenz versuchte der Gelehrte in Berlin Theologie und
Philosophie zu versohnen, zwischen Glauben und Denken bzw. wis-
senschaftlicher Forschung zu vermitteln. Glaube und Religion dur-
fen nicht auseinandergerissen werden. Beruhmt ist seine Definition
der Religion als das Gefiihl der «schlechthinnigen Abhangigkeit»
geworden. Das Wesen der Religion sah er in einer Synthese von
Anschauung und Gefiihl, was sich in einer Grundhaltung der ver-
trauenden Ergebung in Gottes Walten auswirkte.

Gleich zwei Ordinarii in Zurich, nidmlich Alexander Schweizer
(1808-1888), Professor fir Neues Testament, Ethik und Praktische
Theologie von 1840-1888, und Alois Emanuel Biedermann (1819-
1885), Professor fiir systematische Theologie von 1860-1885), hat-
ten bei Schleiermacher studiert und vertraten dessen Grundpositio-
nen in freilich je eigenen theologischen Entwurfen. Alexander
Schweizer, ein kirchlicher Theologe, allen Extremen, auch der Er-
weckungsbewegung, abgeneigt, wollte das uberlieferte Christentum

252



mit der Moderne ebenso zusammenbringen wie die kirchlich dog-
matische Tradition mit den aufkommenden Naturwissenschaften
und dem Fortschrittsglauben des 19. Jahrhunderts. Fur ihn gab es
keine Konflikte zwischen Philosophie und Offenbarung, zwischen
Vernunft und Geschichte, wohl aber hatte es sie im Falle einer
gleichzeitigen Lehrtatigkeit mit David Friedrich Strauss in Zirich
gegeben. Schweizer machte sich stark fur eine kirchliche, orthodoxe
Dogmatik reformierter Observanz. Eines seiner Hauptwerke tragt
den Titel «Die Protestantischen Centraldogmen in ithrer Entwick-
lung 1innerhalb der reformierten Kirche» (Zurich 1854/56, I-II).

Alois Emanuel Biedermann, ein freierer und spekulativerer Theo-
loge, nahm ausser den Grundgedanken Schleiermachers auch Denk-
formen Hegels auf. Er dachte Gott zwar als absoluten Geist, verstand
thn aber gleichzeitig fur das Gebet als personales Gegeniuber. Sein
Anliegen war es, Gott vor der Vernunft zu verantworten und sich der
Wahrheit denkend zu vergewissern, wobei er das Dogma, wie es in
Schrift und Tradition vorlag, als Grundlage akzeptierte. Sein syste-
matisches Hauptwerk, die «Christliche Dogmatik» (Zirich 1869:
21884) blieb allerdings ohnc grosse Wirkungsgeschichte. - In Frage
gestellt wurde die liberale Theologie erstmals durch den aus dem
Elsass stammenden Albert Schweitzer (1875-1965) in seiner «Ge-
schichte der Leben-Jesu-Forschung» (1906; 21907), wo das Reich
Gottes konsequent eschatologisch gesehen wird und nicht mehr als
Produkt innerweltlicher Entwicklung, als Uberhohung des Wahren,
Guten und Schénen.

Die Impulse und theologischen Entwicklungen wahrend der zwei-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts zeichneten sich in allen drei Konfes-
sionen nicht durch Originalitidt und Schopfergeist aus. Ihr Zukunfts-
potential war gering. Nicht zu Unrecht hat Karl Barth gefragt, ob die
dogmatische Theologie «nach all den Anregungen und Aufregungen
des Jahrhundertanfangs reichlich gendhrt oder vielleicht auch nar-
kotisiert in eine Art Winterschlaf ubergehen wollte» (Die prote-
stantische Theologie im 19. Jahrhundert, 522). In dhnlicher Weise
liesse sich katholischerseits fragen, ob die « Verweigerung der Aus-
einandersetzung mit der Moderne» nicht auch zu einer Art Winter-
schlaf fuhrte. Jedenfalls wurde protestantischerseits um die Jahr-
hundertwende die Zeit wieder reif fir einen doppelten Aufbruch, und
zwar 1m religiésen Sozialismus und in der dialektischen Theolo-
gie.

253



Der Ort, wo dieser Aufbruch vorbereitet wurde, was das Haus
Wieseneck im Suddeutschen Bad Boll, geleitet von Johann Chri-
stoph Blumhardt (1825-1880) und spéater seinem Sohn Christoph
Blumhardt (1842-1919). Die Blumhardts gingen aus dem wirttem-
bergischen Pietismus hervor; der Vater 16ste nach der Heilung einer
Kranken eine Bussbewegung aus und grundete in Bad Boll das Bil-
dungszentrum «Wieseneck». Der Sohn fiihrte es weiter und liess es
bald zu einem internationalen Theologentreffpunkt werden. Beide
waren primar Seelsorger und schlichte, eindrickliche, geistesméach-
tige Zeugen Gottes, ausgestattet mit heilenden Kriften. Sie ubten
eine grosse Ausstrahlung auf die Schweizer Theologen aus, die zu
ihnen pilgerten und von ihnen entscheidende Impulse aufnahmen:
Hermann Kutter, Leonhard Ragaz, Oskar Pfister, Karl Barth und
Emil Brunner. In theologischer Hinsicht gaben sie Gott jenen Platz
zuruck, der ihm gehort und den ihm die liberale Theologie vorent-
hielt, namlich den ersten Platz. Nicht der Mensch und seine Note
standen 1im Zentrum, sondern der lebendige Gott allein und seine
Verheissung. Um Gottes Botschaft und sein Reich, um ein neues
Hoéren auf sein Wort in der Schrift, ging es ihnen. Sie vertraten also
keinen anthropologischen Ansatz, wie er in der libealen Theologie
und auch in etwas anderer Form katholischerseits ublich war, son-
dern einen theologisch-dialektischen. Gottes Grosse wurde neu ent-
deckt.

Hermann Kutter und Leonhard Ragaz sind die Hauptbegriinder
des religiosen Sozialismus in der Schweiz. Hermann Kutter (1868-
1945), aus einer pietistischen Berner Familie stammend, weilte zwi-
schen 1889 und 1901 mehrmals in Bad Boll und liess sich von seinem
«geistlichen Vater» Christoph Blumhardt inspirieren. Uberzeugt
von dessen Theozentrismus, geriet er in der burgerlichen Zircher
Neumiinstergemeinde in Schwierigkeiten, und zwar mit einer Reli-
gion im Sinne vordergrindiger Volksreligiositit und speziell mit der
Kasualpraxis. Wie ein Peitschenknall wirkte sein Buch «Sie mussen.
Ein offenes Wort an die christliche Gesellschaft» (Zurich 1903), in
dem er die absolute Prioritdat Gottes und seines Reiches propagierte
und Gottes Verheissungen in den Sozialdemokraten verwirklicht
sah.

Leonhard Ragaz (1868-1948), ein Bergbauernsohn aus Tamins
GR, wurde 1902 ans Basler Munster berufen und kam dort in Kon-
takt mit der Arbeiterfrage. 1906 begriindete er die fur die Schweizer

254



religios-soziale Bewegung wichtige Zeitschrift « Neue Wege». 1908
wurde er in Zurich Professor fur systematische und praktische Theo-
logie, was er aber 1921 abrupt aufgab, um sich ganz der Bildungsar-
beit der Arbeiterschaft zu widmen. Aufsehen erregte Ragaz erstmals
1903 in seiner berihmten «Maurerstreikpredigt» durch seine darin
vertretene Sicht des christlichen Sozialismus. Im Unterschied nim-
lich zur offiziell katholischen Position, welche den Sozialismus
beargwohnte und mit dem Atheismus in Verbindung brachte, pla-
dierte Ragaz dafur, dass jeder Sozialist Christ sein musse. Sozialis-
mus und Christentum sind fur ihn wie zwei Halften eines Ringes,
wobel das Reich Gottes beide Halften zusammenhalt. Als Begriin-
dung gab er zundchst die Christenpflicht zur Solidaritit mit den
Schwachen an;dann auch seine Hoffnung, dass die soziale Bewegung
und die Ankunft des Reiches Gottes aufeinanderzustreben. — 1906
trafen sich Kutter, Ragaz und Oskar Pfister in Degersheim zur ersten
«Padagogischen-sozialen Konferenz», was als Beginn und Begriin-
dung der religios-sozialen Bewegung betrachtet wird.

Oskar Pfister (1873-1956) kann als Vorlaufer der analytischen
Seelsorge bezcichnet werden. Der Zircher Pfarrer stand in guter
Beziehung zu Sigmund Freud und liess sich von dessen psychoana-
lytischer Methode leiten, um seinen unter Gemutsstorungen leiden-
den Gemeindegliedern auch wirklich helfen zu kénnen. Pfister steht
gleichsam am Beginn einer breiteren Rezeption der Psychologie
durch die Theologie, welche sich spater besonders auf das Werk Carl
Gustav Jungs und die ameirkanische psychologische Forschung
bezog.

Abgesehen von den Exponenten der religidés-sozialen Bewegung
frequentierten auch die Theologen Karl Barth, Eduard Thurneysen
und Emil Brunner Bad Boll und iibernahmen die angesprochenen
theologischen Positionen der Blumhardts. Was unter der dialekti-
schen Theologie zu verstehen ist, wire ohne diese geistesgeschicht-
lichen Wurzeln undenkbar. Auf die Grundziige dieses im Gegensatz
zur liberalen Theologie stehenden Denkens kommen wir im zweiten
Abschnitt zu sprechen. Angefugt sei lediglich, dass nach Leonhard
Ragaz 1915 auch Karl Barth der sozialdemokratischen Partei beitrat.
Doch kam es auch wieder zum Bruch mit ihr und zur Absage an die
von Kutter (nicht Ragaz) iibernommene Identifikation von Reich
Gottes und sozialer Bewegung.

255



2. Theologie « Zwischen den Zeiten» -
nach dem Ersten bis nach dem Zweiten Weltkrieg

Nach der ersten Veroffentlichung des Romerbriefkommentars im
Dezember 1918, die ein geringes Echo ausloste, arbeitete Karl Barth
diesen stark um. Die zweite Auflage (1922) eroffnete wie mit einem
Paukenschlag eine neue Aera der protestantischen Theologie. Fortan
pragte der Basler Theologe Generationen von Pfarrern in Deutsch-
land und in der Schweiz. Nicht nur auf evangelisch-reformierter Seite
erzielte er eine erstaunliche Wirkung, sondern auch uber die Kon-
fessionsgrenzen hinweg erneuerte er das Selbstverstidndnis der christ-
lichen Theologie uberhaupt. Als Organ der dialektischen Theologie
fungierte die von ihm, Georg Merz, Eduard Thurneysen und Fried-
rich Gogarten gegrindete Zeitschrift «Zwischen den Zeiten», ge-
meint war das Ende der liberalen Theologie einerseits und anderer-
seits der beginnende Abschnitt einer neuen, auf das Wort Gottes
hérenden Theologie. Karl Barth wollte das Anliegen der Reforma-
toren aufgreifen und das grosse Wort Gott wieder ernst, verantwort-
lich und gewichtig in den Mund nehmen. Gott ist fiir ihn grosser als
unser Denken, als die Kirche, die Religion und selbst als die Chri-
stenheit. Er begegnet uns in Gestalten und Ereignissen der profanen
Weltgeschichte und bleibt doch der ganz Andere, der Transzendente.
Ihm kann man sich nur durch eine dialektische Rede annahern,
indem man einer positiven Aussage eine negative erginzend uhd
korrigierend hinzufigt. Das Ja ist am Nein zu verdeutlichen und das
Nein am Ja. Mehr als durch sein vierbindiges Hauptwerk, die
«Kirchliche Dogmatik» (1932-1967) erlangte er durch seine aktuel-
len Ausserungen Publizitit und bestimmte das theologische Klima:
sein Bekenntnis zur sozialdemokratischen Partei, seine Mitglied-
schaft zur Bekennenden Kirche und damit seine Gegnerschaft zum
Nationalsozialismus sowie seine Mitwirkung an der « Barmer Erkla-
rung» (1934) uber das rechte Verstindnis des reformatorischen
Bekenntnisses in der evangelischen Kirche der Gegenwart.

In den Jahren 1913-1920 stand Eduard Thurneysen (1888-1974)
fast tdglich in Kontakt mit Karl Barth, waren sie doch beinahe
Nachbarn in 1hren aargauschen Gemeinden Leutwil bzw, Safenwil.
Thurneysen war gleichsam Geburtshelfer und Mitdenker des neuen
dialektischen Ansatzes. Er spezialisierte sich dann mehr auf die

256



praktische Seelsorge, iiber die er als Professor fur Praktische Theo-
logic in Basel (1941-1959) auch eine «Lehre von der Seelsorge»
(Zurich 1946) verfasste. Ferner gehorte zu diesem Kreis Emil Brun-
ner (1889-1966), der von 1924-1953 Professor fur systematische
Theologie in Zurich war und dessen theologisches Wirken unter dem
Leitmotiv «Theologie der Begegnung» zusammengefasst werden
kann.

Karl Barths Breitenwirkung bezog sich auf die meisten theologi-
schen Gebiete, vor allem aber auf die Predigt. Ausgangspunkt der
Predigt sollte Gottes Wort sein, nicht die menschliche Erfahrung,
nicht Religion und Kirche, zu denen er ein kritisches Verhaltnis
hatte. Barth wollte die Predigthorer vor Gott und seinen Anspruch
stellen. Der Bindestrich zwischen Menschlichkeit und Gottlichkeit
wurde, zumindest in dieser Phase, von Barth nicht geduldet.

Fur die Religionspadagogik wirkte sich sein Impuls insofern aus,
als etwa 1m Religionsunterricht, im Konfirmandenunterricht oder in
der Erwachsenenbildung stets das Wort Gottes Prioritit hatte, wih-
rend psychologische Vorbereitungen und sogenannte Anknipfungs-
punkte lange Zeit in der religiosen Erzichung zu kurz kamen. Bult-
manns Programm der Entmythologisierung und der existentiellen
Interpretation um 1941 war ein wichtiger Schritt in Richtung einer
neuen Hermeneutik.

Wahrend auf romisch-katholischer Seite die Auseinandersetzung
mit Barth erst in den 50er Jahren einsetzte (siehe unten), befasste sich
der Christkatholik Arnold Gilg (1887-1967) schon frither mit seinem
Denken und gelangte uber ihn zu einer Begegnung mit der fruhen
Kirche und ihren Konzilsentscheidungen.

In der katholischen franzoésischsprachigen Theologie ist in den
20er Jahren ein Rickgrift auf das scholastische Erbe zu beobachten.
Dieser «renouveau thomiste» stand einerseits noch im Zeichen der
Enzyklika «Aeterni Patris», andererseits aber im Zeichen des Dia-
logs mit modernen philosophischen Stromungen wie der Phdnome-
nologie, der Lebensphilosophie und dem Personalismus. Protagonist
dieser neothomistischen Erneuerung war der aus Genf stammende,
1im Grossen Seminar Fribourg lehrende, fromme Gelehrte und spa-
tere Kardinal Charles Journet (1891-1975), der seinerseits mit dem
Pariser Philosoph und Konvertit Jacques Maritain (1882-1973)
befreundet war. Zwischen 1921 und 1924 gab es in der Westschweiz
zumindest zwei thomistische Kreise, in denen sich hauptsachlich

257



Priester zur Weiterbildung und zu Einkehrtagen trafen und das tho-
mistische Gedankengut pflegten. Der Genfer Kreis stand unter der
Leitung von Vikar Maurice Zundel (geb. 1897). Ausserdem nahmen
Georges Borel (1892-1956), der spétere Pfarrer von Lausanne und
Francois Charriére, damals Vikar in Genf und spater Bischof, daran
teil. Der thomistische Kreis in der Abtei St. Maurice wurde von
Joseph Mariétan geleitet. In diesen Jahren hielt Jacques Maritain
mehrere Vortrige in der welschen Schweiz, und die von den Herren
Journet und Charriére 1926 gegrindete Zeitschrift «Nova et Vetera»
sollte das thomistische Gedankengut zu einer breiteren Offentlich-
keit transportieren. Das dreibandige theologisch-spekulative Haupt-
werk von Kardinal Journet « L’Eglise du Verbe incarné» (Paris 1941)
ist denselben philosophischen Denkformen verpflichtet und stellt
einen Meilenstein fir die katholische Kirche auf ihrem Weg zum
II. Vatikanum dar.

Im deutschprachigen romisch-katholischen Raum kann die Phase
der 1920er und 1930er Jahre ebenfalls als «Zwischen den Zeiten»
verstanden werden, das heisst als Zeit, in der die Zukunft noch nicht
angebrochen ist und in der die Vergangenheit vital nichts mehr her-
gibt. So war es eine Zeit ohne uberragende Theologen und ohne
epochemachende Neukonzeptionen. Die Generation von Theolo-
gen, die den Durchbruch der Theologie am II. Vatikanum mitvor-
bereitet, wird erst geboren: Roger Schutz und Herbert Haag 1915,
Walbert Buhlmann 1916, Franz Bockle 1921, Hans King und
Magnus Lohrer 1928. Thre Impulse kommen erst nach dem Zweiten
Weltkrieg zum Durchbruch und werden hier im letzten Kapitel skiz-
ziert.

Vorboten dieses Durchbruchs kundeten sich indessen von
Deutschland her an. Aus der Spiritualitidt eines Romano Guardini
(1885-1968), eines Pius Parsch und Joseph Andreas Jungmann und
einzelner Benediktinerkloster (z.B. Maria Laach) entstand ein neues
Kirchenbewusstsein mit starkerer Betonung der Laienaktivititen,
(erwacht die Kirche inden Seelen der Glaubigen) und vollzog sich ein
Zuruck zu den Quellen (ad fontes) der Schrift und der frihen Kirche
(Bibelbewegung). Von Romano Guardini und Burg Rothenfels gin-
gen starke Impulse fiir die liturgische und die Jugendbewegung aus,
die in der Schweiz einen Aufschwung der Jugendarbeit brachte und
neue Vereine (Jungwacht 1933, Blauring 1934) entstehen liess. Zahl-
reiche Schweizer hatten Bildungsveranstaltungen auf Burg Rothen-

258



fels besucht und vermittelten die dort aufgenommenen Impulse hier
weiter. Neue Akzente erhielt die Jugendarbeit durch die Einfithrung
des Christkonigsfestes Pius XI. (Enzyklika «Quas primas», 1925),
mit dessen Hilfe sich die Katholiken pointiert von innerweltlichen
Fuhrergestalten absetzen konnten.

Das neue Kirchenbewusstsein wollte sich in Gemeinschaftserleb-
nissen zum Ausdruck bringen. Ein intensiveres liturgisches Miterle-
ben wurde gesucht, und so gab es in der Zwischenkriegszeit eine
ganze Reihe grosser Veranstaltungen: Die Katholikentage: 1921 in
Fribourg, 1924 in Basel, 1929 in Luzern und 1935 in Fribourg: 1928
die katholische Jungminnertagung und im gleichen Jahr die katho-
lische Akademikertagung (mit Vortragen von Jacques Maritain und
Karl Adam)und 1933 die ZUJUTA (Die Zuger Jugendtagung). Diese
Tagungen waren gleichzeitig Manifestationen eines gestarkten ka-
tholischen Bewusstseins, das sich aus dem konfessionellen Ghetto in
die Offentlichkeit hinauswagte, freilich noch ohne ausgeprite inter-
konfessionelle Dialogkultur. Es war die Zeit des Aufblihens der
katholischen Verbiande und Vereine, der katholischen Schulen
(Gymnasicn, Lehrerseminarien, Madchenschulen, Behindertenhei-
me) und der katholischen Universitat Fribourg. Hier wurde die
nachwachsende Generation mit der traditionellen Frommigkeit,
thren philosophischen und theologischen Fundamenten sowie mit
den Anliegen des politischen Weltanschauungskatholizismus und
der katholischen Moral vertraut gemacht, nicht zuletzt unterstutzt
(1929), die vehement fiir eine katholische Erziehung in katholischen
Schulen eintrat.

In sozialpolitischer Hinsicht verstirkte das papstliche Rund-
schreiben «Quadragesimo anno» (1931) die von Leo XIII. einge-
schlagene arbeiterfreundliche Richtung. Sie fithrte die berufsstindige
Ordnung und das Subsidiaritatsprinzip ein und behauptete — zur
Uberraschung manches Arbeiters — die prinzipielle Unvereinbarkeit
von Christentum und Sozialismus («Es ist unmoglich, gleichzeitig
guter Katholik und wirklich Sozialist zu sein» [Nr. 120].

Anzeichen fur den Aufbruch in eine neue Zeit kdnnen in ersten
Veranstaltungen der Erwachsenenbildung gesehen werden, unter
anderen durchgefithrt von den Bischofen Caminada uber die Litur-
gische Bewegung und von Streng uber die Ehevorbereitung sowie
von den Jesuiten. — Ferner kam es in dieser Zeit zu ersten dkume-

259



nischen Begegnungen, nicht zuletzt in gemeinsamen Gottesdiensten
im Militardienst. 1940 gelangt der Schweizer Roger Schutz nach
Taizé und griundete eine Stitte der gemeinsamen Arbeit und des
Gebetes, die bald zu einem dkumenischen Brennpunkt der Jugend
werden sollte. — Bleibt zu erwahnen, dass die Bibelenzyklika « Divino
afflante Spiritu» (1943) die lange gegdngelte katholische Bibelwissen-
schaft zur freien Forschung ermutigte.

3. «Schleifung der Bastionen» — Theologie in der Zeit
nach dem Zweiten Weltkrieg bis zum II. Vatikanischen Konzil

Sieben Jahre nach Kriegsende versuchte der Basler Theologe Hans
Urs von Balthasar (1905-1988) mit seiner Schrift «Schleifung der
Bastionen» (Einsiedeln 1952), die katholische Kirche «aus dem Bett
des Geschichtsschlafes zur Tat von Heute» (ebd. 25) aufzuwecken.
Die zu eng gewordenen Schalen der Tradition sollten aufgebrochen
werden, damit die Kirche ihre eigenen Bastionen verlésst, den Hori-
zont weitet und sich neu in der Welt inkarniert. Ausgehend von den
Zeichen der Zeit entwarf Balthasar ein Programm eines weltoffenen
Christentums, nachdem sich die Kirche allzulange mit sich selbst
beschaftigt hatte. In theologischer Hinsicht pliddierte er fir eine
Liturgie der Gemeinde im Unterschied zu einer Priesterliturgie, fur
die Uberprifung der Ekklesiologie angesichts des Dialogs des Chri-
stentums mit den Weltreligionen, fir eine innigere Vermédhlung von
Theologie und Spiritualitidt sowie fir eine Rezeption der Anliegen
der Reformatoren durch die katholische Theologie. Freilich, wie
schwer sich die katholische Theologie gerade in der Auseinanderset-
zung mit dem Pluralismus tat, sollte nach dem Abschmelzen des
konfessionellen Milieus Balthasar selbst in seinen letzten Lebens-
jahren erfahren. Doch wenden wir uns zunachst jenen Aufbriichen
zu, die das Konzil mitvorbereiteten.

Die anfangs des Jahrhunderts von Deutschland ausgehende Bibel-
bewegung brachte in der Schweiz nach dem Zweiten Weltkrieg erste
Fruchte: einerseits im Volk durch vermehrte personliche und ge-
meinschaftliche Bibellektiire (auch in interkonfessionellen Bibel-
gruppen), durch die Herausgabe von Bibeln fur Kinder und Jugend-

260



liche zuhanden des Religionsunterrichtes und durch die Aufwertung
des Wortgottesdienstes in der katholischen Liturgie; andererseits
durch eine Reihe kompetenter Exegeten aller drei Konfessionen, die
sich durch ihre Forschungen am internationalen Gesprach beteilig-
ten und durch ihr Wissen vielen Glaubigen Impulse fur das geistliche
Leben gaben.

— Walther Zimmerli (1907-1983) von Schiers GR, derseit 19351n
Zirich und von 1950-1968 in Gottingen Altes Testament lehrte und
als Hauptwerk einen zweibandigen Kommentar zum Buch des Pro-
pheten Ezechiel (Neukirchen 1969: 21979) verfasste;

— Herbert Haag (geb. 1915 in Singen/D). der von 1948-1960 in
Luzern und dann zwanzig Jahre in Tubingen ebenfalls Altes Testa-
ment unterrichtete und in sein bekanntes Bibellexikon (Einsiedeln
1956: 21968) die Ergebnisse der aufregenden Funde in Qumran ein-
arbeitete und zu einem Wandel im Judenverstindnis beitrug;

— Oscar Cullmann (geb. 1902 in Strassbourg), der von 1938 bis
1972 1n Basel Neues Testament und Alte Kirchengeschichte lehrte
und sowohl aufgrund seiner heilsgeschichtlichen Ausrichtung wie
auch in verschicdenen Spezialfragen ein ernsthafter Gesprichspart-
ner der Papste war;

- Eduard Schweizer (geb. 1913), ein kritischer Schiler Rudolf
Bultmanns, der von 1949-1979 in Zurich Neues Testament lehrte
mit den Forschungsschwerpunkten auf christologischem und ge-
meindetheologischem Gebiet;

- Eugen Ruckstuhl (geb. 1914), Neutestamentler in Luzern, der
sich mit Untersuchungen zur Sprache des Johannesevangeliums aus-
zeichnete, und schliesslich

- die christkatholischen Exegeten Ernst Gaugler (1891-1963) und
Kurt Stalder (geb. 1912), beide an 1hrer Berner Fakultit tatig.

Eine Schleifung der Bastionen ist bei den Exegeten auch dahinge-
hend erkennbar, als sie in konfessionellen Detailfragen zwar unter-
schiedliche Meinungen vertreten konnten, diese jedoch nicht als
Hinderungsgrund fiir eine wachsende Zusammenarbeit verstanden.
In diesem Sinne haben sich die Exegeten des Neuen Testamentes aus
verschiedenen Fakultiten und Konfessionen zu einer «Arbeitsge-
meinschaft fur Neues Testament» zusammengeschlossen und treffen
sich regelmdssig zum Austausch.

Die systematische Theologie in der Schweiz stand reformierter-
seits zundchst weiterhin im Banne Karl Barths, der von 1935-1962

261



in Basel lehrte und sein opus magnum, die «Kirchliche Dogmatik»
1967 vollendete. In seinem Vortrag «Die Menschlichkeit Gottes»
(1956) nahm er insofern eine Korrektur seiner bisherigen Betonung
der Gottlichkeit Gottes vor, als er nun die Zeit fir gcgkommen erach-
tete, auch die Menschlichkeit Gottes zu ithrem Recht kommen zu
lassen. Barth gab zu, friher dem Gott der Philosophen mehr Platz
und Bedeutung eingerdumt zu haben als dem Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs, kurz, dem lebendigen Gott der Geschichte. Den Grund
zur Korrektur sah er im Verstandnis Jesu Christi als Mittler und
Versohner zwischen Gott und den Menschen, der eintritt vor den
Menschen fir Gott und vor Gott fir die Menschen. - In den 50er
Jahren erfolgte die erste Auseinandersetzung mit seinem Werk durch
die Katholiken Hans Urs von Balthasar und Hans King, welche im
bekannten Vorwort Barths zu Kiings Buch «Rechtfertigung» gipfelte
und wo keine interkonfessionellen Differenzen in bezug auf die
Rechtfertigungslehre festgestellt wurden. — Es betraten in den 50er
und 60er Jahren weitere theologische Denker den Plan:

Gerhard Ebeling (geb. 1912 in Berlin), der in Zirich von 1956-
1979 systematische Theologie lehrte, gehorte zur ersten Generation
nach Rudolf Bultmann, welcher vor allem in Deutschland einen
grossen Einfluss ausiibte. Ebeling beschéftigte sich wie sein Lehrer
primir mit hermeneutischen Fragen, nicht aber mit dessen extremen
Positionen; er entwarf eine theologische Sprachlehre (Tubingen
1971) und unternahm eine Neuedition der Werke Martin Luthers.

Ebenfalls Professor fiir systematische Theologie in Zurich wurde
der Sozial- und Wirtschaftsethiker Arthur Rich (geb. 1910 in Neu-
hausen), und zwar von 1954-1970 als Nachfolger von Emil Brunner.
Wie sein Vorvorgianger Leonhard Ragaz entstammte Rich der reli-
gios-sozialen Bewegung und entwarf unter veranderten Bedingungen
eine zweibandige Wirtschaftsethik (Gutersloh 1984 und 1990). Diese
Individual-, Sozial- und Umweltethik griundet auf der von Glaube,
Hoffnung und Liebe gendhrten Humanitit; sie hebt ab auf ein Han-
deln aus Gewissensverantwortung und Solidaritat und tritt ein fir
eine sozial und okologisch regulierte Marktwirtschaft sowie fur eine
partizipativ strukturierte Weltwirtschaft.

Auf der katholischen Seite hatten beim Moraltheologen Franz
Bockle (1921-1991) dhnliche Kategorien Prioritat. Bockle, der seit
1953 in Chur und von 1963-1988 in Bonn lehrte, uberwand die
spezifisch katholische kasuistische Gesetzesmoral vom Personalis-

[}
(@)
(3]



mus und von der Existentialethik her. Auf der Basis eines korrigier-
ten Naturrechtsansatzes des Thomas von Aquin (nicht des Imma-
nuel Kant) entwarf er eine Ethik der Gewissensverantwortung bzw.
eine Moral der theonomen Autonomie. Zusammen mit Alfons Auers
autonomer Moral steht Bockles Entwurf im Widerstreit zur soge-
nannten Glaubensethik (Heinz Schurmann, Josef Ratzinger, Hans
Urs von Balthasar), welche biblische Maximen unter Einbezug des
Lehramtes in die heutige Zeit ubersetzen will. Neuerdings schldgt der
Munchener Johannes Grundel ein strukturales Denken mit verschie-
denen Ansatzen auch fur die Moraltheologie vor. Ein Zuruck zu einer
blossen Gehorsamsmoral scheint es in wissenschaftlicher Hinsicht
nicht mehr zu geben.

Die katholische dogmatische Theologie wurde 1n der Nachkriegs-
zeit stark von der franzosischen «Nouvelle théologie» und ihren
bedeutenden Vertretern Henri de Lubac, Jean Daniélou, Henri
Bouillard und Yves Congar beeinflusst. Mit der Devise «Zuruck zu
den Quellen» studierten und ubersetzten beispielsweise Otto Karrer
(1888-1976) und Hans Urs von Balthasar die Kirchenvater und
spirituelle Autoritidten («Heilige») bis in die neueste Zeit. Das fru-
here dogmatische System mit dem bekannten Aufbau des Thomas
von Aquin «De deo uno et trino...» wurde neu heilsgeschichtlich
ausgerichtet, womit eine weitere Bastion fiel, namlich Thomas als
der theologische Lehrer schlechthin fur die Katholiken. Eine erste
umfassende Konkretisierung der heiligsgeschichtlichen Sichtweise
priasentierten die beiden Schweizer Herausgeber Johannes Feiner
(1909-1985) und Magnus Lohrer (geb. 1928) im funfbandigen Werk
«Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik»
(Einsiedeln/Koéln 1965-1976).

Im 20. Jahrhundert hat das Verstdndnis fur den uberkonfessionel-
len Charakter der Kirchen und fir die 6kumenische Dimension der
Theologie erheblich zugenommen. Nach Jahrhunderten der wech-
selseitigen Abgrenzung und sogar der Polemik nidhern sich die Kir-
chen der Reformation und die katholischen Kirchen einander wieder
an. Wichtige Stationen auf diesem Weg waren die Grindungen des
Internationalen Missionsrates (1921) und des Okumenischen Rates
der Kirchen (1948), das I1. Vatikanische Konzil (1962-1965) mit den
epochalen Konstitutionen uber die gottliche Offenbarung, iber die
Kirche und tuber die Kirche in der Welt von heute sowie die Erkla-
rungen uber die Religionsfreiheit und uber das Verhéltnis der Kirche

263



zu den nichtchristlichen Religionen, dann das Ereignis der Synode 72
bis hin zur europdischen Versammlung «Gerechtigkeit, Friede und
Bewahrung der Schépfung» in Basel 1989.

Gegen Ende dieses Jahrhunderts nun scheint die Okumene ins
Stocken zu geraten, jedenfalls sind die hohen Erwartungen auf eine
baldige Wiedervereinigung nach der Konzilszeit relativiert worden.
Gleichzeitig leben wir in einer sich entkonfessionalisierenden Gesell-
schaft, wo — besonders bei der Jugend - die konfessionellen Unter-
schiede eingeebnet werden und kaum mehr zdhlen. Um aber zu einer
wahren Einheit im Glauben und im christlichen Zeugnis zu gelangen,
war Versohnungsarbeit auf verschiedenen Ebenen noétig: Auf der
Ebene symbolischer Gesten sind die Teilnahme reformierter Theo-
logen (Oscar Cullmann, Jean-Jacques von Allmen, Lukas Vischer)
als Beobachter und teilweise als Berater am Konzil bedeutsam gewe-
sen, ebenso die Besuche Pauls VI. beim Okumenischen Rat der
Kirchen in Genfund Karl Barths « Ad Limina Apostolorum» in Rom
(1966) oder auch die Begegnungen zwischen Roger Schutz und ver-
schiedenen Papsten. Auf institutioneller Ebene sind 6kumenisch
relevant die Anderung der Mischehenpraxis (1966), die vermehrten
Wortgottesdienste und die Kooperation im Oberstufenunterricht
und inder Diakonie. Auftheologischer Ebene leisteten weitblickende
Theologen aus unserem Lande gedankliche Vorarbeit auf dem Weg
zur vollen Einheit:

- Jean-Louis Leuba (geb. 1912), ein kritischer Barth-Schiler, Pro-
fessor fur systematische Theologie und Moral an der Universitat
Neuenburg von 1954-1982 und Grunder der Schweizerischen Theo-
logischen Gesellschaft (1964), wurde bekannt durch seine 6kume-
nisch ausgerichtete Dissertation uber die Kirche: «Institution et évé-
nement» (1950). Darin sah er die Kirche auf zwei Pfeilern ruhen,
zum einen auf Recht und Gesetz, zum andern auf Charisma und
Geist. Die Besinnung aufihre Komplementaritét ist wichtig fur eine
zukunftige Vorstellung der Kirchengemeinschaft, die als Einheit in
der Vielfalt gedacht wird.

- Jean-Jacques von Allmen (geb. 1917), ebenfalls in Neuenburg
tdtigund zwar von 1958-1981 als Professor fur Praktische Theologie,
bejahte in seiner Hauptschrift «Le saint Ministére» (Paris 1968) die
Notwendigkeit des Amtes als Dienst und die Unabdingbarkeit der
apostolischen Sukzession. In diesem Zusammenhang stellte er unbe-

264



queme Fragen sowohl an seine eigene Kirche wie auch an die
romisch-katholische, die bis heute nicht vollstindig beantwortet
sind.

- Lukas Vischer (geb. 1926). promovierte bei Oscar Cullmann
(1952) und wurde 1969 Studiensekretiar der Abteilung «Glaube und
Kirchenverfassung» des Okumenischen Rates der Kirchen in Genf
und 1979 Professor fur 6kumenische Theologie in Bern. Er setzte sich
leidenschaftlich fir ein gemeinsames Glaubenszeugnis der Kirchen
angesichts der heutigen Herausforderungen ein und auch fir eine
gemeinsame Formulierung des Credos wie des Verstindnisses von
Taufe, Abendmahl und vom kirchlichen Amt. Zudem leistete er
cinen wesentlichen Beitrag zur Vorbereitung der okumenischen
europaischen Kirchenversammlung in Basel.

- Auf der Ebene der Spiritualitat sind die 6kumenischen Bemu-
hungen des Waadtlianders Roger Schutz (geb. 1915) und der Bruder-
gemeinschaft von Taizé zu erwahnen, die an Ostern 1949 — der
katholischen Ordenstradition benediktinischer Inspiration folgend -
die Gelubde der Armut. der Ehelosigkeit und des Gehorsams ableg-
ten und sich zu einem Gemeinschaftsleben verpflichteten, das durch
Arbeit und Gebet, Aktion und Meditation (action et contemplation)
sowie durch das Abendmahl bestimmt ist. Urspringlich als Auffang-
station fir deutsche Kriegsgefangene und franzosische Kriegswaisen
konzipiert, wurde Taizé immer mehr zu einem spirituellen Zentrum
und zu einem Ort der Begegnung fur die Jugend verschiedener Kon-
fessionen und aus allen Kontinenten. Hier will die Dynamik des
Vorldufigen festlich gefeiert werden.

Neuerdings wird 6kumenische Theologie nicht mehr allein als
Einigungsbestreben zwischen den christlichen Kirchen (gleichsam
als Okumene ad intra) verstanden, sondern dazu als Gesprach mit
den Weltreligionen (als Okumene ad extra) im Hinblick auf ein
friedvolles Zusammenleben im einen Haus der Welt. Diese Oku-
mene 1m weiteren Sinne wurde von Missionswissenschaftlern und
Okumenikern in gleicher Weise betrieben, wenn auch mit verschie-
denen Erkenntnisinteressen:

- Vom Kapuziner Walbert Bithlmann (in Luzern 1916 geboren),
der 1949 uber die Kiswahili-Sprache im Kontext der Ostafrikamis-
sion promovierte, von 1954-1970 in Fribourg Missionswissenschaf-
ten lehrte und bis 1982 Generalsekretar fiur missionarische Anima-
tion des Kapuzinerordens war. Bihlmann, offen fir die weltweite

265



Kirche auf sechs Kontinenten, erkannte als einer der ersten aus der
«Satellitenperspektive», dass sich das Zentrum des Christentums
von Europa in den Suden verlagert («The coming of the Third
World») und setzte sich fur die Inkulturation des christlichen Glau-
bens in allen Kulturen ein;

- vom in Antwerpen 1927 geborenen Zircher Walter J. Hollen-
weger, der von 1971-1989 in Birmingham lehrte und eine dreiban-
dige «Interkulturelle Theologie» (1979; 1982; 1988) entwarf;

- und von Hans Kiing (geb. 1928 in Sursee), der als Vorsteher des
Institutes fur 6kumenische Forschung seit 1979 in einer « Theologie
der Weltreligion» sich eingehend mit dem Hinduismus, dem Bud-
dhismus, dem Islam und dem Judentum auseinandergesetzt hat.
Hier gaben Schweizer Theologen massgebliche Impulse fir eine
Theologie in weltweiten Horizonten.

Zu dieser Skizze einer Theologiegeschichte in der Schweiz gehort
die Tatsache, dass in den letzten drei Jahrzehnten neue Subjekte -
niamlich Frauen - Theologie betrieben und mit threr Seinsart und
Sichtweise das theologische Gespriach bereicherten und auch in
neuen Bahnen lenkten. Schrittmacherdienste fur die feministische
Theologie in der Schweiz leisteten Marga Biihrig (1915 in Berlin
geboren) und Else Kihler (1917 in Kiel geboren). Wahrend erstere
bereits 1939 in Germanistik uber «Hebbels dramatischen Stil»
(Frauenfeld/Leipzig) promovierte und sich damit auf den Umgang
mit biblischen Texten vorbereitete, dissertierte Else Kahler 1957 in
Zurich mit einer exegetischen Arbeit uber «Die Frau in den pauli-
nischen Briefen». Beide, sehr engagiert in der schweizerischen
Frauenarbeit, wurden 1959 gemeinsam zu Studienleiterinnen des
evangelischen Tagungs- und Bildungszentrums Boldern in Zirich
ernannt. Ferner erhielt Marga Bihrigim Jahre 1983, als sie bereits im
Ruhestand war, Einsitz im Prasidium des Okumenischen Rates der
Kirchen. Weil beide Frauen erkennen mussten, dass die offiziellen
Kirchen im Grunde wenig Interesse an einer Besserstellung der Frau
hatten, sahen sie sich zu ernsthaften Gedanken tuber die «woman
church» gezwungen, also uber die Frauenkirche mit den Merkmalen
einer 6kumenischen, vielfdltigen, ganzheitlichen, hierarchiefreien
und geistlich kompetenten Kirche. In der Tat ist fur die Zukunft der
Kirchen in der Schweiz entscheidend, wie ernsthaft die Frauenfrage
angegangen wird.

266



Zum Schluss dieser unvollstindigen Darstellung sollen religions-
padagogische Entwicklungslinien aufgezeigt werden: Ende der 50er
Jahre wuchs bei verschiedenen Lehrern und Priestern das Unbeha-
gen am herkommlichen Katechismusunterricht. Man vermisste
seine Stufengemassheit, Anschaulichkeit und Lebensndhe, uber-
haupt seine didaktische Aufbereitung. Im Raume Grenchen-Solo-
thurn bildete sich um 1958 auf Initiative von Alois Miiller (1924-
1991) der «Grenchener Arbeitskreis zur Erneuerung des Religions-
unterrichtes», zu dem in seiner Griindungsphase der Lehrerbildner
Karl Stieger (geb. 1908) als geistiger Vater angehorte, dazu Giuseppe
Crivelli (1900-1978), Anton Cadotsch (geb. 1923) und Anton Meier
(geb. 1930). Ihr Anliegen war es, psychologische, pddagogische und
lerntheoretische Erkenntnisse aus den Humanwissenschaften aufzu-
nechmen und fur den Religionsunterricht fruchtbar zu machen. Es
galt, in Erinnerung an den bekannten Schweizer Padagogen Johann
Heinrich Pestalozzi (1746-1827) Geist (Kopf), Herz und Hand der
Schuler und Jugendlichen anzusprechen und die einseitige Verstan-
desbildung durch die Herzensbildung zu ergidnzen. Starke Impulse
verlieh dicscm Arbeitskreis Schwester Oderisia Knechtle (1900-
1978) von Ingenbohl, die sogenannte Erlebnisgestalten in der Sym-
bolerziechung einsetzte. — Als zweite Generation in den 60er Jahren
stiessen Fritz Oser, Otmar Frei und Karl Kirchhofer zum Grenchner
Kreis. Mit viel Energie edierten sie die massgeblichen Arbeitsblicher
fur den Religionsunterricht auf der Unter- und Mittelstufe in den
60er und 70er Jahren, wiahrend das 1964 von Alois Giigler (geb.
1909) gegrundete «Katechetische Institut Luzern» primar auf die
Oberstufenkatechese ausgerichtet war und bis heute 1st, wiewohl
zunehmend Jugendarbeit, Liturgie und Erwachsenenbildung einbe-
zogen werden. — Mit den Neuerungen, dass auch Frauen Theologie
treiben und mit der Verabschiedung des Katechismus als Lern- und
Lehrbuch im Religionsunterricht sind weitere Bastionen geschleift
worden, die Jahrhunderte als unantastbar galten.

Bibliographie

Herwig Aldenhoven, Eduard Herzog (1841-1924), Eugéne Michaud (1839-
1917) und Arnold Gilg (1887-1967), in: S. Leimgruber/M. Schoch (Hg.),
Gegen die Gottvergessenheit, Freiburg 1990, 501-516.

267



Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitats-
geschichte der Schweizer Katholiken im 19. unds 20. Jahrhundert, Zurich
21991.

Hans Urs von Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952; Trier
51989.

Hans Urs von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theo-
logie, Olten 1951.

Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorge-
schichte und ihre Geschichte, Zurich 1947, 41981.

Alfred Bolle, Die Seminarfrage im Bistum Basel fir die Zeit von Anfang des
19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, Rom 1964,

Philippe Chenaux, La renaissance thomiste en Suisse romande dans les
années 1920, in: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte 85
(1991) 119-138.

Victor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Zurich/Einsiedeln 1969.

Emerich Coreth/Walter M. Neidl/Georg Pfliegersdorfer (Hg.), Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 2:
Ruckgriff auf scholastisches Erbe, Graz/Wien/Koéln 1988.

Eberhard Jungel, Karl Barth (1886-1968), in: TRE (Berlin 1980), V,
251-268.

Hans King, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische
Besinnung, Einsiedeln 1957; 41967.

Urs Kury, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihr Leben, ihr Anlie-
gen, Stuttgart 1966; 31982,

Stephan Leimgruber, Ethikunterricht an den katholischen Gymnasien und
Lehrerseminarien in der Schweiz. Analyse der Religionsbucher seit Mitte
des 19. Jahrhunderts, Fribourg 1989.

Stephan Leimgruber/Max Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit.
Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien
1990.

Stephan Leimgruber, Die ethisch-religiése Erziehung in der katholischen
Sondergesellschaft, in: Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte
85 (1991) 9-24.

Franz Rast (Hg.) Theorie und Praxis der Katechese zugleich Bericht iiber den
Katechetischen Kurs in Luzern, Luzern 1909.

Peter Schmid, Kirchentreue und christlicher Pragmatismus. Die Friedensar-
beit und sozialethische Verkundigung des Luzerner Theologen Albert
Meyenberg (1861-1934), Bern 1987.

Helmut Sorgenfrei, Die geistesgeschichtlichen Hintergrinde der Sozial-
enzyklika «Rerum Novarum», Lowen 1970.

Alois Steiner, Der Rex-Verlag Luzern, in: Zeitschrift fur Schweizerische
Kirchengeschichte 85 (1991) 171-193.

Alfred Stoecklin, Schweizer Katholizismus zwischen Ghetto und konziliarer
Offnung. Eine Geschichte der Jahre 1925-1975. Zurich/Einsiedeln/Koln
1978.

Heinz Zahrnt, Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie 1m
20. Jahrhundert, Munchen 1966.

268



	Theologische Entwicklungslinien in der Schweiz von 1880-1965

