Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 86 (1992)

Artikel: Quelgues considérations sur la religion populaire a partir de I'étude d'un
document épiscopal du XVlle siécle

Autor: Yerly, Frédéric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quelques considérations sur la religion
populaire a partir de I’étude d’un document
épiscopal du XVIIIe siecle!

Frédéric Yerly

I. Religion populaire et sciences sociales

Longtemps abandonnée aux seules préoccupations des folkloristes et
ethnologues, la religion populaire a vu durant ces trois derniéres
décennies son champ d’étude considérablement renouvelé. L’'apport
de chercheurs formés a d’autres disciplines des sciences humaines
compte pour une part importante dans I’enrichissement de la pro-
blématique. Cet intérét croissant pour des manifestations de piété
regardées, 1l n’y a pas si longtemps encore, avec une expression
teintée de mépris résulte de facteurs complexes, convergence des
controverses qui ont agité autant la communauté scientifique que les
théologiens. Sans chercher a retracer dans son entier les péripéties
d’un débat encore actuel, nous y verrions principalement trois fac-
teurs d’explication2:

- L’émergence d’une historiographie polymorphe dans le droit fil
d’une histoire des mentalités alors en pleine extension.

- L’affirmation culturelle du droit a la différence, cheval de bataille
privilégié d’une histoire ethnologisée.

- Le questionnement d’un catholicisme qui, depuis I’ébranlement
de Vatican II, oscille entre une conception de I'Eglise étroitement
institutionnelle et élitiste et une prise en compte plus attentive de
la piété populaire.

L’irruption de la religion populaire dans la sphére d’une recherche
pluridisciplinaire ne rencontre toutefois pas partout le méme écho.

En regard, par exemple, de la production scientifique de nos voisins

I' Cet article est inspiré de notre travail de licence intitulé: La religion dans le canton
de Fribourg (fin du XVIIle-milieu du XIXe siécle): nature, caractéristiques et
évolution, Fribourg, 1991, 337 p.

2 Claude Langlois, Sociologie religieuse historique et religion populaire, in: La reli-
gion populaire (actes du colloque de Paris, 17-19 oct. 1977), Paris, 1979, 334.

159



francais, la religion populaire en Suisse se situe plutét en marge du
débat historiographique.3 Notre intention n’est pas ici d’alarmer le
monde des historiens ou de procéder a de trop incertaines mises en
accusation. Il s’agit modestement de témoigner que la religion popu-
laire peut trés bien s’intégrer dans la problématique d’une histoire
sociale et méme politique, par I’éclairage original qu’elle est a méme
d’y apporter.

Pour se faire, nous nous proposons de présenter dans cet article les
résultats de notre étude d’'un document épiscopal original, datant du
XVIII¢siécle et communément désigné sous le vocable de « Mémoire
Perroud».4 Y sont consignées les réponses d’une vaste enquéte lan-
cée en 1773 par I'évéque du diocése de Lausanne, Mgr Joseph-
Nicolas de Montenach 3, aupres du clergé fribourgeois. L’intention de
I’évéque, pour des raisons que nous exposerons ultérieurement, était
double: d’une part comptabiliser avec précision le nombre de pro-
cessions foraines 6 effectuées par chacune des paroisses du canton, et
d’autre part connaitre I’avis de son clergé concernant une éventuelle
suppression de cet usage liturgique.

Notre exposé comportera trois parties. Il s’agit tout d’abord d’ex-
poser bri¢vement la genése de cette enquéte épiscopale afin de bien
comprendre le contexte historique dans lequel elle trouve sa raison
d’étre. Nous discuterons ensuite des limites techniques autant

3 Hans Ulrich Jost, Notes bibliographiques pour ['utilisation des études sur les
religions populaires dans le cadre d’une histoire sociale suisse, in: Religiositat-
Frommigkeit. Religion populaire (congrés annuel de la Société suisse d’histoire
économique et sociale, 11 nov. 1983), Lausanne, 1984, 7-12. De précieux renseig-
nements, sous la forme d’une synthése bibliographique, sont également contenus
dans: Urs Altermatt/Catherine Bosshart-Pfluger/Francis Python, Katholiken
und Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert, in: Revue suisse d’histoire, 41
(1991), 493-511.

4 La dénomination exacte du document est la suivante: « Mémoire relatif aux pro-
cessions qui se font hors des paroisses respectives, aux abus qui y régnent et aux
moyens propres a y remédier par le concours de 'autorité ecclésiastique et civile».
Ce document est déposé aux Archives de I'évéché de Lausanne, Genéve et Fribourg,
liasse Constitutions synodales 1775-1778.

5 Mgr Joseph-Nicolas de Montenach fut évéque du diocése de Lausanne de 1758 a
1782. En attendant que cet évéque trouve un jour son biographe, nous renvoyons le
lecteur a: Martin Schmitt, Joseph-Nicolas de Montenach {1758-1782), in: Mémoi-
res historiques sur le diocése de Lausanne, vol. 2, Fribourg, 1859, 533-536 et sur-
tout Patrick Braun (éd.), Helvetia Sacra. Archidiocéses et diocéses. section [-vol. 4,
Bale/Francfort-sur-le-Main, 1988, 163-165.

6 Par «procession foraine», il faut entendre les processions aboutissant 4 un lieu de
culte extérieur a la paroisse.

160



qu’épistémologiques a I'utilisation de tels documents, pour dégager,
dans un troisieme moment, les enseignements principaux du «Mé-
moire Perroud».’

Il. Genese et raison d’étre du mémoire Perroud

Durant les années 1760-1770, un mouvement se dessine a I'intérieur
de I'Eglise catholique pour tenter d’abolir, du moins de réfréner
certaines pratiques de la piété populaire. Cette réaction antibaroque,
ou «Aufklarung catholique»® conduit nombre d’évéques a réagir,
d’'une maniére souvent autoritaire, contre des usages jugés non
conformes a I'idée que I'on se fait de I'orthodoxie en matiére de
liturgie. L’utilisation abusive de reliques, la multiplication souvent
anarchique d’ex-voto de toute espéce, comme le nombre trop élevé
de fétes chomées? entrent désormais dans le collimateur d’une partie

7 Faute de place, 1l n’est pas possible de reproduire I'entier des cartes et graphiques qui
acccmpagnent cette recherche. Nous ncus contenterons d’en évequer ici les résul-
tats, renvoyant le lecteur a notre travail de licence pour plus de détails.

8 A ce sujet, voir notamment Ludwig Jakob Rogier, Le siécle des Lumiéres et la
Révolution (1715-1800) in: Roger Aubert/Ludwig Jakob Rogier (¢d.), Nouvelle
Histoire de I'Eglise. Siécle des Lumiéres, Révolutions, Restaurations (1715-1848)
vol. 4, Paris, 1966, 9-233, ainsi que les travaux de Bernard Plongeron, Recherches
sur '«Aufklarung» catholique en Europe occidentale (1770-1830). in: Revue d’hi-
stoire moderne et contemporaine, 16 (1969), 555-605: Théologie et politique au
siécle des Lumiéres (1770-1820), Genéve, 1973; Débats et combats autour d’une
Aufklarung «catholique» dans I'Europe du XVIIIe¢ siécle, in: Bulletin d’histoire
moderne et contemporaine, n° 13, Paris, 1982, pp. 75-119.

A lire ces deux auteurs, on se rend compte que '« Aufklirung catholique» n’est
pas un mouvement monolithe. Qutre une aire de diffusion localisée pour I'essentiel
en Europe occidentale, il admet encore deux courants principaux. Un premier que
I'on qualifierait de «latin», synthése doctrinale de plusieurs écoles théologiques, et
un second dit «germanique», justification théologico-politique du despotisme
éclairé de tendance joséphiste.

9 A cette époque, les fétes en usage dans le canton de Fribourg étaient nombreuses et
variaient passablement d’une paroisse a 'autre. Malgré le déficit de statistiques
rigoureuses, et pour cause, on comptait dans une année civile plus d’une cinquan-
taine de journées chomeées, dimanches non compris. Durant les années 1780-1781,
face a une situation qui nuisait considérablement a la bonne marche du canton, les
deux pouvoirs civil et religieux optérent pour une réduction drastique des fétes.
Cette volonté, qui participait du méme état d’esprit a I'égard des processions forai-
nes, n’alla pas sans provoquer quelques frictions entre le gouvernement praticien et
Mgr de Montenach, notamment sur I'attitude a adopter devant les réactions de
mécontentement (Francois Ducrest, Chomage des Fétes dans le canton de Fribourg
vers 1640, in: Annales fribourgeoises, 1 (1913), 42-47; Georges Andrey/Marius

161



de I'élite cléricale qui appelle I’Eglise & se montrer moins permissive.
Les processions, et en particulier celles qui conduisent les paroisses
hors de leurs frontiéres, n’échappent pas non plus a la critique. Plus
prés de nous, les paroisses fribourgeoises sentiront elles aussi les
effets d’un courant théologique qui séduit une part importante de
I’épiscopat européen, voire la Curie romaine. 10

Méme s’1l conserva plus souvent qu’a son tour la mentalité d’un
prélat d’Ancien Régime, Mgr de Montenach fut lui aussi aiguillonné
par 'esprit de '« Aufklarung». Il s’assimila partiellement a ces infa-
tigables «laboureurs de diocése» ! si bien dépeints par B. Plongeron.
Soucieux de connaitre en profondeur I’état de sa juridiction épisco-
pale, Mgr de Montenach visita son diocése a trois reprises, publia a
chaque fois des recés généraux trés détaillés, s’enquit avec régularité
de I’avis de son clergé par le biais d’importantes enquétes. Le «Mé-
moire Perroud» doit son existence a I'une de ces nombreuses con-
sultations précisément.

Au cours d’une tournée pastorale, en 1773, parvinrent aux oreilles
de I’évéque quantité de plaintes a propos des processions foraines.
L’habitude de gagner un lieu de culte extérieur a la paroisse avait
repris avec vigueur, malgré une premiére interdiction générale décré-
tée en 1767.12 L’échec évident de cette mesure provoqua un vif

Michaud, L’Ancien Régime contesté, ébranlé et renversé, in: Roland Ruffieux (éd.),
Histoire du canton de Fribourg, vol. 2, 1981, 729-757; Frédéric Yerly, op.cit..
112-119 et 134-136).

10 L'«Aufklarung catholique» trouva dans le pape Benoit X1V, souverain pontife de
1740 a 1758, son plus sur protecteur. [l s’attacha en outre a remanier en profondeur
le droit canon, a simplifier les usages liturgiques et a exiger pour chaque canoni-
sation une solide critique historique, s’inscrivant en cela dans le mouvement
amorcé par les bollandistes au XVIIe¢ siécle.

Il Bernard Plongeron, La vie quotidienne du clergé francais au XVIIIe siécle, Paris,
1988, 103.

12 La bataille livrée par les autorités tant civile que religieuse a I’encontre des proces-
sions foraines connut de multiples rebondissements. Mgr de Montenach intervint
ainsi une premiére foisen 1767 par le biais de ses recés généraux en défendant «|[...] a
tous les curés de sortir de leurs paroisses respectives pour faire des processions» (in:
Archives de I’évéché de Lausanne, Genéve et Fribourg, Miscellanea ab anno 1746,
i). L'insucces de cette démarche amena I'évéque a rechercher i'appui du gouver-
nement patricien. La collaboration des autorités aboutit, en avril 1775, a la publi-
cation conjointe de deux mandements signifiant aux paroisses I’abrogation définitif
de cet usage liturgique. Toutefois, devant les difficultés a juguler les mécontente-
ments nés de cette suppression et par rapport a la situation explosive dans laquelle
était alors plongée le canton, les autorités revinrent partiellement sur leur décision

162



sentiment d’inquiétude chez Mgr de Montenach. Fallait-il ou non
persévérer dans la voie autoritaire en regard des résistances rencon-
trées? Par prudence, I'évéque voulut d’abord connaitre 'ampleur
exacte prise par ce phénoméne et, corollairement, 'opinion de son
clergé, lequel était traversé, semble-t-il, par des opinions contradic-
toires a ce sujet. Les renseignements fournis furent collectés et trans-

crits sur un document unique par les soins du secrétaire personnel de
I’évéque, Francois Perroud. 13

II1. Religion populaire et
sociologie religieuse historigue

L’abord de la religion est délicat a plus d’un titre. A des problémes de
définition, dont nous ne pouvons pas matériellement rendre compte
dans cet article 14, viennent se greffer ceux des sources a méme d’étre
exploitées par la sociologie religieuse historique. Voila plus de trois
décennies maintenant que les travaux pionniers d’un Gabriel Le Bras
ont dans ce domaine posé les premiers jalons d’une réflexion qui n’a
cessé depuis de se développer. 15 Les chercheurs en sciences sociales

en juillet 1781. On se mit d’accord pour concéder a chaque paroisse le droit d’ef-
fectuer annuellement deux ou trois processions foraines dans un périmétre limité
cependant.

13 Chaque curé a dia rendre compte de toutes les processions foraines effectuées dans sa
paroisse, en précisant aussi les dates et lieux d’aboutissement. L'avis de chacun
d’entre eux a propos de cet usage liturgique, le plus souvent émis a I'occasion d’une
assemblée décanale, furent rassemblés et envoyés a I'évéque sous la forme d'une
appréciation générale par décanat. C’est donc deux sources bien distinctes que nous
avons, dont une seule (décompte/dates/lieux d’aboutissement) a pu faire 'objet
d’une approche quantitative.

14 A notre connaissance, la synthése la plus récente et la plus claire sur les principaux
ouvrages et articles consacrés a la religion populaire est due a Francois-André
Isambert, Le sens du Sacré. Féte et religion populaire, Paris, 1982. Signalons éga-
lement le précieux index bibliographique a la fin du recueil de textes réunis par
Yves-Marie Hilaire (éd.), La Religion Populaire. Aspects du christianisme popu-
laire a travers I'histoire, Lille, 1981. Pour un résumé des débats autour de la défi-
nition méme du concept de religion populaire: Claude Langlois, op.cit., 325-
334.

15 Gabriel Le Bras, Etudes de sociologie religieuse, 2 vol., Paris, 1955-1956 et L’Eglise
et le village, Paris, 1976. Signalons encore 5 études, parmi les plus significatives, se
placant dans le droit fil de la sociologie religieuse historique «postlebrasienne»:

163



semblent aujourd’hui s’accommoder d’un faisceau toujours plus
large d’indicateurs pouvant déterminer le niveau de christianisation
des populations. Les données de la religion populaire (culte des
saints, fréquence des pélerinages, registre des bénédictions) viennent
ainsi utilement s’ajouter aux indices désormais classiques de la socio-
logie religieuse historique (vocations sacerdotales, état des lieux de
culte, comptabilisation des fondations et des offrandes, densité des
réseaux de confréries). Prenant acte de cet élargissement, I'utilisation
du «Mémoire Perroud» nécessitait la formulation préalable d’un
postulat, insensiblement transformé en hypothése de travail: les pro-
cessions foraines sont un indicateur permettant d’apprécier corollai-
rement de mesurer ’attachement d’une population a sa religion.
S’agissant de la sociologie religieuse historique, le passage obligé,
sur la base d’un indice chiffré, du quantitatif au qualitatif peut parfois
laisser le lecteur songeur. Il ne faut en effet pas perdre de vue que ce
type de document ne constitue qu’une source indirecte sur un phé-
nomeéne religieux fort complexe, comme le soulignent les recherches
en anthropologie religieuse par exemple. 16 Comment dés lors parler
de la religion populaire, d’une réalité vécue par le plus grand nombre,
sans possible recours a des témoignages directs, a défaut de nos
sondages d’opinion modernes? Les observations quotidiennes du
clergé fribourgeois sur les processions foraines, sollicitées par Mgr de
Montenach comme nous I’avons vu, nous ont permis de pallier
partiellement a cet inconvénient en mettant en scéne les acteurs
principaux de ces cérémonies, a savoir les paroissiens. Sachons tou-

Christiane Marcilhacy, Le diocése d’Orléans sous I'épiscopat de Mgr Dupanloup
(1849-1878), Paris, 1962; Gérard Cholvy, Religion et société au XIXe siécle: le
dioceése de Montpellier, Lille, 1973 Serge Bonnet, Sociologie religieuse et politique
de la Lorraine, Paris, 1974; Claude Langlois, La vie religieuse dans le diocése de
Vannes (1800-1830), Paris, 1974 et Yves-Marie Hilaire, La vie religieuse des
populations du diocése d’Arras 1840-1914, 3 vol., Lille, 1976. Pour une réflexion de
type épistémologique, Francois-André Isambert, Développement et dépassement
de I’étude de la pratique religieuse chez Gabriel Le Bras, in: Cahiers internationaux
de sociologie, 20 (1956), 149-169; Gérard Cholvy, Réflexion sur I'apport de la
sociologie a I’histoire religieuse, in: Cahiers d’histoire, 15 (1970), 97-111 et Claude
Langlois, Des études d’histoire écclésiastique a la sociologie religieuse historique.
Réfiexions sur un siécie de production historique, in: Revue d’histoire de I'Eglise de
France, 62 (1976), 329-347.

Alphonse Dupont, Du Sacré. Croisades et pélerinages. Images et langages, Paris,
1987. Nous nous contentons de citer ici I'ceuvre de référence d’un auteur particu-
lierement fécond, passage obligé pour tout ce qui touche a I'anthropologie reli-
gieuse.

164



tefois ic1 nous montrer vigilant par rapport 4 un certain impressio-
nisme laissé par le clergé dans ses jugements, a propos d’un phéno-
mene ou il était lui-méme totalement impliqué.

Une ultime difficulté, liée directement cette fois-ci & la mise en
valeur du «Mémoire Perroud», provient de son caractére parfois
incomplet. Trois décanats sur onze en effet n’ont pas rendu un
décompte détaillé des processions foraines effectuées par leurs
paroisses respectives, se contentant d’apprécier la situation d’une
facon générale (Avenches, Estavayer-le-Lac, Ste-Croix). Un défaut de
précision survient aussi, en I’'une ou I'autre occasion, dans les répon-
ses de quatre décanats (Gruyéres, Part-Dieu, Valsainte, St-Henri). Ce
sont les décanats les plus prodigues en cortéges processionnels qui
ont renseigné ’évéque avec le plus de précision (Allemand, St-Maire,
St-Protais, Romont), repla¢ant de la sorte dans leur juste proportion
les quelques lacunes précédemment évoquées. !’

IV. Les processions foraines comme
echantillon de la religion populaire

A. Des contrastes régionaux sensibles

La démarche 1nitiale a consisté a totaliser par décanat le nombre de
processions foraines, puis pour chacun d’entre eux a apprécier plus
finement la situation en pondérant les chiffres absolus par la
moyenne par paroisse. 8

I7 Des recherches bibliographiques paralléles nous ont montré qu'au moins deux
autres chercheurs ont eu connaissance de I'existence du « Mémoire Perroud». Tou-
tefois, I'un comme I'autre n’ont utilisé ce document que pour en tirer des données
intermittentes (Franc¢ois Ducrest, Les processions au temps passé dans le canton
de Fribourg, in: Pages d’histoire dédiées a la Société générale d’histoire suisse,
Fribourg, 1903, 273-315: autre exemplaire in: Archives de la Société d’histoire du
canton de Fribourg, 8 1907, 92-134; Benoit Clerc, Contribution a I'histoire des
constitutions synodales de I'actuel diocése de Lausanne, Genéve et Fribourg, mém.
lic., Fribourg, 1975).

I8 Au moment de I’enquéte, le canton de Fribourg comptait exactement 100 paroisses
réparties dans 11 décanats, ville de Fribourg non comprise. Sur I’évolution histo-
rique des paroisses fribourgeoises: Louis Waber, Les décanats de I'ancien diocése de
Lausanne et leurs transformations apreés la Réforme, in: Revue d’histoire ecclési-
astique suisse, 35(1941), 35-61,98-113; Eglises et chapelles du canton de Fribourg,
Fribourg, 1957; Francis Python, Mgr Etienne Marilley et son clergé a Fribourg au
temps du Sonderbund 1846-1856, Fribourg, 1987, 77-114.

165



Décanats Total Moyenne

Activité intense Allemand 55 5,5
St-Maire 37 5,3
St-Protais 37 3,7
Activité moyenne Romont 18 1,8
St-Henrni 13 1,8
Gruyéres 13 1,5
Ste-Croix (estim.) 10 1,1
Part-Dieu 10 1
Activité faible Valsainte 2 0,3
Avenches (estim.) 2 0,2
Estavayer-le-Lac (estim.) 2 0,15
Total des processions 199 2

I1 est intéressant de constater que le tableau des processions forai-
nes ainsi dressé s’avére conforme a la partition généralement admise
entre zones ferventes et zones tiédes en matiére de religiosité dans le
canton de Fribourg.!9 Géographiquement parlant, il s’avére que
¢’étaient surtout les Anciennes Terres qui recouraient le plus volon-
tiers 4 cet usage, les processions foraines perdant en intensité a
mesure que I’on remontait en amont du cours de la Glane. Dans deux
secteurs bien circonscrits, la large plaine de la Broye et la vallée de la
Jogne, elles avaient par contre pratiquement disparu.

En nous limitant a cette seule répartition, nous 6tions toutefois a
ce phénoméne une part importante de ses enseignements. Il nous est
rapidement apparu que les processions foraines déterminaient tout
un ensemble de relations complexes entre paroisses, du moins dans
certaines régions. Ainsi, la densité des déplacements, la fréquence
habituelle des contacts nous renvoient 'image de véritables réseaux
régionaux tissés par les paroisses. L’équivalent en quelque sorte d’un
rendez-vous a date fixe sous le couvert du calendrier liturgique. Nous
parlerions dés lors volontiers d’une géographie régionale de rencon-
tres interparoissiales par le truchement des processions foraines. 20

19 Francis Python. op.cit.. Cette étude inclut une grande fresque du clergé fribourgeois
au XIXe¢ siécle, laquelle nous a servi de point de comparaison avec les indices de
sociologie religieuse retenus par l'auteur.

Afin de visualiser au mieux les déplacements des paroisses, nous avons symboli-
quement représenté le trajet de chaque procession foraine par une droite tirée entre
son lieu de départ et son lieu d’aboutissement. Ce procédé fait clairement ressortir
les réseaux régionaux la ou ils existaient (Frédéric Yerly. op.cit.. 27-37).

166



Cette réalité prend corps a I'intériecur de quatre zones essentielle-
ment: une premiére sise dans la partie nord du décanat Allemand et
comprenant quatre paroisses (Bosingen, Heitenried, Uberstorf,
Winnewyl), une deuxiéme dans la partie sud de ce méme décanat
(Dirlaret, Planfayon, Plasselb), une troisiéme regroupant cing parois-
ses du décanat de Gruyeres dans la vallée de I'Intyamon (Albeuve,
Grandvillard, Lessoc, Montbovon, Neirivue) et une quatriéme enfin
dans le décanat de St-Henri (Le Crét, Porsel, Promasens, St-Martin,
Rue). Signalons encore que les trois paroisses au nord-est du Gibloux
(Estavayer-le-Gibloux, Farvagny, Vuisternens-en-Ogoz) et celles si-
ses le long de la Gérine (Ependes, Marly, Praroman) avaient elles
aussi par ce biais-la noué des contacts, avec une intensité moindre il
est vral. En dehors de ce mouvement, certaines paroisses apparais-
sent curieusement 1solées au sein de leur décanat respectif, comme
exclues, volontairement ou non, d’un réseau régional pourtant voisin
(Arconciel, Attalens, Autigny, Ecuvillens, Massonnens, Morlens,
Sales, Tavel, Villarimboud).

Cerner les raisons qui ont présidé a la formation de ces ensembles
régionaux ameéne le chercheur a inscrire la religion populaire dans
une perspective que nous qualifierons volontiers de géographico-
historique. En effet, autant la topographie d’une région (réseau rou-
tier, cours d’eau, relief) que son historique proprement dit (voisinage
entre paroisses, découpages administratifs) sont nécessaires pour
comprendre certains habitus en matiére de religion populaire. Nous
dépassons de la sorte une causalité unique en matiere de religiosité, le
pur acte de dévotion, au profit d’une explication plus profonde et
plus complexe. L'Histoire, ’Espace et le Sacré se compénétrent ainsi
pour donner a la religion populaire toute son épaisseur sociale et
religieuse. Les processions foraines fournissent sur ce plan-la un bon
exemple2l, a notre avis.

21 1l apparait que I'isolement de trois paroisses au moins soit da a des questions
relevant de la topographie (Attalens, Ecuvillens, Siles). Le cas des paroisses de
Massonnens et de Villarimboud peut s’expliquer par les conséquences historiques
d’un découpage administratif entre les décanats de Romont et de St-Protais. Enfin,
faire ressortir les filiations antérieures entre deux paroisses s’avere utile pour com-
prendre certains déplacements (Ependes-Praroman / Farvagny-Vuisternens-en-
Ogoz / Marly-Chevrilles / Plasselb-Planfayon).

167



B. Des lieux de dévotion a la popularité et au rayonnement
Inégaux

La vitalité de la religion populaire était grandement redevable a la
renommeée qui entourait les lieux de culte. Théatre principal des
processions, le sanctuaire concentrait toute I’attention, toute I’émo-
tion aussi, des paroissiens venus tout expres a lui. Dans cette optique,
le «Mémoire Perroud» nous permet de procéder a un intéressant
passage en revue des sanctuaires fribourgeois, les plus fréquentés a
I’époque. Comme critére de popularité, nous avons retenu, apres
addition, le nombre total des visites rendues par les paroisses du
canton en une année. Nous parvenons par ce moyen a un domaine ou
les écrits nimbés de légendes et d’hagiographie se taillent trop sou-
vent la part belle.

L’inventaire comptable auquel nous nous sommes livré dégage
clairement trois sites qui peuvent se prévaloir d’un taux élevé de
fréquentation. Par ordre d’importance, 1l s’agissait tout d’abord de
Notre-Dame de Bourguillon (13 visites). 22 Ce sanctuaire attirait vers
lui des paroisses du décanat Allemand surtout (Chevrilles 2 fois,
Dirlaret, Guin, Planfayon, Plasselb, Uberstorf) et de St-Maire dans
une moindre mesure (Arconciel, Ependes, Marly, Praroman, Trey-
vaux). Un deuxiéme sanctuaire comptait également parmi les plus
populaires du canton, Notre-Dame de I'Epine a Berlens (11).23 Son

22 Conformément aux normes canoniques, ce sanctuaire est effectivement considéré
comme une église, érigée en 1464/1465 sur le site d’'une ancienne léproserie. Des
processions v sont attestées dés le X Ve siécle et connaitront sous la Réforme ca-
tholique une progression notoire. Il faut voir dans cet essor I'empreinte de Pierre
Canisius qui entrainait a sa suite les congrégations de la ville en procession le mardi
de Carnaval ainsi qu'aux principales fétes de la Vierge. La popularité de ce sanc-
tuaire connaitra une acuité toute particuliére durant ’entre-deux-guerres aprés les
cérémonies de béatification de Pierre Canisius en mai 1915 et du 400¢ anniversaire
de sa naissance en juillet 1921 (Apollinaire Deillon/Francois Porchel, Dictionnaire
historique et statistique des paroisses catholiques du canton de Fribourg, vol. 5-6,
Fribourg, 1882-1902, 457-471: Gaspard-Fridolin Hauser, Revue des oratoires,
chapelles et pélerinages célébres dans le canton de Fribourg. in: Revue de la Suisse
catholique, 10 (1879). 668-669 et Héliodore Raemy de Bertigny, Chapelles et péle-
rinages célébres dans le canton de Fribourg. Extrait de la chronique fribourgeoise,
Fribourg, 1853, 1-2).

168



Carte(s) n° 2: Mesure physique du rayonnement des lieux de dévotion
comme points d'aboutissement d'une procession foraine*

- 7
—=
., 7 ) S
7 — L O
# 7 7
/J /\ "", O
/S 7 !
A — /S \
¥
2
AN
3X
4 2
e

Egl. de Bdsingen
Crucifix de Belfaux
Egl. de Dirlaret

Egl. de Praroman
N.-D. de Compassion
Egl. de Montbovon

J

* Nous avons mesuré graphiquement le rayonnement des sanctuaires totalisant
4 attestations et plus (16 cas), parce qu'en deca de cette limite, les visites a des
sanctuaires sont quasi «confidentiels» et ne concernent qu'une ou deux paroisses
alentours. La lecture des cartes se fait de la maniére suivante: un segment de droite
relie symboliquement le sanctuaire visité [®] a la paroisse s'y rendant. dans le souci
d'une meilleure lecture, nous avons réparti les 16 sanctuaires analysés sur trois
cartes.

OGP o 60 B 4

169



170

Chap. de la Ste-Crcix
Egl. de Planfayon
Chap. St-Sylvestre
Egl. de Marly

. Egl. de Treyvaux

La Croix du Sault



13.
14.
15.
16.

Egl. d'Ueberstorf
Egl. de Bourguillon
Egl. de Berlens

Egl. de Grandvillard

171



rayonnement couvrait une zone bien délimitée, comprise entre la
ville de Romont et les versants sud et sud-ouest du Gibloux (Autigny,
Billens, Estavayer-le-Gibloux, Grangettes, Massonnens, Méziéres,
Orsonnens, Sales, Vaulruz, Villaz-St-Pierre, Vuisternens-devant-
Romont). Enfin, le troisiéme site en question est le Crucifix de Bel-
faux (10). Parce qu’il fut épargné par I'incendie qui ravagea I’église
paroissiale en 1448, ce crucifix acquit rapidement des vertus mira-
culeuses aux yeux des populations. Cela lui valut une renommée qui
s’étendit loin a la ronde. Les chroniques rapportent en effet que s’y
rendaient en pélerinage des gens du Jura, de la Savoie et méme de la
Franche-Comté. Sur le plan fribourgeois, ledit sanctuaire jouissait
d’une notoriété relativement importante. On note ainsi la présence
de paroisses en provenance de I'est du canton (Chevrilles, Guin,
Marly, Tavel), du bassin glanois (Autigny, Ecuvillens, Farvagny,
Lentigny, Onnens) et d’une paroisse aux limites de la plaine de
Seedorf (Prez-vers-Noréaz). La consultation de sources annexes
laisse également supposer que des paroisses du décanat de Ste-Croix
s’y rendaient également en pe¢lerinage (Barberéche, Courtion,
Villars-sur-Glane). 24

Ces trois sites majeurs mis a part, le canton de Fribourg comptait
quantité de lieux de culte dont la renommée, plus confidentielle, ne
dépassait que trés rarement le cadre du décanat. Les énumeérer tous
n’aurait pas eu sa raison d’étre ici. Nous nous sommes donc contenté
de retenir ceux qui totalisaient au moins quatre visites annuelles:
I’église de Dirlaret (6 attestations), la chapelle de la Ste-Croix a
Schmitten (5), I'église d’Uberstorf (4), I'église de St-Sylvestre (4),
I’église de Planfayon (4) et I’église de Bosingen (4) dans le décanat
Allemand;I’église de Praroman (7), I’église de Treyvaux (5) et I’église

23 Il est difficile de déterminer avec précision a quelle époque eurent lieu les premiéres
processions vers ce sanctuaire. Les chroniques consultées relatent une croissance
marquée des processions au cours des XVII¢ et XVIII¢ siécles. On s’y rendait
volontiers pour tous les maux relatifs a la vue. Ce sanctuaire perdra une grande part
de son attrait durant le siécle suivant et ce jusqu'a nos jours (Apollinaire
Deillon/Francois Porchel, op.cit., vol. 2, 124-125; Gaspard-Fridolin Hauser,
op.cit., 673-674 et Francois Jeunet, Notice historique sur le sanctuaire et le péle-
rinage de Notrc-Dame de I'Epine a Beriens, canton de Fribourg, 3¢ édition, Fri-
bourg. 1875).

24 Appolinaire Deillon/Francois Porchel, op.cit., vol. 2 et vol. 3-4; adresse de Mgr
B.-E. de Lenzbourgaux paroissiens de Villars-sur-Glane (23 mai 1795),1n: Archives
del'évéché de Lausanne. Genéve et Fribourg, liasse «Paroisse de Villars-sur-Glane»
(163).

172



de Marly (4) dans le décanat de St-Maire; I'église de Grandvillard (4)
et I’église de Montbovon (4) dans celui de Gruyeéres; Notre-Dame de
Compassion a Bulle (5) dans celui de Part-Dieu; la Croix-du-Sault (4)
dans celui de St-Protais.

En marge de cette énumération, quelque peu aride reconnaissons-
le, nous voyons se confirmer I'idée d’une religion populaire circons-
crite dans un cadre essentiellement régional. Les longs déplacements
n’avaient pas cours a I’époque. Le temps des bruyants pélerinages
diocésains de la seconde moitié du XIXe¢ siécle ou des premiéres
expéditions a Lourdes par le rail, dans la foulée des offensives lancées
par le clergé ultramontain, paraissaient encore bien loin. D’ou I'ex-
plication peut-étre a donner a ce foisonnement extrémement riche de
lieux de culte dont les prodigalités demeuraient I'apanage de quel-
ques paroisses, généralement voisines I'une de 'autre.

C. Un rythme processionnel a I'écoute du calendrier liturgique

Suivre le fil d’'une année liturgique, alors que le catholicisme était
fortement imprégné de culture rurale, représente un moyen «(...) de
pénétrer dans 'univers des pratiques et des croyances, de s’insérer
dans la trame trés serrée des liens que I’histoire a tissés entre le cycle
agraire, le cycle liturgique et la vie sociale».25 La fertilité de la terre
€tait une préoccupation permanente, déja visible dans la généalogie
des rites préchrétiens. En Occident, le christianisme a pénétré lente-
ment certaines cérémonies, procédé a leur épuration, pour aboutir en
dernier ressort a une sorte de syncrétisme des différentes formes de
religiosité. La mention faite par le «k Mémoire Perroud» des dates des
processions foraines permet de prendre toute la mesure de cette
respiration saisonniére caractéristique de la liturgie catholique.

Le calendrier liturgique combinait de nombreuses occasions de
partir en procession. A la faveur de la belle saison, les paroisses
s’ébranlaient donc en longs cortéges, qui pour les Rogations, qui pour
une Féte solennelle, qui pour célébrer un saint. Il nous a semblé plus
adéquat, suivant en cela la distribution des cérémonies pour une
pleine année, de consigner dans trois grandes catégories des motifs de

25 Yves Lambert, Dieu change en Bretagne. La religion a Limerzel de 1900 a nos jours,
Paris, 1985, 23.

173



déplacements passablement diversifiés. Une rapide analyse de cha-
cune des trois catégories suivra cette répartition liminaire:

1. Culte des saints 61 attestations (40%)
2. Fétes solennelles 57 attestations (38%)
3. Rogations 24 attestations (16%)
4. Autre26 9 attestations (6%)
Total 151 attestations (100%)

C1. Les processions foraines et le culte des saints

La prééminence des saints dans la religion populaire n’est plus a
démontrer. Peuplant lieux de culte, foréts, champs, habitations, ces
personnages jouissaient d’une considération dont nous avons peine
aujourd’hui 4 saisir toutes les implications. L’extréme diversité des
saints dans la liturgie nous a contraint a les regrouper selon la fonc-
tion que les populations leur prétaient. En cela, nous nous sommes
inspiré du classement proposé par Marie-Héléne Froeschlé-Chopard,
classement proche de «celui qu’opérent les litanies des saints pour les
personnages les plus célébres et les saints des premiers siécles; il tient
compte également de ’époque ou le saint semble avoir vécu».27 Les
saints se trouvent ainsi ventilés dans trois catégories: le saint originel,
le saint guérisseur et le saint moderne. 28 Nous aurions pu opter pour

26 Surles 185 processions foraines du « Mémoire Perroud», nous n’avons pu pour cette
analyse qu’en retenir 151 (81,5%). En effet, plusieurs dates sont rapportées d’une
maniére allusive («un jour») ou font tout simplement défaut. Dans la quatriéme
catégorie entrent 5 fétes qui n’ont pu faire I'objet d'une attribution précise (Inven-
tion de la Croix, Translation des reliques de Saint-Nicolas, la Visitation, batailles de
Grandson et de Morat).

27 Marie-Héléne Froeschle-Chopard, Lieux de culte et peuple des saints au XVIIIe¢
siécle, enquéte en cours, in: Revue d’histoire de I’Eglise de France, 71 (1985),
286.

28 Marie-Héléne Froeschle-Chopard, L'espace et le Sacré au X VIIIe siecle: Géographie
des cultes d’apres la carte de Cassini, in: Annates de Bretagne et des pays de I'Ouest,
10 (1983), tomc 990, 211 ss. Les saints originels compirennent les personnages de la
liturgie des premiers siécles, les apotres et les 4 cultes fondamentaux de Jean-
Baptiste, Michel, Etienne et Laurent; les saints guérisseurs, auxquels il convient
d’ajouter les saints ayant vécu a la fin du Moyen Age, se distinguent par des vertus
thérapeutiques spéciales; les saints modernes, personnages de la généalogie du
Christ, se réduisent principalement au culte d’Anne et de Joseph.

174



une autre présentation, selon d’autres critéres. Celle-c1 a I'avantage
de saisir quel type de culte a marqué une région a une époque donnée.
En outre, on accrédite par ce moyen I’hypothése d’un recours parti-
cularisé et différencié en fonction de la nature de la requéte.

Partant de ce procédé, dont nous nous contentons ici de rapporter
brievement les résultats, force est de constater la part belle réservée
aux saints originels lors d’une procession foraine (81%). Deux per-
sonnages plus particuliérement étaient a I’origine d’importants mou-
vements de paroisses: Jean-Baptiste (12 attestations) et Pierre (10).
Ces deux saints, respectivement, inaugurent et cloturent le cycle dit
de la Saint-Jean. 29 Celui-c1 était en vogue surtout dans le décanat de
St-Maire, ou I'église paroissiale de Praroman vovait par deux fois
durant ce laps de temps se rassembler quatre paroisses des alentours
(Arconciel, Ependes, Marly, Treyvaux), auxquelles il convient
d’ajouter encore la paroisse singinoise de Chevrilles. Délaissant les
bruyants regroupements de paroisses, la dévotion pour les saints
guérisseurs prenait un visage plus confidentiel (16%). Parmi ces per-
sonnages, présents surtout dans les Anciennes Terres, nous retien-
drons les noms de Garin (2 attestations), Gorgon (2), Magnus (2),
Grat (1), Théodule (1), Barnabé (1) et Barbe (1). Quant aux saints
modernes, leur culte d I’époque tient plutét de I’'anecdote (3 %), seule
Anne parvenant a déplacer le jour de sa féte les paroisses de
Planfayon et de Plasselb a I'église de Dirlaret.

Nous voyons ainsi se dessiner quelques tendances. Les saints ori-
ginels étaient plutot a I’origine de regroupements de plusieurs parois-
ses surtout lors des fétes de Jean-Baptiste et de Pierre. Les saints
guérisseurs, eux, déplacaient en régle générale une seule paroisse vers
une petite chapelle rurale. C’était le décanat Allemand qui incarnait
le mieux cette derniére tendance.

C2. Les processions foraines et les Fétes solennelles

Par Fétes solennelles, nous entendons les cérémonies du temps litur-
gique qui ne mettaient pas directement en scéne un saint, en tant que

29 Le cycle de la Saint-Jean (24-29 juin) donnait lieu a un déploiement haut en
couleurs de coutumes diverses, parmi lesquelles figuraient notamment les célébres
feux cérémoniels allumées pour I'occasion (Roger Devos/Charles Joisten, Mceurs et
coutumes de la Savoie du Nord au XIX¢ siécle. L'’enquéte de Mgr Rendu, Anne-
cy/Grenoble, 1978, 125).

175



patron d’un lieu de culte ou d’une paroisse (féte de la dédicace) ou qui
ne se rattachaient pas au cas un peu singulier, et donc traité a part, des
Rogations. Par le détail, la répartition s’établissait comme suit:

1. Paques 17 attestations (30%)
2. Ascension 17 attestations (30%)
3. Pentecote 16 attestations (28%)
4. Féte-Dieu 6 attestations (10,5%)
5. Assomption | attestation (1,5%)
Total 57 attestations (100%)

Alors que les fétes christiques déplacaient réguliérement les parois-
ses en procession, la dévotion mariale, ramenée ici a la seule féte de
I’Assomption, n’imprimait pas un mouvement analogue. La dispa-
rité entre les deux cultes, au plan comptable s’entend, est trop mar-
quée pour ne pas s’'interroger. Nous ne pensons pas que soit ici en
cause la popularité de la Vierge 30, patronne officielle du diocese de
Lausanne. Cette situation s’explique plutdét, a notre avis, en cher-
chant du c6té du statut conféré a la Vierge dans la religion populaire.
Alphonse Dupront a bien montré que le culte marnal prenait corps
pour I’essentiel dans les pélerinages de graces, a forte résonance thé-
rapeutique, parce que la figure méme de la Vierge personnifiait
mieux la tendresse active de la mére, conséquemment la sollici-
tude.3! Nous déduirons de cette i1dée, la réside notre hypothése,
que le culte marial a la fin du XVIIIe¢ siécle était moins expansif,
moins démonstratif, comme enfoul, retranché dans les limites de la
paroisse.

L’implantation des Fétes solennelles, elle, variait passablement
d’une région a 'autre. Piques, y compris le temps de Caréme, ren-
contraient plus d’écho dans le bassin glanois. Les paroisses, a cette
occasion, tournaient leurs regards en direction de deux sanctuaires

30 Voir notamment Louis Chatelier, L’'Europe des dévots, Paris, 1987.

31 Alphonse Dupront, Anthropologie du Sacré et cultes populaires. Histoire et vie du
pelerinage en Europe occidentale, in: Miscellanea historiae ecclesiasticae (colloque
de Varsovie, 27-29 oct. 1971). vol. 5. Louvain. 1974, 244.

176



principalement. Par ordre d'importance, 1l s’agissait du Crucifix de
Belfaux et du Crucifix de Grangettes. La diffusion de la féte de I'As-
cension se répartissait équitablement entre deux zones du canton:
une premiére sise dans les alentours immédiats du Gibloux et une
seconde couvrant le nord du décanat Allemand. C’étaient les sanc-
tuaires de Notre-Dame de ’Epine d’une part et de Notre-Dame de
Bourguillon et de la chapelle de la Sainte-Croix prés de Schmitten
d’autre part, dans I'ordre des zones précitées, vers lesquelles se cris-
tallisaient les déplacements des paroisses concernées. La Pentecote,
elle, scindait véritablement le canton en deux. la Sarine jouant ici le
role tout symbolique d’une ligne de démarcation. Ladite féte était en
eftet 'affaire exclusive des paroisses de la rive droite, spécialement
dans le décanat Allemand. Entourée de moins de solennité, la Féte-
Dieu ne mobilisait que quelques paroisses singinoises, auxquelles on
ajoutera celle de Vuisternens-en-Ogoz.

Les Fétes solennelles étaient 'exemple d’une religion populaire a
la physionomie bien typée. Circonscrites a I'intérieur de zones peu
étendues, elles arrimaient les paroisses autour d’'un ou deux sanc-
tuaires et donnaient généralement lieu a des regroupements régio-
naux a plusieurs. Ainsi, neuf paroisses convergeaient a Notre-Dame
de I’Epine le vendredi lendemain de I’Ascension, quatre vers Notre-
Dame de Bourguillon le mardi de Paques ainsi que le lendemain de la
Féte-Dieu. Ajoutons que de nombreuses paroisses se retrouvaient
autour du Crucifix de Belfaux durant les vendredis du temps de
I’Avent.

C3. Les processions foraines et les Rogations

Soucieuse du gain d’une récolte en devenir, chaque paroisse mettait
un soin tout particulier dans la préparation des Rogations. 32 Pendant
trois pleines journées (les lundi, mardi et mercredi avant I’Ascen-
sion), les villages vivaient au rythme des litanies, en priant d’une
maniére officielle pour les biens de la terre. Les cérémonies prévues a
cet effet, avec force processions et bénédictions, coiffaient la paroisse
d’un réseau symbolique de protection, au gré des repéres familiers
(chapelles, oratoires, croix).

32 Les Rogations ou «Litanies mineures», a distinguer d’avec la féte de la Saint-Marc
ou «Litanies majeures», ont été introduites dans la liturgie chrétienne par I'évéque
de Vienne Mgr Mamert en I'an 474.

177



Les paroisses qui s’expatriaient a ’occasion des Rogations contre-
venaient théoriquement aux limites spatiales dévolues a ces cérémo-
nies. L’autorité épiscopale s’en inquiétait,comme I’attestent les mul-
tiples rappels a I’ordre signifiés aux paroisses contrevenantes. Mani-
festement, de telles injonctions se firent plus insistantes au cours du
XVIIIe siécle, avant méme I’accession au trone épiscopal de Mgr de
Montenach. Quelle situation prévalait au moment de la rédaction du
«Mémoire Perroud»?33

Avec 16 sorties, soit les 2/3 du total, le décanat Allemand se
démarquait nettement, trois de ses paroisses répétant méme par deux
fois la manceuvre (Bosingen, Chevrilles, Plasselb). Ailleurs, le phé-
nomeéne, en ne touchant que quelques paroisses isolées, pouvait étre
tenu pour marginal. 34 Cela contribua-t-il a rassurer I’évéque? L’ab-
sence de toute référence chiffrée antérieure au « Mémoire Perroud»
rend périlleuse toute interprétation. Plutét que de supputer sur la
bonne fortune des consignes épiscopales en la matiére, plus utile et
moins hasardeux est de mettre en évidence les poches de résistance.
Point de vue qui nous permet de souligner, une fois de plus, la
position atypique du décanat Allemand en matiére de religion popu-
laire.

V. Un périple du temps quotidien

Second volet du «Mémoire Perroud», les considérations du clergé
fribourgeois sur les processions foraines apportent un témoignage
original, souvent aux frontiéres de ’ethnologie, sur I’esprit qui pré-
sidait habituellement a ces cérémonies liturgiques. Dans un registre
un peu différent, les solutions avancées par ce méme clergé pour
tenter de remédier au déréglement, comme on se plaisait a le dire, des
processions foraines, mettent en évidence certaines lacunes dans

33 En Savoie du Nord au XVIIIe siécle, les processions des Rogations servaient éga-
lement de prétexte a des rencontres entre paroisses limitrophes (Roger Devos/
Charles Joisten, op.cit., 91).

34 11 s’agissait des paroisses d’Autigny, de Berlens, d’Ependes, de Grangettes,
d’Orsonnens, de Praroman et de Vuisternens-en-Ogoz.

178



I'encadrement des fidéles. En de trés nombreuses occasions, I'auto-
rité morale supposée du curé se révélait étre insuffisante pour mai-
triser et canaliser les ardeurs des paroissiens. 33

A. Les frontieres ambigués du Sacré et du Profane

Premier de ces abus a étre dénoncé avec constance: la fréquentation
des cabarets, soit en cours de chemin, soit sur le lieu méme de la
procession. Si d’aventure I'itinéraire des paroisses venait a traverser
la ville de Fribourg, cette habitude se transformait alors en une
«véritable calamité» (Allemand, St-Maire, Ste-Croix). Au demeu-
rant, la désertion pure et simple du cortége ne revétait pas un carac-
tére exceptionnel. Un cabaret jouxtait 'abord d’une station intermé-
diaire? «(...) les trois quarts du monde y restent» (St-Protais), aban-
donnant de surcroit les étendards de la paroisse sur le bas coté de la
route. Il n’était pas surprenant dans ces conditions de voir les parois-
siens se livrer & des écarts de langage, d’oublier la messe, voire de se
quereller:

«(...)ainsi qu’il est arrivé a Porsel avec la procession de Promasens ou
le curé a été obliger [sic] d’aller séparer ses paroissiens qui étaient aux
cheveux [sic].» (St-Henri)

Les curés éprouvaient alors des difficultés auxquelles le poids seul
de leur autorité n’agissait plus comme un recours décisif. Parmi
celles-ci revenait de facon récurrente I'impossibilité d’obtenir un
départ et un retour en bon ordre de la procession depuis I'église
paroissiale:

«(...) on ne s’assemble point a I'Eglise paroissiale pour commencer la
procession, et on n’y vient pas pour l’achever; i1l n’y a plus qu’un
douziéme de personnes.» (Allemand)

La seconde source principale d’inquiétude provenait des rassem-
blements de paroisses sur un méme lieu de dévotion. Ces concours de
paroisses, pour reprendre la terminologie d’époque, non seulement
favorisaient plus encore I'intempérance, mais offraient aussi le pré-

35 Les citations qui suivent sont directement issues du « Mémoire Perroud».

179



texte 4 des rendez-vous galants pour toute une population de jeunes
gens. Nous pouvons lire dans cette dénonciation la volonté affichée
par I’Eglise d’exercer son magistére moral sur tous les ages de la vie,
particuliérement lorsque croissait le danger d’un désordre sexuel aux
conséquences sociales fiacheuses (concubinage, enfants illégiti-
mes). 36 L’impuissance et le désarroi du clergé se devinaient d’autant
mieux qu’une fois la messe entendue, ces concours de paroisses se
poursuivaient dans une ambiance festive, aux forts accents de ker-
messe populaire. Outre la possibilité de danser, les paroissiens y
trouvaient également de quoi assouvir leur faim et étancher leur
soif:

«(...) on vend tout a I’entour [sic] de I’église: du pain, du vin, eau de

cerises, (...), ce qui procure une infinité¢ d'immodesties, d'indécences et
de chicanes.» (Ste-Croix)

A ce tableau déja pittoresque, il convenait d’ajouter I’éventualité
d’une rencontre entre paroisses rivales. Plongeant ses racines dans
des mobiles le plus souvent anodins, I’animosité de deux paroisses
pouvait de ce fait facilement s’exacerber a la faveur d’un regroupe-
ment, a I'instar de Pont-la-Ville et de La Roche:

«Les [deux] paroisses qui ne vivent pas bien ensemble, se rencontrant
presque dans toutes les stations, se chicanent et se battent, aprés avoir
bu longtemps au cabaret et quitté la procession.» (La Valsainte)

B. Comment remédier aux abus?

Face a ces ¢élans festifs et spontanés, le role du prétre n’était pas des
plus commodes. En tant que représentant de la hiérarchie, son devoir
lui imposait d’appliquer au plus prés de sa conscience les mesures
émanant de I'autorité. A I’affiit des manquements a la discipline, il se
posait, vis-a-vis de ses ouailles, en un trés hiératique gardien de la
morale. Mais pour comprendre ses jugements autant que ses actions,
n’oublions pas que son origine sociale le mettait en étroite relation
avec le monde rural au contact duquel il exercait quotidiennement
ses fonctions pastorales. Partageant les inquiétudes de ses paroissiens
devant la maladie ou la mort, vérifiant en maintes occasions leur
gout prononcé pour la féte, qui mieux que le curé de paroisse pouvait

36 Francis Python, op.cit., 373-380.

180



saisir I'importance des processions dans la trame de I'existence?
L’ambivalence de cette situation apparait en filigrane dans les pro-
positions soumises a I'évéque, partagé qu’il était entre le souci d’'un
déroulement en bon ordre de la procession et les attentes des parois-
siens a 'occasion de ce périple extraordinaire. Les expédients avan-
cés avaient ceci de commun qu’aucun curé n’envisageait la suppres-
sion pure et simple des processions foraines. Une fois ce principe
tenu pour acquis, chaque décanat allait alors de son reméde afin
d’obtenir des paroissiens un comportement aussi décent que faire se
peut.

Dans ce registre, le décanat Allemand se montrait le moins enclin a
cautionner des mesures d’ordre disciplinaire. Admonester avant de
sanctionner, ainsi pourrait-on lapidairement résumer le point de vue
d’un décanat qui tenait également, autre trait original, a distinguer les
bonnes des mauvaises paroisses:

«Qu’on avertisse tous les décanats et déclare 4 chaque paroisse [sic]
que la premiére fois qu'on verra renouveller [sic] les désordres et les
abus, on abolira absolument toutes les processions des paroissiens
réfractaires hors des limites de la paroisse naturelle.»

Ces propos modérés s’expliquaient certainement par la place de
choix qu’occupaient les processions foraines dans la vie liturgique
dudit décanat. Crainte de voir gronder le mécontentement en cas de
mesures impopulaires ou assurance de pouvoir composer avec un
encadrement efficace des paroissiens durant les processions? 1l faut
certainement tenir compte de ces deux parameétres, dans une pro-
portion qu’il est difficile d’évaluer, pour comprendre la position du
décanat Allemand.

Il en allait différemment dans les autres décanats. On y arborait en
effet un visage moins porté a la conciliation, au profit de mesures plus
directement coercitives. Il était tout d’abord demandé a I’évéque
d’obtenir de I'autorité civile la fermeture temporaire des cabarets
situés dans les alentours immeédiats des lieux de dévotion. Le décanat
de Romont s’avancait plus loin en avant en pronant I'interdiction
immeédiate des processions foraines qui aboutissaient «dans des
endroits a cabaret». Objet de toutes les diabolisations, I’alcool se
retrouvait au banc des accusés en tant que principale source de
désordre. A cet égard, les décanats de Valsainte et de St-Protais
exigeaient plus de rigueur dans I’application des ordonnances en

181



matiére de vente de vin et d’eau-de-vie sur 'emplacement des lieux
de dévotion. Si le trajet, avec ses tentations omniprésentes, conti-
nuait au demeurant a poser d’aussi insolubles difficultés, pourquoi
ne pas alors raccourcir les processions, en les circonscrivant dans un
rayon d’une lieue (soit environ quatre kilomeétres), 4 compter de
I’église paroissiale? Pour un peu insolite, cette idée n’en obtenait pas
moins I’assentiment de quatre décanats (Part-Dieu, St-Henri, St-
Protais, Valsainte).

Ces revendications, pour légitimes qu’elles fussent, ne traduisaient
gu’incomplétement 'impuissance du clergé. Aveu plus ou moins
explicite de cette infortune, on souhaitait la mise sur pied rapide d’un
service d’ordre 8 méme d’exercer une surveillance stricte des parois-
siens. Si la forme a retenir variait quelque peu, I'idée de base, elle,
demeurait commune a tous. Elle consistait dans le recrutement de
jurés habitant la paroisse, avec mission donnée a eux de cheminer
aux coOtés de la procession. Voici, a titre d’exemple, le modéle pro-
posé par le décanat de St-Maire:

«Un commis [sera placé] aprés le premier étendard pour contenir les
enfants, un autre commis aprés les hommes pour prévenir le mélange
des deux sexes (...), un troisieme commis a la fin de la procession pour

contenir dans 'ordre, le silence et [la] modestie et empécher les déser-
tions.»

Et si d’aventure I'effet de dissuasion devenait caduc, le clergé se
réservait alors le droit de dénoncer les contrevenants auprés de
I'autorité civile. Ceux-ci se verraient, le cas échéant, infliger une forte
amende, voire «une peine tres sévere» (Ste-Croix).

C. Les limites a un contréle satisfaisant des processions

Interdictions diverses, application systématique des ordonnances
civiles, création d’une sorte de police des processions, peines disci-
plinaires au besoin: exception faite du décanat Allemand, le clergé
fribourgeois s’imaginait trouver dans ces variantes disciplinaires le
moyen de contenir les débordements des paroissiens. Cependant, de
I'intention a I'application effective des mesures préconisées, il y a
encore un long chemin. Il fallait en effet pour cela pouvoir compter
non seulement sur le zele et la détermination du gouvernement civil,
ce qui semblait acquis, mais encore de I'’ensemble du corps ecclési-

182



astique. Ce qui n’était a I’évidence pas toujours le cas, si I'on préte
attention aux remarques des décanats de St-Henri et de Romont.
Ceux-cinotifiaient 8 Mgr de Montenach d’intervenir séchement aup-
rés de certains curés qui se dérobaient a leurs taches dans la conduite
des processions foraines. Ascendant moral insuffisant? Manque de
détermination dans I'accomplissement du sacerdoce? Effets paraly-
sants d’une proximité socioculturelle trop importante avec les pa-
roissiens? Ou lassitude tout simplement? La démission, fortuite ou
pas, d’une partie du clergé dévoile les limites d’'un encadrement
cfficient des paroissiens. En fait, si 'on dépasse la seule question de la
surveillance des processions foraines, I'enjeu supposé pour I'Eglise
¢tait d’une portée plus large. Comme le laissait sous-entendre le
commentaire final du secrétaire Francois Perroud, sorte de compen-
dium des doléances entendues, c’est bien autour de la redéfinition du
mode¢le général des processions alors en vigueur qu’aura a débattre la
hiérarchie:

«Finalement, tous les curés du canton supplient leurs supérieurs de
bien vouloir prendre des arrangements pour le bon ordre, silence et
modestie non seculement [pour les] processions qui se font hors des
paroisses respectives, mais encore de celles qui se font dans I'enceinte
des paroisses, comme au temps des Rogations et lorsqu’on va en sta-
tion a quelques chapelles, le désordre vy est le méme que dans celles qui
se font hors des paroisses. On désire aussi bien que les paroissiens se
rendent a I'église pour commencer et finir les processions.»

VI. La religion populaire:
un deéfi socioculturel pour l'église

Arrivé au terme de cette étude, il nous reste maintenant a en pré-
senter les enseignements possibles. Il ressort tout d’abord que les
processions foraines, a plus forte raison la religion populaire, ne
sauraient étre appréhendées et comprises en faisant fi du «contexte
global de la civilisation d’appartenance» 37 au sein duquel elles trou-
vaient place. En plus d’un signe extérieur d’appartenance a I'Eglise,

37 Expression due a: Geneviéve Herberich-Marx/Freddy Raphaél, La religion popu-
laire en Alsace, in: Annales de I'Est, 39 (1987), n° 2, 102.

183



les processions foraines étaient en effet I’expression et simultané-
ment l'agent privilégié d’une identité socioculturelle sécrétée a
I’échelon régional. L’identification de ces usages liturgiques a un
espace familier idéal qui variait passablement d’une région a I’autre,
nous est apparue avec netteté tant dans le rayonnement des lieux
de dévotion que dans la présence de réseaux de rencontre entre pa-
roisses.

Cependant, le défi socioculturel que pouvait représenter cette réa-
lité pour I’Eglise ne s’arrétait pas la. Les conditions souvent rudes
d’existence, la fragilité des équilibres agricoles, le frélement quoti-
dien de la maladie et de la mort, les mceurs campagnards expliquent
pourquoi la religion populaire ne se résignait qu’avec peine a ’ascése
et au dépouillement. Rompant avec la monotonie des journées de
labeur, les processions foraines donnaient 1’occasion & tous, dévots
sinceéres ou pas, de prendre part a une trés désirée et trés attendue
«partie de campagne», selon I’expression non dénuée de saveur de
Maurice Agulhon. 38 Lorsque convergeaient vers un lieu de dévotion
plusieurs paroisses — jusqu’a neuf comme nous ’avons constaté —, les
processions foraines s’achevaient plus souvent qu’a leur tour dans
une ambiance festive, les foires et les réunions dansantes en deve-
naient alors la face la plus bruyante et la plus colorée.

Cette tension, permanente, entre les besoins religieux d’une col-
lectivité et son penchant naturel pour la féte souligne la précarité des
frontiéres qui prévalaient alors entre le Sacré et le Profane. Une partie
de la hiérarchie s’en inquiéta fortement et s’efforca dans une démar-
che rationalisante de mieux canaliser et discipliner la ferveur des
fidéles. Pressé en cela par un patriciat pétri de joséphisme et soucieux
du développement économique du canton, Mgr Joseph-Nicolas de
Montenach donna un coup d’arrét brutal aux processions foraines,
non sans quelque hésitation d’ailleurs. Il courait non seulement le
risque de voir gronder le mécontentement dans les régions qui recou-
raient réguli¢rement 4 cette pratique liturgique, mais de placer encore
son clergé dans une position délicate. Les opinions que ce dernier eut
le loisir de développer dans le « Mémoire Perroud» n’accréditent que
trés difficilement I'idée d’un corps ecclésiastique monolithique. L’ex-

38 Cité par Marie-Héléne Froeschle-Chopard, Les dévotions populaires d’aprés les
visites pastorales: un exemple: le diocése de Vence au début du XVIIIe siécle, in:
Revue d’histoire de I'Eglise de France, 60 (1974), 91.

184



périence des évéques n’était de loin pas celle du curé de village. Tout
des lors nous incite, et 1a réside I'ultime enseignement de cette étude,
a ne pas enfermer la religion populaire dans un antagonisme réduc-
teur opposant d’un coté le prescrit, monopole des clercs, et le vécu, lot
exclusif du peuple des fidéles. Une tentation a éviter d’autant plus
que les lacunes constatées au niveau de I’encadrement des fideéles
devaient considérablement réduire la marge de manceuvre de I'auto-
rité dans sa volonté d'imposer un modéle doctrinal épuré. L «effort
conquérant» 39 de la pastorale post-tridentine rencontra souvent des
résistances dans sa tentative d’épuration des diverses expressions de
la religiosité populaire. Parfois, I'Eglise dut modérer ses prétentions,
voire accepter des compromis en la matiére. Les processions forai-
nes, en admettant qu’elles satisfaisaient a cette double attente sociale
et religieuse, peuvent trés bien compter parmi les facteurs a méme de
comprendre 'attitude frondeuse de certaines régions fribourgeoises a
un moment donné de I’histoire. Suivant cette 1dée, les troubles qui
agitérent le canton en 1780/81 n’en constitue certainement pas
I’exemple le moins significatif. 40

39 Geneviéve Herberich-Marx/Freddy Raphaél, op.cit.. 92.
40 Voir notes 9 et 12,

185



	Quelques considérations sur la religion populaire à partir de l'étude d'un document épiscopal du XVIIe siècle

