
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 86 (1992)

Artikel: Quelques considérations sur la religion populaire à partir de l'étude d'un
document épiscopal du XVIIe siècle

Autor: Yerly, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques considérations sur la religion
populaire à partir de l'étude d'un document

episcopal du XVIIIe siècle '

Frédéric Yerlv

/. Religion populaire et sciences sociales

Longtemps abandonnée aux seules préoccupations des folkloristes et
ethnologues, la religion populaire a vu durant ces trois dernières
décennies son champ d'étude considérablement renouvelé. L'apport
de chercheurs formés à d'autres disciplines des sciences humaines
compte pour une part importante dans l'enrichissement de la
problématique. Cet intérêt croissant pour des manifestations de piété
regardées, il n'y a pas si longtemps encore, avec une expression
teintée de mépris résulte de facteurs complexes, convergence des

controverses qui ont agité autant la communauté scientifique que les

théologiens. Sans chercher à retracer dans son entier les péripéties
d'un débat encore actuel, nous y verrions principalement trois
facteurs d'explication2:
- L'émergence d'une historiographie polymorphe dans le droit fil

d'une histoire des mentalités alors en pleine extension.

- L'affirmation culturelle du droit à la différence, cheval de bataille
privilégié d'une histoire ethnologisée.

- Le questionnement d'un catholicisme qui, depuis l'ébranlement
de Vatican II, oscille entre une conception de l'Eglise étroitement
institutionnelle et elitiste et une prise en compte plus attentive de
la piété populaire.
L'irruption de la religion populaire dans la sphère d'une recherche

pluridisciplinaire ne rencontre toutefois pas partout le même écho.
En regard, par exemple, de la production scientifique de nos voisins

1 Cet article est inspiré de notre travail de licence intitulé: La religion dans le canton
de Fribourg (fin du XVIIF'-milieu du XIXe siècle): nature, caractéristiques et
évolution, Fribourg, 1991. 337 p.

2 Claude Langlois, Sociologie religieuse historique et religion populaire, in: La
religion populaire (actes du colloque de Paris. 17-19 oct. 1977). Paris, 1979. 334.

159



français, la religion populaire en Suisse se situe plutôt en marge du
débat historiographique.3 Notre intention n'est pas ici d'alarmer le

monde des historiens ou de procéder à de trop incertaines mises en
accusation. Il s'agit modestement de témoigner que la religion populaire

peut très bien s'intégrer dans la problématique d'une histoire
sociale et même politique, par l'éclairage original qu'elle est à même
d'y apporter.

Pour se faire, nous nous proposons de présenter dans cet article les
résultats de notre étude d'un document episcopal original, datant du
XVIIIe siècle et communément désigné sous le vocable de «Mémoire
Perroud».4 Y sont consignées les réponses d'une vaste enquête lancée

en 1773 par l'évêque du diocèse de Lausanne, Mgr Joseph-
Nicolas de Montenach5, auprès du clergé fribourgeois. L'intention de
l'évêque, pour des raisons que nous exposerons ultérieurement, était
double: d'une part comptabiliser avec précision le nombre de
processions foraines6 effectuées par chacune des paroisses du canton, et
d'autre part connaître l'avis de son clergé concernant une éventuelle
suppression de cet usage liturgique.

Notre exposé comportera trois parties. Il s'agit tout d'abord
d'exposer brièvement la genèse de cette enquête episcopale afin de bien
comprendre le contexte historique dans lequel elle trouve sa raison
d'être. Nous discuterons ensuite des limites techniques autant

3 Hans Ulrich Jost. Notes bibliographiques pour l'utilisation des études sur les

religions populaires dans le cadre d'une histoire sociale suisse, in: Religiosität-
Frömmigkeit. Religion populaire (congrès annuel de la Société suisse d'histoire
économique et sociale, 11 nov. 1983), Lausanne. 1984, 7-12. De précieux
renseignements, sous la forme d'une synthèse bibliographique, sont également contenus
dans: Urs Altermatt/Catherine Bosshart-Pfluger/Francis Python, Katholiken
und Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert, in: Revue suisse d'histoire. 41

(1991), 493-511.
4 La dénomination exacte du document est la suivante: «Mémoire relatif aux

processions qui se font hors des paroisses respectives, aux abus qui y régnent et aux
moyens propres à y remédier par le concours de l'autorité ecclésiastique et civile».
Ce document est déposé aux Archives de l'évêché de Lausanne, Genève et Fribourg.
liasse Constitutions synodales 1775-1778.

5 Mgr Joseph-Nicolas de Montenach fut évêque du diocèse de Lausanne de 1758 à

1782. En attendant que cet évêque trouve un jour son biographe, nous renvoyons le
lecteur à: Martin Schmitt. Joseph-Nicolas de Montenach (1758-1782), in: Mémoires

historiques sur le diocèse de Lausanne, vol. 2, Fribourg, 1859. 533-536 et
surtout Patrick Braun (éd.). Helvetia Sacra. Archidiocèses et diocèses, section I-vol. 4,
Bâle/Francfort-sur-le-Main, 1988, 163-165.

6 Par «procession foraine», il faut entendre les processions aboutissant à un lieu de
culte extérieur à la paroisse.

160



qu'épistémologiques à l'utilisation de tels documents, pour dégager,
dans un troisième moment, les enseignements principaux du
«Mémoire Perroud».7

//. Genèse et raison d'être du mémoire Perroud

Durant les années 1760-1770. un mouvement se dessine à l'intérieur
de l'Eglise catholique pour tenter d'abolir, du moins de réfréner
certaines pratiques de la piété populaire. Cette réaction antibaroque,
ou «Aufklärung catholique»8 conduit nombre d'évêques à réagir,
d'une manière souvent autoritaire, contre des usages jugés non
conformes à l'idée que l'on se fait de l'orthodoxie en matière de

liturgie. L'utilisation abusive de reliques, la multiplication souvent
anarchique d'ex-voto de toute espèce, comme le nombre trop élevé
de fêtes chômées 9 entrent désormais dans le collimateur d'une partie

Faute de place, i! n'est pas possible de reproduire l'entier des cartes et graphiques qui
accompagnent cette recherche. Nous nous contenterons d'en évoquer ici les résultats,

renvoyant le lecteur à notre travail de licence pour plus de détails.
A ce sujet, voir notamment Ludwig Jakob Rogier. Le siècle des Lumières et la
Révolution (1715-1800) in: Roger Aubert/Ludwig Jakob Rogier (éd.). Nouvelle
Histoire de l'Eglise. Siècle des Lumières. Révolutions. Restaurations (1715-1848)
vol. 4. Paris. 1966, 9-233. ainsi que les travaux de Bernard Plongeron. Recherches
sur l'«Aufklarung» catholique en Europe occidentale (1770-1830). in: Revue
d'histoire moderne et contemporaine, 16 (1969). 555-605; Théologie et politique au
siècle des Lumières (1770-1820). Genève. 1973: Débats et combats autour d'une
Aufklärung «catholique» dans l'Europe du XVIIIe siècle, in: Bulletin d'histoire
moderne et contemporaine. n° 13. Paris. 1982, pp. 75-119.

A lire ces deux auteurs, on se rend compte que l'«Aufklarung catholique» n'est
pas un mouvement monolithe. Outre une aire de diffusion localisée pour l'essentiel
en Europe occidentale, il admet encore deux courants principaux. Un premier que
l'on qualifierait de «latin», synthèse doctrinale de plusieurs écoles théologiques, et
un second dit «germanique», justification théologico-politique du despotisme
éclairé de tendance joséphiste.
A cette époque, les fêtes en usage dans le canton de Fribourg étaient nombreuses et
variaient passablement d'une paroisse à l'autre. Malgré le déficit de statistiques
rigoureuses, et pour cause, on comptait dans une année civile plus d'une cinquantaine

de journées chômées, dimanches non compris. Durant les années 1780-1781,
face à une situation qui nuisait considérablement à la bonne marche du canton, les

deux pouvoirs civil et religieux optèrent pour une réduction drastique des fêtes.
Cette volonté, qui participait du même état d'esprit à l'égard des processions foraines,

n'alla pas sans provoquer quelques frictions entre le gouvernement praticien et
Mgr de Montenach. notamment sur l'attitude à adopter devant les réactions de

mécontentement (François Ducrest, Chômage des Fêtes dans le canton de Fribourg
vers 1640. in: Annales fribourgeoises. 1 (1913). 42-47: Georges Andrey/Marius

161



de l'élite cléricale qui appelle l'Eglise à se montrer moins permissive.
Les processions, et en particulier celles qui conduisent les paroisses
hors de leurs frontières, n'échappent pas non plus à la critique. Plus
près de nous, les paroisses fribourgeoises sentiront elles aussi les

effets d'un courant théologique qui séduit une part importante de

l'épiscopat européen, voire la Curie romaine.10
Même s'il conserva plus souvent qu'à son tour la mentalité d'un

prélat d'Ancien Régime, Mgr de Montenach fut lui aussi aiguillonné
par l'esprit de l'«Aufklärung». Il s'assimila partiellement à ces
infatigables «laboureurs de diocèse» ' ' si bien dépeints par B. Plongeron.
Soucieux de connaître en profondeur l'état de sa juridiction episcopale,

Mgr de Montenach visita son diocèse à trois reprises, publia à

chaque fois des recès généraux très détaillés, s'enquit avec régularité
de l'avis de son clergé par le biais d'importantes enquêtes. Le
«Mémoire Perroud» doit son existence à l'une de ces nombreuses
consultations précisément.

Au cours d'une tournée pastorale, en 1773, parvinrent aux oreilles
de l'évêque quantité de plaintes à propos des processions foraines.
L'habitude de gagner un lieu de culte extérieur à la paroisse avait
repris avec vigueur, malgré une première interdiction générale décrétée

en 1767.12 L'échec évident de cette mesure provoqua un vif

Michaud. L'Ancien Régime contesté, ébranlé et renversé, in: Roland Ruffieux (éd.).
Histoire du canton de Fribourg. vol. 2. 1981, 729-757; Frédéric Yerly. op.cit..
112-119 et 134-136).

10 L'«Aufklärung catholique» trouva dans le pape Benoît XIV. souverain pontife de
1740 à 1758. son plus sûr protecteur. Il s'attacha en outre à remanier en profondeur
le droit canon, à simplifier les usages liturgiques et à exiger pour chaque canonisation

une solide critique historique, s'inscrivant en cela dans le mouvement
amorcé par les bollandistes au XVIIe siècle.

11 Bernard Plongeron. La vie quotidienne du clergé français au XVIIIe siècle. Paris.
1988, 103.

12 La bataille livrée par les autorités tant civile que religieuse à rencontre des processions

foraines connut de multiples rebondissements. Mgr de Montenach intervint
ainsi une première fois en 1767 par le biais de ses recès généraux en défendant «[...] à

tous les curés de sortir de leurs paroisses respectives pour faire des processions» (in:
Archives de l'évêché de Lausanne, Genève et Fribourg, Miscellanea ab anno 1746.
1). L'insuccès de cette démarche amena l'évêque à rechercher i'appui du gouvernement

patricien. La collaboration des autorités aboutit, en avril 1775. à la
publication conjointe de deux mandements signifiant aux paroisses l'abrogation définitif
de cet usage liturgique. Toutefois, devant les difficultés à juguler les mécontentements

nés de cette suppression et par rapport à la situation explosive dans laquelle
était alors plongée le canton, les autorités revinrent partiellement sur leur décision

162



sentiment d'inquiétude chez Mgr de Montenach. Fallait-il ou non
persévérer dans la voie autoritaire en regard des résistances rencontrées?

Par prudence, l'évêque voulut d'abord connaître l'ampleur
exacte prise par ce phénomène et, corollairement, l'opinion de son
clergé, lequel était traversé, semble-t-il, par des opinions contradictoires

à ce sujet. Les renseignements fournis furent collectés et transcrits

sur un document unique par les soins du secrétaire personnel de
l'évêque, François Perroud.13

///. Religion populaire et

sociologie religieuse historique

L'abord de la religion est délicat à plus d'un titre. A des problèmes de
définition, dont nous ne pouvons pas matériellement rendre compte
dans cet article14, viennent se greffer ceux des sources à même d'être
exploitées par la sociologie religieuse historique. Voilà plus de trois
décennies maintenant que les travaux pionniers d'un Gabriel Le Bras
ont dans ce domaine posé les premiers jalons d'une réflexion qui n'a
cessé depuis de se développer.15 Les chercheurs en sciences sociales

en juillet 1781. On se mit d'accord pour concéder à chaque paroisse le droit
d'effectuer annuellement deux ou trois processions foraines dans un périmètre limité
cependant.

13 Chaque curé a dû rendre compte de toutes les processions foraines effectuées dans sa

paroisse, en précisant aussi les dates et lieux d'aboutissement. L'avis de chacun
d'entre eux â propos de cet usage liturgique, le plus souvent émis à l'occasion d'une
assemblée décanale. furent rassemblés et envoyés à l'évêque sous la forme d'une
appréciation générale par décanat. C'est donc deux sources bien distinctes que nous
avons, dont une seule (décompte/dates/lieux d'aboutissement) a pu faire l'objet
d'une approche quantitative.

14 A notre connaissance, la synthèse la plus récente et la plus claire sur les principaux
ouvrages et articles consacrés à la religion populaire est due à François-André
Isambert. Le sens du Sacré. Fête et religion populaire. Paris. 1982. Signalons
également le précieux index bibliographique à la fin du recueil de textes réunis par
Yves-Marie Hilaire (éd.). La Religion Populaire. Aspects du christianisme populaire

à travers l'histoire. Lille. 1981. Pour un résumé des débats autour de la
définition même du concept de religion populaire: Claude Langlois. op.cit.. 325-
334.

15 Gabriel Le Bras, Etudes de sociologie religieuse. 2 vol.. Paris, 1955-1956 et L'Eglise
et le village. Paris. 1976. Signalons encore 5 études, parmi les plus significatives, se

plaçant dans le droit fil de la sociologie religieuse historique «postlebrasienne»:

163



semblent aujourd'hui s'accommoder d'un faisceau toujours plus
large d'indicateurs pouvant déterminer le niveau de christianisation
des populations. Les données de la religion populaire (culte des

saints, fréquence des pèlerinages, registre des bénédictions) viennent
ainsi utilement s'ajouter aux indices désormais classiques de la sociologie

religieuse historique (vocations sacerdotales, état des lieux de

culte, comptabilisation des fondations et des offrandes, densité des

réseaux de confréries). Prenant acte de cet élargissement, l'utilisation
du «Mémoire Perroud» nécessitait la formulation préalable d'un
postulat, insensiblement transformé en hypothèse de travail: les
processions foraines sont un indicateur permettant d'apprécier corollai-
rement de mesurer l'attachement d'une population à sa religion.

S'agissant de la sociologie religieuse historique, le passage obligé,
sur la base d'un indice chiffré, du quantitatifau qualitatifpeut parfois
laisser le lecteur songeur. Il ne faut en effet pas perdre de vue que ce

type de document ne constitue qu'une source indirecte sur un
phénomène religieux fort complexe, comme le soulignent les recherches
en anthropologie religieuse par exemple.16 Comment dès lors parler
de la religion populaire, d'une réalité vécue par le plus grand nombre,
sans possible recours à des témoignages directs, à défaut de nos
sondages d'opinion modernes? Les observations quotidiennes du
clergé fribourgeois sur les processions foraines, sollicitées par Mgr de

Montenach comme nous l'avons vu, nous ont permis de pallier
partiellement à cet inconvénient en mettant en scène les acteurs
principaux de ces cérémonies, à savoir les paroissiens. Sachons tou-

Christiane Marcilhacy, Le diocèse d'Orléans sous l'épiscopat de Mgr Dupanloup
(1849-1878), Paris. 1962; Gérard Cholvy. Religion et société au XIXe siècle: le
diocèse de Montpellier, Lille. 1973: Serge Bonnet. Sociologie religieuse et politique
de la Lorraine, Paris, 1974; Claude Langlois, La vie religieuse dans le diocèse de
Vannes (1800-1830). Paris, 1974 et Yves-Marie Hilaire, La vie religieuse des
populations du diocèse d'Arras 1840-1914, 3 vol., Lille. 1976. Pour une réflexion de
type épistémologique, François-André Isambert, Développement et dépassement
de l'étude de la pratique religieuse chez Gabriel Le Bras, in: Cahiers internationaux
de sociologie, 20 1956). 149-169: Gérard Cholvy. Réflexion sur l'apport de la
sociologie à l'histoire religieuse, in: Cahiers d'histoire. 15 (1970), 97-111 et Claude
Langlois, Des études d'histoire ecclésiastique à la sociologie religieuse historique.
Réflexions sur un siècie de production historique, in: Revue d'histoire de l'Eglise de
France, 62(1976), 329-347.
Alphonse Dupont. Du Sacré. Croisades et pèlerinages. Images et langages, Paris.
1987. Nous nous contentons de citer ici l'œuvre de référence d'un auteur
particulièrement fécond, passage obligé pour tout ce qui touche à l'anthropologie
religieuse.

164



tefois ici nous montrer vigilant par rapport à un certain impressio-
nisme laissé par le clergé dans ses jugements, à propos d'un phénomène

où il était lui-même totalement impliqué.
Une ultime difficulté, liée directement cette fois-ci à la mise en

valeur du «Mémoire Perroud», provient de son caractère parfois
incomplet. Trois décanats sur onze en effet n'ont pas rendu un
décompte détaillé des processions foraines effectuées par leurs
paroisses respectives, se contentant d'apprécier la situation d'une
façon générale (Avenches, Estavayer-le-Lac. Ste-Croix). Un défaut de

précision survient aussi, en l'une ou l'autre occasion, dans les réponses

de quatre décanats (Gruyères, Part-Dieu, Valsainte. St-Henri). Ce

sont les décanats les plus prodigues en cortèges processionnels qui
ont renseigné l'évêque avec le plus de précision (Allemand, St-Maire,
St-Protais, Romont), replaçant de la sorte dans leur juste proportion
les quelques lacunes précédemment évoquées.I7

IV. Les processions foraines comme
échantillon de la religion populaire

A. Des contrastes régionaux sensibles

La démarche initiale a consisté à totaliser par décanat le nombre de

processions foraines, puis pour chacun d'entre eux à apprécier plus
finement la situation en pondérant les chiffres absolus par la

moyenne par paroisse.18

17 Des recherches bibliographiques parallèles nous ont montré qu'au moins deux
autres chercheurs ont eu connaissance de l'existence du «Mémoire Perroud».
Toutefois, l'un comme l'autre n'ont utilisé ce document que pour en tirer des données
intermittentes (François Ducrest, Les processions au temps passé dans le canton
de Fribourg. in: Pages d'histoire dédiées à la Société générale d'histoire suisse,
Fribourg, 1903, 273-315: autre exemplaire in: Archives de la Société d'histoire du
canton de Fribourg, 8 1907. 92-134; Benoît Clerc, Contribution à l'histoire des
constitutions synodales de l'actuel diocèse de Lausanne. Genève et Fribourg. mém.
lie. Fribourg, j 975).

18 Au moment de l'enquête, le canton de Fribourg comptait exactement 100 paroisses
réparties dans 11 décanats, ville de Fribourg non comprise. Sur l'évolution historique

des paroisses fribourgeoises: Louis Wäber. Les décanats de l'ancien diocèse de
Lausanne et leurs transformations après la Réforme, in: Revue d'histoire
ecclésiastique suisse, 35 (1941). 35-61, 98-113; Eglises et chapelles du canton de Fribourg.
Fribourg, 1957; Francis Python. Mgr Etienne Marilley et son clergé à Fribourg au
temps du Sonderbund 1846-1856. Fribourg. 1987. 77-114.

165



Décanats Total Moyenne
Activité intense Allemand 55 5,5

St-Maire 37 5.3
St-Protais 37 3.7

Activité moyenne Romont 18 1,8

St-Henri 13 1,8

Gruyères 13 1.5

Ste-Croix (estim.) 10 1,1

Part-Dieu 10 1

Activité faible Valsainte 2 0.3
Avenches (estim.) 2 0,2
Estavayer-le-Lac (estim.) 2 0,15

Total des processions 199 2

Il est intéressant de constater que le tableau des processions foraines

ainsi dressé s'avère conforme à la partition généralement admise
entre zones ferventes et zones tièdes en matière de religiosité dans le

canton de Fribourg.19 Géographiquement parlant, il s'avère que
c'étaient surtout les Anciennes Terres qui recouraient le plus volontiers

à cet usage, les processions foraines perdant en intensité à

mesure que l'on remontait en amont du cours de la Glane. Dans deux
secteurs bien circonscrits, la large plaine de la Broye et la vallée de la

Jogne, elles avaient par contre pratiquement disparu.
En nous limitant à cette seule répartition, nous ôtions toutefois à

ce phénomène une part importante de ses enseignements. Il nous est

rapidement apparu que les processions foraines déterminaient tout
un ensemble de relations complexes entre paroisses, du moins dans
certaines régions. Ainsi, la densité des déplacements, la fréquence
habituelle des contacts nous renvoient l'image de véritables réseaux
régionaux tissés par les paroisses. L'équivalent en quelque sorte d'un
rendez-vous à date fixe sous le couvert du calendrier liturgique. Nous
parlerions dès lors volontiers d'une géographie régionale de rencontres

interparoissiales par le truchement des processions foraines.20

19 Francis Python, op.cit.. Cette étude inclut une grande fresque du clergé fribourgeois
au XIXe siècle, laquelle nous a servi de point de comparaison avec les indices de
sociologie religieuse retenus par l'auteur.

20 Afin de visualiser au mieux les déplacements des paroisses, nous avons symboli¬
quement représenté le trajet de chaque procession foraine par une droite tirée entre
son lieu de départ et son lieu d'aboutissement. Ce procédé fait clairement ressortir
les réseaux régionaux là où ils existaient (Frédéric Yerly. op.cit.. 27-37).

166



Cette réalité prend corps à l'intérieur de quatre zones essentiellement:

une première sise dans la partie nord du décanat Allemand et
comprenant quatre paroisses (Bösingen, Heitenried, Uberstorf,
Wünnewyl), une deuxième dans la partie sud de ce même décanat
(Dirlaret, Planfayon, Plasselb), une troisième regroupant cinq paroisses

du décanat de Gruyères dans la vallée de l'Intyamon (Albeuve,
Grandvillard, Lessoc, Montbovon, Neirivue) et une quatrième enfin
dans le décanat de St-Henri (Le Crêt, Porsel, Promasens, St-Martin,
Rue). Signalons encore que les trois paroisses au nord-est du Gibloux
(Estavayer-le-Gibloux, Farvagny, Vuisternens-en-Ogoz) et celles
sises le long de la Gérine (Ependes. Marly, Praroman) avaient elles
aussi par ce biais-là noué des contacts, avec une intensité moindre il
est vrai. En dehors de ce mouvement, certaines paroisses apparaissent

curieusement isolées au sein de leur décanat respectif, comme
exclues, volontairement ou non, d'un réseau régional pourtant voisin
(Arconciel, Attalens, Autigny, Ecuvillens, Massonnens, Morlens,
Sales, Tavel, Villarimboud).

Cerner les raisons qui ont présidé à la formation de ces ensembles
régionaux amène le chercheur à inscrire la religion populaire dans
une perspective que nous qualifierons volontiers de géographico-
historique. En effet, autant la topographie d'une région (réseau routier,

cours d'eau, relief) que son historique proprement dit (voisinage
entre paroisses, découpages administratifs) sont nécessaires pour
comprendre certains habitus en matière de religion populaire. Nous
dépassons de la sorte une causalité unique en matière de religiosité, le

pur acte de dévotion, au profit d'une explication plus profonde et
plus complexe. L'Histoire, l'Espace et le Sacré se compénètrent ainsi
pour donner à la religion populaire toute son épaisseur sociale et
religieuse. Les processions foraines fournissent sur ce plan-là un bon
exemple21, à notre avis.

Il apparaît que l'isolement de trois paroisses au moins soit dû à des questions
relevant de la topographie (Attalens, Ecuvillens, Sales). Le cas des paroisses de
Massonnens et de Villarimboud peut s'expliquer par les conséquences historiques
d'un découpage administratif entre les décanats de Romont et de St-Protais. Enfin,
faire ressortir les filiations antérieures entre deux paroisses s'avère utile pour
comprendre certains déplacements (Ependes-Praroman / Farvagny-Vuisternens-en-
Ogoz / Marly-Chevrilles / Plasselb-Planfayon).

167



B. Des lieux de dévotion à la popularité et au rayonnement
inégaux

La vitalité de la religion populaire était grandement redevable à la
renommée qui entourait les lieux de culte. Théâtre principal des

processions, le sanctuaire concentrait toute l'attention, toute l'émotion

aussi, des paroissiens venus tout exprès à lui. Dans cette optique,
le «Mémoire Perroud» nous permet de procéder à un intéressant
passage en revue des sanctuaires fribourgeois, les plus fréquentés à

l'époque. Comme critère de popularité, nous avons retenu, après
addition, le nombre total des visites rendues par les paroisses du
canton en une année. Nous parvenons par ce moyen à un domaine où
les écrits nimbés de légendes et d'hagiographie se taillent trop
souvent la part belle.

L'inventaire comptable auquel nous nous sommes livré dégage
clairement trois sites qui peuvent se prévaloir d'un taux élevé de
fréquentation. Par ordre d'importance, il s'agissait tout d'abord de
Notre-Dame de Bourguillon 13 visites).22 Ce sanctuaire attirait vers
lui des paroisses du décanat Allemand surtout (Chevrilles 2 fois,
Dirlaret, Guin, Planfayon, Plasselb, Uberstorf) et de St-Maire dans
une moindre mesure (Arconciel, Ependes, Marly, Praroman, Trey-
vaux). Un deuxième sanctuaire comptait également parmi les plus
populaires du canton, Notre-Dame de l'Epine à Berlens (11).23 Son

22 Conformément aux normes canoniques, ce sanctuaire est effectivement considéré
comme une église, érigée en 1464/1465 sur le site d'une ancienne léproserie. Des
processions y sont attestées dès le XVe siècle et connaîtront sous la Réforme
catholique une progression notoire. Il faut voir dans cet essor l'empreinte de Pierre
Canisius qui entraînait à sa suite les congrégations de la ville en procession le mardi
de Carnaval ainsi qu'aux principales fêtes de la Vierge. La populanté de ce
sanctuaire connaîtra une acuité toute particulière durant l'entre-deux-guerres après les
cérémonies de béatification de Pierre Canisius en mai 1915 et du 400e anniversaire
de sa naissance en juillet 1921 (Apollinaire Deillon/Francois Porchel. Dictionnaire
historique et statistique des paroisses catholiques du canton de Fribourg, vol. 5-6,
Fribourg. 1882-1902. 457-471: Gaspard-Fridolin Hauser, Revue des oratoires,
chapelles et pèlerinages célèbres dans le canton de Fribourg. in: Revue de la Suisse
catholique. 10(1879). 668-669 et Héliodore Raemy de Bertigny. Chapelles et
pèlerinages célèbres dans le canton de Fribourg. Extrait de la chronique fribourgeoise.
Fribourg. 1853. 1-2).

168



Carte(s) n° 2: Mesure physique du rayonnement des lieux de dévotion
comme points d'aboutissement d'une procession foraine"

Ê
</ s-/ 7 <?£i f G

<*

3X

^

Egl. de Bösingen
Crucifix de Belfaux
Egl. de Dirlaret
Egl. de Praroman
N.-D. de Compassion
Egl. de Montbovon

* Nous avons mesuré graphiquement le rayonnement des sanctuaires totalisant
4 attestations et plus (16 cas), parce qu'en deçà de cette limite, les visites à des
sanctuaires sont quasi «confidentiels» et ne concernent qu'une ou deux paroisses
alentours. La lecture des cartes se fait de la manière suivante: un segment de droite
relie symboliquement le sanctuaire visité [•] à la paroisse s'y rendant, dans le souci
d'une meilleure lecture, nous avons réparti les 16 sanctuaires analysés sur trois
cartes.

169



E
«/ S

7 f O
0

y

10

\
p\

7. Chap, de la Ste-Crcix
8. Egl. de Planfayon
9. Chap. St-Sylvestre

10. Egl. de Marly
11. Egl. de Treyvaux
12. La Croix du Sault

170



</ s
7 9y
Qy

"by./
2X

^f

13. Egl. d'Ueberstorf
14. Egl. de Bourguillon
15. Egl. de Berlens
16. Egl. de Grandvillard

171



rayonnement couvrait une zone bien délimitée, comprise entre la
ville de Romont et les versants sud et sud-ouest du Gibloux (Autigny,
Billens, Estavayer-le-Gibloux, Grangettes, Massonnens, Mézières,
Orsonnens, Sales, Vaulruz, Villaz-St-Pierre, Vuisternens-devant-
Romont). Enfin, le troisième site en question est le Crucifix de Bel-
faux (10). Parce qu'il fut épargné par l'incendie qui ravagea l'église
paroissiale en 1448, ce crucifix acquit rapidement des vertus
miraculeuses aux yeux des populations. Cela lui valut une renommée qui
s'étendit loin à la ronde. Les chroniques rapportent en effet que s'y
rendaient en pèlerinage des gens du Jura, de la Savoie et même de la
Franche-Comté. Sur le plan fribourgeois, ledit sanctuaire jouissait
d'une notoriété relativement importante. On note ainsi la présence
de paroisses en provenance de l'est du canton (Chevrilles, Guin,
Marly, Tavel), du bassin glânois (Autigny, Ecuvillens, Farvagny,
Lentigny, Onnens) et d'une paroisse aux limites de la plaine de
Seedorf (Prez-vers-Noréaz). La consultation de sources annexes
laisse également supposer que des paroisses du décanat de Ste-Croix
s'y rendaient également en pèlerinage (Barberêche, Courtion,
Villars-sur-Glâne).24

Ces trois sites majeurs mis à part, le canton de Fribourg comptait
quantité de lieux de culte dont la renommée, plus confidentielle, ne
dépassait que très rarement le cadre du décanat. Les énumérer tous
n'aurait pas eu sa raison d'être ici. Nous nous sommes donc contenté
de retenir ceux qui totalisaient au moins quatre visites annuelles:
l'église de Dirlaret (6 attestations), la chapelle de la Ste-Croix à

Schmitten (5), l'église d'Uberstorf (4), l'église de St-Sylvestre (4),
l'église de Planfayon (4) et l'église de Bösingen (4) dans le décanat
Allemand; l'église de Praroman (7), l'église de Treyvaux (5) et l'église

23 II est difficile de déterminer avec précision à quelle époque eurent lieu les premières
processions vers ce sanctuaire. Les chroniques consultées relatent une croissance
marquée des processions au cours des XVIIe et XVIIIe siècles. On s'y rendait
volontiers pour tous les maux relatifs à la vue. Ce sanctuaire perdra une grande part
de son attrait durant le siècle suivant et ce jusqu'à nos jours (Apollinaire
Deillon/François Porchel. op.cit.. vol. 2. 124-125; Gaspard-Fridolin Hauser,
op.cit.. 673-674 et François Jeunet. Notice historique sur le sanctuaire et le
pèlerinage de Notre-Dame de l'Epine à Beriens. canton de Fribourg. 3e édition.
Fribourg. 1875).

24 Appolinaire Deillon/François Porchel. op.cit., vol. 2 et vol. 3-4; adresse de Mgr
B.-E. de Lenzbourg aux paroissiens de Villars-sur-Glâne (23 mai 1795). in : Archives
de l'évêché de Lausanne. Genève et Fribourg. liasse «Paroisse de Villars-sur-Glâne»
(I 63).

172



de Marly (4) dans le décanat de St-Maire; l'église de Grandvillard (4)
et l'église de Montbovon (4) dans celui de Gruyères; Notre-Dame de

Compassion à Bulle (5) dans celui de Part-Dieu ; la Croix-du-Sault (4)
dans celui de St-Protais.

En marge de cette enumeration, quelque peu aride reconnaissons-
le, nous voyons se confirmer l'idée d'une religion populaire circonscrite

dans un cadre essentiellement régional. Les longs déplacements
n'avaient pas cours à l'époque. Le temps des bruyants pèlerinages
diocésains de la seconde moitié du XIXe siècle ou des premières
expéditions à Lourdes par le rail, dans la foulée des offensives lancées

par le clergé ultramontain, paraissaient encore bien loin. D'où
l'explication peut-être à donner à ce foisonnement extrêmement riche de

lieux de culte dont les prodigalités demeuraient l'apanage de quelques

paroisses, généralement voisines l'une de l'autre.

C. Un rythme processionnel à l'écoute du calendrier liturgique

Suivre le fil d'une année liturgique, alors que le catholicisme était
fortement imprégné de culture rurale, représente un moyen «(...) de

pénétrer dans l'univers des pratiques et des croyances, de s'insérer
dans la trame très serrée des liens que l'histoire a tissés entre le cycle
agraire, le cycle liturgique et la vie sociale».25 La fertilité de la terre
était une préoccupation permanente, déjà visible dans la généalogie
des rites préchrétiens. En Occident, le christianisme a pénétré lentement

certaines cérémonies, procédé à leur épuration, pour aboutir en
dernier ressort à une sorte de syncrétisme des différentes formes de

religiosité. La mention faite par le «Mémoire Perroud» des dates des

processions foraines permet de prendre toute la mesure de cette
respiration saisonnière caractéristique de la liturgie catholique.

Le calendrier liturgique combinait de nombreuses occasions de

partir en procession. A la faveur de la belle saison, les paroisses
s'ébranlaient donc en longs cortèges, qui pour les Rogations, qui pour
une Fête solennelle, qui pour célébrer un saint. Il nous a semblé plus
adéquat, suivant en cela la distribution des cérémonies pour une
pleine année, de consigner dans trois grandes catégories des motifs de

25 Yves Lambert, Dieu change en Bretagne. La religion à Limerzel de 1900 à nos jours.
Paris. 1985.23.

173



déplacements passablement diversifiés. Une rapide analyse de
chacune des trois catégories suivra cette répartition liminaire:

1. Culte des saints 61 attestations (40%)

2. Fêtes solennelles 57 attestations (38%)

3. Rogations 24 attestations (16%)

4. Autre26 9 attestations (6%)

Total 151 attestations (100%)

Cl. Les processions foraines et le culte des saints

La prééminence des saints dans la religion populaire n'est plus à

démontrer. Peuplant lieux de culte, forêts, champs, habitations, ces

personnages jouissaient d'une considération dont nous avons peine
aujourd'hui à saisir toutes les implications. L'extrême diversité des

saints dans la liturgie nous a contraint à les regrouper selon la fonction

que les populations leur prêtaient. En cela, nous nous sommes
inspiré du classement proposé par Marie-Hélène Froeschlé-Chopard,
classement proche de «celui qu'opèrent les litanies des saints pour les

personnages les plus célèbres et les saints des premiers siècles; il tient
compte également de l'époque où le saint semble avoir vécu».27 Les
saints se trouvent ainsi ventilés dans trois catégories : le saint originel,
le saint guérisseur et le saint moderne.28 Nous aurions pu opter pour

26 Sur les 185 processions foraines du «Mémoire Perroud». nous n'avons pu pour cette
analyse qu'en retenir 151 (81.5%). En effet, plusieurs dates sont rapportées d'une
manière allusive («un jour») ou font tout simplement défaut. Dans la quatrième
catégorie entrent 5 fêtes qui n'ont pu faire l'objet d'une attribution précise (Invention

de la Croix. Translation des reliques de Saint-Nicolas, la Visitation, batailles de
Grandson et de Morat).

27 Marie-Hélène Froeschle-Chopard, Lieux de culte et peuple des saints au XVIIIe
siècle, enquête en cours, in: Revue d'histoire de l'Eglise de France. 71 (1985).
286.

28 Marie-Hélène Froeschle-Chopard. L'espace et le Sacré au XVIIIe siècle : Géographie
des cultes d'après la carte de Cassini, in: Annates de Bretagne et des pays de l'Ouest,
10 (1983), tome 90. 211 ss. Les saints originels contiennent les personnages de la

liturgie des premiers siècles, les apôtres et les 4 cultes fondamentaux de Jean-
Baptiste. Michel, Etienne et Laurent; les saints guérisseurs, auxquels il convient
d'ajouter les saints ayant vécu à la fin du Moyen Âge, se distinguent par des vertus
thérapeutiques spéciales; les saints modernes, personnages de la généalogie du
Christ, se réduisent principalement au culte d'Anne et de Joseph.

174



une autre présentation, selon d'autres critères. Celle-ci a l'avantage
de saisir quel type de culte a marqué une région à une époque donnée.
En outre, on accrédite par ce moyen l'hypothèse d'un recours
particularisé et différencié en fonction de la nature de la requête.

Partant de ce procédé, dont nous nous contentons ici de rapporter
brièvement les résultats, force est de constater la part belle réservée

aux saints originels lors d'une procession foraine (81 %). Deux
personnages plus particulièrement étaient à l'origine d'importants
mouvements de paroisses: Jean-Baptiste (12 attestations) et Pierre (10).
Ces deux saints, respectivement, inaugurent et clôturent le cycle dit
de la Saint-Jean.29 Celui-ci était en vogue surtout dans le décanat de
St-Maire. où l'église paroissiale de Praroman voyait par deux fois
durant ce laps de temps se rassembler quatre paroisses des alentours
(Arconciel, Ependes. Marly, Treyvaux), auxquelles il convient
d'ajouter encore la paroisse singinoise de Chevrilles. Délaissant les

bruyants regroupements de paroisses, la dévotion pour les saints
guérisseurs prenait un visage plus confidentiel (16%). Parmi ces

personnages, présents surtout dans les Anciennes Terres, nous retiendrons

les noms de Garin (2 attestations), Gorgon (2), Magnus (2),
Grat (1), Théodule (1), Barnabe (1) et Barbe (1). Quant aux saints
modernes, leur culte à l'époque tient plutôt de l'anecdote (3%), seule
Anne parvenant à déplacer le jour de sa fête les paroisses de

Planfayon et de Plasselb à l'église de Dirlaret.
Nous voyons ainsi se dessiner quelques tendances. Les saints

originels étaient plutôt à l'origine de regroupements de plusieurs paroisses

surtout lors des fêtes de Jean-Baptiste et de Pierre. Les saints
guérisseurs, eux, déplaçaient en règle générale une seule paroisse vers
une petite chapelle rurale. C'était le décanat Allemand qui incarnait
le mieux cette dernière tendance.

C2. Les processions foraines et les Fêtes solennelles

Par Fêtes solennelles, nous entendons les cérémonies du temps
liturgique qui ne mettaient pas directement en scène un saint, en tant que

29 Le cycle de la Saint-Jean (24-29 juin) donnait lieu à un déploiement haut en
couleurs de coutumes diverses, parmi lesquelles figuraient notamment les célèbres
feux cérémoniels allumées pour l'occasion (Roger Devos/Charles Joisten. Mœurs et

coutumes de la Savoie du Nord au XIXe siècle. L'enquête de Mgr Rendu.
Annecy/Grenoble, 1978. 125).

175



patron d'un lieu de culte ou d'une paroisse (fête de la dédicace) ou qui
ne se rattachaient pas au cas un peu singulier, et donc traité à part, des

Rogations. Par le détail, la répartition s'établissait comme suit:

1. Pâques 17 attestations (30%)
2. Ascension 17 attestations (30%)
3. Pentecôte 16 attestations (28%)
4. Fête-Dieu 6 attestations (10,5%)
5. Assomption 1 attestation (1.5%)

Total 57 attestations (100%)

Alors que les fêtes christiques déplaçaient régulièrement les paroisses

en procession, la dévotion mariale, ramenée ici à la seule fête de

l'Assomption, n'imprimait pas un mouvement analogue. La disparité

entre les deux cultes, au plan comptable s'entend, est trop marquée

pour ne pas s'interroger. Nous ne pensons pas que soit ici en
cause la popularité de la Vierge30, patronne officielle du diocèse de
Lausanne. Cette situation s'explique plutôt, à notre avis, en
cherchant du côté du statut conféré à la Vierge dans la religion populaire.
Alphonse Dupront a bien montré que le culte mariai prenait corps
pour l'essentiel dans les pèlerinages de grâces, à forte résonance
thérapeutique, parce que la figure même de la Vierge personnifiait
mieux la tendresse active de la mère, conséquemment la
sollicitude.31 Nous déduirons de cette idée, là réside notre hypothèse,
que le culte mariai à la fin du XVIIIe siècle était moins expansif,
moins démonstratif, comme enfoui, retranché dans les limites de la
paroisse.

L'implantation des Fêtes solennelles, elle, variait passablement
d'une région à l'autre. Pâques, y compris le temps de Carême,
rencontraient plus d'écho dans le bassin glânois. Les paroisses, à cette
occasion, tournaient leurs regards en direction de deux sanctuaires

30 Voir notamment Louis Châtelier, L'Europe des dévots. Paris. 1987.
31 Alphonse Dupront, Anthropologie du Sacré et cultes populaires. Histoire et vie du

pèlerinage en Europe occidentale, in: Miscellanea historiae ecclesiasticae (colloque
de Varsovie. 27-29 oct. 1971). vol. 5. Louvain. 1974. 244.

176



principalement. Par ordre d'importance, il s'agissait du Crucifix de
Belfaux et du Crucifix de Grangettes. La diffusion de la fête de
l'Ascension se répartissait équitablement entre deux zones du canton:
une première sise dans les alentours immédiats du Gibloux et une
seconde couvrant le nord du décanat Allemand. C'étaient les
sanctuaires de Notre-Dame de l'Epine d'une part et de Notre-Dame de

Bourguillon et de la chapelle de la Sainte-Croix près de Schmitten
d'autre part, dans l'ordre des zones précitées, vers lesquelles se

cristallisaient les déplacements des paroisses concernées. La Pentecôte,
elle, scindait véritablement le canton en deux, la Sarine jouant ici le

rôle tout symbolique d'une ligne de démarcation. Ladite fête était en
effet l'affaire exclusive des paroisses de la rive droite, spécialement
dans le décanat Allemand. Entourée de moins de solennité, la Fête-
Dieu ne mobilisait que quelques paroisses singinoises, auxquelles on
ajoutera celle de Vuisternens-en-Ogoz.

Les Fêtes solennelles étaient l'exemple d'une religion populaire à

la physionomie bien typée. Circonscrites à l'intérieur de zones peu
étendues, elles arrimaient les paroisses autour d'un ou deux
sanctuaires et donnaient généralement lieu à des regroupements régionaux

à plusieurs. Ainsi, neuf paroisses convergeaient à Notre-Dame
de l'Epine le vendredi lendemain de l'Ascension, quatre vers Notre-
Dame de Bourguillon le mardi de Pâques ainsi que le lendemain de la
Fête-Dieu. Ajoutons que de nombreuses paroisses se retrouvaient
autour du Crucifix de Belfaux durant les vendredis du temps de
l'Avent.

C3. Les processions foraines et les Rogations

Soucieuse du gain d'une récolte en devenir, chaque paroisse mettait
un soin tout particulier dans la préparation des Rogations.32 Pendant
trois pleines journées (les lundi, mardi et mercredi avant l'Ascension),

les villages vivaient au rythme des litanies, en priant d'une
manière officielle pour les biens de la terre. Les cérémonies prévues à

cet effet, avec force processions et bénédictions, coiffaient la paroisse
d'un réseau symbolique de protection, au gré des repères familiers
(chapelles, oratoires, croix).

32 Les Rogations ou «Litanies mineures», à distinguer d'avec la fête de la Saint-Marc
ou «Litanies majeures», ont été introduites dans la liturgie chrétienne par l'évêque
de Vienne Mgr Mamert en l'an 474.

177



Les paroisses qui s'expatriaient à l'occasion des Rogations
contrevenaient théoriquement aux limites spatiales dévolues à ces cérémonies.

L'autorité episcopale s'en inquiétait,comme l'attestent les

multiples rappels à l'ordre signifiés aux paroisses contrevenantes.
Manifestement, de telles injonctions se firent plus insistantes au cours du
XVIIIe siècle, avant même l'accession au trône episcopal de Mgr de
Montenach. Quelle situation prévalait au moment de la rédaction du
«Mémoire Perroud»?33

Avec 16 sorties, soit les 2/3 du total, le décanat Allemand se

démarquait nettement, trois de ses paroisses répétant même par deux
fois la manœuvre (Bösingen, Chevrilles. Plasselb). Ailleurs, le
phénomène, en ne touchant que quelques paroisses isolées, pouvait être
tenu pour marginal.34 Cela contribua-t-il à rassurer l'évêque?
L'absence de toute référence chiffrée antérieure au «Mémoire Perroud»
rend périlleuse toute interprétation. Plutôt que de supputer sur la
bonne fortune des consignes épiscopales en la matière, plus utile et
moins hasardeux est de mettre en évidence les poches de résistance.
Point de vue qui nous permet de souligner, une fois de plus, la
position atypique du décanat Allemand en matière de religion populaire.

V. Un périple du temps quotidien

Second volet du «Mémoire Perroud», les considérations du clergé
fribourgeois sur les processions foraines apportent un témoignage
original, souvent aux frontières de l'ethnologie, sur l'esprit qui
présidait habituellement à ces cérémonies liturgiques. Dans un registre
un peu différent, les solutions avancées par ce même clergé pour
tenter de remédier au dérèglement, comme on se plaisait à le dire, des
processions foraines, mettent en évidence certaines lacunes dans

33 En Savoie du Nord au XVIIIe siècle, les processions des Rogations servaient éga¬
lement de prétexte à des rencontres entre paroisses limitrophes (Roger Devos/
Charles Joisten. op.cit.. 91).

34 II s'agissait des paroisses d'Autigny. de Berlens, d'Ependes. de Grangettes,
d'Orsonnens. de Praroman et de Vuisternens-en-Ogoz.

178



l'encadrement des fidèles. En de très nombreuses occasions, l'autorité

morale supposée du curé se révélait être insuffisante pour
maîtriser et canaliser les ardeurs des paroissiens.35

A. Les frontières ambiguës du Sacré et du Profane

Premier de ces abus à être dénoncé avec constance: la fréquentation
des cabarets, soit en cours de chemin, soit sur le lieu même de la
procession. Si d'aventure l'itinéraire des paroisses venait à traverser
la ville de Fribourg, cette habitude se transformait alors en une
«véritable calamité» (Allemand. St-Maire, Ste-Croix). Au demeurant,

la désertion pure et simple du cortège ne revêtait pas un caractère

exceptionnel. Un cabaret jouxtait l'abord d'une station intermédiaire?

«(...) les trois quarts du monde y restent» (St-Protais),
abandonnant de surcroît les étendards de la paroisse sur le bas côté de la
route. Il n'était pas surprenant dans ces conditions de voir les paroissiens

se livrer à des écarts de langage, d'oublier la messe, voire de se

quereller:

«(...) ainsi qu'il est arrivé à Porsel avec la procession de Promasens où
le curé a été obliger [sic] d'aller séparer ses paroissiens qui étaient aux
cheveux [sic].» (St-Henri)

Les curés éprouvaient alors des difficultés auxquelles le poids seul
de leur autorité n'agissait plus comme un recours décisif. Parmi
celles-ci revenait de façon récurrente l'impossibilité d'obtenir un
départ et un retour en bon ordre de la procession depuis l'église
paroissiale:

«(...) on ne s'assemble point à l'Eglise paroissiale pour commencer la
procession, et on n'y vient pas pour l'achever: il n'y a plus qu'un
douzième de personnes.» (Allemand)

La seconde source principale d'inquiétude provenait des
rassemblements de paroisses sur un même lieu de dévotion. Ces concours de
paroisses, pour reprendre la terminologie d'époque, non seulement
favorisaient plus encore l'intempérance, mais offraient aussi le pré-

35 Les citations qui suivent sont directement issues du «Mémoire Perroud».

179



texte à des rendez-vous galants pour toute une population de jeunes
gens. Nous pouvons lire dans cette dénonciation la volonté affichée

par l'Eglise d'exercer son magistère moral sur tous les âges de la vie,
particulièrement lorsque croissait le danger d'un désordre sexuel aux
conséquences sociales fâcheuses (concubinage, enfants illégitimes).

36 L'impuissance et le désarroi du clergé se devinaient d'autant
mieux qu'une fois la messe entendue, ces concours de paroisses se

poursuivaient dans une ambiance festive, aux forts accents de
kermesse populaire. Outre la possibilité de danser, les paroissiens y
trouvaient également de quoi assouvir leur faim et étancher leur
soif:

«(...) on vend tout à l'entour [sic] de l'église: du pain, du vin, eau de
cerises, ce qui procure une infinité d'immodesties, d'indécences et
de chicanes.» (Ste-Croix)

A ce tableau déjà pittoresque, il convenait d'ajouter l'éventualité
d'une rencontre entre paroisses rivales. Plongeant ses racines dans
des mobiles le plus souvent anodins, l'animosité de deux paroisses
pouvait de ce fait facilement s'exacerber à la faveur d'un regroupement,

à l'instar de Pont-la-Ville et de La Roche:

«Les [deux] paroisses qui ne vivent pas bien ensemble, se rencontrant
presque dans toutes les stations, se chicanent et se battent, après avoir
bu longtemps au cabaret et quitté la procession.» (La Valsainte)

B. Comment remédier aux abus?

Face à ces élans festifs et spontanés, le rôle du prêtre n'était pas des

plus commodes. En tant que représentant de la hiérarchie, son devoir
lui imposait d'appliquer au plus près de sa conscience les mesures
émanant de l'autorité. A l'affût des manquements à la discipline, il se

posait, vis-à-vis de ses ouailles, en un très hiératique gardien de la
morale. Mais pour comprendre ses jugements autant que ses actions,
n'oublions pas que son origine sociale le mettait en étroite relation
avec le monde rural au contact duquel il exerçait quotidiennement
ses fonctions pastorales. Partageant les inquiétudes de ses paroissiens
devant la maladie ou la mort, vérifiant en maintes occasions leur
goût prononcé pour la fête, qui mieux que le curé de paroisse pouvait

36 Francis Python, op.cit.. 373-380.

180



saisir l'importance des processions dans la trame de l'existence?
L'ambivalence de cette situation apparaît en filigrane dans les
propositions soumises à l'évêque, partagé qu'il était entre le souci d'un
déroulement en bon ordre de la procession et les attentes des paroissiens

à l'occasion de ce périple extraordinaire. Les expédients avancés

avaient ceci de commun qu'aucun curé n'envisageait la suppression

pure et simple des processions foraines. Une fois ce principe
tenu pour acquis, chaque décanat allait alors de son remède afin
d'obtenir des paroissiens un comportement aussi décent que faire se

peut.
Dans ce registre, le décanat Allemand se montrait le moins enclin à

cautionner des mesures d'ordre disciplinaire. Admonester avant de
sanctionner, ainsi pourrait-on lapidairement résumer le point de vue
d'un décanat qui tenait également, autre trait original, à distinguer les
bonnes des mauvaises paroisses:

«Qu'on avertisse tous les décanats et déclare à chaque paroisse [sic]
que la première fois qu'on verra renouveller [sic] les désordres et les
abus, on abolira absolument toutes les processions des paroissiens
réfractaires hors des limites de la paroisse naturelle.»

Ces propos modérés s'expliquaient certainement par la place de

choix qu'occupaient les processions foraines dans la vie liturgique
dudit décanat. Crainte de voir gronder le mécontentement en cas de

mesures impopulaires ou assurance de pouvoir composer avec un
encadrement efficace des paroissiens durant les processions? Il faut
certainement tenir compte de ces deux paramètres, dans une
proportion qu'il est difficile d'évaluer, pour comprendre la position du
décanat Allemand.

Il en allait différemment dans les autres décanats. On y arborait en
effet un visage moins porté à la conciliation, au profit de mesures plus
directement coercitives. Il était tout d'abord demandé à l'évêque
d'obtenir de l'autorité civile la fermeture temporaire des cabarets
situés dans les alentours immédiats des lieux de dévotion. Le décanat
de Romont s'avançait plus loin en avant en prônant l'interdiction
immédiate des processions foraines qui aboutissaient «dans des

endroits à cabaret». Objet de toutes les diabolisations, l'alcool se

retrouvait au banc des accusés en tant que principale source de
désordre. A cet égard, les décanats de Valsainte et de St-Protais
exigeaient plus de rigueur dans l'application des ordonnances en



matière de vente de vin et d'eau-de-vie sur l'emplacement des lieux
de dévotion. Si le trajet, avec ses tentations omniprésentes, continuait

au demeurant à poser d'aussi insolubles difficultés, pourquoi
ne pas alors raccourcir les processions, en les circonscrivant dans un
rayon d'une lieue (soit environ quatre kilomètres), à compter de
l'église paroissiale? Pour un peu insolite, cette idée n'en obtenait pas
moins l'assentiment de quatre décanats (Part-Dieu, St-Henri, St-
Protais, Valsainte).

Ces revendications, pour légitimes qu'elles fussent, ne traduisaient
qu'incomplètement l'impuissance du clergé. Aveu plus ou moins
explicite de cette infortune, on souhaitait la mise sur pied rapide d'un
service d'ordre à même d'exercer une surveillance stricte des paroissiens.

Si la forme à retenir variait quelque peu, l'idée de base, elle,
demeurait commune à tous. Elle consistait dans le recrutement de

jurés habitant la paroisse, avec mission donnée à eux de cheminer
aux côtés de la procession. Voici, à titre d'exemple, le modèle
proposé par le décanat de St-Maire:

«Un commis [sera placé] après le premier étendard pour contenir les
enfants, un autre commis après les hommes pour prévenir le mélange
des deux sexes un troisième commis à la fin de la procession pour
contenir dans l'ordre, le silence et [la] modestie et empêcher les
désertions.»

Et si d'aventure l'effet de dissuasion devenait caduc, le clergé se

réservait alors le droit de dénoncer les contrevenants auprès de
l'autorité civile. Ceux-ci se verraient, le cas échéant, infliger une forte
amende, voire «une peine très sévère» (Ste-Croix).

C. Les limites à un contrôle satisfaisant des processions

Interdictions diverses, application systématique des ordonnances
civiles, création d'une sorte de police des processions, peines
disciplinaires au besoin: exception faite du décanat Allemand, le clergé
fribourgeois s'imaginait trouver dans ces variantes disciplinaires le

moyen de contenir les débordements des paroissiens. Cependant, de
l'intention à l'application effective des mesures préconisées, il y a

encore un long chemin. Il fallait en effet pour cela pouvoir compter
non seulement sur le zèle et la détermination du gouvernement civil,
ce qui semblait acquis, mais encore de l'ensemble du corps ecclési-

182



astique. Ce qui n'était à l'évidence pas toujours le cas, si l'on prête
attention aux remarques des décanats de St-Henri et de Romont.
Ceux-ci notifiaient à Mgr de Montenach d'intervenir sèchement auprès

de certains curés qui se dérobaient à leurs tâches dans la conduite
des processions foraines. Ascendant moral insuffisant? Manque de
détermination dans l'accomplissement du sacerdoce? Effets paralysants

d'une proximité socioculturelle trop importante avec les
paroissiens? Ou lassitude tout simplement? La démission, fortuite ou
pas. d'une partie du clergé dévoile les limites d'un encadrement
efficient des paroissiens. En fait, si l'on dépasse la seule question de la
surveillance des processions foraines, l'enjeu supposé pour l'Eglise
était d'une portée plus large. Comme le laissait sous-entendre le
commentaire final du secrétaire François Perroud, sorte de compendium

des doléances entendues, c'est bien autour de la redéfinition du
modèle général des processions alors en vigueur qu'aura à débattre la
hiérarchie:

«Finalement, tous les curés du canton supplient leurs supérieurs de
bien vouloir prendre des arrangements pour le bon ordre, silence et
modestie non seulement [pour les] processions qui se font hors des
paroisses respectives, mais encore de celles qui se font dans l'enceinte
des paroisses, comme au temps des Rogations et lorsqu'on va en
station à quelques chapelles, le désordre y est le même que dans celles qui
se font hors des paroisses. On désire aussi bien que les paroissiens se

rendent à l'église pour commencer et finir les processions.»

VI. La religion populaire:
un défi socioculturel pour l'église

Arrivé au terme de cette étude, il nous reste maintenant à en
présenter les enseignements possibles. Il ressort tout d'abord que les

processions foraines, à plus forte raison la religion populaire, ne
sauraient être appréhendées et comprises en faisant fi du «contexte
global de la civilisation d'appartenance»37 au sein duquel elles
trouvaient place. En plus d'un signe extérieur d'appartenance à l'Eglise,

37 Expression due à: Geneviève Herberich-Marx/Freddv Raphael. La religion populaire

en Alsace, in: Annales de l'Est. 39 (1987). n° 2. 102.

183



les processions foraines étaient en effet l'expression et simultanément

l'agent privilégié d'une identité socioculturelle sécrétée à

l'échelon régional. L'identification de ces usages liturgiques à un
espace familier idéal qui variait passablement d'une région à l'autre,
nous est apparue avec netteté tant dans le rayonnement des lieux
de dévotion que dans la présence de réseaux de rencontre entre
paroisses.

Cependant, le défi socioculturel que pouvait représenter cette réalité

pour l'Eglise ne s'arrêtait pas là. Les conditions souvent rudes
d'existence, la fragilité des équilibres agricoles, le frôlement quotidien

de la maladie et de la mort, les mœurs campagnards expliquent
pourquoi la religion populaire ne se résignait qu'avec peine à l'ascèse
et au dépouillement. Rompant avec la monotonie des journées de
labeur, les processions foraines donnaient l'occasion à tous, dévots
sincères ou pas, de prendre part à une très désirée et très attendue
«partie de campagne», selon l'expression non dénuée de saveur de
Maurice Agulhon.38 Lorsque convergeaient vers un lieu de dévotion
plusieurs paroisses -jusqu'à neufcomme nous l'avons constaté -, les

processions foraines s'achevaient plus souvent qu'à leur tour dans
une ambiance festive, les foires et les réunions dansantes en
devenaient alors la face la plus bruyante et la plus colorée.

Cette tension, permanente, entre les besoins religieux d'une
collectivité et son penchant naturel pour la fête souligne la précarité des
frontières qui prévalaient alors entre le Sacré et le Profane. Une partie
de la hiérarchie s'en inquiéta fortement et s'efforça dans une démarche

rationalisante de mieux canaliser et discipliner la ferveur des
fidèles. Pressé en cela par un patriciat pétri de joséphisme et soucieux
du développement économique du canton, Mgr Joseph-Nicolas de
Montenach donna un coup d'arrêt brutal aux processions foraines,
non sans quelque hésitation d'ailleurs. Il courait non seulement le

risque de voir gronder le mécontentement dans les régions qui recouraient

régulièrement à cette pratique liturgique, mais de placer encore
son clergé dans une position délicate. Les opinions que ce dernier eut
le loisir de développer dans le «Mémoire Perroud» n'accréditent que
très difficilement l'idée d'un corps ecclésiastique monolithique. L'ex-

38 Cité par Marie-Hélène Froeschle-Chopard. Les dévotions populaires d'après les
visites pastorales: un exemple: le diocèse de Vence au début du XVIIIe siècle, in:
Revue d'histoire de l'Eglise de France. 60 (1974). 91.

184



périence des évêques n'était de loin pas celle du curé de village. Tout
dès lors nous incite, et là réside l'ultime enseignement de cette étude,
à ne pas enfermer la religion populaire dans un antagonisme réducteur

opposant d'un côté le prescrit, monopole des clercs, et le vécu, lot
exclusif du peuple des fidèles. Une tentation à éviter d'autant plus
que les lacunes constatées au niveau de l'encadrement des fidèles
devaient considérablement réduire la marge de manœuvre de l'autorité

dans sa volonté d'imposer un modèle doctrinal épuré. L'«effort
conquérant»39 de la pastorale post-tridentine rencontra souvent des
résistances dans sa tentative d'épuration des diverses expressions de
la religiosité populaire. Parfois, l'Eglise dut modérer ses prétentions,
voire accepter des compromis en la matière. Les processions foraines,

en admettant qu'elles satisfaisaient à cette double attente sociale
et religieuse, peuvent très bien compter parmi les facteurs à même de

comprendre l'attitude frondeuse de certaines régions fribourgeoises à

un moment donné de l'histoire. Suivant cette idée, les troubles qui
agitèrent le canton en 1780/81 n'en constitue certainement pas
l'exemple le moins significatif.40

39 Geneviève Herberich-Marx/Freddy Raphaël, op.cit.. 92.
40 Voir notes 9 et 12.

185


	Quelques considérations sur la religion populaire à partir de l'étude d'un document épiscopal du XVIIe siècle

