
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 86 (1992)

Artikel: Bauern, Wallfahrt und Familie : Familienbewusstsein und familiäre
Verantwortungsbereitschaft im Spiegel der spätmittelalterlichen
Wunderbücher "Unserer Lieben Frau im Gatter im Münster von Sankt
Gallen" (1479-1485)

Autor: Signori, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bauern, Wallfahrt und Familie:
Familienbewußtsein und familiäre Verantwortungsbereitschaft

im Spiegel der spätmittelalterlichen Wunderbücher
«Unserer Lieben Frau im Gatter im Münster von Sankt

Gallen» (1479-1485)

Gabriela Signori

Hauschroniken, Privatbriefe und Tagebücher haben uns äußerst
lebendige Bilder über den städtischen Familienalltag und sein
geregeltes Neben- und Miteinander von Mann und Frau, sowie den
verschiedenen, unter einem Dach zusammengefaßten Gruppen überliefert1.

Demgegenüber bleibt das Familienleben der größtenteils
schriftlosen Landbevölkerung vergleichsweise färb- und fleischlos,
oft auf Abstraktionen wie Haushaltsgröße und Zusammensetzung
beschränkt2. Daß es trotz mangelnder Selbstzeugnisse möglich ist,
auch den ländlichen Bevölkerungsgruppen ein lebendiges Profil zu
verleihen, haben die Studien der beiden amerikanischen Historike-

1 Die Untersuchungen zum stadtischen Familienalltag des spaten Mittelalters sind
sehr zahlreich, vgl. u.a. Trude Ehlert(Hg). Haushalt und Familie in Mittelalter und
früher Neuzeit. Sigmaringen 1991; Mathias Beer. Eltern und Kinder des spaten
Mittelalters in ihren Briefen. Familienleben in der Stadt des Spätmittelalters und
der frühen Neuzeit mit besonderer Berücksichtigung Nürnbergs (Schriftenreihe
des Stadtarchivs Nürnberg 44). Nürnberg 1990: Christiane Klapisch-Zuber. La
maison et le nom. Stratégies et rituels dans l'Italie de la Renaissance (Civilisations
et sociétés 81). Paris 1990; dies.. Women, Family and Ritual in Renaissance Italy.
Chicago-London 1985; Maria E. Müller (Hg). Ehegluck und Liebesjoch. Bilder
von Liebe. Ehe und Familie in der Literatur des 16. Jahrhunderts. Weinheim-
Basel 1988; Alfred Haverkamp (Hg). Haus und Familie in der spatmittelalterlichen

Stadt (Stadteforschung A/18). Köln-Wien 1984. - Zur alteren Literatur vgl.
G.L. Soliday (Hg). History of the Family and Kinship: A Select International
Bibliography, New York 1980. sowie Ulrich Hermann. Susanne Renftle und Lutz
Roth. Bibliographie zur Geschichte der Kindheit. Jugend und Familie. München
1980.

2 Zum Problem der Haushaltsgröße und Zusammensetzung vgl. den Überblick von
Tamara Hareven. Historical Analysis of the Family, in: Marvin B. Sussman und
Suzanne K. Steinmetz (Hg). Handbook of Marriage and the Family. New York-
London 1987, 37-57.

121



rinnen Barbara A. Hanawalt und Judith M. Bennet gezeigt3. An
Hanawalts Auswertung englischer Verhörprotokolle zu unnatürlichen

Todesfällen (den sogenannten coroner rolls) möchte ich im
folgenden auch anknüpfen, unter anderem deshalb, weil sich die

spätmittelalterlichen Wunderbücher inhaltlich und formal
zeitgenössischen Gerichtsakten angenähert haben.

Wie die Verhörprotokolle handeln auch die Wundersammlungen
(als mehr oder weniger formalisierte und stilisierte Verzeichnisse
bemerkenswerter Gebetserhörungen) primär von individuellen Krisen

wie Krankheiten oder Unfälle, und gewähren gerade in ihrer
Schilderung von Krisensituationen ihrerseits vielseitigen Einblick in
alltägliche Lebenszusammenhänge und Erfahrungshorizonte ganz
gewöhnlicher Menschen4. Dazu zählt auch das bislang kaum
erforschte Feld der Verantwortungsbereitschaft, dem ich diese
Untersuchung widmen möchte. Ausgehen werde ich dabei von einer Typologie

sozialen Handelns, die auf einer quantitativen Analyse von
rund zweitausend spätmittelalterlichen Wallfahrtsgelübden beruht,
um daran anschließend etwas detaillierter qualitativen Aspekten
dieser Verantwortungsbereitschaft nachzuspüren5. Doch einleitend
einige allgemeine Bemerkungen zum spätmittelalterlichen
Wallfahrtswesen und seiner Wunderliteratur.

' Barbara A. Hanawalt. The Ties That Bound. Peasant Families in Medieval
England, Oxford 1986, und dies.. Seeking the Flesh and Blood of Manorial Families,
in: Journal of Medieval History 14/1 (1988), 33-46, sowie Judith M. Bennet.
Women in the Medieval English Countryside. Gender and Househould in Brig-
stock Before the Plague, New York-Oxford 1987, und dies.. The Tie That Binds:
Peasant Marriages and Families in Late Medieval England, in: Journal of
Interdisciplinary History 15 (1984). 111-129. Bemerkenswert sind in diesem
Zusammenhang auch die Arbeiten von Lutz Berkner, David Sabean, Zvi Razi und
Ambrose J. Raftis.

4 Zur Mirakelliteratur im allgemeinen vgl. weiterhin Peter Assion. Die mittelalterliche

Mirakel-Literaturals Forschungsgegenstand, in: Archiv für Kulturgeschichte
50 (1968). 172-180. Hermann Bach. Mirakelbücher baverischer Wallfahrtsorte.
Untersuchungen ihrer literarischen Form und ihrer Stellung innerhalb der
Literatur der Zeit. Diss. München 1963. und Dieter Harmening. Frankische Mirakel-
bucher. Quellen und Untersuchungen zur historischen Volkskunde und
Geschichte der Volksfrömmigkeit, in: Wurzburger Diozesan-Geschichtsblätter 28
(1966), 25-240.

¦ Das quantitative Vorgehen soll nicht die Illusion einer zweifelhaften Zahienob-
jektivitat erwecken, sondern lediglich erlauben, der Datenfulle spatmittelalterli-
cher Wunderbucher besser gerecht zu werden [vgl. dazu die verschiedenen
Beitrage in: Gerhard Botz (Hg). «Qualität und Quantität»: Zur Praxis der Methoden
der Historischen Sozialkunde (Studien zur historischen Sozialwissenschaft 10).
Frankfurt/M. 1988].

122



Spätmittelalterliche Marien wallfahrten

Marienwallfahren des späten Mittelalters, obschon sie noch nicht
ihre barocke, im Zeichen der Gegenreformation stehende
Allgegenwärtigkeit entfalteten6, nahmen unter den regionalen und lokalen
Pilgerbewegungen eine privilegierte Stellung ein7. Kein anderer Heiliger

verfügte über so viele Gnadenstätte wie die Muttergottes; auch
mit ihrem umfangreichen Korpus regional verschiedenartiger
Wundersammlungen samt ihren sehr zahlreichen Wundergeschichten
hob sich Maria deutlich von den übrigen Heiligen ab. So belief sich
die Zahl der schriftlich festgehaltenen Gebetserhörungen im
niederländischen Wallfahrtsort Herzogenbusch (1382-1388) beispielsweise

auf461s, 754 waren es in Ebehardsklausen 1444-1536), einem
Kloster der Windesheimer Kongregation in der Nähe von Trier1*,

Zum barocken Pilgerwesen vgl. u.a. Ludwig Huttl. Marianische Wallfahrten im
Süddeutsch-österreichischen Raum (Kolner Veröffentlichungen zur Rcligionsge-
schichte 6). Köln 1985, sowie weiterhin Stefan Beiße!. Wallfahrten zu Unseren
Lieben Frau in Legende und Geschichte, Freiburg/Br. 1913.

Gesamteuropaische Bedeutung erlangte außer den Bußwallfahrtszentren [vgl. Jan
van Herwaarden. Opgelegde Bedevaarten. Een Studie over de praktijk van opleg-
gen van bedevaarten (met name in de stedelijke rechtspraak) in de Nederlanden
gedurende de late middleeuwen (ca. 1300-ca. 1550). Amsterdam 1978] keine der
spatmittelalterlichen Gnadenstätten der Jungfrau mehr. Rocamadour verkam
langsam zu einem Sammelbecken von Bettlern. Gaunern und Halunken, vgl. dazu
Kurt Koster. Pilgerzeichen und Pilgermuscheln von mittelalterlichen Santiagostrassen:

Saint-Léonard - Rocamadour - Saint-Gilles - Santiago de Compostella.
Schleswiger Funde und Gesamtuberlieferung (Ausgrabungen in Schleswig.
Berichte und Studien 2). Neumunster 1983. 44-52.
Mirakelen van Onze Lieve Vrouw te 's-Hertogenbosch 1381-1603. ed. H. Hens.
H. van Bavel. G.CM. van Dijck und J.H.M. Frentzen (Bijdragen lot de geschie-
denis van het zuiden van Nederland 42). Tilburg 1978. vgl. dazu u.a. Peter J.A.
Nissen. Niederlandische Mirakelbucher aus dem Spatmittelalter, insbesondere
das Arnheimer Mirakelbuch des heiligen Eusebius. als Quelle fur den Volksglauben,

in: Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer (Hg), Volksreligion im hohen und
späten Mittelalter (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte 13).
Paderborn u.a. 1990. 275-306.
Die Mirakelbücher des Klosters Eberhardsklausen, cd. Paul Hoffmann und Peter
Dohms (Publikationen der Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde 64).
Düsseldorf 1988. vgl. dazu Peter Dohms, Eberhardsklausen. Kloster. Kirche.
Wallfahrt. Von den Anfängen bis in die Gegenwart. Trier 1968. und ders.. Die
Geschichte des Klosters und Wallfahrtortes Eberhardsklausen an der Mosel von
den Anfängen bis zur Auflösung des Klosters im Jahr 1802 (Rheinisches Archiv
64), Bonn 1985, sowie Mathias Zender. Mirakelbücher als Quelle fur das Volksleben

im Rheinland, in: Rheinische Vierteljahresblätter 41 (1977), 108-123.

123



und 883 in der Stiftskirche von Sankt Gallen (1479-1485 und 1509-
1514)10. In Regensburg, der letzten Massenwallfahrt vor der
Reformation, erreichten die Gebetserhörungen innerhalb von drei Jahren
(1519-1522) sogar die Spitze von 731".

Die Zahl ausgewählter, schriftlich fixierter Wunderberichte
entsprach natürlich nur einem kleinen Bruchteil der effektiven
Pilgeraufgebote, bedenken wir, daß man in Regensburg allein in einem
Jahr 109 198 bleierne und 9764 silberne Pilgerabzeichen verkaufte12.
Auch das Netz marianischer Gnadenorte war gemäß Testamenten,
Chroniken und den bis in die Neuzeit äußerst beliebten «Rivalitätswundern»

weit dichter, als es die beschränkte Zahl kontrollierter, mit
eigenen Wunderbüchern ausgestatteter Wallfahrtszentren vermuten
läßt13.

10 Stiftsarchiv St. Gallen StiASG), Bd. 388b und C 389, 1-341, dazu Gabriela
Signori, Maria als Bürgerheilige. Das St. Galler «Münster» im Ringen zwischen
Abt und Stadt, in: Unsere Kunstdenkmäler 43 (1992), 33-50, und dies., Ländliche
Zwänge - städtische Freiheiten? Weibliche Mobilität und Geselligkeit im Spiegel
spätmittelalterlicher Marienwallfahrten, in: Frauen und Öffentlichkeit. Beiträge
der 6. Schweizerischen Historikerinnentagung. Zürich 1991, 29-61, sowie Paul
Stärkle, Die Wallfahrt zu «Unserer Lieben Frau im Gatter» im Münster zu
St. Gallen (1479-1529), in: ZSKG 16 (1927). 161-173 und 283-295.

11 Barbara Schuh, Die Gewalten des Wunders. Zeichen der Machtausübung im
Bereich einer spätmittelalterlichen Wallfahrt, in: Ingrid Matschinegg. Brigitte
Rath und Barbara Schuh, Von Menschen und ihren Zeichen, Bielefeld 1990, 77-
98; Joseph Staber. Religionsgeschichtliche Bemerkungen zum Ursprung der
Marienwallfahrten im Bistum Regensburg, in: Beiträge zur Geschichte des Bistums
Regensburg 7 (1973). 41-61. sowie Gerlinde Stahl, Die Wallfahrt zur Schönen
Maria in Regensburg, in: ebd. 2 (1968), 35-282.

12 Gerlinde Stahl. Wallfahrt zur Schönen Maria. 74f, vgl. etwa auch die
Spendenverzeichnisse von Altötting bei Maria Angela König, Weihegaben an U.L. Frau
von Altötting vom Beginn der Wallfahrt bis zum Abschluß der Säkularisation.
Bd. II, München 1940, 1-42.

13 Vgl. u.a. Paul Bauer. Testament und Bürgerschaft: Alltagsleben und Sachkultur im
spätmittelalterlichen Konstanz (Konstanzer Geschichts- und Rechtsquellen 31),
Konstanz 1989. und Leo Augustin Zehnder-Bona. Volkskundliches in der älteren
schweizerischen Chronistik (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

60). Basel 1976. 452-462. - In Sankt Gallen belief sich die Zahl der
Konkurrenzwallfahrten (bzw. der «Rivalitätswunder») auf acht, darunter befand sich
auch die ansonsten unbekannte «Fahrt» zu Unserer Lieben Frau von Leipferdin-
gen im Hegau (StiASG, C 389, 241. Nr. 303). - Die übrigen Konkurrenzwallfahrten
Unserer Lieben Frau von St. Gallen waren nicht marianisch: Sankt Wolfgang
(C 389. 102. Nr. 111 Bd. 388b, Nr. 267); Sankt Nikolaus (C 389, 129, Nr. 155);
Sankt Annen von Steinen [(C 389, 421, Nr. 620). vgl. dazu Jan Straub. Die Hei-
ligengräber der Schweiz. Ihre Gestalt und ihr Brauchtum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Schweizerischen Heiligenverehrung. Diss. Zürich. Liebefeld/BE
1987, AM-AN], zu den Heiligen in Mörschwil (C 389. 403. Nr. 571). und im

124



Das Pilgerprofil: Herkunft und Stand

Die Wallfahrtsorte befanden sich meist in oder zumindest in
unmittelbarer Nähe von bedeutenden regionalen und überregionalen Wirt-
schafts- und Handelszentren. Inhaltlich sowie der Herkunft der
Beteiligten nach waren es aber, wie ich einleitend schon angedeutet
habe, vorwiegend «Bauernwallfahrten» u, d.h. die Pilger rekrutierten
sich meist aus kleineren Städten, Marktflecken, Dörfern oder Weilern

des städtischen Um- und Hinterlandes. Mit Ausnahme der
wenigen überregionalen Wallfahrten wie Maria im Elende in der
Nähe von Heiligenstadt 1414-1517) '\ Altötting( 1491-1520) 16oder

partiell auch Eberhardsklausen blieb das Einzugsgebiet gewöhnlich
auf einen Radius von durchschnittlich ein bis zwei Tagereisen
begrenzt17. In der Perspektive der Wunderbücher offenbarte sich
Wallfahren zusätzlich als Privileg der dörflichen Ober- und Mittel-

«Munster» selbst die Zehntausend Ritter auf dem Martinsaltar (C 389. 362.

Nr. 480). Sankt Annen (C 389. Nr. 386) und Sankt Wiborada (C 389. 438.

Nr. 673).
14 In Anlehnung an Irmgard Gierl. Bauernlcben und Bauernwallfahrt in Altbayern.

Eine kulturkundliche Studie auf Grund der Tutenhausener Mirakelbucher
(Beitrage zur Altbayerischen Kirchengeschichte 21/2). München 1960.

15 Mit 365 Wundern bildet die Wallfahrt zu Maria im Elende in der Nähe von
Heiligenstadt (Diözese Erfurt), deren Wirken vorwiegend in die Jahre zwischen
1420 bis 1440 reichte, die älteste bisher bekannte überregionale «Massenwallfahrt»

im deutschen Sprachraum. vgl. Karl H. Schafer, Das Mirakelbuch von
Sankt Maria im Elende am Harz, in: Gustav Schreiber (Hg). Deutsche Mirakelbücher

(Forschungen zur Volkskunde 31/32). Dusseldorf 1938. 135-145. Die
Wallfahrt weist mit 37 Prozent «Gefangenenbefreiungen» ausgesprochen «feudale»

Zuge auf.
16 Zur Wallfahrtsgeographie von Altötting vgl. Barbara Schuh. «Jenseitigkeit in die-

seitigen Formen»: Sozial- und mentalitatsgeschichtliche Aspekte spatmittelalterlicher

Mirakelberichte, Graz 1989, 90.
17 Der beschränkte Wallfahrtsradius ist jedoch nicht gleichbedeutend mit Nahwallfahrten

wie etwa derjenigen zum elsassischen Wiwersheim vgl. dazu Francis Rapp.
Un petit pèlerinage mariai: Notre-Dame de la Pitié à Wiwersheim en Alsace, in:
Horizons marins. Itinéraires spirituels (Ve-XVIIIe siècles), Bd. I: Mentalités et
sociétés (Publications de la Sorbonne. Histoire ancienne et médiévale 20). Paris
1987, 105-122. - Zu den verschiedenen Wallfahrtstypen vgl. Pierre-André Sigal,
Les différents types de pèlerinages au Moyen Age. in: Wallfahrt kennt keine
Grenzen, hrsg. von Lenz Kriß-Rettenbeck und Gerda Mohler. München-Zürich
1984, 76-84, sowie Karl-S. Kramer. Typologie und Entwicklungsbedingungen
nachmittelalterlicher Nahwallfahrten, in: Rheinisches Jahrbuch für Volkskunde.
1960, 195-211.

125



schichten, wobei, wie sich in Eberhardsklausen zeigt, daß das
Dorfhandwerk einen besonderen Platz einnahm18.

Der vorwiegend ländliche Zug des spätmittelalterlichen
Wallfahrtswesens entging im übrigen auch den städtischen Beobachtern
nicht. Mit Attributen der bäuerlichen Arbeitswelt versah auch
Michael Ostendorfer in seinem Holzschnitt der Schönen Maria von
Regensburg die Gläubigen, die sich 1519 prozessionsartig um die
wundertätige Marienstatue gruppierten19. In dieser Hinsicht war die
jüngere Sankt Galler Wallfahrtsphase, die 1509 die «Bauernwallfahrt»

der Jahre 1479 bis 1485 ablöste, einzigartig: Hier handelte es

sich um eine rein städtische und vorwiegend von Frauen besuchte
Marienwallfahrt20. Beide Züge waren, soweit es sich beim gegenwärtigen

Forschungsstand erkennen läßt, für die Zeit äußerst
ungewöhnlich.

Spätmittelalterliche Wunderbücher waren in ihrer Auswahl
bemerkenswerter Gebetserhörungen restriktiv. Hausarme, fremde
Bettler und Krüppel, deren Heilung ein zentrales Moment der früh-
und hochmittelalterlichen Wunderbücher darstellte, bevölkerten
den Bildquellen nach die Gnadenorte zwar wie ehedem21 ; doch ihren
Wundern begegnete man zusehends mit derselben Skepsis bzw.
Ablehnung, die auch die zeitgenössische Armenpolitik beherrschte22.

18 Dörfliche Villici, Centunones. Schultheißen, Vögte. Richter und Schöffen stellten
in Eberhardsklausen sechs Prozent der Betroffenen dar. Acht Prozent gehörten
dem Dorfhandwerk zu. In 28 Fallen wird explizit von Bauern geredet, nur in vier
von Schafhirten. Auch Taglöhner sind nur an einer Stelle erwähnt. - Vgl. dazu
Renate Blickle. Besitz und Amt. Bemerkungen zu einer Neuerscheinung über
bäuerliche Führungsschichten, in: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 40
(1977), 277-290, sowie Werner Rösener, Bauern im Mittelalter, München 1987.
198-214.

19 Hans Belting, Bild und Kunst. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der
Kunst. München 1990. 505ff. und Arnulf Wynen. Michael Ostendorfer (um 1490
bis 1559). Diss. Freiburg/Br. 1961. S. 119-127 und 199-237.

20 Gabriela Signori. Landliche Zwange - städtische Freiheiten?. 35ff. sowie Barbara
Schuh, «Jenseitigkeit in diesseitigen Formen», 101 f.

21 Burkhard Hofmann, Kranker und Krankheit um 1500. Die Darstellung des Kranken

im Zusammenhang mit den spatgotischen Bildnissen der Heiligen Elisabeth.
Med. Diss. Aachen 1983.

22 Vgl. die diesbezüglichen Äußerungen der Becketwunder [Materials for the History
of Thomas Becket. ed. J.C. Robertson (Rerum Britannicarum medii aevi scriptum
67), Bd. 1, London 1875, p. 524], und Erik V. Kraemer, Le type du faux mendiant
dans les littératures romanes depuis le moyen âge jusqu'au XVIIe siècle (ASSF.
Commentationes humanorum litterarum XIII/6), Helsingfors 1944, sowie allge-

126



In den Mirakelbüchern verlieren sich ihre Spuren. Adelige, Geistliche

und städtische Oberschichten blieben dem Wundergeschehen
hingegen aus eigenem Antrieb fern21. Traten letztere dennoch in
Erscheinung, so geschah dies meist in Form von Zeugen, welche die
Echtheit der mündlich dargelegten Pilgerberichte bestätigten: «In
bywesen Bartholome Vischer und Hans Oppentzhoffer, hie
burger»24, hieß es jeweils am Ende der älteren Sankt Galler Wunderberichte

1479-1485), während man in Lauingen 1502-1504) notierte:
«und begert hat solches für ein Zeichen [d.h. Wunder] ein zue schreiben,

testes Hannß feichtwerkh, Bürgermeister.»25 Die Verwaltung
der Wunder bzw. der Entscheid, was als echt zu gelten habe,

ursprünglich ein geistliches Privileg, hatte in die Hände der städtischen

Honoratioren gewechselt26.

Das Wunderspektrum

Thaumaturgische Interventionen beherrschten die spätmittelalterlichen
Wunderwelten genauso wie die früh- und hochmittelalterli-

mein Robert Jutte. Abbild und soziale Wirklichkeit des Bettler- und Gaunertums
zu Beginn der Neuzeit. Sozial-, mentalitàts- und sprachgeschichtliche Studien zum
Liber Vagantorum (Beiheifte zum AKG 27), Köln-Wien 1988. und Bromslaw
Geremek. La potence ou la pitié. L'Europe et les pauvres du Moven Age à nosjours.
Paris 1987.

21 Während in Sankt Gallen insgesamt nur acht Adelige und vier Kleriker nachweisbar

sind, handelt es sich in Eberhardsklausen immerhin um drei bzw. zwei Prozent
der Pilger.

24 StiASG. Bd. 388b, Nr. 246. Zu den Oppentzhofer vgl. Hans C. Peyer. Leinwand-
gewerbe und Fernhandel der Stadt St. Gallen von den Anfangen bis 1520. unter
Benützung der Vorarbeiten von A. Schelling und H. Ammann (St. Galler
wirtschaftswissenschaftliche Forschungen 16/2). Bd. II. St. Gallen 1960. 42.

25 Max Springer, «... sondern gnad und hilf aida empfangen». Das Mirakelbuch zur
Wallfahrt Unser Lieben Frauen beim Brunnen in der Spitalkirche zu Lauingen, in:
Jahrbuch des historischen Vereins Dillingen 87 (1985), 211. Nr. 40, und dazu
Helmut Laußer, Die Wallfahrten des Landkreises Dillingen. Der Versuch einer
Wallfahrtstypologie unter dem Gesichtspunkt ihrer Verwendung als Mittel zum
Ausbau oder zur Festigung von Herrschaft durch ideologische Einflußnahme auf
die Untertanen, in: Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte 40 (1977), 75-
121.

26 Gabriela Signori. Maria als Burgerheilige. 45 (Zeugenliste). - Auch das Wunderbuch

von Eberhardsklausen enthält vergleichbare Listen, die Paul Hoffmann und
Peter Dohms in ihrer Edition jedoch nicht berücksichtigt haben, vgl. Peter Dohms.
Geschichte des Klosters und Wallfahrtortes Eberhardsklausen. 158.

127



chen27. Doch hatten sich die Krankheitsbilder verändert und
differenziert28. Einerseits erweiterte sich ihr Spektrum auf neue Krankheiten

wie die seit 1493 bezeugte Syphilis29; andrerseits zeugten die
Heilungswunder, indem sie vermehrt von diffusen Kopf- und
Rückenschmerzen handelten, auch von einer veränderten
Schmerzempfindlichkeit. Dieses Phänomen betraf vorwiegend die
Stadtbevölkerung. Während man auf dem Land sein Gebrechen geduldig,
zuweilen mehrere Jahre lang, auf sich nahm, eilte man in der Stadt
meist unverzüglich zum nächstgelegenen Thaumaturgen, nicht ohne
zuvor noch «mancherlei Arzneien» ausprobiert zu haben. Hier
betrug der durchschnittliche Abstand zwischen dem Krankheitsausbruch

und der Wallfahrt nur acht Tage30.
Mehr Raum gewannen im Spätmittelalter indessen wunderbare

Errettungen bei Unfällen und anderen Notsituationen. Dies hing
wesentlich mit der neuartigen Allgegenwärtigkeit der Heiligen
zusammen. Ihr Wirken war nicht mehr aufden unmittelbaren Kontakt
mit dem Heiligtum und seinen verschiedenen Sakralzonen
beschränkt31. Indem sich die Muttergottes wie in Sankt Gallen oder
Eberhardsklausen zusätzlich auf Schwangerschaft, Geburt und
Niederkunft «spezialisierte», bot sie auch Frauen mehr Handlungs- und
Identifikationsmöglichkeiten als früher32. Begünstigt durch die

27 Vgl. dazu u.a. Pierre-André Sigal. L'homme et le miracle dans la France médiévale
(XIe-XIIc siècle). Paris 1985. 277ff, Michel Rouche. Miracles, maladies et
psychologie de la foi à l'époque carolingienne en Francie, in: Hagiographie, cultures et
Sociétés. XIe-XIIe siècle. Paris 1981. 319-335. und Richard C. Finucane. Miracles
and Pilgrims. Popular Beliefs in Medieval England. London-Melbourne-Toronto
1977. 106ff.

28 Zu den verschiedenen Krankheitsbildern vgl. Gabriela Signori, Ländliche Zwange
- städtische Freiheiten?, 49 (Tabelle II).

29 Werner Schreiber und Friedrich K. Mathys, Infectio. Ansteckende Krankheiten in
der Geschichte der Medizin. Basel 1986. 57-75. sowie Jacques Ruffié und Jean-
Charles Sournia, Die Seuchen in der Geschichte der Menschheit. Stuttgart 1987.
118-122.

30 Zu den kulturellen Unterschieden der Schmerzempflindlichkeit vgl. die verschiedenen

Beiträge in Katrin Greifeid. Nobert Kohnen und Ekkehard Schröder (Hg).
Schmerz. Interdisziplinäre Perspektiven. Braunschweig-Wiesbaden 1989.

" André Vauchez. La sainteté en Occident aux derniers siècles du Moyen Age.
D'après les procès de canonisation et les documents hagiographiques (Bibliothèque

de l'Ecole française d'Athènes et de Rome 1/241). Rom 1981. 522ff.
12 Gabriela Signori. Ländliche Zwänge - städtische Freiheiten?, 48 (Tabelle I). Mit

172 (91 und 81) Geburtswunder weisen die beiden Sammlungen zusammen mehr
Geburtswunder auf als die fünfzehn Heiligen, die der Untersuchung von Pierre-
André Sigal (La grossesse, l'accouchement et l'attitude envers l'enfant mort-né à la

128



wachsende Zahl Kinder, die in das Wundergeschehen involviert
waren, entwickelte sich das spätmittelalterliche Wallfahrtswesen
schließlich auch zusehends zu einem «Familienunternehmen».

Geschlechts- und altersspezifische Verteilung
(Die Wunderprotagonisten)

Kinder Frauen Manner Total

Eberhardsklausen 321 (43%) 190 (25%) 229 (30%) 754

Herzogenbosch 199 (41%) 81 (17%) 201 (42%) 481
St. Gallen 1 i 257 (40%) 205 (32%) 177 (28%) 639
Marienthal 27 (33%) 16 (20%) 37 (46%) 81

Altötting 38 (24%) 38 (24%) 81 (51%) 158

Aufkirchen 65 (24%) 119 (43%) 90 (33%) 274
St. Gallen II2 53 (22%) 142 (58%) 48 (20%) 243
Maria im Elende' 60 (22%) 54 (19%) 160 (58%) 277

Lauingen 28 (18%) 32 (39%) 35 (43%) 82

1 1479-1485
2 1509-1514
3 Auf den älteren Wunderblock (fol. l-34v) beschrankt

Es wurde, wie wir noch sehen werden, von Eltern, d.h. insbesondere

von Vätern belebt, die ihre geheilten Kinder zu den Gnadenstätten

begleiteten33. Der allumfassende Muttergottesschaftsgedanke
erleichterte dabei wesentlich die Entwicklung Mariens zu einer Kin-

fin du moyen âge d'après les récits de miracles, in: Santé, médecine et assistance au
moyen âge. 110e congrès national des Sociétés Savantes. Montpellier 1985, 23-41
zugrunde liegen.
Rebekka Habermas. Die Sorge um das Kind: Die Sorge der Frauen und Manner.
Mirakelerzählungen im 16. Jahrhundert, in: Hans-Jurgen Bachorski (Hg),
Ordnung und Liebe. Bilder von Liebe. Ehe und Sexualität in Spätmittelalter und
Früher Neuzeit, Trier 1991, 165-183, Christian Krotzl, Parent-Child Relations in
Medieval Scandinavia According to Scandinavian Miracle Collections, in:
Scandinavian Journal of History 14(1989), 21-37. und Herbert Zielinski. Elisabeth von
Thüringen und die Kinder. Zur Geschichte der Kindheit im Mittelalter, in:
Elisabeth, der Deutsche Orden und ihre Kirche, FS zur 700j. Wiederkehr der Weihe
der Elisabethenkirche Marburg 1983 (Quellen und Studien zur Geschichte des
Deutschen Ordens 18), Marburg 1983, 27-38.

129



der- bzw. Familienheiligen; der gelehrte Streite über ihre jungfäuli-
che Empfängnis berührte die Wallfahrtsfrömmigkeit nicht34.

Meine allgemeinen Ausführungen zum spätmittelalterlichen
Wallfahrtswesen möchte mit einem Fallbeispiel aus dem Jahr 1480

zu einem vorläufigen Ende bringen. An Hans Moser aus dem appen-
zellischen Hundwil soll abschließend aufgezeigt werden, aus welchen
Elementen sich am Ende des 15. Jahrhunderts ein «Zeichen» bzw.
Mirakel (einerseits als religiöse Praxis, andrerseits als Literaturgattung),

überhaupt zusammensetzte:

Das Wunder

«Hans Moser, gesessen auf der Rute bei Hundwil, litt am rechten Bein
unter heftigen Schmerzen. Wenn ihn die Schmerzen überkamen,
mußte man ihm das heilige Sakrament reichen. Dies währte elf Jahre
lang an ihm. Zuletzt meinte er, immer wenn es ihn schmerzte, sterben
zu müssen. So verhieß er sich her mit seinem Opfer. Gleich half ihm
Unsere Frau, so daß ihm das Bein aufbrach. Es floß mehr [Eiter]
heraus, als man sich überhaupt vorstellen konnte. Er genas <schön >

und die Schmerzen berührten ihn nicht mehr. Dies geschah am Kreuztag

in Anwesenheit von Othmar Goldast und Uli Rugglisberger, Burger

von Sankt Gallen.»35

Hans Moser pilgerte am 14. September 1480 nach Sankt Gallen.
Mit circa 10 Kilometern war die Wegstrecke von Hundwil nach
Sankt Gallen leicht in einem Tag zu bewältigen. Wie Moser
allerdings auf die Idee kam, sich in seiner Not «Unserer Lieben Frau im
Gatter» zu versprechen, wissen wir nicht. Doch in anderen
Wunderberichten hielten die Schreiber wiederholt fest, man habe sich auf
Empfehlung eines Nachbarn, eines Verwandten oder eines Bekannten,

gelegentlich auch eines Geistlichen, der Muttergottes verheißen.
Hans Bauer aus Bülach erklärte im Dezember 1480 beispielsweise, er
habe den Ratschlag, sich nach Sankt Gallen zu geloben, von einem
gewissen Harzlocher aus Winterthur erhalten: «Do kam ainer zu im
gan, der ist von Wintertür, der haist Hartzlocher, der sprach zu disem

u Vgl. dazu Nancy Mayberry. The Controversy Over the Immaculate Conception in
Medieval and Renaissance Art. Literature, and Society, in: Journal of Medieval
and Renaissance Studies 21 (1991), 207-224.

35 StiASG. Bd. 388b. Nr. 206.

130



krancken menschen: <Dü solt dich verhaissen in Sant Gallen munster

zu vnser lieben frowen, won sy das grosse zaich tût)»36
Zur mündlichen Verbreitung der Wallfahrt trugen natürlich auch

die Prediger bei. Doch erwähnten die Wundergeschichten pastorale
Aktivitäten vergleichsweise selten. Insofern bildete Ursula Laderin
(aus Landeren unterhalb von Sankt Gallen) und ihr lendenbrüchiges
Söhnchen eine Ausnahme. Konrad Laderer, vermutlich Ursulas Bruder,

befand sich gerade im «Münster», als man von der Kanzel die
Wunderheilung eines seinerseits lendenbrüchigen Knaben verkündete.

Noch am selben Tag eilte er zu seiner Schwester und berichtete:
«Man hat hüvt in dem münster verkunt von ainem knäblin. das ist
brachen gesin, vnd hat im die mutter gottes geholffen. Du solt din
kind och verhaissen zu der mütter gottes.»17 Etwas zahlreicher sind
Hinweise aufdie Predigt allerdings in den Gelübdeformeln, wenn die
Geheilten ausdrücklich darauf bestanden, daß man ihr Wunder
öffentlich von der Kanzel verlese3", oder wenn sie in Aufkirchen
(1510-1514) dafür bestraft wurden, daß sie das Wunder weder
aufschreiben noch öffentlich von der Kanzel verkünden ließen39.

Berücksichtigen wir diese verschiedenen Querverweise auf eine
rege Mund-zu-Mundpropaganda nicht, bleibt uns die überraschende
Geschwindigkeit unverständlich, mit der sich allerorts die Neuheit
verbreiten konnte, dieser oder jener Heilige bzw. diese oder jene
Maria vollbringe Wunder. Ohne vorangegangenen Informationsaustausch

wäre es auch kaum möglich gewesen, daß am Sankt Ulrichstag
(4. Juli) 1481 gleich drei Herisauer auf einmal in Sankt Gallen
eintrafen, um von den «Zeichen» zu berichten, welche die Muttergottes
an ihnen bewirkt hatte40. Leider geben die Wundergeschichten nicht
zu erkennen, was die drei Personen konkret untereinander verband.

StiASG, C 389, 163, Nr. 210 Bd. 388b, Nr. 247).
StiASG. C 389. 219. Nr. 283 Bd. 388b. Nr. 306).
Adeli Wirtin aus dem Thurtal präzisierte 1509 etwa: «Vnd weit daz zaichen
verkünden Ion» (StiASG. C 389. 356. Nr. 461).
Georgius Colonus, Gründlich Bericht der Gnaden und Wunderzaichen 1623). in :

Pfarramt Aufkirchen am Wurmsee. fol. 12. Nr. 12: «weil sie aber solches nit hat
lassen einschreiben noch auff der Kantzel verkundigen, ist sie wiederumb in die
vorige kranckheit gefallen.» - Zu Aufkirchen vgl. Joseph Staber. Volksfrömmigkeit

und Wallfahrtswesen des Spatmittelalters im Bistum Freising (Beiträge zur
Geschichte des Bistums Freising 20/1). München 1955.
Konrad Gaiser (StiASG, Bd. 388b, Nr. 203), Arnold Arnetzhub (Bd. 388b. Nr. 313

C 389, Nr. 280) und Konrad Geminder (Bd. 388b. Nr. 314 C 389, 224f,
Nr. 281).

131



Mit insgesamt 882 Pilgern und 1211 Zeugen aus den verschiedensten
Herrschaftsgebieten des Bodenseeraums bleibt es im Rahmen dieser

Untersuchung unmöglich, der nachbarschaftlichen, familiären oder
lehnsrechtlichen Beschaffenheit dieser Netze detaillierter nachzugehen.

Doch kehren wir wieder zu Hans Moser zurück. Im «Münster»
gab er an, elf Jahre lang unter starken Beinschmerzen gelitten zu
haben. Als Beweis für den Ernst seiner Lage ergänzte er, wie viele
andere übrigens auch, daß man ihm im Glauben, er werde sterben,
wiederholt die Sakramente gereicht habe. Schließlich verhieß er sich
der Muttergottes. Sichverheißen bedeutete, sich in den Schutz Ma-
riens zu gegeben und als Gegenleistung zu ihrem Gnadenbild zu
pilgern. Gewöhnlich versprach man zur «Fahrt» noch zusätzliche
Votivgaben wie Wachsglieder, Kerzen oder das besonders bei der
Landbevölkerung beliebte lebendige Opfer, d.h. Hühner, Gänse,
Tauben und Kleinvieh41. Die Verheißung oder das Gelübde blieb
aber unverbindlich42. Es mußte nur dann eingelöst werden, wenn die
erwartete Wirkung auch wirklich eingetroffen war, dem säkularen do
ut des entsprechend: ich gebe, damit du mir gibst. Andere präzisierten

in ihren Gelübdeformeln sicherheitshalber noch ausdrücklich,
die Wallfahrt nur dann einzulösen, wenn sie auch geheilt würden43.
Versäumte man es nach vollbrachtem Wunder allerdings, das Ver-

41 Die Art der Wallfahrtsspenden variierte regional. Geldopfer waren selten. Dafür
genoßen Wachsglieder großer Beliebtheit, vgl. Dieter Harmening. Fränkische
Mirakelbücher. 120-131. und Gerlinde Stahl. Wallfahrt zur Schönen Maria, 158—

174. sowie allgemein Charlotte Angeletti, Geformtes Wachs. Kerzen. Votive.
Wachsfiguren, München 1980, und Lenz Kriß-Rettenbeck, Ex voto. Bild und
Abbild im christlichen Votivbrauchtum. Zürich-Freiburg/Br. 1972. - Anders
gestaltet waren hingegen städtische Wallfahrtsversprechen mit dem Beten zahlreicher

Rosenkränze, der Stiftung von Messen usw.. vgl. dazu Gabriela Signori.
Landliche Zwänge - städtische Freiheiten?, 38.

42 In St. Gallen beschränken sich die Gelübde (neben den Anrufungen) auf die zwei
Formen «entheißen» und «verheißen». - Zu den bayerischen und fränkischen
Formen vgl. Irmgard Gierl. Bauernleben und Bauernwallfahrt. 103-107; Dieter
Harmening. Fränkische Mirakelbücher, 88-91. und Gerlinde Stahl, Wallfahrt zur
Schönen Maria. 134-142.

43 Miracula B.V. Mariae de ceraso iuxta Aldenardum, in: De codicibus hagiogra-
phicis Johannis Gielemans canonici regularis in Rubea Valle prope Bruxelles
(Subsidia Hagiographica 3), Brüssel 1895, 527, oder Georgius Colonus. Gründlich
Bericht der Gnaden und Wunderzaichen, fol. lOr, Nr. 52. -Vgl. dazu auch Gustav
Gugitz. Erzwungene Mirakel. Ein Beitrag zum Wallfahrtsbrauch, in: Österreichische

Zeitschrift für Volksunde 59 (1956). 30-35.

132



sprechen zu erfüllen, verwandelte sich die Mutter der Barmherzigkeit
alsbald in eine rächende Gottheit, die Gleiches mit Gleichem
vergalt44. Strafwunder dieser Art legen nahe, daß das Gelübde für die
Betroffenen zwar keineswegs rechtlich, doch zumindest psychologisch

bindend gewesen sein mußte.
Im Anschluß an die Verheißung umrißen die geistlichen Schreiber

knapp die ersten Anzeichen der Heilung, wobei sie dies gern mit dem
Zusatz erweiterten, es sei «on all artzny» geschehen. Die Konkurrenz
zwischen weltlicher Heilkunst und göttlicher Thaumaturgie verhärtete

sich im Verlauf des Spätmittelalters nicht zuletzt dadurch, daß
sich den Wunderbüchern zufolge immer breitere Bevölkerungskreise
an Ärzte, Scherer und Barbiere wandten45. Die namentliche Nennung

von meist zwei Zeugen, die für die Authentizität der Pilgerberichte

bürgten, rundete das Wunder schließlich ab. In der Zeugenschaft

vertreten waren vorwiegend örtliche Honoratioren, wie die
oben zitierten Sankt Galler Bürger Othmar Goldast und Uli Rugglis-
berger. Das Mirakel hatte sich im Verlaufdes Spätmittelalters immer
deutlicher von seinen hagiographischen und historiographischen
Vorlagen entfernt und sich zusehends zeitgenössischen Gerichtsakten

angenähert. Mit dem städtischen Verwaltungswesen teilte es

nicht nur seine überquellende Papierfülle46, sondern auch das
Gewicht, das man seiner Schriftsetzung beizumessen begann47. Der

44 Einen Hans Michel bestrafte Maria gleich zweimal und dies zuerst mit Erblindung
und dann mit den bösen Blattern, weil er nach seiner Heilung (von Kopfschmerzen)

vergaß, bei seiner ersten Wallfahrt ein Amt lesen zu lassen und bei seiner
zweiten versäumte, das Wunder einzuschreiben (Georgius Colonus. Gründlich
Bericht der Gnaden und Wunderzaichen, fol. 33. Nr. 137).

45 Peter Assion. Geistliche und weltliche Heilkunst in Konkurrenz. Zur Interpretation
der Heilslehre in der älteren Medizin- und Mirakelliteratur, in: Bayerisches

Jahrbuch fur Volkskunde. 1978. 7-23. speziell zur Muttergottes Erwin Richter. Die
Glaubensvorstellung von der allheilenden Gottesmutter Maria als Kraftfeld der
geistlichen Volksheilkunde, in: ebd.. 1954. 81-89.

46 Speziell zu St. Gallen vgl. Alfred Zangger. Zur Verwaltung der St. Galler
Klosterherrschaft unter Abt Ulrich Rosch. in: Werner Vogler (Hg). Ulrich Rosch. St. Galler

Furstabt und Landesherr. St. Gallen 1987, 151-178.
47 In diesen Zusammenhang gehört sicher auch die einsetzende Drucklegung der

Wunderbucher. der wir erstmals in Altötting begegnen. Die Verbreitung der Inku-
nablen war teilweise beachtlich. Die zweite Auflage der beiden Regensburger
Wunderbucher der «Schonen Maria» erfolgte zu je 1000 Stuck (Gerlinde Stahl.
Wallfahrt zur Schönen Maria. 1-11). Damit vollzog sich ein wichtiger Schritt von
der Kirche in die Haushalte und Bibliotheken lesekundiger Oberschichten. Noch
größere Verbreitung fand die Wallfahrtsliteratur miFdemTVüflSrrrmeh der Ein-

133



Himmel bestrafte nicht mehr nur diejenigen, welche es versäumten,
den Heiligen mit einer Wallfahrt zu danken, sondern auch all die,
welche vergassen, das «Zeichen» aufschreiben zu lassen.

Individualität und Gemeinschaft:
Eine Typologie ländlicher Gesellschaftsbezüge

Hans Moser, der sein Wallfahrtsgelübde selbst ablegen mußte,
schlägt schließlich auch die Brücke zur Frage der Verantwortungsbereitschaft.

Moser gehörte zu der an sich beachtlichen Zahl von
Personen, um die sich scheinbar niemand kümmerte.

«Individualgelübde»

51 Prozent der Kranken und Verunfallten der älteren, vorwiegend
ländlichen Sankt Galler Wallfahrtsphase der Jahre 1479 bis 1485

verhießen sich der Muttergottes selbst, d.h. sie blieben ohne jeden
Beistand von Familie und Gemeinschaft sich selbst überlassen48.

Geschlechtsspezifische Unterschiede lassen sich in diesem Punkt
nicht erkennen. Es befanden sich genausoviele Männer wie Frauen
(145:147) unter all denen, die später auch alleine nach Sankt Gallen
pilgerten. «Individualgelübde» bildeten (mit Ausnahme von
Eberhardsklausen) in allen hier berücksichtigten Wundersammlungen
den Großteil der abgelegten Wallfahrtsversprechen49. Ihre Zahl
steigt, je mehr Städter sich an den Wallfahrten beteiligten: Im
norddeutschen Marienthal bei Hamm (1487-1492) waren es noch 52

Prozent der Gelübde50, in Regensburg schon 62. in Altötting 66, in

blattdrucke (vgl. Anton Bauer. Das Schöffauer Mirakel-Flugblatt von 1517. Ein
Beitrag zur Wallfahrtsgeschichte. in: Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde. 1957,
51-56). Doch datieren die meisten Beispiele aus spaterer Zeit.

48 Die Gesamtzahl der Städter belief sich in Sankt Gallen während der alteren
Wallfahrtsphase auf 106 (gegen 532 Personen aus dem stadtischen Um- und Hinterland).

" Hier sind nur 38 Prozent der Wallfahrtsversprechen «Individualgelübde». 14
Prozent der Gelübde wurden zusammen mit Nachbarn abgelegt.

50 Karl Meisen. Ein Mirakelbüchlein des 15. Jahrhunderts aus der Wallfahrtskirche
Marienthal bei Hamm an der Sieg. Ein quellenkundlicher Beitrag zur religiösen
Volkskunde und zur Volksmedizin, in: Annalen des historischen Vereins fur den
Niederrhein 129 1936). 88-115. vgl. dazu Joseph Wirtz. Marienthal bei Hamm an
der Sieg. Kurzgefaßte Geschichte des Wallfahrtsortes. Altenkirchen 1955.

134



der jüngeren städtischen Sankt Galler Wallfahrtsphase 74 und in
Lauingen schließlich sogar 7851. Die Verbreitung der «Individualgelübde»

wirft ein kritisches Licht auf den vermeintlichen Kollektivcharakter

mittelalterlicher Gesellschaften und zeigt bezüglich
arbeitsunfähiger Kranker (vom Problem eigentlicher Randständigkeit
losgelöst) eine begrenzte Integrationsbereitschaft'2. Wie aber verhielt
es sich bei den übrigen Kranken. Behinderten und Verunfallten?
Welcher Personenkreis fühlte sich für sie verantwortlich?

«Elterngelübde»

Dreieinhalb Jahre lang war das Knabchen von Hans Burckhart aus
Donzhausen bei Sulgen an Händen und Füßen gelähmt. Es blieb
auch keine Speise bei ihm. Jeder, der es sah, meinte, es hätte die
Schwindsucht («ettich»). Eines Tages berichtete man seinem Vater
von der wunderbaren Gnade, welche die Muttergottes im Sankt
Galler Münster Kranken und Bedürftigen entgegenbrachte, und man
legte ihm nahe, auch sein Söhnchen dorthin zu verheißen. Gesagt,
getan. Er lud den Knaben auf den Rücken und trug ihn in die Stadt.
Im Münster flehte er die Muttergottes inniglich um ihren Beistand
an. Kaum war er nach Hause zurückgekehrt, begann das Kind zu
gehen. Am Sonntag vor Sankt-Anthonius-Tag, am 14. Januar 1481,
begab er sich zur Danksagung erneut nach Sankt Gallen und ließ im
Beisein von Konrad Nollen und Heinrich Gremminger, beides Bürger

der Stadt, das Wunder aufschreiben53.
Typus II. den ich im folgenden als «Elterngelübde» bezeichne,

bildet die größte Gruppe der Verheißungen durch Zweitpersonen: 26
Prozent der ländlichen Wallfahrtsversprechen von Sankt Gallen, 21

von Regensburg und Altötting, 18 von Lauingen und 17 Prozent von
Marienthal legten Väter, Mütter oder beide Elternteile gemeinsam
ab.

51 Wobei hier präzisiert werden muß. daß die Sankt Gallerinnen wahrend der zweiten
(stadtischen) Wallfahrtsphase ihre «Individualgelübde» vorzugsweise mit Kollek-
tivzusatzen wie «.selbdritt». «selbviert» usw. erweiterten, vgl. dazu Gabriela
Signori. Landliche Zwänge - stadtische Freiheiten?, 37ff.

52 Im Gegensatz zu den Thesen von Rudolf Hiestand, Kranker Konig - Kranker
Bauer, in : Peter Wunderli (Hg). Der kranke Mensch in Mittelalter und Renaissance
(Studia humaniora 5). Dusseldorf 1986. 61-78.

53 StiASG. Bd. 388. Nr. 384 C 389. 341, Nr. 426).

135



«Elterngelübde» Väter Mütter Eltern Total von
100%

Lauingen 9 (60%)
Regensburg 87 (58%)
Altötting 14 (42%)
St. Gallen I 74 (36%)
St. Gallen II' 6 (15%)
Marienthal 1 7%)

1 Dies entspricht dem allgemein
Wallfahrtsphase (58% Frauen zu

5 (33%) 1 6%) 15 18%
46 (30%) 18 (12%) 151 21%
8 (24%) 11 (33%) 33 21%
64 (31%) 67 (33%) 205 26%
25 (64%) 8 (21%) 39 18%
7 (50%) 6 (43%) 14 17%

hohen Frauenanteil während der zweiten
20% Männern)

«Elterngelübde» und «Kinderwunder», die, wie in der Forschung
verschiedentlich schon beobachtet wurde, seit dem 13. Jahrhundert,
in England und Nordwestfrankreich teilweise etwas früher, das
Wallfahrtswesen zusehends bestimmten, bilden eine logische Einheit54.
Gerade die «Kinderwunder» bewirkten folglich auch den Familiencharakter

des ländlichen Wallfahrtswesens.
Unter den «Elterngelübde» sticht die dominante Rolle der Väter

ins Auge. In den Jahren zwischen 1479 und 1482 (die Daten entsprechen

den Wundern von Bd. 388b des Stiftsarchivs) standen in Sankt
Gallen 54 Väter nur 30 Müttern gegenüber. Auch in Regensburg
waren es 87 gegenüber 4655. Objekt väterlicher Zuwendung waren
vor allem ihre Söhne, während sich bei Müttern und beiden Elternteilen

zusammen in ihren Gelübden kaum signifikante geschlechtsspezifische

Präferenzen erkennen lassen. Auffallend ist ferner der

54 Constanze Rendtel. Hochmittelalterliche Mirakelberichte als Quelle zur Sozial-
und Mentalitätsgeschichte und zur Geschichte der Heiligenverehrung, Diss. Berlin,

Düsseldorf 1985, 209-213. und Richard C. Finucane. Miracles and Pilgrims.
109f.

55 Zu einem ähnlichen Ergebnis gelangte für das 16. Jahrhundert auch Rebekka
Habermas, Wallfahrt und Aufruhr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der
frühen Neuzeit. Frankfurt/M.-New York 1991. 52f.

Sankt Gallen Väter Mütter Eltern Total
1475-1485 abc abc abc
Knaben 33 16 49 15 13 28 19 8 27 104

Tochter 7 3 10 8 15 23 18 8 26 59

Kinder 14 1 15 7 6 13 10 4 14 42

Total 54 20 74 30 34 64 47 20 67 205

3= Bd. 388 b b C389 c Total

136



überdurchschnittlich hohe Knabenanteil unter den Kindern. In der
ländlichen Sankt Galler Wallfahrtsphase der Jahre 1479 bis 1485

standen 104 (bzw. 51 Prozent) Knaben 59 (bzw. 29 Prozent) Mädchen

und 42 (bzw. 20 Prozent) Säuglingen gegenüber. Ebenso markant

ist der Geschlechterunterschied in der Sammlung von
Eberhardsklausen: zu 66 Prozent Knaben und Jugendlichen gesellen sich
30 Prozent Mädchen und bescheidene 4 Prozent Kleinkinder. Auf
die «Elterngelübde» folgen schließlich mit insgesamt 6 Prozent der
Wallfahrtsversprechen diejenigen, welche Ehepaare für einander
ablegten. Dazu ein weiteres Beispiel.

Innereheliche H 'allfahrtsgelübde

Während sechseinhalb Jahren war der Ehefrau von Caspar Jung,
einem Sankt Galler Bürger, das linke Auge entzündet und stark
vereitert56. Ihr Mann konsultierte die besten Ärtze. Zur Behandlung
stießen sie einen Meißel (ein chirurgisches Instrument) in die offene
Wunde, die sich dicht unter dem betreffenden Auge befand. Die
Öffnung sei darauf so groß geworden wie die Schnur, mit der man
Hechte angelt. Nun floß ihr der Eiter sogar durch Nase und Mund.
Die Ärtze sahen, daß sie nichts ausrichten konnten - ein Topos
mittelalterlicher Wallfahrtsliteratur. Da befahl ihr Mann, sie solle
sich ins Münster entheißen. Gleich danach heilte die Entzündung.
Sie eilte auch unverzüglich in die Klosterkirche, gab das Zeichen aber
nicht an, d.h. sie unterließ es. das Wunder aufschreiben zu lassen. Als
Strafe für die Vernachlässigung brach die Wunde erneut auf. und die
Beschwerden hielten weitere zwei Jahre an. Schließlich gelobte ihr
Mann mit ihr zusammen eine Wallfahrt, worauf sie endlich - nach
acht Jahren - wieder gesund war. Gemeinsam gaben die beiden am
Sonntag, den 28. September 1482, das Zeichen im Beisein von Hans
Blum und Uli Appenzeller an. Beides waren Bürger von Sankt
Gallen57.

56 Caspar Jung war Leinwandhändler, wohnte am Bletz und versteuerte 1470 100

Pfund, vgl. Hans C. Peyer. Leinwandgewerbe. Bd. II. 74. - Sein sozialer Status läßt
sich im übrigen allein darin erkennen, daß er keine Kosten scheute und. wie er bei

der Niederschrift des Wunders betonte, für seine Frau die besten Artze zu Rate

gezogen hatte.
51 StiASG. C 389, 212ff„ Nr. 268.

137



Typus III der Gelübdeformeln umfaßt innereheliche oder konjugale

Interaktionsmuster. Diese bilden den drittgrößten Block der
spätmittelalterlichen Wallfahrtsversprechen58. Wiederum fällt das

deutliche Übergewicht der Hausvorsteher auf. Zwischen 1479 und
1482 standen sie im Sanktgallischen beispielsweise in einem Verhältnis

von 5 zu 1 Ehefrauen (20 zu 4), während sich in Regensburg und
Altötting ein Verhältnis von 8 zu 3 (48 Männer zu 18 Ehefrauen) bzw.
7 zu 2 ergab.

Ehepaare 1479-1485 1509-1514 Total
Bd. 388b C 389 C 389

Ehemänner 20 (83%) 10 (60%) 6 (60%) 36 (72%)
Ehefrauen 4 (17%) 6 (37%) 4 (40%) 14 (28%)
Total 24 (48%) 16 (32%) 10 (20%) 50

Die drei Gelübdetypen (Individualgelübde, Elterngelübde und
innereheliche Wallfahrtsversprechen) bilden gewissermaßen die
gesellschaftlichen Grundpfeiler, auf die das spätmittelalterliche
Wallfahrtswesen aufbaute. Sie bringen einerseits ein überraschend hohes
Maß an Individualität zum Ausdruck, andererseits heben sie die
zentrale Bedeutung der Zeugungsfamilie59 hervor und werfen dabei
gleichzeitig ein neuartiges Licht auf die Rolle der Ehemänner, Väter
und Söhne. Gründe genug, sich nun etwas eingehender mit inhaltlichen

Aspekten dieser auf den Familienkern beschränkten
Verantwortungsbereitschaft zu beschäftigen.

Wallfahrt und Familie:
Eine qualitative Annäherung

Im Mittelpunkt der spätmittelalterlichen Wallfahrtsgelübde standen,
wie wir beobachtet haben, die Nachkommen. Darauf folgte, und

58 In Regensburg waren es neun Prozent, in Altötting sechs, in Marienthal vier und
Lauingen ein Prozent.

59 Zum Begriff «Zeugunsfamilie» vgl. Thomas Schuler, Familien im Mittelalter, in:
Heinz Reif (Hg). Die Familie in der Geschichte (Kleine Vandenhoeck Reihe 1474).
Gottingen 1982. 30.

138



dies mit einem beachtlichen Abstand zu den «Elterngelübden», die
gegenseitigen Wallfahrtsversprechen von Eheleuten. Sie sollen uns
hier trotz ihrer sekundären Bedeutung an erster Stelle beschäftigen.

Lebensnot und Ehepflichten

Männer schritten mehr als doppelt so oft für ihre Ehefrauen ein, als
dies Frauen für ihre Ehemänner taten. Ihr Engagement bezog sich
dabei vorwiegend auf Geburtsschwierigkeitenfiü. Wenn die Wunderbucher

von besorgten Ehemännern sprachen, die, obschon sie räumlich

vom Geburtsvorgang ausgeschlossen waren, dem Geshehen
aufmerksam von einer anliegenden Kammer aus folgten, zeigen sie, daß
die spätmittelalterliche Landbevölkerung die Sorgen der städtischen,
schreibkundigen Oberschichten durchaus teilte, die wie Lucas Rem,
Burkard Zink oder Ludwig von Diesbach, in ihren Tagebüchern und
Hauschroniken bald innerlich bewegt, bald in standesgemäßer «Re-
chenhaftigkeit» die Geburten, Geburtskomplikationen und
Totgeburten ihrer Ehefrauen notierten61.

«Item. Es ist zu wissen, daß die Frau von Heine Reimsberg aus
Schwarzenbach schwanger war. In der Hälfte ihrer Schwangerschaft
erkrankte sie schwer. Dies löste verfrühte Wehen aus, und sie gebar ein
totes, lebloses Kind. Darüber waren die Frauen [die Nachbarinnen und
Hebammen] sehr betrübt. Sie badeten das Kind, konnten aber weiterhin

kein Leben an ihm spüren. Als der Mann in einer Kammer
nebenan hörte, das Kind sei tot, rief er die Muttergottes an und enthieß
das Kind in das Münster von Sankt Gallen zu Unserer Lieben Frau in
das Gatter [und versprach zusätzlich noch] ein Wachskind [darzubringen].

Gleich nach der Verheißung war das Kind, das mehr als eine
halbe Stunde lang tot gewesen war, lebendig und wurde getauft. Und

60 In Sankt Gallen betraf dies fünfzehn der insgesamt 36 «Gattengelübde».
61 Vgl. u.a. das Tagebuch des Lucas Rem aus den Jahren 1494 bis 1541. Ein Beitrag

zur Handelsgeschichte der Stadt Augsburg, mitgetheilt von B. Greif, in: 26.
Jahresbericht des historischen Kreis-Vereins im Regierungsbezirke von Schwaben
und Neuenburg für das Jahr 1860 (1861): die Chronik des Burkard Zink 1368-
1468. in: Die Chroniken der deutschen Städte. Bd. V: Die Chroniken der
schwäbischen Städte, Bd. 2. Ausburg 1866 [21965], 122-143, und Urs M. Zahnd, Die
autobiographischen Aufzeichnungen Ludwig von Diesbachs. Studien zur
spätmittelalterlichen Selbstdarstellung im oberdeutschen und schweizerischen Räume
(Schriften der Berner Burgerbibliothek 17), Bern 1986. 26-115.

139



sobald sie [die Frau] aus dem Kindbett kam, pilgerte ihr Mann mit
ihr zusammen her, und beide gaben das große Zeichen an Sankt-
Andreasabend [30. November 1484] an. Dabei war Meister Heinrich
Schradi und Meister Hans Tischmacher, beides Bürger dieser
Stadt.»62

Sobald sich während der Geburt Schwierigkeiten ergaben, vertrauten
die Ehemänner, sichtlich um das Wohlbefinden ihrer Frauen
besorgt, diese unverzüglich dem Schutz der Muttergottes an. Hans
Flücken aus Rorschach eilte sogar schnell nach Sankt Gallen und rief
vor dem Schmerzensbild im «Münster» die Muttergottes andächtig
um Hilfe an. Seine Frau lag seit fünf Tagen in den Wehen, und die
Nachbarinnen waren der Meinung: «das kind vnd die muter müsten
by enander beliben [d.h. sterben]»63. Die Wunderberichte zeigen
außerdem, daß, im Gegensatz zu den diesbezüglichen Bemerkungen
der zeitgenössischen Hebammenliteratur, den Ehemännern das
Überleben der Mutter wichtiger war als dasjenige der Neugeborenen64.

Nur selten intervenierten sie bei Nottaufen. Dieses Problem
beschäftigte vor allem Nachbarinnen und Hebammen65. Insofern
war das Beispiel von Heine Reimsberg eher eine Ausnahme.

Daß es in zeitgenössischer Sicht geradezu Pflicht der Hausväter
war, ihren Frauen bei der Geburt und im Kindbett beizustehen,
verdeutlicht das Beispiel Katharinas, der Frau von Gerhard Michelbach

aus Geroltstein in der Nähe von Eberhardsklausen66. Nach

62 StiASG, C 389, 53, Nr. 53.
63 StiASG, Bd. 388b, Nr. 310 C 389, 221, Nr. 277). - Wallfahrtsversprechen und

Geburt formten auch in der zeitgenössischen Dichtung ein unauflösliches
Zweiergespann, vgl. dazu etwa Erasmus von Rotterdam, Das Wallfahren, in:
Vertraute Gespräche (Colloquia familiaria). übertragen und eingeleitet von
H. Schiel. Köln 1947, 88-127, oder Les Quinze Joies de mariage. Paris 1986.
87.

64 Elisabeth Loffl-Haag, Hört ihr die Kinder lachen? Zur Kindheit im Spätmittelalter.
Pfaffenweiler 1991. 36.

65 Was zumindest teilweise damit zusammenhing, daß sie in Abwesenheit eines
Priesters die Nottaufe vollziehen mußten [Die Konstanzer Ritualien in ihrer
Entwicklung von 1482-1721, ed. Pater Alban Dold (Liturgiegeschichtliche Quellen
und Forschungen 5/6). Munster 1923. 41. und dazu Gabriela Signori, Landliche
Zwänge - städtische Freiheiten?, 43f.].

66 Hans Folz. Von allem hawßrath, in: Die Reimpaarsprüche, ed. Hanns Fischer
(Munchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters
1), München 1961, 364. und dazu Elisabeth Loffl-Haag. Hört ihr die Kinder
lachen?. 167-171. Mathias Beer. Eltern und Kinder. 209-215. sowie Hans Fehr.
Die Rechtsstellung der Frau und der Kinder in den Weistumern, Jena 1921. 4.

140



einer ersten Fehlgeburt gebar sie vier Jahre später endlich den
ausdrücklich gewünschten Sohn. Gerhard aber kümmerte sich nicht um
sie: «in puerperio viri destituta solacio iaceret.» Selten sei er zu ihr
gekommen, weil er sich den Geschäften seiner Herrn nicht entziehen
konnte. Auch die Frauen, die sie pflegten, sollen Katharina sehr
schlecht behandelt haben, weshalb sie oft weinte und sich sehr
ängstigte. Schließlich wurde sie manisch, was nach Wilhelm von
Bernkastei, dem Autorder Eberhardsklausner Wunderchronik67, bei jungen

Frauen oft geschehe68. Die (nach den Wunderbüchern zu schließen)

verhältnismäßig große Verbreitung von Krankheitsbildern, die
wir heute unter dem Begriff Kindbettpsychose zusammenfaßen.
entging derart aufmerksamen Beobachtern wie dem Chronisten von
Eberhardsklausen eben nicht69.

Neben Geburt und Kindbett häuften sich die Gelübde der
Ehemänner, wenn ihre Frauen aus anderen Gründen ihrer Sinne
beraubt, schwer krank oder erblindet waren. Der Gesundheitszustand

von Anna, Stoffel Lochers Frau aus Lenzburg, war beispielsweise

derart kritisch, daß man sie schon mit dem Sterbesakrament
versehen hatte. In ihrer Krankheit verlor sie zusätzlich noch den
Verstand und schrie Tag und Nacht, «ich bin des tüfels mit lib und
sei». Vier Knechte mußten sie tragen, und bald glaubte niemand
mehr daran, daß sie die Krankheit überleben werde. Da «enthiess ir
man sy dar her zu vnser frowen und wolt mit ir barfuss gan mit ainem
halben pfünd wachs»70. Geistige Störungen bei Männern brachten
die hoch- und spätmittelalterlichen Wunderbbücher im übrigen
kaum mit dem Teufel in Verbindung71.

Ehefrauen schritten für ihre Männer hingegen vorwiegend bei
Unfällen ein. Unfälle bildeten gewissermaßen das männliche Pen-

Zum Autor vgl. Walter Rummel. Gutenberg, der Teufel und die Muttergottes von
Eberhardsklausen, in: Andreas Blauert (Hg). Ketzer, Zauberer. Hexen. Die
Anfänge der europäischen Hexenverfolgung. Frankfurt/M. 1990. 91-117.
Eberhardsklausen, 255f, Nr. 517.
Vgl. Shulamith Shahar. Childhood in the Middle Ages. London-New York 1990,
40-43. - Die Kindbettpsychose artikulierte sich entweder in (oft wiederholten)
Suizidversuchen oder in ausgeprägten Aggressionen gegenüber dem Säugling, die
bis zur Kindstötung fuhren konnten, vgl. Margaret Minker. Hormone und Psyche.
Im Wechselbad der Gefühle. München 1990. 104-123.
StiASG, Bd. 388b, Nr. 214.
Vgl. dazu allgemein Adolf Rodewyk. Die Beurteilung der Besessenheit. Ein
geschichtlicher Überblick, in: Zeitschrift für katholische Theologie 72 1950), 460-
480.

141



dant zu den Geburtsschwierigkeiten72. Dazu zählten unter anderem
auch die in den Wunderbüchern zahlreich belegten Folgen von
Messerstechereien73. Die Gattinnen von Hans Schmidlin (Niederbüren)
und Ulrich Roggenbas, einem Konstanzer Zimmermann, verhießen
ihre Männer der Muttergottes, nachdem sich beide im Streit tödlich
verletzten74. Den Frauen lag das Seelenheil (bzw. der gute Tod) ihrer
Männer allerdings oft mehr am Herzen als ihr Überleben. Hans
Köws Ehefrau aus der Vorstadt von Bregenz gelobte 1482 ihren
Mann ins Münster, nachdem dieser beim Bäumefällen einen Abhang
hinunter gefallen war, der so tief gewesen sein soll wie der Turm des
Sankt Galler Münsters: «Do erschrick die fröw groslich vnd rafft
an vnnser lieben frowen jn Sant Gallen münster vnd enthieß jren
man hâr, das <er> jm die mutter gottes zehilff körne, das er lebentig
wurd vnd mochte bichten vnd das hailig sacrament enpfachen.»ls
Hans überlebte den Sturz.

Bei Unfälle reagierten die mittelbar Betroffenen, wie der Fall von
Hans Myller aus Hefenhofen (Gemeinde Arbon) verdeutlicht, nach
einem festumschriebenen Verhaltenskodex. Hans Myller war damit
beschäftigt, sein Dach zu reparieren. Plötzlich brachen unter seinen
Füßen die Holzlatten, und er stürzte vom obersten Dachfirst zu
Boden auf einen Schubwagen («bennen»). Seine beiden Söhne, die
unten in der Webstube arbeiteten, hörten den Aufprall. Sie eilten
sogleich zur Unfallstelle, entdeckten ihren Vater, der mit dem
Gesicht nach unten regungslos dalag, drehten ihn um, konnte aber
kein Lebenszeichen mehr erkennen. Daraufriefen sie die Mutter, die
nun ihrerseits unverzüglich zum Unfallort eilte. Mutter und Söhne
schrien laut, eine wichtige, wenngleich kaum beachtete Variante des
Gerüftes, in den lateinischen Quellen als clamor bezeichnet, dessen

72 Geburtswunder und Unfälle stehen in einem Verhältnis von zwei zu eins (91 zu
44). woraus sich in den Gelübden auch das Übergewicht der Ehemänner erklärt. Zu
den demographischen Korrelationen vgl. Barbara A. Hanawalt. The Ties That
Bound. 124-140. und Mireille Läget. Naissances. L'accouchement avant l'âge de la
clinique. Paris 1982. 272-282.

73 StiASG. Bd. 388b, Nr. 138. Nr. 173, Nr. 278. Nr. 279. Nr. 348, Nr. 366. C 389.
Nr. 12. Nr. 15. Nr. 362, Nr. 375.

74 StiASG. Bd. 388b. Nr. 278 C 389, 109. Nr. 120).
^ StiASG. C389. 50, Nr. 51.

142



Funktion darin bestand, die Nachbarn zu alarmieren76. Auch diese

strömten sogleich zum Unfallort und trugen den tödlich verletzten
Mann in sein Bett. Erst in diesem Moment verheiß ihn seine Gattin
ins Münster. Auch Hans Myller überlebte den Sturz77.

Zu den Unfällen gesellten sich schließlich noch die Gelübde
infolge von Krankheiten, welche die Betroffenen längere Zeit ans
Bett fesselten und für den gesunden «Ehepartner» (d.h. vorwiegend
für die Frauen) teilweise eine große Belastung darstellten78. Denn
nachdrücklich hoben die Wunderbbuchautoren in diesem
Zusammenhang hervor, wie man die Kranken heben, tragen und gelegentlich

auch «schloffen», d.h. ernähren mußte.

Vaterpflicht und Mutterliebe?

Die größte Gruppe innerhalb der «Familiengelubde» bildeten jedoch
Väter. Mütter oder beide Elternteile zusammen, die ihre Kinder zu
Unserer Lieben Frau von Sankt Gallen, zur Schönen Maria von
Regensburg, nach Altötting oder zur ruhmreichen Jungfrau Maria
von Eberhardsklausen gelobten. Zahl und inhaltliche Ausgestaltung
der «Kinderwunder» unterstreichen einmal mehr die Unzulänglichkeit

der Thesen von Philippe Aries, Eduard Shorter, Iloyd de Mause
und anderen, die, wenngleich von unterschiedlichen Warten, den
mittelalterlichen Gesellschaften elterliche Gefühle abgesprochen
haben79. Gewiß dürfen wir hier nicht dieselbe «Intimität» zwischen
Eltern und Kindern suchen, die sich in den Selbstzeugnissen des 17.

76 Art. «Gerüfte», in: HDR 1 (1971). Sp. 1584-1587. und zu dessen politischen
Implikationen Ernst Schubert, «Bauerngeschrey». Zum Problem der öffentlichen
Meinung im spätmittelalterlichen Franken, in: FS für Gerhard Pfeiffer. Jahrbuch
für frankische Landesgeschichte 34/35 (1975), 883-907.

77 StiASG. C 389, 252, Nr. 318 Bd. 388b. Nr. 404).
78 Frauen intervenierten in diesem Zusammenhang doppelt so oft für ihre Ehemänner

als umgekehrt (10 zu 5).
79 Zur Diskussion der verschiedenen Thesen vgl. Linda A. Pollock, Forgotten

Children: Parent-Child Relations from 1500 to 1900. Cambridge 1983, sowie
Elisabeth Loffl-Haag, Hört ihr die Kinder lachen?, 13-22. Shulamith Shahar.
Childhood in the Middle Ages. 1 -8, und Cornelia Löhmer, Die Welt der Kinder im
fünfzehnten Jahrhundert, Weinheim 1989, 7-13.

143



und 18. Jahrhunderts offenbarte80. Emotionen spielen jedoch auch
in der Darstellung spätmittelalterlicher «Kinderwunder», und dies
sowohl in Wort als auch in Bild, eine unübersehbare Rolle81.
Obschon die Wunderbuchautoren Gefühle als materna consuetudo
vorwiegend den Müttern zuordneten82, berichteten sie ebenso oft
von Vätern, die bald liebevoll mit ihren Kindern spielten, oder bald
vor Sorge verzweifelten, hatte sich ein Kind beim Spielen verletzt
oder war es in einen Brunnen gefallen. Dabei standen keineswegs nur
Säuglinge und Kleinkinder im Mittelpunkt des Geschehens, genauso
besorgt zeigte man sich um Acht- oder Zwölfjährige, ja zuweilen
sogar noch um Achtzehn- und Zweiundzwanzigjährige83.

Kamen Eltern ihrer Sorgepflicht nicht gebührend nach - was den
Wunderbüchern zufolge allerdings selten zutraf-, so wurde dies, mit
dem Hinweis, man habe die Kinder alleine zu Hause gelassen, stets
auch kritisch vermerkt. Fälle aus Sankt Gallen, Eberhardsklausen
und Altötting zeigen, daß die Angst, der Kindstötung beschuldigt zu
werden, hier eine entscheidende Rolle spielen konnte:

«Uli Rutz, ein Schmid aus der Gemeinde Herisau, hatte ein kleines
fünfjähriges Knäblein, das ganz plötzlich starb. Da er nicht zu Hause
war, erschrack die Mutter heftig und fürchtete, er würde denken, sie
habe es getötet. Dieser Zustand dauerte fast zwei Stunden. Da enthieß
sie das Kind hierher. Gleich danach war es wieder lebendig. Vater und
Mutter waren zusammen mit dem Knäblein hier [in Sankt Gallen] und

80 Vgl. Richard van Dülmen. Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit. Das Haus und
seine Menschen. München 1990. 79-132. sowie auch Irene Hardach-Pinke.
Kinderalltag. Aspekte von Kontinuität und Wandel der Kindheit in autobiographischen

Zeugnissen. 1700-1900, Frankfrut/M. 1981. und dies, und Gerd Hardach.
Kinderalltag. Deutsche Kindheiten in Selbstzeugnissen 1700-1990, Kronberg.
Taunus 1978.

81 Vgl. dazu auch die bildlichen Darstellungen der beiden Wallfahrtszyklen von
Mariazell [Peter Krenn. Der große Mariazeller Wunderaltar von 1519 und sein
Meister, in: Jahrbuch des kunsthistorischen Instituts der Universität Graz 6
1966/67). 35-51] und Altötting [Philipp M. Halm, Die Mirakelbilder zu Altötting.

in: Bayerischer Heimatschutz 21 (1925). 1-27].
82 Eberhardsklausen, 61, Nr. 95. Auch dies ist uns aus der zeitgenössischen Literatur

durchaus geläufig, vgl. dazu Jan-Dirk Müller. Jörg Wickram zu Liebe und Ehe. in:
Heide Wunder und Christina Vanja (Hg). Wandel der Geschlechterbeziehungea zu
Beginn der Neuzeit. Frankfurt/M. 1991, 33.

83 Die sporadischen Altersangaben (nur bei Kindern) zeigen eine Spitze zwischen
zwei und drei Jahren (33 Fälle), eine weitere bei Sieben- und Achtjährigen (21
Fälle) und eine abgeschwächte dritte bei Achtzehnjährigen (7 Fälle). Die
Altersangabe 22 (einmal) ist die höchste unter den Sankt Galler «Kinderwundern».

144



gaben das Zeichen an. Dabei waren Hermann Stadler und Heinrich
Moser aus Altstätten.»84

Kaum begannen die Kinder zu gehen, setzte für die Eltern die wohl
begründete Sorge ein, sie verirrten sich, stürzten Abhänge hinunter
oder ertränken in nahegelegenen Gewässern. Geschah ein Unglück,
setzte wie bei Hans Myller sogleich das rituelle Geschrei ein. Unverzüglich

flogen in Wilhelm von Bernkasteis Worten Eltern oder Nachbarn

zur Unfallstelle, ließen Väter den nächsten Wundarzt holen
oder versanken Mütter in andächtige Gebete85. Der Autor der
Eberhardsklausner Wunderberichte skizzierte dabei ergreifende, teilweise
vom antiken planclus beeinflußte Schmerz- und Trauerbilder86. Die
Gefahr zu ertrinken oder einen Abhang hinunterzustürzen usw.
betraf vor allem Knaben. Ihre Unfallmuster weisen sie, was schon
Barbara A. Hanawalts Auswertung der englischen coroner rolls
gezeigt hat, als den aktiveren und gleichzeitig auch den aggressiveren
Teil der spätmittelalterlichen Kinderwelt aus. Mädchen blieben viel
stärker ans Haus gebunden. Unfälle im Allgemeinen und im Besonderen

außerhalb des Hauses waren bei ihnen sehr selten87. Die
Verantwortungsbereitschaft der Eltern hielt solange an, wie die Kinder
mit ihnen zusammen unter einem Dach lebten. Mit fortschreitendem

Alter waren es allerdings seltener beide Elternteile zusammen,
die das Wallfahrtsversprechen ablegten. Bei älteren Kindern lassen
die Wunderberichte zuweilen auch wirtschaftliche Erwägungen
durchscheinen. Denn als der achtzehnjährige Sohn Hans Wächters
aus Steckborn beim Pferdehüten verunfallte und darauf fünf Monate
lang wie von Sinnen war, notierte der Schreiber, niemand, weder

84 StiASG. Bd. 388b. Nr. 393 C 389, 235f. Nr. 295), vgl. dazu Barbara A. Hanawalt.

The Ties That Bound. 177f.
83 Eberharsklausen, 8. Nr. 6.
86 Eberharsklausen. 5. Nr. 1: «Accurrunt trementes progenitores, pallida labia, fre-

mentes dentés, pavida cuncta membra ostendunt et plangentes super suum uni-
gentum attolerunt ad sydera confusos v ocum tumultus.» - An anderer Stelle führte
er aus (ebd.. 7, Nr. 4): «Quo viso illi nimio dolore conturbati ceperunt veliere
crines. cadere super faciam iacentis. osculari fusca labia, clamare et ululare, sed

non erat vox neque sensus, sed neque. qui sedaret parentum impacientissimos
mores.» - Zum planctus vgl. die verschiedenen Beiträge in Giuseppe Ermini (Hg).
II dolore e la morte nella spiritualità dei secoli XII e XIII. Todi 1967.

87 Barbara A. Hanawalt. The Ties That Bound. 155-187. und dies.. Childrearing
Among the Lower Classes of Late Medieval England, in: Journal of Interdisciplinary

History 8(1977), 1-22.

145



Vater noch Nachbarn, habe ihn zum Arbeiten bringen können88.
Elterliche Gelübde versiegten erst, nachdem ihre Kinder einen
eigenen Haushalt gründeten89. Wie in der Forschung verschiedentlich

schon hervorgehoben wurde, bildete das Moment Heirat die
wichtigste Zäsur im Übergang zur Erwachsenenwelt90.

Betrachtet man die Elterngelübde etwas eingehender, fällt bei fast
sämtlichen Wundersammlungen das mehr oder weniger ausgeprägte
Übergewicht der Väter auf. Abweichungen beobachten wir lediglich
während der jüngeren, städtischen Sankt Galler «Frauenwallfahrt»
und in Marienthal. Die Bedeutung, welche die spätmittelalterlichen
Wundergeschichten den Vätern beimaßen, entsprach weitgehend
dem normativen Bild, das zeitgenössische Predigten, Erziehungstraktate

und das Brauchtum von der Rolle der Hausväter skizzierten91.

Es gründete in ihrer Autorität als Hausvorstand, der für sämtliche

Mitglieder seiner Familie verantwortlich war, wobei die Wun-

88 StiASG. Bd. 388b. Nr. 419 C 3898, 146f, Nr. 173).
^ Eine Ausnahme war Peter Last aus Bischofszell, der 1480 seinen Sohn, der in Bern

als Schuhmacher arbeitete, ins Münster gelobte. Ausdrücklich wird hier darauf
hingewiesen, daß der Vater «ungeschickt», d.h. ohne ausdrückliche Einladung, bei
seinem Sohn vorbeigekommen war, was auf die Steltenheit «spontaner» Besuche
hinweist (StiASG, Bd. 388b, Nr. 161).

90 Sowie etwa auch die politische Mündigkeit auf dem Dorf an die Gründung eines
eigenen Haushaltes gebunden war. vgl. dazu Hans Fehr, Rechtsstellung, 124f., und
Werner Ogris, Das Erlöschen der väterlichen Gewalt nach deutschem Recht des
Mittellalters und der Neuzeit, in: L'Enfant (Recueils de la Société Jean Bodin pour
l'histoire des Institutions 36). Bd. II. Brüssel 1976, 417-452, sowie John R. Gillis,
Geschichte der Jugend. Tradition und Wandel im Verhältnis der Altersgruppen
und Generationen in Europa von der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts bis zur
Gegenwart, Weinheim-Basel 1984, und Michael Mitterauer. Sozialgeschichte der
Jugend, Frankfurt/M. 1986.

91 Die Literatur zur väterlichen Gewalt ist mittlerweile recht umfangreich vgl. etwa
Trude Ehlert. Die Rolle von «Hausherr» und «Hausfrau» in der spätmittelalterlichen

volkssprachlichen Ökonomik, in: Haushalt und Familie, 153-166: Jean
Delumeau und Daniel Roche (Hg), Histoire des pères et de la paternité, Paris 1990;
Ruth Schmidt-Wiegand. Ehe und Familie in der lehrhaften Dichtung des 14. und
15. Jahrhunderts, in: Haus und Familie, 195-213; Steven Ozment, When Fathers
Ruled. Family Life in Reformation Europe. Cambridge/Mass.-London 1983; F.
Hartmann. Hausvater und Hausmutter als Hausarzt in der Frühen Neuzeit.
Hausgewalt und Gesundheitsfürsorge, in: Staat und Gesellschaft in Milteialier und
Früher Neuzeit. Gedenkschrift für Joachim Leuschner. Göttingen 1983, 151-175;
Gotthardt Frühsorge. Die Begründung der «väterlichen Gesellschaft» in der
europäischen oeconomia Christiana. Zur Rolle der «Hausväterliteratur» des 16. bis
18. Jahrhunderts in Deutschland, in: Hubertus Tellenbach (Hg). Das Vaterbild im
Abendland. Bd. I. Stuttgart e.a. 1978. 110-123.

146



derbücher Hans Fehrs These bekräftigen, daß der Schutzgedanke
noch deutlich über der väterlichen Gewalt stand92. Die Wundergeschichten

lassen auch unterschiedliche Rollen- und Handlungsmuster

von Vätern und Müttern erkennen. Die Pflege schwerkranker
Kinder lag ganz in weiblichen Händen. 9\ Zeigte sich nach längerem
Abwarten keine Besserung, griffen Frauen, wie wir schon bei den
Unfällen beobachten konnten, eher auf rein religiös motivierte
Verhaltensmuster zurück94. Männer neigten hingegen dazu. Gelübde
sicherheitshalber gleich mit praktischen Schritten (dem Gang zum
Scherer) zu verknüpfen. Als Jos Argers Söhnchen wie soviele seiner
Geschlechts- und Altersgenossen ein ganzes Jahr an einem beschwerlichen

Lendenbruch litt, entschied der Vater, ein Scherer solle den
Bruch «schniden» - ein trotz seiner Häufigkeit nicht ungefährlicher
Eingriff, der mit der gleichzeitigen Entfernung des entsprechenden
Hodens verbunden war95. Die Mutter aber wehrte sich heftig dagegen
und zog es vor, den Knaben nach Sankt Gallen zu verheißen96. Als
dem elfjährigen Töchterlein Uli Lochers am Bletz in Sankt Gallen
eine Spindel in den Fuß schoß, versuchte die Mutter vergeblich, die
Spitze herauszulösen. Es wird daraufhingewiesen, daß sie ausdrücklich

«kayn artzet vber das tochterlin lan» wollte, sondern vielmehr
die Meinung vertrat, «die mutter gottes sol es artznen.» Erst zehn
Wochen später, nachdem keine Besserung eingetroffen war, schickte
sie die Tochter zum Scherer97.

Die hier skizzierten Eltern-Kind-Beziehungen zeigen auf verschiedenen

Ebenen, wie wichtig es für das Verständnis des Familienbe-

92 Hans Fehr. Rechtsstellung. 9ff.
93 Beispielsweise StiASG. Bd. 388b. Nr. 351 C 389. 272, Nr. 3412).
94 Sie waren in ihrem Alltag der Kirche enger verbunden als Manner. deren

Frömmigkeit eher einer Festtagsreligiositat entsprach, vgl. Peter Biller. The Common
Women in the Western Church in the Thirteenth and Early Fourteenth Centuries,
in: Women in the Church, hrsg. von W.J. Sheils und Diana Wood (SCH 27).
Oxford 1990. 127-158; Dennis Romano. Gender and the Urban Geography of
Renaissance Venice, in: Journal of Social History 23/2 (1989). 339-354: Heide
Wunder. Von der frumkeit zur Frömmigkeit. Ein Beitrag zur Genese bürgerlicher
Weiblichkeit (15.-17. Jahrhundert), in: Ursula A.J. Becher und Jörn Rusen (Hg),
Weiblichkeit in geschichtlicher Perspektive. Frankfurt/M. 1988. 174-188: Heide
Inhetveen. Dezenz und Spektakel. Traditionelle Frauenfrommigkeit in der
dorflichen Lebenswelt, in: Zeitschrift für Volkskunde 82 (1986). S. 72-94.

95 Zur Lendenbruchoperation vgl. Robert Herrlinger, Geschichte der medizinischen
Abbildung. Bd. I. München 1967, 151.

96 StiASG, Bd. 388b, Nr. 438 C 389. 205. Nr. 256).
97 StiASG. C 389. 308f. Nr. 380.

147



wußtseins vergangener Gesellschaften ist, verstärkt den
Geschlechterdifferenzen Rechnung zu tragen. Einerseits herrschten väterliche
Eingriffe bei Kinderwundern vor; andrerseits unterschieden sich ihre
Handlungsmuster und Zuständigkeitsbereiche deutlich von denjenigen

der Mütter. Dazu gesellt sich schließlich noch die auffällige
Begünstigung der Knaben, ein Problem, dem wir uns im folgenden
etwas eingehender zuwenden müssen.

« Wann kein lieb vnd kein begire ist gro°sser dann des vaters gen dem
sone»

Knaben waren Gegenstand von insgesamt 59 Prozent der älteren,
ländlichen Sankt Galler Kinderwunder. Es stellt sich in diesem
Zusammenhang natürlich die Frage, welches Bedeutungsfeld der
Begriff «Knabe» umfaßte98. Handelte es sich dabei, wie ich bislang
vorausgesetzt habe, überhaupt um Söhne? Oder waren damit nicht
auch Kinder und Jugendliche angesprochen, die als Gesinde im
Dienst fremder Haushalte standen? Die Darstellungsweisen der in
Bd. 388b enthaltenen Wunder ist teilweise recht ambivalent. Knapp
umrissen die Schreiber: Heini Koler ab dem Heidenberg habe ein
Knäbchen gehabt, das wohl ein Jahr lang «gebrochen» gewesen sei.

Er habe es mit einem Opfer ins Münster entheißen und sei acht Tage
später zur Danksagung in die Stadt gepilgert99. Jeder Hinweis darauf,
daß das Kind Heinis Sohn sein könnte, fehlt. Hingegen handelt es
sich bei den Wundern von Band C 389, die größtenteils von der
Hand des Konventualen Kaspar Rosier stammen, überraschenderweise

durchgehend um Söhne 10°. Auch bei den Fällen, in denen der
Schreiber von C 389 Wundergeschichten ein zweites Mal und meist

98 Vgl. Claude Gauvard. Les jeunes à la fin du Moyen Age: une classe d'âge?, in: Les
entrées de la vie: initiations et apprentissages. XIIe congrès de la Société des
Historiens Médiévistes de l'Enseignement supérieur public. Nancy 1982. 225-244.
und Pierre-André Sigal, Le vocabulaire de l'enfance et de l'adolescence dans les
recueils de miracles latins des XIIe et XIIIe siècles, in: L'Enfant au moven âge.
Sénéfiance 9 (1980). 141-160.

99 StiASG. Bd. 388b. Nr. 315 C 389, Nr. 282).
100 Kaspar Rosier (+ 25. April 1507) war Keller- und Küchenmeister der Abtei, vgl.

Pater Rudolf Henggeler, Profeßbuch der fürstlichen Benediktinerabtei der heiligen
Gallus und Othmar zu Sankt Gallen (Monasticon-Benedictinum Helvetiae I), Zug
1930, 241. Nr. 9, und Paul Stärckle, Die Wallfahrt zu «Unserer Lieben Frau im
Gatter», 170f.

148



auch ausführlicher aufgriff, präzisierte er von wenigen Ausnahmen
abgesehen, es handle sich um Väter und ihre Söhne101. Nur ganz
wenige Wunder, wie etwa dasjenige eines Jungen, der 1482 fast im
Rhein ertrunken wäre, weisen explizit aufAbhängigkeitsverhältnisse
hin. Hans Algäu, dem der Knabe beim Fischen geholfen hatte,
bezeichnete sich am 28. August bei der Wunderniederschrift als
Hauswirt, ein Begriff, der in Bayern (Altötting) oder Norddeutschland

(Maria im Elende) zwar durchaus auch für Väter verwendet
wurde, in Sankt Gallen jedoch nur an dieser Stelle belegt ist102. Aus
Kaspar Rosiers Darstellung geht hervor, daß es sich bei dem Kind
eindeutig nicht um den Sohn Hans Allgäus handelte103.

Nun stellt sich allerdings die Frage, weshalb die Wunderbücher die
Anliegen von Knaben so augenfällig begünstigten. Von den Unfällen
müssen wir in diesem Zusammenhang abstrahieren. Das Knabenmehr

entsprach hier einem allgemein höheren Männeranteil und
spiegelte primär unterschiedliche Sozialisationsmuster sowie die
Konsequenzen der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung wieder104.
Männliche Tätigkeitsbereiche, besonders Waldwirtschaft und
Viehzucht, waren deutlich gefährlicher als weibliche, die auf der Sankt
Galler Landschaft mit der Flachsgewinnung und der Garnherstellung

zusammenhingen105. Daß nun aber dasselbe Knabenmehr auch
in den nicht unfallbedingten Krankheitsbildern vorherrschte,
verliert die Selbstverständlichkeit spätmittelalterlicher «Unfallstatisti-

101 StiASG. Bd. 388b. Nr. 284 C 389. Nr. 126).
102 Etwa Robert Bauer. Das Buchlein der Zuflucht zu Maria. Altöttinger Mirakelberichte

von Jacobus Issickemer, in: Ostbairische Grenzmarken 7 (1965/65), 220.
Nr. 44. oder ders.. Das Altöttinger Mirakelbuchlein von 1540, in: ebd. 6 1962/63),
244, Nr. 17.

103 StiASG, Bd. 388b, Nr. 399 C 389, 399. Nr. 308).
104 Vgl. dazu Ulrich Herrmann. Probleme und Aspekte historischer Ansätze in der

Sozialisationsforschung. in: Klaus Hurreimann und Dieter Ulich (Hg), Handbuch
der Sozialisationsforschung. Weinheim-Basel 1980. 227-252. sowie Jürgen
Schlumbohm, Straße und Familie. Kollektive und individualisierte Formen der
Sozialisation im kleinen und im gehobenen Bürgertum Deutschlands um 1800. in:
Rudolf Vierhaus (Hg). Burger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der Aufklärung
(Wolfenbutteier Studien zur Aufklärung 8). Heidelberg 1980. 265-319.

105 vgl. dazu den weiterhin anregungsreichsten Beitrag von Michael Mitterauer,
Geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in vorindustrieller Zeit, in: ders..
Historischanthropologische Familienforschung. Fragestellungen und Zugangsweisen. Wien-
Köln 1990, S. 289-314 (zuerst in: Beiträge zur historischen Sozialkunde 11 /3.1981,
S. 77-87. Barbara A. Hanawalt. The Ties That Bound, 124-140, und Jean-Pierre
Legay, Accidents de travail et maladies professionnelles au Moyen Age, in:
L'information historique 43 (1981), 223-233.

149



ken» und legt eine gesellschaftliche Höherbewertung von Söhnen
nahe106. Anknüpfen können wir in diesem Zusammenhang an die
Forschungsergebnisse zu Kindstötungsdelikten, Kindsaussetzungen
und dem Ammenwesen107. Richard C. Trexler beispielsweise
beobachtet in den Registern florentinischer Findelhäuser eine massive
Überzahl von Mädchen108. Zu ähnlichen Resultaten gelangte bezüglich

Siena auch Christiane Klapisch-Zuber109. Von wenigen Ausnahmen

abgesehen, beziehen sich diese Arbeiten auf italienische
Verhältnisse, doch widmete nicht auch Erasmus von Rotterdam das

vertraute Gespräch zwischen Eutrapelus und Fabulla der Frage,
«weshalb ihr Frauen euch mehr darüber freut, einen Jungen geboren
zu haben als ein Mädchen?»110 Bat Katharina Michelbach von
Geroltstein die Jungfrau von Eberhardsklausen nicht auch ausdrücklich

um einen Jungen? ' ' ' Dem anzufügen wären schließlich noch die
vielzitierten Knabengünstigungen der spätmittelalterlichen Dorfoff-
nungen '12. Doch geben wir das Wort an Albrecht von Eyb zurück. Er
faßte prägnant zusammen, was die Wundergeschichten nur andeuten:

106 Nur bei den Säuglingen ist die Krankheitsanfälligkeit und mithin auch die Sterb¬
lichkeit von Mädchen deutlich tiefer als diejenige der Knaben, vgl. dazu Hanspeter
Ruesch. Lebensverhaltnisse in einem frühen schweizerischen Industriegebiet (Basler

Beiträge zur Geschichtswissenschaft 139). Bd. I. Basel-Stuttgart 1979, 373.
sowie John E. Knödel. Demographic Behavior in the Past. A Study of Fourteen
German Village Populations in the Eighteenth and Ninetheenth Centuries
(Cambridge Studies in Population. Economv and Societv in Past Time 6), Cambridge
1988.

107 Einen Überblick bietet John E. Boswell, The Kidness Strangers. The Abandonment
of Children in Western Europe from Late Antiquity to the Renaissance, New York
1990. 397-427, sowie auch Myriam Greilsammer. L'enver du tableau. Mariage &
maternité en Flandre médiévale. Paris 1990. 207ff.

108 Richard C. Trexler, Foundlings of Florence, 1395-1455, in: Historv of Childhood
Quarterly 1 (1973). 259-284.

109 Christiane Klapisch-Zuber. L'enfance en Toscane au début du XIVe siècle, in: dies..
Women. Family, and Ritual in Renaissance Italy. Chicago-London 1985. 94-116
(zuerst in: Annales de démographie historique. 1973. 99-122).

110 Erasmus von Rotterdam. Die gluckliche Mutter, in: Vertraute Gespräche. 274-
292.

111 Eberhardsklausen. 256. Nr. 517. vgl. auch Mathias Beer. Eltern und Kinder.
230f.

112 Wie in Wiesendangen (Zurich) gestanden sie den Gotteshausleuten bei der Geburt
eines Knaben mehr Holz zu als bei der Geburt eines Mädchens: «Item ainem
gotzhusman. dem ain kind wirt. ist es ain knab. sol man in laussen höwen ain fu°der
holtz. ist es aber ain tochter. ain karren mit holtz.» (Jacob Grimm. Gesammelte
Weisthumer. Bd. I.Gottingen 1840. 141f). vgl. dazu Elisabeth Loffl-Haag, Hört ihr
die Kinder lachen?, 167-171. und Hans Fehr. Rechtsstellung. 6.

150



«Wann kein lieb vnd kein begire ist grösser dann des vaters gen dem
sone der vater hat den son über dann sich selbs der vater wirt serer
gestrafft an dem sone dann an im selbst der vater vnd der sone werden
geschatz vnd gehalten fur ein person vnd sein ein fleisch vnd ist der son
ein teyl des leibes seines vaters vnd der vater nach seinem tode wirt
bedeutet in der person des sones.»"3

Soviel zum Dreiergespann Väter, Ehemänner und Söhne.

Undank ist der Welt Lohn

Die Untersuchung des familiären Verantwortungsbewußtseins am
Ausgang des Mittelalters wäre unvollständig, zögen wir nicht gleichzeitig

auch die dynamische Entwicklung der Eltern-Kind-Beziehung
in Betracht, d.h. die Frage, wie sich erwachsene Kinder ihren Eltern
gegenüber verhielten114. Welchen Stellenwert die spättmittelalterli-
chen Gesellschaften zumindest theoretisch der Sorgepflicht der Kinder

betagten Eltern gegenüber beimaßen, verdeutlichen wiederum
Erziehungsschriften und Predigt. Beide verlangten von den Kindern
über den Tod der Eltern hinaus Ehrfurcht und Ehrerbietung115. Die
weitverbreitete Klage über undankbare Kinder, ein Topos der zeit-

Albrecht von Eyb. Ob einem manne sey zunemen ein eelichs weyb oder nicht,
Neudruck mit Einfuhrung von Helmut Weinacht (Texte zur Forschung 36). Darmstadt

1982, 22. vgl. auch Leon Baptista Alberti. Väter und Söhne, in: Über das
Hauswesen. Zurich-Stuttgart 1962, 34-102.
Aufdie Notwendigkeit, auch die dynamische Beziehung zu berücksichtigen, weisen
Hans Medick und David Sabean hin. in: Emotionen und materielle Interessen in
Familie und Verwandschaft: Überlegungen zu neuen Wegen und Bereichen einer
historischen und sozialanthropologischen Familienforschung, in: Emotionen und
materielle Interessen. Sozialanthropologische und historische Beiträge zur
Familienforschung, Göttingen 1984. 27-54.
Vgl. unter anderen Marcus von Weida 1440-ca. 1519). «Wie sich Kinder ken yren
eidern halden sollen vnd was sye yn am leben vnd nach dem tode zcuthun vor-
pflicht». in: Spigell des ehlichen Ordens, ed. Anthony van der Lee (Quellen und
Forschungen zur Erbauungsliteratur des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit
1). Assen 1972. 74-85, und allgemein Julius Hoffmann. Die «Hausväterliteratur»
und die «Predigten über den christlichen Hausstand». Lehre vom Haus und Bildung

für das häusliche Leben im 16.. 17. und 18. Jahrhundert, Weinheim-Berlin
1959, sowie Klaus Leder, Kirche und Jugend in Nürnberg und seinem Landgebiet
1400 bis 1800, Neustadt an der Aisch 1973, und Klaus Petzold, Die Grundlagen der
Erziehungslehre im Spätmittelalter und bei Luther (Pädagogische Forschung 42).
Heidelberg 1969.

151



genössischen Literatur, läßt jedoch Zweifel über die Effizienz der
erzieherischen Bemühungen aufkommen. In seinem «Narrenschiff»
wetterte auch Sebastian Brant:

«Der ist ein Narr, ganz offenbar,
Wer Kindern gibt, was ihm not war
Zum eignen Leben; in dem Wahn,
Daß sich das Kind nahm seiner an
Und ihm auch helfe in der Not.
Dem wünscht man jeden Tag den Tod,
Der wird gar bald unwert als Gast,
Den Kindern sein zur Überlast.»116

Christine de Pisan legte in ihrem «Buch von der Stadt der Frauen»
mangelnde Dankbarkeit hingegen vor allem den Söhnen zu Last:

«Aber wenn du genau hinsiehst, wirst du wohl feststellen, daß es unter
den wider die Natur handelnden Kindern mehr Söhne als Töchter gibt.
Selbst wenn wir einmal annehmen, alle Söhne seien gutherzig, so gibt
es immer noch gewöhnlich mehr Töchter als Söhne, die ihren Eltern
Gesellschaft leisten, sie häufiger besuchen und sich in Alter und
Krankheit um sie kümmern.»"7

Beispiele von erwachsenen Kindern, die ihrer kranken oder
verunfallten Eltern gedachten, sind in den spätmittelalterlichen
Wunderbüchern in der Tat überaus selten. In diesem Punkt stimmen sie
mit den Klagen Sebastian Brants und anderen durchaus überein. Die
Belege erlauben jedoch nicht, Christine de Pisans Vorwurf gegen
besonders undankbare Söhne zu bestätigen. Deutlich wird einzig die
privilegierte Stellung der Mütter118. Dieser Befund läßt sich jedoch
nicht damit erklären, daß Frauen, hatten sie die kritische Reproduktionsphase

überwunden, ihre meist auch älteren Männer gewöhnlich
überlebten U9. Denn aufder Sankt Galler Landschaft handelte es sich

116 Sebastian Brant. Ehre Vater und Mutter, in: Das Narrenschiff, ed. H.A. Junghans.
Stuttgart 1964. 334. Besonders aufschlußreich sind in diesem Zusammenhang die
zahlreichen Predigten zu den Zehn Geboten, sowie die Katechismusliteratur.

117 Christine de Pisan. Das Buch von der Stadt der Frauen, München 1990, 141-144.
vgl. dazu Marie-Thérése Lorcin. Mère Nature et le devoir social. La mère et l'enfant
dans l'œuvre de Christine de Pisan. in: Revue Historique 571 (1989). 29-44.

118 In Sankt Gallen ergibt sich beispielsweise ein Verhältnis von 9 zu 2 Vätern.
119 Vern L. Bullogh und Cameron Campbell. Female Longevity and Diet in the Middle

Ages, in: Speculum 55 (1980). 317-325. und David Herlihy. Life Expectancies for
Women in Medieval Society, in: Rosemarie T. Morewedge (Hg). The Role of
Women in the Middle Ages. Albanv 1975. 1-22.

152



nur in einem Fall um eine Witwe 12°. Kinder scheinen ihren Müttern
einfach enger verbunden geblieben zu sein als ihren Vätern. Die
wenigen erwachsenen Kinder, die ihre Väter bzw. vor allem ihre
Mütter nach Sankt Gallen verhießen, scheinen zudem meist noch
mit dem betreffenden Elternteil zusammengewohnt zu haben121.

Auch dies bestätigt von neuem, daß mit der Heirat und der damit
erfolgten Loslösung vom elterlichen Haushalt für beide Seiten die
Verantwortungsbereitschaft nachließ.

Und die Große/lern...

So überrascht es schließlich auch nicht, wie selten die spätmittelalterlichen

Wunderbücher Großeltern erwähnten. Als Wunderprotagonisten

sind sie nirgends erkennbar122; auch in den Gelubdeformeln
begegnen wir nur einem einzigen Großvater. Eine äußerst bescheidene

Zahl in Anbetracht der 882 Sankt Galler Wundergeschichten
'».

oder die Geschwister?

Sekundäre Bedeutung erlangten mit lediglich vierzehn Beispielen
auch die Beziehungen unter den Geschwistern. Überraschenderweise

enthalten die Ostschweizer Wunderbücher mehr Beispiele
(insgesamt elf) als Regensburg, Eberhardsklausen und die übrigen
kleineren Sammlungen zusammen124. Trotz der Bescheidenheit der

120 StiASG. C 389, 43f. Nr. 44. Verstandlich wird dies auf dem Hintergrund der Erb¬

streitigkeiten, die oft die Beziehung zwischen Vätern (gelegentlich auch Muttern)
und Söhnen trübten. Ein Beispiel unter vielen. Ludwig von Diesbach [Urs
M. Zahnd. Autobiographische Aufzeichnungen. 102], vgl. dazu Heinrich Feilzer.
Jugend in der mittelalterlichen Ständegesellschaft. Ein Beitrag zum Problem der
Generationen (Wiener Beitrage zur Theologie 36). Wien 1971. und Ulrich Helfenstein,

Generationenkonflikte im Mittelalter, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde

52(1956), 159-173.
121 Deutlich etwa am Beispiel von Heine Gesel aus Steinbrunn (C 389. 306. Nr. 378).

der neben seinem kranken Vater schlief.
122 Generell scheinen sich alte Menschen kaum unter den Pilgerscharen befunden zu

haben, vgl. dazu Rebekka Habermas. Wallfahrt und Aufruhr. 55 und 61. - Vgl. dazu
auch die anregenden Beitrage in Michael M. Sheehan (Hg). Aging and the Aged in
Medieval Europe (Papers in Mediaeval Studies 11). Toronto 1990. sowie Peter
Borscheid. Geschichte des Alters. Vom Spatmittelalter zum 18. Jahrhundert. München

1989, 52-99.
123 StiASG. C389, 23, Nr. 25.
124 Zu neuzeitlichen und außereuropäischen Geschwisterbeziehungen vgl. die beiden

interessanten Beitrage von Martine Segalen und Andrew Strathern. in: Emotionen
und materielle Interessen. 181-198 und 253-281.

153



absoluten Zahl zeichnen sich auch hier bemerkenswerte
Geschlechterunterschiede ab: Schwestern legten kaum für einander
Wallfahrtsversprechen ab (zweimal), die Gelübde betrafen vorwiegend Brüder
(sechsmal), sowie die Beziehung zwischen Bruder und Schwester
(sechsmal)125. Auch ihre Wallfahrtsversprechen traten im übrigen -
darin sind die den innerehelichen Gelübden vergleichbar - vor allem
in Krisensituationen wie Wahnsinn und Krankheiten auf, welche die
Betroffenen längere Zeit ans Bett fesselten.

Das «ganze Haus» und der Mythos der Großfamilie

Ein Familienbewußtsein, das über den engen Rahmen des Familienkerns

hinausreichte und die Stammesfamilie oder erweiterte
Verwandtschaftsnetze erfaßte126, läßt sich nirgends nachweisen127.

Wenn 1479 eine Base für ihren Neffen, den Sohn von Uli
Schaffhauser, ein Gelübde ablegte128, oder Hans Im Hoff 1482 seine blinde
Schwiegermutter ins Münster verlobte129, handelte es sich um

125 Inwieweit dies mit der Realteilung [Die Rechtsquellen des Kantons Sankt Gallen,
ed. Max Gmür, Bd. I, Aarau 1903, 30, und Bd. II, Aarau 1906, 227, 243. 284. 420.
526, 540, 567 und 603. vgl. dazu auch Thomas Holenstein. Recht, Gericht und
wirtschaftliche Verhaltnisse in den st. gallischen Stiftslanden und im Toggenburg
beim Ausgang des Mittelalters (74. Njbl.). St. Gallen 1934. 3-4], oder mit dem der
alteren Forschung zufolge [M. Huber, Die Gemeinderschaften der Schweiz auf
Grundlage der Quellen dargestellt (Untersuchungen zur deutschen Staats- und
Rechtsgeschichte 54). Breslau 1897] in der Schweiz verbreiteten Rechtsbrauch der
«Gemeinderschaft» zusammenhing, bleibt allerdings offen.

126 Allgemein zur Begrifflichkeit der verschiedenen Haushaltsformen vgl. Michael
Mitterauer, Komplexe Familienformen in sozialhistorischer Sicht, in: ders..
Historisch-anthropologische Familienforschung. 87-130 [zuerst in: Ethnologia Euro-
paea 12(1981). 47-86], David I. Kertzer. The Joint Family Household Revisited:
Demographic Constraints and Household Complexity in European Past, in:
Family History 14(1989). 1-16. und weiterhin Peter Laslett, Introduction, in: Peter
Laslett und Richard Wall (Hg). Household and Familv in Past Time. Cambridge
1972. 1-89.

127 Zu ähnlichen Ergebnissen gelangte auch Mireille Othenin-Girard (Socialisation
and Responsibility in Peasant Households in the 15th Century. Vortrag gehalten an
der 26. Internationalen Mediavistentagung in Kalamazoo/Mi. Mai 1991 in bezug
auf spatmittelalterliche, landliche Anniversarstiftungen. - Anders verhielt es sich
indessen in der Stadt, vgl. dazu Gabriela Signori. Landliche Zwänge - städtische
Freiheiten?. 38ff.

128 StiASG. Bd. 388b, Nr. 93.
129 StiASG. Bd. 388b. Nr. 392 C 389, 235. Nr. 294).

154



genauso seltene Ausnahmen wie bei Konrad Stächelins Vater, dem
einzigen Großvater, der in den Sankt Galler Wunderbüchern für
seinen Enkel ein Gelübde ablegte.

Nicht nur eine erweiterte Familienkonzeption, auch der sozio-
ökonomische Verband des «ganzen Hauses» trat in den spätmittelalterlichen

Wundergeschichten in den Hintergrund1™. Die gängige
Vorstellung, um Knechte, Mägde und Gesinde (als Jugendphase131)
habe man sich genauso gekümmert, wie um die eigenen Kinder, läßt
sich nirgends bestätigen132. Nur bei der Tochter (Magd) des Gersters
von Lömmischwil griff die Hausherrin, die Gattin von Hans Däsch-
ler «auf dem Anckenhub», persönlich ein und gelobte das schwer
kranke Mädchen nach Sankt Gallen133. Die Gründe für das weitgehende

Fehlen von Hinweisen auf Kinder und Jugendliche in fremden

Diensten dürften partiell allerdings auch mit den örtlichen
Siedlungsstrukturen zusammenhängen. Der Großteil der Betroffenen

stammte aus Dörfern und größeren Marktflecken wie Herisau,
Gossau oder Appenzell, in denen nach Michael Mitterauer Haushalte

mit Gesinde ohnehin in der Minderheit waren134.

Nachbarschaft und Freunde?

Nachdem wir uns bisher fast auschließlich mit dem innerfamiliären
bzw. innerhäuslichen Verantwortungsbewußtsein beschäftigt haben,
müssen wir in einem letzten Schritt noch abzuklären versuchen, ob
die Wunderbücher die von Philipp Aries formulierte These bestäti-

130 Zum «ganzen Haus» vgl. Otto Brunner. Das «ganze Haus» und die alteuropäische
Ökonomik, in: Zeitschrift für Nationalökonomie 13(1950). 114ff. (sowie in: ders..
Neue Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte, Göttingen 21968. 103ff).

131 Michael Mitterauer, Gesindedienst und Jugendphase im europaischen Vergleich,
in: Geschichte und Gesellschaft 11 (1988). 171-204.

132 Wie es noch Jerome Blum (The Village and the Family, in: Our Forgotten Past.
Seven Centuries of Life on the Land. London 1982. 9-32) vertreten hat. Vgl. die
Kritik an diesen Interpretationsmodellen bei Barbara Becker-Cantarino. Vom
«Ganzen Haus» zur Familienidylle. Haushalt als Mikrokosmos in der Literatur der
frühen Neuzeit und seine spätere Sentimentalisierung, in: Daphnis 15 (1986).
509-533.

133 StiASG, C 389. 275, Nr. 344 Bd. 388b. Nr. 354).
134 Michael Mitterauer. Zur Familienstruktur in ländlichen Gebieten Österreichs im

17. Jahrhundert, in: Heimold Helczmanoszky (Hg), Beiträge zur Bevölkerungsund

Sozialgeschichte Österreichs. Wien 1973, 167-222.

155



gen, daß in mittelalterlichen Gesellschaften die Gemeinschaft
mangelndes Familienbewußtsein gewissermaßen kompensierte135. In
Eberhardsklausen waren die Gemeinschaftsstrukturen stärker ausgebildet

als in den übrigen Sammlungen. Unterschiedliche
Rechtsgrundlagen, Siedlungsformen usw. führten dazu, daß Ausmaß und
Bedeutung nachbarschaftlicher Solidaritäten regional stark variierten.

Wilhelm von Bernkastei schilderte kaum einen Unfall, in dem
Nachbarn den Betroffenen nicht auf die eine oder andere Weise zur
Seite standen136. Verglichen mit Eberhardsklausen waren Zeugnisse
nachbarschaftlicher oder dörflicher Hilfeleistungen in den Sankt
Galler Wunderbüchern weitaus seltener. Dies deckt sich mit den
ihrerseits eher spärlichen diesbezüglichen Regelungen der
Ostschweizer Dorfoffnungen137. Nur in zwei Fällen legten Nachbarn für
Männer Wallfahrtsversprechen ab. Bei Hans Lehmann wirkte dabei
vermutlich die ganze Dorftenossenschaft mit138:

«Item. Es ist zu wissen, daß Hans Leman aus Hüß in der Kirchgemeinde

von Niederbüren von einem Degen in die linke Seite gestochen
wurde139. Er fiel heftig zuboden, konnte kein Wort mehr reden oder ein
Zeichen geben und verschied, so daß niemand kein Leben mehr an ihm
spürte. Er war schon ganz erkaltet, an Händen und Füßen ganz erstarrt,
und warf Schaum aus seinem Mund. Dies währte eine ganze Stunde.
Da besammelten sich mehr als zwanzig Männer in seiner Stube und
sassen zu Rate, und einjeder betete fünf Pater Noster und fünf Ave

135 Philippe Aries. L'enfant. 308ff.
136 Zur Nachbarschaft, die weitgehend mit Dorfgenossenschaft gleichgesetzt war, auf

Amt und Ehre gründete und neben politischen Aktivitäten besonders bei Todesfällen

zum Tragen kam, vgl. Karl-S. Kramer, Die Nachbarschaft. Beitrag zur
Kenntnis des Dorflebens vergangener Jahrhunderte auf Grund archivalischer
Quellen, in: Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde, 1952, 128-140, und ders.. Die
Nachbarschaft als bäuerliche Gemeinschaft (Bayerische Heimatforschung 9).
München 1954, sowie Karl S. Bader. Studien zur Rechtsgeschichte des mittelalterlichen

Dorfes. Bd. II, Weimar e.a. 1962, 266-383.
137 Walter Müller, Die Offnungen der Fürstabtei Sankt Gallen. Ein Beitrag zur Wei-

stumsforschung (MVG XLIII). St. Gallen 1964, 103. Zu ähnlichen Ergebnissen
gelangte im übrigen auch der sehr interessante Beitrag von Martin Pimsler,
Solidarity in the Medieval Village? The Evidence of Personal Pledging at Elton,
Huntingdonshire, in: Journal of British Studies 17 (1977), 1-11.

138 Das zweite Beispiel StiASG. Bd. 388b, Nr. 25: «Es ist Hennen Schmucklin von
Nyderwil an einem bain we gewesenn. vnd hand im sin nachpurenn zu Sant
Gallenn munster entheisenn. vnd ist glich gut wordenn das <es> es im nit me we
tut.»

139 Die Wunderbuchautoren nannten die Täter in diesen Fallen im übrigen nie
namentlich. Sie wichen immer auf Passivkonstruktionen aus.

156



Maria mit zertanen Armen140. Danach verhießen sie ihn zu Unserer
Lieben Frau ins Sankt Galler Münster in das Gatter, damit ihm die
Muttergottes helfe, zu beichten und das Sakrament zu empfangen.
Darauf knieten sie abermals nieder und riefen voller Zuversicht die
Muttergottes an. Gleich war der Geselle wieder lebendig und kam zu
seiner Vernunft, so daß er beichten und das Sakrament empfangen
konnte und bis zum nächsten Tag lebte. Darauf lösten diejenigen,
welche ihn hierher verheißen hatten und bei ihm gewesen waren,
zwanzig Manner und zwei Frauen, am nächsten Freitag das
Wallfahrtsversprechen ein und gaben das Zeichen in Anwesenheit der beiden

Bürger Meister Konrad Schradi und Uli Hussinger an.»141

Das verglichen mit Eberhardsklausen weitgehende Fehlen
nachbarschaftlicher Beziehungen im Sanktgallischen traf, wie ich es

andernorts gezeigt habe, jedoch nicht auf die informellen
Frauensolidaritäten zu142.

Die Wunderbücher entwarfen natürlich nicht nur positive Bilder
nachbarschaftlicher Bezüge. Bei Hans Wagner aus Homburg
beispielsweise, der während zwölf Jahren schwer krank gewesen war.
sollen sich die Nachbarn heftig über sein dauerndes Geschrei beklagt
haben143. Hans Lehmann und Hans Wagner bringen meine Ausführungen

über das ländliche Familienbewußtsein bzw. die familiäre
Verantwortungsbereitschaft zu ihrem vorläufigen Ende. Abschließend

möchte ich in drei Punkten noch kurz die wichtigsten Ergebnisse

zusammenfassen.

Fazit

«Individualgelübde», die den Einzelnen losgelöst von Familie und
Gemeinschaft zeigen, beherrschten das spätmittelalterliche
Wallfahrtswesen. Ihre Zahl erhöht sich signifikant, je mehr Städter an den
Pilgerbewegungen teilnahmen. Die große Verbreitung der «Indivi-

140 Peter Ochsenbein. Beten «mit zertanen armen» - ein alteidgenossischer Brauch, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 75 (1979). 129-172

141 StiASG. C 389. 303f.. Nr. 375.
142 Gabriela Signori. Landliche Zwänge - städtische Freiheiten?, 41 f.
143 StiASG. C389. 132. Nr. 160.

157



dualgelübde» lädt ein, gängige Vorstellungen über den Kollektivcharakter

der mittelalterlichen Gesellschaften kritisch zu überprüfen
und in Zusammenhang mit Krankheit und Arbeitsunfähigkeit dem
Spiel von Integration und Ausschluß, verbunden mit Ehre und
Stand, vermehrt Aufmerksamkeit zu schenken.

Die zweitgrößte Gruppe innerhalb der spätmittelalterlichen
Wallfahrtsversprechen bildeten die «Familiengelübde», die sich jedoch in
den engen Grenzen der Kern- oder Zeugungsfamilie bewegten. Das

«ganze Haus» als sozio-ökonomischer Familienverband oder erweiterte,

mehrere Generationen und Seitenlinien umfassende
Verwandtschaftsbezüge spielten in diesem Bereich eine stark untergeordnete

Rolle. Unter den «Familiengelübden» (sowohl den elterlichen

wie auch den innerehelichen) sticht außerdem das Dreiergespann

Ehemänner, Väter und Söhne hervor.
Nur mit Vorbehalten lassen sich die hier skizzierten Netze sozialer

Verantwortung indessen auf andere Lebenszusammenhänge oder
Gesellschaftsbereiche übertragen. Denn das auf den Familienkern
konzentrierte Verantwortungsbewußtsein der Wallfahrtsgelübde
kontrastiert mit den Familienstrategien, die im rechtlichen (und
lehnsrechtlichen) Kontext zur Geltung kommen konnten.
Hieraufweisen zum Beispiel die elf streitbaren Gesellen und ihre zahlreichen

(männlichen) Verwandten, die 1475 vor dem Dorfgericht von
Gebertswil erschienen144. Die mittelalterliche Familie entsprach
genauso wenig wie die heutige einem statischen Verwandtschaftsnetz.

Sie war ein dynamisches, situationsbedingtes Gebilde, das seine
Grenzen je nach Bedarf und Sachlage erweitern bzw. schmälern
konnte oder mußte.

Die Rechtsquellen des Kantons Sankt Gallen, ed. Max Gmur. Bd. I. Aarau 190^
447-451.

158


	Bauern, Wallfahrt und Familie : Familienbewusstsein und familiäre Verantwortungsbereitschaft im Spiegel der spätmittelalterlichen Wunderbücher "Unserer Lieben Frau im Gatter im Münster von Sankt Gallen" (1479-1485)

