Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 85 (1991)

Artikel: Katholizismus : Kirche oder Sekte?
Autor: Weibel, Rolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholizismus: Kirche oder Sekte?

Rolf Weibel

Als professioneller Beobachter und journalistischer Berichterstat-
ter der Entwicklungen des Schweizer Katholizismus seit den frithen
1960er Jahren! stelle ich mir die Frage, wohin sich dieser Katholi-
zismus denn eigentlich bewegt, zundchst aus beruflichem Interesse.
Dass ich mich bei ihrer Beantwortung religionstheoretischer Uber-
legungen aus verschiedenen Disziplinen bediene, hat mit dem Ge-
genstand zu tun, aber auch mit meiner Ausbildung wic mit meiner
personlichen Betroffenheit, insofern Religion fur mich eine Dimen-
sion des Menschen ist, die ihm wesentliche Lebensmoglichkeiten,
Erlebens- und Handlungsmoglichkeiten erschliesst.

1. Definitionen

1.1. Katholizismus

Der Katholizismus, von dem hier die Rede ist, meint die Gesamt-
heit der Schweizer Katholiken und Katholikinnen und ihrer Insti-
tutionen und Organisationen; und dies unabhangig von ihrer
Teilnahme am kirchlichen Leben und von ihrer Stellung in der Ver-
fassung der Kirche. Dieser Katholizismus ist so das Erscheinungsbild

I Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitatsgeschichte
der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zurich 21991, 161, Anm. 52.

249



der erklarten Katholiken und Katholikinnen und umgreift also die
hierarchische Ordnungsstruktur der Kirche so gut wie die Vereini-
gungen von Katholiken und Katholikinnen, die ihre besonderen
Interessen vertreten oder Dienste leisten, welche in der Kirche zu
leisten sind oder die die Kirche der Gesellschaft zu leisten verpflich-
tet ist.

Dieser Katholizismus als zugleich romisch-katholische Kirche
und Sozialgestalt aller sich ihr als zugehorig erklarten Einwohner und
Einwohnerinnen erscheint heute in der Schweiz auf nationaler Ebene
zundachst als eine «Drei-Schichten-Kirche» mit internationalen Be-
ziehungen. Die erste Schicht ist die hierarchisch verfasste Kirche mit
dem Papst an der Spitze, den Bischofen an der Spitze der Bistiimer
und den Pfarrern an der Spitze der Pfarreien. Die zweite Schicht ist
die volkskirchliche Basis, die sich im Verlaufdes 19. Jahrhunderts zu
einer katholischen Sondergesellschaft entwickelt hat, die heute wohl
in Auflésung begriffen, aber immer noch die Schicht ist, in der
katholische oder kirchliche Vereine, mit zum Teil ebenfalls interna-
tionalen Beziehungen, ihren Ort haben. Die dritte Schicht wird von
den neuen Gruppen und Bewegungen gebildet, die bei betont reli-
giosen Anliegen ansetzen und deshalb meist «neue geistliche
Bewegungen» genannt werden; eine weitere Besonderheit dieser
Bewegungen ist ihre ausldndische Herkunft und ihre internationale
Verbreitung.

Hierarchische Verfassung

Katholischer Volksteil
[Katholizismus]

Orden

Neue geistliche Bewegungen

Offentlich-rechtliche
Korperschaft

Quer zu dieser «Drei-Schichten-Kirche» liegen noch zwei Syste-
me: Zum einen, in gewisser Verdoppelung des kirchenrechtlichen
Systems, das staatskirchenrechtliche System, aufgrund dessen die
Mitglieder der Kirche zugleich Mitglieder der staatskirchenrechtli-

250



chen Gebietskorperschaft (Kirchgemeinde, Landeskirche) sind, und
zum andern die Orden, die ein System bilden, auch wenn kirchen-
rechtlich zwischen Religiosenverbanden, Siakularinstituten, Gesell-
schaften des apostolischen Lebens und Personalpralaturen unter-
schieden wird.

1.2. Das Kirche-Sekte-Modell

Diese komplexe Wirklichkeit insgesamt ist der Katholizismus, an
den ich die Frage stelle, ob er sich zurzeit zur Kirche oder zur Sekte
hin entwickle. ? Unter Kirche und Sekte verstehe ich dabei mit Ernst
Troeltsch? zwei schon vom Neuen Testament her zu begriindende
Gestaltungsmoglichkeiten fur die christliche Religion, so dass theo-
logisch weder Kirche noch Sekte als Gestaltungsmoglichkeiten der
jeweils anderen gegenuber mangelhaft sind. Zudem ist in der kon-
kreten Wirklichkeit keine dieser Gestalten ausschliesslich verwirk-
licht: Kirche und Sekte sind Idealtypen der christlichen Religion. Sie
weisen indes klar unterschiedliche Merkmale in bezug auf Aussen-
beziehungen, Mitgliedschaftskriterien und Organisationsstruktur
auf. Der Kirchentypus strebt so Universalitat an: er ist darauf aus-
gerichtet, dass moglichst alle Mitglieder der Gesellschaft auch
Kirchenmitglieder werden.

Dafur sind seine Mitgliedschaftskriterien weniger streng als jene
des Sektentypus. Praktisch kann jedes Mitglied der Gesellschaft Kir-
chenmitglied werden und es auch bleiben.

Im Unterschied zum Sektentypus neigt der Kirchentypus dazu,
mit der (vor)herrschenden Kultur Kompromisse einzugehen.

Neben den Idealtypen Kirche und Sekte nennt Ernst Troeltsch als
dritte Moglichkeit die Mystik, ein verinnerlichtes religioses Erleben,
das nur von losen organisatorischen Strukturen, einem losen Netz-
werk der Mystiker, gehalten wird. Diese Moglichkeit indes erdrtern

2 Diese Frage stellte schon Gerhard Schmied, Kirche oder Sekte? Entwicklungen und
Perspektiven des Katholizismus in der westlichen Welt, Minchen 1988, nur beant-
wortet er sie anders als ich.

3 Ernst Troeltsch, Gesammelte Schriften. Erster Band: Die Soziallehren der christli-
chen Kirchen und Gruppen, Tubingen 1912, 965-986 (die zusammenfassenden
Schlussergebnisse).

251



die Religionssoziologen nach ihm nur mehr beilaufig, weil far die
Religionssoziologie nur ein von mehreren Menschen geteiltes ge-
meinsames Glaubenssystem Objekt der Forschung ist.

1.3. Die religiose Befindlichkeit

Auch wenn der Sektentypus zu mehr Verbindlichkeit neigt als der
Kirchentypus, finden sich indes fundamentalistische Stromungen in
beiden Typen, so dass die Titelfrage zunachst nicht auf den Funda-
mentalismus im Katholizismus abzielt. Der katholische Fundamen-
talismus erscheint zudem vor allem als ein romisch-katholischer
Anti-Modernismus. Wenn ich mit Urs Altermatt die 200jahrige Zeit-
epoche von der Grossen Franzosischen Revolution bis zur Gegen-
wart uberblicke, gewinne auch ich den Eindruck, «dass sich Kirche
und Katholizismus in einem stindigen Spannungsverhiltnis zur
modernen Welt befinden»* und sich mit jedem Modernisierungs-
schub neu die Frage nach der legitimen Modernisierung in Abgren-
zung gegen einen illegitimen Modernismus stellte. So richtete sich die
erste Modernismusdebatte nach der Mitte des 19. Jahrhunderts un-
mittelbar gegen die geistigen und gesellschaftlichen Folgen der poli-
tischen und industriellen Doppelrevolution von 1789/1848. Im
«Syllabus» von 1864 stellte Papst Pius IX. eine Liste von moderni-
stischen Zeitirrtimern zusammen, gegen die die Kirche ankdmpfen
wollte. Die zweite Modernismuskrise umfasste die Jahre 1895 bis
1914. Sie spielte sich vor dem Hintergrund der neuen Industrialisie-
rungswelle ab, die um die Jahrhundertwende von 1900 die Kirche
herausforderte. Auf diese Herausforderung antwortete Papst Pius X.
1907 mit seiner Enzyklika «Pascendi dominici gregis», indem er
einen «Modernismus» systematisierte und verurteilte. Die dritte
Modernismuskrise lauft gegenwartig ab. Diesmal wendet sich ein
Teil der romischen Kirchenleitung gegen die Auswirkungen des
Modernisierungsschubes nach 1945 bzw. 1968, und wohl vor allem,
weil dieser dazu gefiihrt hat, dass der Individualismus und die Auto-
nomie im ethischen Denken und Handeln auch bei Katholiken und
Katholikinnen zunehmend selbstverstiandlich werden. Bezeichnend

4 Altermatt, Katholizismus und Moderne, 350.

252



dafurist der Streit um die kirchliche Zulassigkeit einer teleologischen
statt deontologischen Begrundung der Ethik bzw. der Sittenlehre, um
eine autonome statt theonome Moral. Bei jeder Modernismuskrise
ging es aber immer auch um die religiose Befindlichkeit, um die
objektive und subjektive Zeitgenossenschaft, war die Korrelation
vor allem zwischen bleibender christlicher Identitat und zeitaufge-
schlossener menschlicher Authentizitat strittig.

Die Frage nach der gegenwirtigen religiosen Befindlichkeit wird
nicht zuletzt im Hinblick auf die konkrete religiose Situation in der
Schweiz zu bedenken sein. Diese scheint dadurch gekennzeichnet,
dass die traditionell vorherrschende organisierte Religion, das kirch-
lich verfasste Christentum, zunehmend Randunscharfen und Ein-
bruche aufweist. Zum einen sind manche Abgrenzungen zwischen
den Kirchen durchlédssig geworden, zum andern werden aber auch
Abgrenzungen zwischen Christlichkeit und Nicht- oder Nachchrist-
lichkeit zunehmend unklar. Die religiose Orientierung auch christ-
lich sozialisierter Menschen ist heute nicht mehr eine ungebrochene
Orientierung auf eine bestimmte Kirche und ihre verbindliche Glau-
benslehre, sondern hiufig eine selbst ausgewihlte und zusammenge-
stellte eigene religidse Orientierung. Zur Auswahl stehen dabei in
unserer auch religios pluralistisch gewordenen Gesellschaft nicht nur
christliche Glaubensinhalte, sondern allerlei religioses Lebenswis-
sen, Welt- und Lebensdeutungen verschiedenster Herkunfte. Diese
konnen eine nichtorganisierte, diffuse Religion und Religiositat aus-
machen, sie kdnnen sich aber auch organisieren - als Lesergemein-
den, Kursszenen usw. — und kénnen schliesslich auch von Angeho-
rigen der christlichen Kirchen ibernommen werden. s

Welche Ausmasse diese Auswahlen angenommen haben, lasst sich
nur vermuten; mehr Aufschluss dariber ist von der im Rahmen des
Nationalen Forschungsprogrammes tiber «Kulturelle Vielfalt und
nationale Identitit» unternommenen Untersuchung «Konfessio-
nelle Pluralitat, diffuse Religiositat, kulturelle Identitit in der
Schweiz» zu erwarten. Immerhin lassen die ersten von den Wochen-
illustrierten «Leben und Glauben» bzw. «Sonntag»® und «L’Heb-

5 An die Frage nach dem religiosen Indifferentismus bzw. dem Ubergang von reli-
giosen zu ethischen und schliesslich selbstreferenziellen Orientierungen kann hier
nur erinnert werden. Vgl. dazu Franz-Xaver Kaufmann, Religion und Modernitat.
Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tubingen 1989, 146-171.

¢ Beide in der Nr. 1/1990.

253



do»’ voraus veroffentlichten Ergebnisse aufmerken: Gut die Halfte
aller, die sich einer Kirche zugehorig erklaren, aber selten oder nie
zum Gottesdienst gehen, konnen der Aussage: «Es gibt einen Gott,
der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat» nicht zustim-
men. Gut ein Viertel der regelméssigen Kirchginger stimmt dafiir
der Aussage zu: «Es gibt eine Reinkarnation (Wiedergeburt) der
Seele in einem anderen Leben». Es 1st zu vermuten, dass diese Aus-
wahl nicht nur mit der Beliebigkeit erfolgt, die kirchliche Theologen
rasch in Frage stellen und die von fundamentalistisch christlichen
Kreisen bekampft wird, sondern doch auch unter Beriicksichtigung
der eigenen Lebensorientierung, der erwarteten Bedeutung fur das
Leben. Das heisst dann anderseits aber auch, dass christliche Glau-
bensinhalte weniger aufgrund eines Diskurses aufgegeben werden,
sondern vielmehr verloren gehen, weil sie bedeutungslos erscheinen.
Worauf dieser Orientierungs- und Bedeutungsverlust christlicher
Glaubensinhalte zuruckzufiihren ist, i1st eine Frage, mit deren Beant-
wortung man es sich nicht zu leicht machen sollte. Zu tun hat der
Verlust christlicher Glaubensinhalte sicher mit einem Verlust an
Sinn fir Transzendenz; was in unserer Gesellschaft namlich an
Christlichkeit noch am ehesten ankommt, ist der geschichtliche Bei-
trag des Christentums zur europaischen Kultur und der gegenwartige
Beitrag der christlichen Kirchen zu einem mitmenschlichen Ethos
namentlich in den Krisen der Modernitat. Zu tun hat dieser Verlust
an theologisch formulierter christlicher Identitdt aber auch mit einer
Unfahigkeit, sie in eine lebbare Korrelation zum Bedurfnis nach
menschlicher Authentizitat zu bringen. Die Auswahl von theologisch
formulierten Inhalten ist nicht nur eine beliebige Auswahl, nicht nur
Auswahlchristentum, nicht nur Ausdruck postmoderner Beliebig-
keit, sondern auch Ausdruck der Suche nach Authentizitat. Zur Au-
thentizitat gehort aber gerade die mehr oder weniger grosse Differenz
zwischen Verbindlichkeit und Eindeutigkeit, wahrend ihre Gleich-
etzung geradezu ein Merkmal des Fundamentalismus ist.*

T N® 15/1990 (12 avril).
* Dazuneuerdings: Klaus Kienzler (Hg.), Der neue Fundamentalismus. Rettung oder
Gefahr fur Gesellschaft und Religion?, Disseldorf 1990.

254



2. Beobachtungen

2.1. Neue Aktivierung der Laien

Der Katholizismus zwischen 1850 und 1950, der Milieukatholi-
zismus, zeichnete sich durch eine einmalige Geschlossenheit zwi-
schen Papst und Bischofen, zwischen Bischofen und Klerus, zwi-
schen Klerus und (kirchlich gesinnten) Laien aus und also durch eine
grosse Ubereinstimmung zwischen der ersten und zweiten Schicht in
unserem Modell der «Drei-Schichten-Kirche». Eine Voraussetzung
dazu war die grosse Geschlossenheit innerhalb der ersten Schicht, die
durch eine vereinheitlichte Theologie und kirchliche Sittenlehre mit
den entsprechenden Folgerungen fir die Disziplin gewahrleistet wur-
de. Der Katholizismus erschien so als «durchgegliederte, innerlich
und 4dusserlich disziplinierte Kleruskirche», in der die Laien wohl
auch aktiv waren, «aber nur in fraglosem, ausfithrendem Gehorsam
gegenuber den geweihten und hierarchischen Amtstragern.»?

Diese Kleruskirche hat ihre Einheitlichkeit inzwischen verloren.
Denn zum einen hat sich die akademische Theologie auf die Her-
ausforderungen des neuzeitlichen Denkens so eingelassen, dass fur
sie eine zumindest methodologische Aufkldrungsvertraglichkeit ein
wesentliches Merkmal geworden ist. Dadurch gerat das theologische
Lehramt aber auch immer wieder in Konflikte mit dem hierarchi-
schen Lehramt, das auf voraufklarerischen Positionen besteht (und
dabei moglicherweise sogar postmoderne Positionen vertritt). Zum
andern hat sich die Seelsorge so auf das neuzeitliche Lebensgefiihl -
der Laien wie wohl auch der Seelsorger selbst — eingelassen, dass sie
alte Wege verlassen musste und neue beschreiten konnte. Die vom
hierarchischen Lehramt vertretene Sittenlehre im Bereich der Sexua-
litat wird von den Priestern kaum mehr weitervermittelt. Die Abnei-
gung gegen die Einzelbeichte und ein verbliebenes allgemeines
Bewusstsein, aneinander schuldig zu werden und einander manches
schuldig zu bleiben, hat zu Bussfeiern mit sakramentaler Absolution
gefuhrt. Die Handhabung der weltkirchlich bestatigten Bedingungen

9 Alois Muller, Der dritte Weg zu glauben. Christsein zwischen Ruckzug und Auszug,
Mainz 1990, 16.

255



dieser Bussform erscheint nun aber auch zunehmend als ein Mass-
stab fir die Strenge der Handhabung der kirchenrechtlich formulier-
ten Mitgliedschaftskriterien. Noch mehr gilt dies fir die gewandelte
Einstellung zu Ehescheidung und Wiederheirat.

Dabei verlauft die Konfliktgrenze nicht nur zwischen Hierarchie
und volkskirchlicher Basis, sondern auch quer durch eine Basis, in
der auch eine vor- bzw. gegenaufklarerische Theologie und Sitten-
lehre ihre Anhdnger und Anhangerinnen hat und sich diese in Grup-
pierungen verbinden und um Publikationen scharen. 1

Wihrend sich in diesen Bereichen viele auch kirchlich gesinnte
Laien zum Missfallen der Hierarchie vom fraglosen, ausfuhrenden
Gehorsam distanziert haben, hat sich anderseits die gleiche Hierar-
chie bemuht, die Laien neu zu aktivieren. Vom Zweiten Vatikani-
schen Konzil her wurden fur die Laien neue Moglichkeiten geschaf-
fen, ihre Erfahrungen und ihren Sachverstand zur Geltung zu
bringen: Seelsorgerate auf Bistums- und Pfarreiebene. Dazu kamen
aufder Ebene der einzelnen Bistimer sowie auf sprachregionaler und
nationaler Ebene zahlreiche Kommissionen zu praktisch allen Beta-
tigungsfeldern der verfassten Kirche wie der Katholiken und Katho-
likinnen. Die Schaffung dieser neuen Gremien fur eine inhaltlich
umfassende Laienaktivierung kann als Verkirchlichung des Chri-
stentums und Burokratisierung der Kirche interpretiert werden!!;
von der Kirchenleitung her waren und sind diese Gremien indes als
Organe der Partizipation und der Mitverantwortung gedacht. Wih-
rend ihnen von theologischen Uberlegungen her sogar Entschei-
dungskompetenz einzuriumen versucht wurde!2, hat die Praxis
gezeigt, dass ihnen keine wirkliche Entscheidungskompetenz zuge-
wachsen ist, sie sich vielmehr mit Beratung oder untergeordneter
Mitarbeit zufriedengeben miussen'’ und die volkskirchliche Basis

10 In der deutschen Schweiz fallt hier zurzeit vor allem die «Katholische Wochen-
zeitung» auf, wahrend in der franzosischen Schweiz die Bewegung um Alterzbi-
schof Marcel Lefebvre besonders anziehend zu wirken scheint. Dass es Gruppie-
rungen von Katholiken und Katholikinnen gibt, die noch traditionalistischer bzw.
integralistischer sind als Lefebvre und seine Bewegung, kann hier bloss erinnert
werden.

" Franz-Xaver Kaufmann, Religion, 267f.

12 Theologische Kommission der Schweizer Bischofskonferenz {Hg.), Mitsprache und
Mitverantwortung in den Pastoralraten, in: Schweizerische Kirchenzeitung (SKZ)
147 (1979), 263-265.

3 Louis Carlen (Hg.). Rate in der Kirche zwischen Recht und Alltag, Frei-
burg/Schweiz 1987.

256



erst noch nicht zu vermehrter Aktivitit anzuregen vermochten.
Diese klare Abgrenzung der Kompetenzen - hier Sachverstandige als
Berater und Beraterinnen, dort Amtstrager als Entscheidungstrager -
1st im ubrigen typisch fir die Kirchenverwaltung im Unterschied zur
Sektenverwaltung.

Noch klarer zeigt sich die Grenze zwischen Qualifikation und
Kompetenz bei den Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen in der Seel-
sorge, die theologisch und pastoral wie Bischofe, Priester und Dia-
kone ausgebildet werden '3, aber nicht Kleriker sind. Die Laientheo-
logen und Laientheologinnen kénnen in der Pfarreiseelsorge nur
Assistenten und Assistentinnen sein, weil sie der Liturgie, die «der
Hohepunkt 1st, dem das Tun der Kirche zustrebt, und die Quelle, aus
der all ihre Kraft stromt» !¢, nicht vorstehen kénnen, und zwar unab-
hangig von ihrer beruflichen und personlichen Kompetenz, allein
weil thnen die Amtskompetenz fehlt. Diese Kompetenzabgrenzung
ist, unabhingig von ihrer theologischen Begriindung, ein Kennzei-
chen des Kirchentypus: wirde von ihr abgegangen, das heisst auf die
personliche, vorab religiose Kompetenz abgestellt, ergidbe sich eine
Verschiebung zum Sektentypus hin, wahrend eine Verschiebung von
der Kompetenz durch Amtsubertragung (durch die Weihe) zur pro-
fessionellen Kompetenz (iber eine Ausbildung mit Fahigkeits-
ausweis) in der Perspektive der Sdakularisierung zu diskutieren ware.
Der zunehmende Einsatz von Laien in der Seelsorge hat deshalb
vermutlich weit mehr mit dem Mangel an Priestern als mit einer
ekklesiologischen Option zu tun, auch wenn die konkreten Erfah-
rungen Ruckwirkungen auch auf die Ekklesiologie haben durften.
Vor allem der gelungene Einsatz von Frauen als Seelsorgerinnen
durfte auf die Frage der Amtsfahigkeit der Frau einen erheblichen
Einfluss haben. Das aber hat nicht mit der Kirche-Sekte-Dichotomie,
sondern mit der Aufklarungsvertraglichkeit der Ekklesiologie zu tun.
Nun werden Laien aber nicht nur in Beratungsgremien und als Seel-
sorger und Seelsorgerinnen neu aktiviert, sondern auch zunehmend

I+ Commission de Planification Pastorale (Ed.), Les organismes de corresponsabilité,
in: Evangile et Mission vom 15. September 1983, 604-619 (aus mir nicht bekann-
ten Grinden wurde dieses Papier nie auf deutsch herausgegeben).

15 Rahmenordnung (der Bischofskonferenz) fur die Ausbildung zum Dienst als
Pastoralassistent oder Pastoralassistentin in der Schweiz, in: SKZ 156 (1988),
114-117.

16 Zweites Vatikanisches Konzil, Konstitution uber die heilige Liturgie, Nr. 10.

257



zu neuen ehrenamtlichen Diensten beigezogen, wie Durchfiihrung
voreucharistischer Gottesdienste, Sonntagsgottesdiensten ohne Prie-
ster, Mitwirkung im katechetischen Bereich. Eine Besonderheit ist
dabei der ehrenamtliche Einsatz von Laien, vor allem Frauen, in der
Katechese der Westschweiz, weil sich dieser zum einen an franzosi-
schen Seelsorgemodellen orientiert und zum andern sich schon des-
halb aufdriangte, weil der Kirche in den Westschweizer Kantonen
wesentlich weniger finanzielle Mittel zur Verfiigung stehen als in der
deutschen Schweiz.

Gerhard Schmied sieht in diesen nicht auf die Schweiz beschrank-
ten Bestrebungen eine Vergemeindlichung der Pfarrei im Sinne von
Max Weber!7 und damit eine Entwicklung vom Kirchentypus zum
Sektentypus. Diese Sicht kann ich nicht teilen, weil dieser zuneh-
mende ehrenamtliche Einsatz letztlich keine Vergemeindlichung der
Pfarrei zur Folge hat, sondern nur die Erweiterung der haupt- und
nebenamtlichen Pfarreidienste um einen Kreis von ehrenamtlichen
Mitarbeitern und vor allem Mitarbeiterinnen. Im Grunde genom-
men entspricht diese Erweiterung uberdies dem schweizerischen
Milizsystem. !# Was allenfalls zu tiberdenken ist, sind ihre erhebliche
Pfarrei- und damit Pfarrerzentriertheit sowie ihr Angebotscharakter,
insofern sie die Dienste anbieten, nach denen in der volkskirchlichen
Basis bzw. in Teilen von ihr nachgefragt wird.

2.2. Neue Aktivitdten

In den letzten Jahren wurde dieses Angebot-und-Nachfrage-
System aber auch erginzt. ! Zum einen wurden bestehende Ansatze
der beratenden Seelsorge fort- und weiterentwickelt - namentlich im
Bereich der Sozial- und Jugendarbeit sowie der Ehe- und Familien-

17 Gemeinde entsteht, wenn «die Laien 1. zu einem dauernden Gemeinschaftshan-
deln vergesellschaftet sind, auf dessen Ablauf sie 2. irgendwie auch aktiv einwir-
ken». Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Sozio-
logie, 1. Halbband, Tubingen 41956, 277.

15 Woif Linder, Vereinsland Schweiz, wenig Staat, viel Leistung, in: Entwicklung/De-
velopement Nr. 28/1989, 46-51.

19 Dass es im wesentlichen den Erwartungen der Kirchenmitglieder (noch) entspricht,
lasst sich daran ablesen, dass die offentlichrechtliche Anerkennung der Kirchen
nicht ernsthaft in Frage steht.

258



beratung -, zum andern werden aber auch neue Ansatze gesucht,
namentlich neue Formen der Glaubensvermittlung und Glaubens-
begleitung erprobit.

Der bekannte Weg der Glaubensvermittlung ist der Religionsun-
terricht, der durch die ausserschulische Kinder- und Jugendarbeit
erganzt wird, der mit abnehmendem Sozialisationsvermogen des
Milieukatholizismus zunehmend der Elternarbeit und Elternmitar-
beit bedarf und der schliesslich dazu fuhren soll, dass der so vermit-
telte Glaube in der Liturgie erfahrbar wird. In den letzten Jahren sind
bei der Glaubensvermittlung durch Religionsunterricht verschie-
dene Defizite zutage getreten. Es zeigt sich heute ein Mangel an
Glaubenswissen, was vor allem von jenen beklagt wird, die zwischen
Glaubenswissen und gliaubigem Handeln einen unmittelbaren Zu-
sammenhang sehen. Es zeigt sich aber auch ein Mangel an Glaubens-
erfahrung: Kinder und Jugendliche erfahren in ihren Lebensraumen
den Glauben zu wenig oder gar nicht, ihre Lebensraume sind keine
Lernorte des Glaubens, lautet hier die Klage. Und schliesslich und
vor allem wird ein Mangel an Glaubensgemeinschaft beklagt. Dabei
bedurften Kinder und Jugendliche des gelebten Glaubens ihrer Erzie-
her, Bekannten und Freunde; mussten sie in Beziehung treten kon-
nen zu Menschen, die glauben, die ithren Glauben zur Sprache brin-
gen, die sagen kénnen, warum sie glauben und wie sie glauben.

Das aber konne nicht in einer bloss aktiven Pfarrei, in einer bloss
gut organisierten Gemeinde geschehen. Dazu brauche es eine «nach-
burgerliche Basiskirche», deren Ziel es ist, «einen gemeinsamen
Lebensraum zu schaffen, miteinander zu leben, miteinander ein
Stuck Gesellschaft aufzubauen. Gemeinsam macht man sich aufden
Weg, gemeinsam sucht man Orientierung... Diese Gemeinde ist nun
voll und ganz Subjekt ihres eigenen Lebens. Pfarreiliche Arbeit will
nicht einfach Freizeitbetrieb und religiose Bedurfnisbefriedigung
sein, sondern gemeindliches Handeln in 6kumenischer und gesamt-
menschlicher Dimension.» 2 Mitglieder dieser Art von Pfarrei sind
weniger die einzelnen als vielmehr die Gruppen, zu denen sich die
einzelnen zusammenfinden und aus denen die Pfarrei besteht: Inter-
essengruppen, Aktionsgruppen, Selbsthilfegruppen, so dass die Ge-

20 Institut fur Fort- und Weiterbildung der Katecheten (IFOK) (Hg.), Gemeindeka-
techetische Animation. Eine berufsbegleitende Fortbildung (Ausbildung) fir Kate-
cheten/innen und Pastoralassistenten/innen, Chur 1987, 33f.

259



meinde nicht nur Erfahrungsraum, sondern Ort gelebten Christseins
wird. Daraus ergibt sich als eine neue Aktivitat die begleitende Seel-
sorge, die animierende Begleitung von weitgehend eigenstandigen
Gruppen, so dass der Glaube zur Sprache kommen und Leben und
Glauben ganzheitlich erfahren werden konnen. Diese Begleitung will
als Animation «in erster Linie die Initiierung, Begleitung und Kritik
von Gruppen, die den Glauben zur Sprache bringen und so Glauben
biografisch fassbar machen und zu gegenseitiger Belebung, Anre-
gung, Ermunterung und Umkehr 6ffnen... Die Kriterien fur die Ini-
titerung, Begleitung und Kritik der Gruppen werden der Botschaft
des Neuen Testamentes und der Glaubensgeschichte der Kirche ent-
nommen.» 2!

Neu an dieser Aktivitat ist zum einen, dass nicht nur, wie bei der
bisherigen geistlichen Begleitung, einzelne «Religionsvirtuosen» an-
gesprochen werden sollen, sondern Gruppen, in die sich méglichst
die gesamte Gemeinde aufgliedern soll. Neu ist zudem, dass es nicht
nur um ein Angebot von Belehrung — Unterweisung oder Zurecht-
weisung - geht, sondern um Prozesse, in die moglichst alle Grup-
penmitglieder einbezogen sind.

Bislang gibt es allerdings noch keine Gemeinde, die dieser Vor-
stellung auch nur anndhernd entspricht, aber es gibt zunehmend
Gruppen, die fir sich eine solche Gemeinde wiinschen 22, und es gibt
vor allem das theologische und pastorale Konzept dieser Gemeinde
und entsprechende Ausbildungsangebote fiir Begleiter und Begleite-
rinnen solcher Prozesse. 2> Der Gedanke, dass Lernen auch im schu-
lischen Religionsunterricht als Prozess geplant und organisiert
werden misste, findet sich im ubrigen auch in der religionspadago-
gischen bzw. schulkatechetischen Diskussion.?* Weil nach diesem
Konzept echte Prozesse in Gang gesetzt werden sollen, mussen nach
ihm die religiésen Erfahrungen der Gruppen und Gruppenmitglieder
ernst genommen werden. Es soll also nicht einseitig unterwiesen

21 [FOK, Gemeindekatechetische Animation, 40f.

22 Vgl. Walter Ludin, Thomas Seiterich, Paul Michael Zulehner (Hg.), wir Kirchen-
traumer. Basisgemeinschaften im deutschsprachigen Raum, Olten 1987: Joachim
Muiler, Oswald Krienbuhl (Hg.), Orte ilebendigen Glaubens. Neue Geistliche
Gemeinschaften in der katholischen Kirche, Freiburg/Schweiz 1987.

23 Siehe auch Barbara Ruch, «Gemeindekatechetische Animation», in: SKZ 158
(1990), 10-12.

2 Siehe Rolf Weibel. Erwachsenwerden ohne Gott?, in: SKZ 158 (1990), 207-210.

260



werden, sondern es sollen vielmehr Lernprozesse angeregt und
begleitet werden. Damit wird also nicht unmittelbar eine grossere
Zustimmung zur Glaubenslehre der Kirche angestrebt, sondern ein
Sich-Einlassen auf Vorginge in der Gruppe und in der Gemeinde
verlangt. Damit werden die Mitgliedschaftskriterien in lehrmassiger
Hinsicht an sich noch nicht verscharft. Verscharft werden sie aber in
anderer Hinsicht, weil so weit mehr verlangt wird als eine allgemeine
Zugehorigkeitserkldrung, namlich ein tatsachliches Teilnehmen und
Teilgeben in der Gemeinde bzw. in einer der sie bildenden bzw. sie
ausmachenden Gruppe. Deshalb scheint mir be1 diesem Konzept
und beir diesen Ansdtzen von Gemeindeanimation die Rede von
einer Entwicklung vom Kirchentypus zum Sektentypus durchaus
begrundet; allerdings wurde ich diese Gruppen nicht schon deshalb,
well sie sich auf Prozesse einlassen, «sektenihnliche Gemeinschat-
ten» 23 nennen.

2.3. Neue Gruppierungen

Neue Gruppen und Neugruppierungen hat es auch in der Zeit des
Milieukatholizismus immer wieder gegeben; und dass auch heute
neue Gruppen entstehen, 1st an sich nicht verwunderlich. Denn zu
tun hat auch dies vermutlich mit dem schweizerischen Milizsystem,
mit seinen zahlreichen wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen
Organisationen: weshalb sollte es nicht auch fur den religidsen
Bereich entsprechend diesem Milizsystem zahlreiche Organisatio-
nen geben konnen?

Neu im Vergleich zur Zeit des Milieukatholizismus, die Neugriin-
dungen und Neugruppierungen hauptsichlich im Rahmen des Ver-
bandskatholizismus, im Modell der «Drei-Schichten-Kirche» also
innerhalb der zweiten Schicht erlebte, scheinen mir drei Entwicklun-
gen zu sein: Erstens verlor der Verbandskatholizismus und gewannen
die neuen - vor allem «geistlichen» — Bewegungen so an Bedeutung,

» Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, 358. Seite 359 unterstellt er den
Gruppen der «Gemeindekirche» meines Erachtens allerdings zu verallgemeinernd,
sie wirden fundamentalistische Stimmungen fordern und die Toleranzschwelle
herabsetzen; denn personale Verbindlichkeit muss nicht zu fundamentalistischer
Eindeutigkeit fuhren.

261



dass sich heute als Modell eben jenes der «Drei-Schichten-Kirche»
nahelegt. Zweitens ergaben sich Neugruppierungen aus Verschran-
kungen dieser drei Schichten, wobei zudem sogar die beiden Systeme
einbezogen sein konnen. Drittens offneten sich ursprunglich ro-
misch-katholische Organisationen so fiir Mitglieder anderer Konfes-
sionen — oder sogar anderer Religionen oder auch ohne Religion —,
dass sie nur noch mit Einschrankungen oder Vorbehalten der zwei-
ten (oder auch dritten) Schicht unseres Modells zugeordnet werden
koénnen.

Bemerkenswert hierbei ist, dass es auch neue «geistliche» Bewe-
gungen gibt - etwa die Fokolar-Bewegung —, die bewusst gute Bezie-
hungen zu Angehorigen anderer Konfessionen und sogar Religionen
pflegen, ohne dabei ihre betont konfessionelle Identitat aufzugeben.
Von ihren Aussenbeziehungen her haben diese das Profil des Kir-
chentypus, wahrend sie innerkirchlich als traditionell gelten und so
wegen ihren Mitgliedschaftskriterien in die Nahe des Sektentypus
geruckt werden. Gruppierungen, die auf den Verbandskatholizismus
zuruckgehen und die ihre konfessionelle Ausschliesslichkeit aufgege-
ben haben, gerieten hingegen in Definitionsschwierigkeiten, wenn sie
ihren Ort innerhalb der Kirche bzw. des Katholizismus bestimmen
wollten. So hat sich zum Beispiel der Schweizerische Katholische
Anstalten-Verband (SKAV) 1988 umbenannt in: Schweizerischer
Verband christlicher Heime und Institutionen. Und aus der Schwei-
zerischen Arbeitsgemeinschaft fiur Katholische Elternschulung (SA-
KES) wurde schlicht die Schweizerische Arbeitsgemeinschaft fur
Kader der Elternschulung. Die Ubergiange von konfessionell einheit-
lichen zu konfessionell gemischten Gruppen und dann die Frage, ob
sich aus der konfessionellen Durchmischung eine Okumenizitat oder
eine konfessionelle Neutralitat ergibt, mussten eigens betrachtet wer-
den;ein Vergleich mit der Zunahme konfessionsverschiedener Ehen
und den Folgeproblemen fir die Kirchen schiene mir dabei erhel-
lend.

Eine ganz neue Entwicklung in diesem Zusammenhang - gleich-
sam die Kehrseite der okumenischen Offnung neuer geistlicher
Bewegungen - ist die Zuwendung evangelikaler Kreise zu Angehori-
gen der romisch-kathoiischen Kirche. So hat « Campus fur Christus»,
ein evangelistisch volksmissionarisches Werk innerhalb des Prote-
stantismus, in der Schweiz neu einen Arbeitszweig fur Katholiken
und Katholikinnen; bei dieser Arbeit geht es « Campus fur Christus»

262



nicht darum, Katholiken und Katholikinnen fir den Protestantis-
mus zu gewinnen, sondern fir Jesus Christus und sein Evangelium
im Rahmen der romisch-katholischen Kirche. Der evangelikale Hin-
tergrund ist - scheinbar widerspruchlich — dann etwa daran abzule-
sen, dass Katholiken und Katholikinnen bewusst zur Einzelbeichte
angehalten werden.

In der Innerschweiz gibt es allerdings auch ein zunehmendes
Bemuhen evangelikaler Freikirchen, Katholiken und Katholikinnen
als Mitglieder zu gewinnen. Diese Kirchen haben zum einen mit ihrer
meist stark evangelikalen Glaubens- und Sittenlehre eine besondere
Eindeutigkeit und mit ithrem Bestehen auf einer personlichen Ent-
scheidung eine besondere Verbindlichkeit anzubieten. Sie haben
aber auch eine menschliche Ubersichtlichkeit und personliche gegen-
seitige Vertrautheit anzubieten und entsprechen so dem, was Daniéle
Hervieu-Léger «eine Religion emotionaler Gemeinschafteny 2
nennt. Fuar diesen Religionstypus, der das Christentum in der Gestalt
des Sektentypus verwirklicht, sieht sie allerdings vor allem innerhalb
der klassischen Kirchen selber zahlreiche Anzeichen und Ansatze.
Ein grundlegender Ansatz ist dabei der Stellenwert der geistlichen
Erfahrung der Gruppenmitglieder, das Bemiithen um eine neue Stim-
migkeit und der sich daraus ergebende Zuwachs an menschlicher
Authentizitat und so auch der personliche emotionale Gewinn. In
der kirchlichen Praxis konkretisiert findet sich dieser Ansatz auch im
Schweizer Katholizismus, etwa in Frauengruppen und Jugendgrup-
pen, in Bibelgruppen und Gebetskreisen.

Darin unterscheiden sie sich von den Aktionsgruppen innerhalb
der Kirche oder des Katholizismus, die ein soziales oder politisches
Ziel verfolgen. Diesen geht es erklartermassen um rationale bzw.
zweckrationale Anliegen, und insofern stehen sie — auch wenn man-
che von der Theologie der Befreiung gelernt haben - der Bewegung
der Burgerinitiativen nach 1968 weit niher als der neuen Religiosi-
tat.

* Dani¢le Hervieu-Léger avec la collaboration de Francoise Champion, Vers un
nouveau christianisme? Introduction a la sociologie du christianisme occidental,
Paris 1986, 349-354. Dabei bezieht sie sich auf Max Weber, dessen Begriff der
«Gemeinde» in der franzosischen Ausgabe mit «La Communauté émotionnelle»
ubersetzt wurde; vgl. Max Weber, Economie et société, tome premier, Paris 1971,
475-480. mit Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, 275-279.

263



Neben diesen neuen Gruppierungen sind auch die Neugruppie-
rungen im Gefolge von Verschrankungen bemerkenswert. Dazu
gehoren auf nationaler Ebene die Hilfswerke Fastenopfer und Caritas
Schweiz, auf sprachregionaler Ebene in der deutschen Schweiz die
Missionskonferenz der deutschen und ratoromanischen Schweiz
und des Furstentums Liechtenstein, die Katholische Arbeitsgemein-
schaft fur Erwachsenenbildung der Schweiz und des Furstentums
Liechtenstein (KAGEB) sowie der Verein fur katholische Medienar-
beit (VKM). Versteht man die kirchliche bzw. katholische Bildungs-
und Medienarbeit als kulturelle Diakonie, so kann man heute von
einem «Diakoniekatholizismus» sprechen, in dem alle drei Schich-
ten und sogar die beiden Systeme unseres Modells der « Drei-Schich-
ten-Kirche» zusammenwirken. Dieser « Diakoniekatholizismus» 1st
zum einen praxisbezogen und zum andern trotzdem nicht theorie-
scheu. Im Gegenteil gingen und gehen von ihm wichtige Impulse aus,
die die Katholikinnen und Katholiken mit der sozialen Wirklichkeit
unserer Zeit zusammenbringen und sie zugleich anregen, sich ihrer
Identitit zu vergewissern.?’

Dass sich dieser «Diakoniekatholizismus» anderseits auch nicht
von selbst versteht, bzw. seine eigenen Identitdtsprobleme hat, lasst
sich unter anderem wohl auch daran ablesen, dass einzelne Grup-
pierungen an neuen Leitbildern arbeiten. 28

3. Und nun: Kirche oder Sekte?

Aufgrund dieser Beobachtungen? ist die Titelfrage — Kirche oder
Sekte? — nicht (mehr) eindeutig zu beantworten. Solange die erste

27 Hansjorg Vogel, Busse als ganzheitliche Erneuerung. Praktisch-theologische Per-
spektiven einer zeitgemissen Umkehrpraxis. Dargestellt am Fastenopfer der
Schweizer Katholiken, Freiburg/Schweiz 1990.

28 Auch hier gibt es reaktioniare Gegengruppierungen, die im Unterschied etwa zur

vorwiegend protestantischen « Aktion «Kirche wohin?,» allerdings von marginaler

Bedeutung sind.

Mit der Beschrankung unserer Beobachtungen auf neue Aktivitaten und Gruppie-

rungen als Paradigmen fielen die gegenwartigen theologischen Stromungen, die

Fragen um Seelsorge und Gottesdienst — und hier auch die Volksfrommigkeit und

neue Frommigkeitsformen wie die feministische Spiritualitiat - in der Darstellung

ausser Betracht.

29

264



Schicht in unserem Modell der «Drei-Schichten-Kirche» imstande
ist, weiterhin vielfaltige Gottesdienstgelegenheiten und zielgruppen-
orientierte Seelsorge breit anzubieten, behalt der Katholizismus sei-
nen Kirche-Charakter: Das Angebot 1st, wenn auch nach Zielgrup-
pen differenziert, universal ausgerichtet. Diese Kirche ist in dem
Sinne eine «Sektorenkirche» 39, dass sie ihr universales Angebot den
Segmenten der Gesellschaft entsprechend differenziert. Dieses uni-
versale und zugleich differenzierte Angebot ist (immer noch) gefragt
und wird vom offentlichrechtlichen System her auch erwartet. Dieses
System trdgt so auch dazu bei, dass die Kirche sich eher dem Kirchen-
als dem Sekten-Typus entsprechend verhalt. Uberdies gewahrleistet
es als wichtige Voraussetzung, dass Fachpersonal, also nach kirchen-
amtlichen oder gesellschaftlich und staatlich anerkannten Kriterien
wihlbares Personal angestellt, weil entlohnt, werden kann.

In dieser Kirche sind aber nicht nur Sektoren auszumachen, 1n
denen Kirchenangehorige ihr Christ- bzw. Katholisch-Sein kirchen-
typisch leben wollen, sondern auch «Religionsvirtuosen», die sich
um eine grossere Verbindlichkeit bemuhen: Sei es, was bis auf die
Mentalitdt des Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts zuriickgeht,
dass sie papstlicher sein wollen als der Papst, rechtglaubiger als die
Theologieprofessoren und frommer als der amtliche Gottesdienst
der Kirche. Sei es aber auch, und das ist eine neuere Entwicklung,
dass sie eine «mystische und politische» Verbindlichkeit zugleich
anzielen, weil fur sie ithre Lebensgeschichte immer auch Glaubens-
geschichte sein muss. Auch deshalb gibt es in dieser «Sektorenkir-
che» Gruppen, deren Mitglieder ihr Christ- bzw. Katholisch-Sein
sektentypisch leben wollen und auch leben. Insofern besteht diese
«Sektorenkirche» nicht nur aus kirchentypischen «Sektoren», son-
dern auch aus «Sekten», ist die Kirche ein Dachverband von kir-
chentypischen Zielgruppen mit einer kirchentypischen Seelsorge und
von sektentypischen Gruppen mit sektentypischem Verhalten. Die
neuen «Sekten» des Katholizismus vertreten im Unterschied zu den
alten Sekten und den Sekten des Protestantismus allerdings viel sel-
tener eine sektentypische bzw. fundamentalistische Theologie und
Ethik.3! Thre Verbindlichkeit ist allerdings nicht geringer, bezieht

30 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Kapitel V.

31 Bei politisch besonders interessierten Gruppen ist allerdings nicht selten ein
sozialethischer Rigorismus bzw. in sozialethischen Fragen ein deontologisches
Argumentationsmuster zu beobachten. Darin unterscheiden sie sich denn auch von

265



sich aber mehr auf die Gruppe als auf eine ideologische Vorgabe.
Und ihre Mitgliedschaftskriterien sind nicht weniger streng, liegen
aber mehr auf der Ebene der Emotionalitat als auf der Ebene einer
Theorie uber den rechten Glauben und das rechtschaffene Han-
deln.

Fur die Zukunft der romisch-katholischen Kirche bzw. des Katho-
lizismus wird es deshalb darauf ankommen, ob es dem Gesamtsy-
stem gelingt, fir diese sektentypischen Gruppierungen ein Dach zu
bleiben, ob «das katholische Haus» gerdumig genug ist, damit nie-
mand vertrieben werden muss.3 Fur die Zukunft der romisch-
katholischen Religion wird es aber auch darauf ankommen, ob es der
«Sektorenkirche» gelingt, von den Erfahrungen dieser Gruppierun-
gen zu lernen, von ihnen vor allem zu lernen, wie neue Erfahrungs-
rdume des Christlichen erschlossen werden kénnen. Aus erfahrungs-
wissenschaftlicher Sicht sieht etwa Franz-Xaver Kaufmann «nur
zwel Wege, um zu einem in theologischer Hinsicht qualifizierten
Glauben zu gelangen: entweder die linger dauernde Einbindung in
religios motivierte Gruppen oder die Identifikation mit Personen,
die als Vorbilder erfahren werden».3? Insofern «religios motivierte
Gruppen» als sektentypisch bezeichnet werden kénnen, winsche ich
dem Katholizismus, aus religiosem Interesse, sich etwas mehr vom
Kirchen-Typus weg zum Sekten-Typus hin zu bewegen, das heisst
«Gemeinschaften von Glaubenden zu bilden, in denen der Glaube
aus privater Innerlichkeit aufgebrochen wird und die legitimen
Rechte und Bedurfnisse des Subjekts nicht negiert werden: ein Zeug-
nis von ihrer Hoffnung abzulegen, das uber den Verdacht erhaben ist,
nur Ausdruck institutionellen Eigeninteresses zu sein: und schliess-
lich den Glauben so zu verkunden, dass er nicht in einen falschen
Gegensatz zu kritischer Vernunft gerat.» 3

den religios bzw. kirchlich besonders interessierten Gruppen mit ihrer sozialethi-
schen Zuruckhaltung, die in ihrem Einsatz fur traditionelle Frommigkeitsformen
und eine traditionelle Lebensfuhrung mit einer sie legitimierenden Theologie (und
Moraltheologie) ihre Entsprechung hat; in Analogie zu evangelikalen Gruppen im
Protestantismus machte ich sie «katholikal» nennen.

32 Eine mogliche Folge waren wohl Verhaltnisse wie im schweizerischen Protestan-
tismus, dessen landeskirchlicher Fligel evangelische Krafte verloren hat. oder, im
Falle einer Aufhebung des offentlichrechtiichen Systems, das amerikanische Sy-
stem des Denominationalismus.

33 Franz-Xaver Kaufmann, Religion, 226.

34 Klaus Nientiedt, Christen und Kirche angesichts der Herausforderung durch «neue
Religiositat», Referat auf dem 90. Deutschen Katholikentag 1990.

266



	Katholizismus : Kirche oder Sekte?

