
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 85 (1991)

Artikel: Katholizismus : Kirche oder Sekte?

Autor: Weibel, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholizismus: Kirche oder Sekte'

Rolf Weibel

Als professioneller Beobachter und journalistischer Berichterstatter
der Entwicklungen des Schweizer Katholizismus seit den frühen

1960er Jahren1 stelle ich mir die Frage, wohin sich dieser Katholizismus

denn eigentlich bewegt, zunächst aus beruflichem Interesse.
Dass ich mich bei ihrer Beantwortung religionstheoretischer
Überlegungen aus verschiedenen Disziplinen bediene, hat mit dem
Gegenstand zu tun, aber auch mit meiner Ausbildung wie mit meiner
persönlichen Betroffenheit, insofern Religion fur mich eine Dimension

des Menschen ist, die ihm wesentliche Lebensmöglichkeiten,
Erlebens- und Handlungsmöglichkeiten erschliesst.

1. Definitionen

1.1. Katholizismus

Der Katholizismus, von dem hier die Rede ist, meint die Gesamtheit

der Schweizer Katholiken und Katholikinnen und ihrer
Institutionen und Organisationen; und dies unabhängig von ihrer
Teilnahme am kirchlichen Leben und von ihrer Stellung in der
Verfassung der Kirche. Dieser Katholizismus ist so das Erscheinungsbild

Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitatsgeschichte
der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zurich 21991, 161, Anm. 52.

249



der erklärten Katholiken und Katholikinnen und umgreift also die
hierarchische Ordnungsstruktur der Kirche so gut wie die Vereinigungen

von Katholiken und Katholikinnen, die ihre besonderen
Interessen vertreten oder Dienste leisten, welche in der Kirche zu
leisten sind oder die die Kirche der Gesellschaft zu leisten verpflichtet

ist.
Dieser Katholizismus als zugleich römisch-katholische Kirche

und Sozialgestalt aller sich ihr als zugehörig erklärten Einwohner und
Einwohnerinnen erscheint heute in der Schweiz auf nationaler Ebene
zunächst als eine «Drei-Schichten-Kirche» mit internationalen
Beziehungen. Die erste Schicht ist die hierarchisch verfasste Kirche mit
dem Papst an der Spitze, den Bischöfen an der Spitze der Bistümer
und den Pfarrern an der Spitze der Pfarreien. Die zweite Schicht ist
die volkskirchliche Basis, die sich im Verlaufdes 19. Jahrhunderts zu
einer katholischen Sondergesellschaft entwickelt hat, die heute wohl
in Auflösung begriffen, aber immer noch die Schicht ist, in der
katholische oder kirchliche Vereine, mit zum Teil ebenfalls
internationalen Beziehungen, ihren Ort haben. Die dritte Schicht wird von
den neuen Gruppen und Bewegungen gebildet, die bei betont
religiösen Anliegen ansetzen und deshalb meist «neue geistliche
Bewegungen» genannt werden; eine weitere Besonderheit dieser
Bewegungen ist ihre ausländische Herkunft und ihre internationale
Verbreitung.

Öffentlich-rechtliche Körperschaft

Hierarchische Verfassung

e
<u

O

Katholischer Volksteil
[Katholizismus]

Neue geistliche Bewegungen

Quer zu dieser «Drei-Schichten-Kirche» liegen noch zwei Systeme:

Zum einen, in gewisser Verdoppelung des kirchenrechtlichen
Systems, das staatskirchenrechtliche System, aufgrund dessen die
Mitglieder der Kirche zugleich Mitglieder der staatskirchenrechtli-

250



chen Gebietskörperschaft (Kirchgemeinde. Landeskirche) sind, und
zum andern die Orden, die ein System bilden, auch wenn
kirchenrechtlich zwischen Religiosenverbänden. Säkularinstituten.
Gesellschaften des apostolischen Lebens und Personalprälaturen
unterschieden wird.

1.2. Das Kirche-Sekte-Modell

Diese komplexe Wirklichkeit insgesamt ist der Katholizismus, an
den ich die Frage stelle, ob er sich zurzeit zur Kirche oder zur Sekte
hin entwickle.2 Unter Kirche und Sekte verstehe ich dabei mit Ernst
Troeltsch3 zwei schon vom Neuen Testament her zu begründende
Gestaltungsmöglichkeiten für die christliche Religion, so dass
theologisch weder Kirche noch Sekte als Gestaltungsmöglichkeiten der
jeweils anderen gegenüber mangelhaft sind. Zudem ist in der
konkreten Wirklichkeit keine dieser Gestalten ausschliesslich verwirklicht:

Kirche und Sekte sind Idealtypen der christlichen Religion. Sie

weisen indes klar unterschiedliche Merkmale in bezug auf Aussen-
beziehungen, Mitgliedschaftskriterien und Organisationsstruktur
auf. Der Kirchentypus strebt so Universalität an: er ist darauf
ausgerichtet, dass möglichst alle Mitglieder der Gesellschaft auch

Kirchenmitglieder werden.
Dafür sind seine Mitgliedschaftskriterien weniger streng als jene

des Sektentypus. Praktisch kann jedes Mitglied der Gesellschaft
Kirchenmitglied werden und es auch bleiben.

Im Unterschied zum Sektentypus neigt der Kirchentypus dazu,
mit der (vor)herrschenden Kultur Kompromisse einzugehen.

Neben den Idealtypen Kirche und Sekte nennt Ernst Troeltsch als
dritte Möglichkeit die Mystik, ein verinnerlichtes religiöses Erleben,
das nur von losen organisatorischen Strukturen, einem losen Netzwerk

der Mystiker, gehalten wird. Diese Möglichkeit indes erörtern

2 Diese Frage stellte schon Gerhard Schmied, Kirche oder Sekte? Entwicklungen und
Perspekti ven des Katholizismus in der westlichen Welt. München 1988. nur
beantwortet er sie anders als ich.

1 Ernst Troeltsch. Gesammelte Schriften. Erster Band: Die Soziallehren der christlichen

Kirchen und Gruppen. Tubingen 1912. 965-986 (die zusammenfassenden
Schlussergebnisse).

251



die Religionssoziologen nach ihm nur mehr beiläufig, weil für die
Religionssoziologie nur ein von mehreren Menschen geteiltes
gemeinsames Glaubenssystem Objekt der Forschung ist.

1.3. Die religiöse Befindlichkeit

Auch wenn der Sektentypus zu mehr Verbindlichkeit neigt als der
Kirchentypus, finden sich indes fundamentalistische Strömungen in
beiden Typen, so dass die Titelfrage zunächst nicht auf den
Fundamentalismus im Katholizismus abzielt. Der katholische Fundamentalismus

erscheint zudem vor allem als ein römisch-katholischer
Anti-Modernismus. Wenn ich mit Urs Altermatt die 200jährige
Zeitepoche von der Grossen Französischen Revolution bis zur Gegenwart

überblicke, gewinne auch ich den Eindruck, «dass sich Kirche
und Katholizismus in einem ständigen Spannungsverhältnis zur
modernen Welt befinden»4 und sich mit jedem Modernisierungsschub

neu die Frage nach der legitimen Modernisierung in Abgrenzung

gegen einen illegitimen Modernismus stellte. So richtete sich die
erste Modernismusdebatte nach der Mitte des 19. Jahrhunderts
unmittelbar gegen die geistigen und gesellschaftlichen Folgen der
politischen und industriellen Doppelrevolution von 1789/1848. Im
«Syllabus» von 1864 stellte Papst Pius IX. eine Liste von modernistischen

Zeitirrtümern zusammen, gegen die die Kirche ankämpfen
wollte. Die zweite Modernismuskrise umfasste die Jahre 1895 bis
1914. Sie spielte sich vor dem Hintergrund der neuen Industrialisierungswelle

ab, die um die Jahrhundertwende von 1900 die Kirche
herausforderte. Auf diese Herausforderung antwortete Papst Pius X.
1907 mit seiner Enzyklika «Pascendi dominici gregis», indem er
einen «Modernismus» systematisierte und verurteilte. Die dritte
Modernismuskrise läuft gegenwärtig ab. Diesmal wendet sich ein
Teil der römischen Kirchenleitung gegen die Auswirkungen des

Modernisierungsschubes nach 1945 bzw. 1968, und wohl vor allem,
weil dieser dazu geführt hat, dass der Individualismus und die
Autonomie im ethischen Denken und Handeln auch bei Katholiken und
Katholikinnen zunehmend selbstverständlich werden. Bezeichnend

4 Altermatt. Katholizismus und Moderne. 350.

252



dafür ist der Streit um die kirchliche Zulässigkeit einer teleologischen
statt deontologischen Begründung der Ethik bzw. der Sittenlehre, um
eine autonome statt theonome Moral. Bei jeder Modernismuskrise
ging es aber immer auch um die religiöse Befindlichkeit, um die
objektive und subjektive Zeitgenossenschaft, war die Korrelation
vor allem zwischen bleibender christlicher Identität und
zeitaufgeschlossener menschlicher Authentizität strittig.

Die Frage nach der gegenwärtigen religiösen Befindlichkeit wird
nicht zuletzt im Hinblick auf die konkrete religiöse Situation in der
Schweiz zu bedenken sein. Diese scheint dadurch gekennzeichnet,
dass die traditionell vorherrschende organisierte Religion, das kirchlich

verfasste Christentum, zunehmend Randunschärfen und
Einbrüche aufweist. Zum einen sind manche Abgrenzungen zwischen
den Kirchen durchlässig geworden, zum andern werden aber auch
Abgrenzungen zwischen Christlichkeit und Nicht- oder Nachchristlichkeit

zunehmend unklar. Die religiöse Orientierung auch christlich

sozialisierter Menschen ist heute nicht mehr eine ungebrochene
Orientierung aufeine bestimmte Kirche und ihre verbindliche
Glaubenslehre, sondern häufig eine selbst ausgewählte und zusammengestellte

eigene religiöse Orientierung. Zur Auswahl stehen dabei in
unserer auch religiös pluralistisch gewordenen Gesellschaft nicht nur
christliche Glaubensinhalte, sondern allerlei religiöses Lebenswissen,

Welt- und Lebensdeutungen verschiedenster Herkünfte. Diese
können eine nichtorganisierte, diffuse Religion und Religiosität
ausmachen, sie können sich aber auch organisieren - als Lesergemeinden,

Kursszenen usw. - und können schliesslich auch von Angehörigen

der christlichen Kirchen übernommen werden.5
Welche Ausmasse diese Auswahlen angenommen haben, lässt sich

nur vermuten; mehr Aufschluss darüber ist von der im Rahmen des

Nationalen Forschungsprogrammes über «Kulturelle Vielfalt und
nationale Identität» unternommenen Untersuchung «Konfessionelle

Pluralität, diffuse Religiosität, kulturelle Identität in der
Schweiz» zu erwarten. Immerhin lassen die ersten von den
Wochenillustrierten «Leben und Glauben» bzw. «Sonntag»6 und «L'Heb-

5 An die Frage nach dem religiösen Indifferentismus bzw. dem Übergang von
religiösen zu ethischen und schliesslich selbstreferenziellen Orientierungen kann hier
nur erinnert werden. Vgl. dazu Franz-Xaver Kaufmann. Religion und Modernität.
Sozialwissenschaftliche Perspektiven, Tübingen 1989. 146-171.

6 Beide in der Nr. 1/1990.

253



do»7 voraus veröffentlichten Ergebnisse aufmerken: Gut die Hälfte
aller, die sich einer Kirche zugehörig erklären, aber selten oder nie
zum Gottesdienst gehen, können der Aussage: «Es gibt einen Gott,
der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat» nicht zustimmen.

Gut ein Viertel der regelmässigen Kirchgänger stimmt dafür
der Aussage zu: «Es gibt eine Reinkarnation (Wiedergeburt) der
Seele in einem anderen Leben». Es ist zu vermuten, dass diese
Auswahl nicht nur mit der Beliebigkeit erfolgt, die kirchliche Theologen
rasch in Frage stellen und die von fundamentalistisch christlichen
Kreisen bekämpft wird, sondern doch auch unter Berücksichtigung
der eigenen Lebensorientierung, der erwarteten Bedeutung für das
Leben. Das heisst dann anderseits aber auch, dass christliche
Glaubensinhalte weniger aufgrund eines Diskurses aufgegeben werden,
sondern vielmehr verloren gehen, weil sie bedeutungslos erscheinen.
Worauf dieser Orientierungs- und Bedeutungsverlust christlicher
Glaubensinhalte zurückzuführen ist, ist eine Frage, mit deren
Beantwortung man es sich nicht zu leicht machen sollte. Zu tun hat der
Verlust christlicher Glaubensinhalte sicher mit einem Verlust an
Sinn für Transzendenz; was in unserer Gesellschaft nämlich an
Christlichkeit noch am ehesten ankommt, ist der geschichtliche Beitrag

des Christentums zur europäischen Kultur und der gegenwärtige
Beitrag der christlichen Kirchen zu einem mitmenschlichen Ethos
namentlich in den Krisen der Modernität. Zu tun hat dieser Verlust
an theologisch formulierter christlicher Identität aber auch mit einer
Unfähigkeit, sie in eine lebbare Korrelation zum Bedürfnis nach
menschlicher Authentizität zu bringen. Die Auswahl von theologisch
formulierten Inhalten ist nicht nur eine beliebige Auswahl, nicht nur
Auswahlchristentum, nicht nur Ausdruck postmoderner Beliebigkeit,

sondern auch Ausdruck der Suche nach Authentizität. Zur
Authentizität gehört aber gerade die mehr oder weniger grosse Differenz
zwischen Verbindlichkeit und Eindeutigkeit, während ihre
Gleichsetzung geradezu ein Merkmal des Fundamentalismus ist.8

' N° 15/1990 (12 avril).
8 Dazu neuerdings: Klaus Kienzler(Hg.). Der neue Fundamentalismus. Rettung oder

Gefahr fur Gesellschaft und Religion?, Dusseldorf 1990.

254



2. Beobachtungen

2.1. Neue Aktivierung der Laien

Der Katholizismus zwischen 1850 und 1950, der Milieukatholizismus,

zeichnete sich durch eine einmalige Geschlossenheit
zwischen Papst und Bischöfen, zwischen Bischöfen und Klerus,
zwischen Klerus und (kirchlich gesinnten) Laien aus und also durch eine

grosse Übereinstimmung zwischen der ersten und zweiten Schicht in
unserem Modell der «Drei-Schichten-Kirche». Eine Voraussetzung
dazu war die grosse Geschlossenheit innerhalb der ersten Schicht, die
durch eine vereinheitlichte Theologie und kirchliche Sittenlehre mit
den entsprechenden Folgerungen für die Disziplin gewährleistet wurde.

Der Katholizismus erschien so als «durchgegliederte, innerlich
und äusserlich disziplinierte Kleruskirche», in der die Laien wohl
auch aktiv waren, «aber nur in fraglosem, ausführendem Gehorsam
gegenüber den geweihten und hierarchischen Amtsträgern.»9

Diese Kleruskirche hat ihre Einheitlichkeit inzwischen verloren.
Denn zum einen hat sich die akademische Theologie auf die
Herausforderungen des neuzeitlichen Denkens so eingelassen, dass fur
sie eine zumindest methodologische Aufklärungsverträglichkeit ein
wesentliches Merkmal geworden ist. Dadurch gerät das theologische
Lehramt aber auch immer wieder in Konflikte mit dem hierarchischen

Lehramt, das auf voraufklärerischen Positionen besteht (und
dabei möglicherweise sogar postmoderne Positionen vertritt). Zum
andern hat sich die Seelsorge so auf das neuzeitliche Lebensgefühl -
der Laien wie wohl auch der Seelsorger selbst - eingelassen, dass sie

alte Wege verlassen musste und neue beschreiten konnte. Die vom
hierarchischen Lehramt vertretene Sittenlehre im Bereich der Sexualität

wird von den Priestern kaum mehr weitervermittelt. Die Abneigung

gegen die Einzelbeichte und ein verbliebenes allgemeines
Bewusstsein, aneinander schuldig zu werden und einander manches
schuldig zu bleiben, hat zu Bussfeiern mit sakramentaler Absolution
geführt. Die Handhabung der weltkirchlich bestätigten Bedingungen

Alois Muller. Der dritte Weg zu glauben. Christsein zwischen Ruckzug und Auszug.
Mainz 1990. 16.

255



dieser Bussform erscheint nun aber auch zunehmend als ein Massstab

für die Strenge der Handhabung der kirchenrechtlich formulierten

Mitgliedschaftskriterien. Noch mehr gilt dies für die gewandelte
Einstellung zu Ehescheidung und Wiederheirat.

Dabei verläuft die Konfliktgrenze nicht nur zwischen Hierarchie
und volkskirchlicher Basis, sondern auch quer durch eine Basis, in
der auch eine vor- bzw. gegenaufklärerische Theologie und Sittenlehre

ihre Anhänger und Anhängerinnen hat und sich diese in
Gruppierungen verbünden und um Publikationen scharen.10

Während sich in diesen Bereichen viele auch kirchlich gesinnte
Laien zum Missfallen der Hierarchie vom fraglosen, ausführenden
Gehorsam distanziert haben, hat sich anderseits die gleiche Hierarchie

bemüht, die Laien neu zu aktivieren. Vom Zweiten Vatikanischen

Konzil her wurden für die Laien neue Möglichkeiten geschaffen,

ihre Erfahrungen und ihren Sachverstand zur Geltung zu
bringen: Seelsorgeräte auf Bistums- und Pfarreiebene. Dazu kamen
aufder Ebene der einzelnen Bistümer sowie aufsprachregionaler und
nationaler Ebene zahlreiche Kommissionen zu praktisch allen
Betätigungsfeldern der verfassten Kirche wie der Katholiken und
Katholikinnen. Die Schaffung dieser neuen Gremien für eine inhaltlich
umfassende Laienaktivierung kann als Verkirchlichung des
Christentums und Bürokratisierung der Kirche interpretiert werden11;
von der Kirchenleitung her waren und sind diese Gremien indes als
Organe der Partizipation und der Mitverantwortung gedacht. Während

ihnen von theologischen Überlegungen her sogar
Entscheidungskompetenz einzuräumen versucht wurde12, hat die Praxis
gezeigt, dass ihnen keine wirkliche Entscheidungskompetenz
zugewachsen ist, sie sich vielmehr mit Beratung oder untergeordneter
Mitarbeit zufriedengeben müssen13 und die volkskirchliche Basis

10 In der deutschen Schweiz fallt hier zurzeit vor allem die «Katholische Wochenzeitung»

auf, während in der franzosischen Schweiz die Bewegung um Alterzbischof

Marcel Lefebvre besonders anziehend zu wirken scheint. Dass es Gruppierungen

von Katholiken und Katholikinnen gibt, die noch traditionalistischer bzw.
integralistischer sind als Lefebvre und seine Bewegung, kann hier bloss erinnert
werden.

11 Franz-Xaver Kaufmann, Religion, 267 f.
12 Theologische Kommission der Schweizer Bischofskoiiferenz (Hg.). Mitsprache und

Mitverantwortung in den Pastoralraten, in: Schweizerische Kirchenzeitung (SKZ)
147(1979), 263-265.

13 Louis Carlen (Hg.), Räte in der Kirche zwischen Recht und Alltag.
Freiburg/Schweiz 1987.

256



erst noch nicht zu vermehrter Aktivität anzuregen vermochten.14
Diese klare Abgrenzung der Kompetenzen - hier Sachverständige als

Berater und Beraterinnen, dort Amtsträger als Entscheidungsträger -
ist im übrigen typisch für die Kirchenverwaltung im Unterschied zur
Sektenverwaltung.

Noch klarer zeigt sich die Grenze zwischen Qualifikation und
Kompetenz bei den Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen in der
Seelsorge, die theologisch und pastoral wie Bischöfe, Priester und Dia-
kone ausgebildet werden15, aber nicht Kleriker sind. Die Laientheologen

und Laientheologinnen können in der Pfarreiseelsorge nur
Assistenten und Assistentinnen sein, weil sie der Liturgie, die «der
Höhepunkt ist, dem das Tun der Kirche zustrebt, und die Quelle, aus
der all ihre Kraft strömt»lft, nicht vorstehen können, und zwar
unabhängig von ihrer beruflichen und persönlichen Kompetenz, allein
weil ihnen die Amtskompetenz fehlt. Diese Kompetenzabgrenzung
ist, unabhängig von ihrer theologischen Begründung, ein Kennzeichen

des Kirchentypus; würde von ihr abgegangen, das heisst aufdie
persönliche, vorab religiöse Kompetenz abgestellt, ergäbe sich eine
Verschiebung zum Sektentypus hin, während eine Verschiebung von
der Kompetenz durch Amtsübertragung (durch die Weihe) zur
professionellen Kompetenz (über eine Ausbildung mit Fähigkeitsausweis)

in der Perspektive der Säkularisierung zu diskutieren wäre.
Der zunehmende Einsatz von Laien in der Seelsorge hat deshalb
vermutlich weit mehr mit dem Mangel an Priestern als mit einer
ekklesiologischen Option zu tun, auch wenn die konkreten
Erfahrungen Rückwirkungen auch auf die Ekklesiologie haben dürften.
Vor allem der gelungene Einsatz von Frauen als Seelsorgerinnen
dürfte auf die Frage der Amtsfähigkeit der Frau einen erheblichen
Einfluss haben. Das aber hat nicht mit der Kirche-Sekte-Dichotomie,
sondern mit der Aufklärungsverträglichkeit der Ekklesiologie zu tun.
Nun werden Laien aber nicht nur in Beratungsgremien und als
Seelsorger und Seelsorgerinnen neu aktiviert, sondern auch zunehmend

Commission de Planification Pastorale (Ed.), Les organismes de corresponsabilité,
in: Evangile et Mission vom 15. September 1983. 604-619 (aus mir nicht bekannten

Gründen wurde dieses Papier nie auf deutsch herausgegeben).
Rahmenordnung (der Bischofskonferenz) fur die Ausbildung zum Dienst als
Pastoralassistent oder Pastoralassistentin in der Schweiz, in: SKZ 156 (1988).
114-117.
Zweites Vatikanisches Konzil. Konstitution über die heilige Liturgie, Nr. 10.

257



zu neuen ehrenamtlichen Diensten beigezogen, wie Durchführung
voreucharistischer Gottesdienste, Sonntagsgottesdiensten ohne Priester,

Mitwirkung im katechetischen Bereich. Eine Besonderheit ist
dabei der ehrenamtliche Einsatz von Laien, vor allem Frauen, in der
Katechese der Westschweiz, weil sich dieser zum einen an französischen

Seelsorgemodellen orientiert und zum andern sich schon
deshalb aufdrängte, weil der Kirche in den Westschweizer Kantonen
wesentlich weniger finanzielle Mittel zur Verfügung stehen als in der
deutschen Schweiz.

Gerhard Schmied sieht in diesen nicht aufdie Schweiz beschränkten

Bestrebungen eine Vergemeindlichung der Pfanei im Sinne von
Max Weber17 und damit eine Entwicklung vom Kirchentypus zum
Sektentypus. Diese Sicht kann ich nicht teilen, weil dieser zunehmende

ehrenamtliche Einsatz letztlich keine Vergemeindlichung der
Pfarrei zur Folge hat, sondern nur die Erweiterung der haupt- und
nebenamtlichen Pfarreidienste um einen Kreis von ehrenamtlichen
Mitarbeitern und vor allem Mitarbeiterinnen. Im Grunde genommen

entspricht diese Erweiterung überdies dem schweizerischen
Milizsystem.18 Was allenfalls zu überdenken ist, sind ihre erhebliche
Pfarrei- und damit Pfanerzentriertheit sowie ihr Angebotscharakter,
insofern sie die Dienste anbieten, nach denen in der volkskirchlichen
Basis bzw. in Teilen von ihr nachgefragt wird.

2.2. Neue Aktivitäten

In den letzten Jahren wurde dieses Angebot-und-Nachfrage-
System aber auch ergänzt.19 Zum einen wurden bestehende Ansätze
der beratenden Seelsorge fort- und weiterentwickelt - namentlich im
Bereich der Sozial- und Jugendarbeit sowie der Ehe- und Familien-

17 Gemeinde entsteht, wenn «die Laien 1. zu einem dauernden Gemeinschaftshandeln

vergesellschaftet sind, auf dessen Ablauf sie 2. irgendwie auch aktiv einwirken».

Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,

1. Halbband. Tubingen 41956, 277.
18 Wolf Linder, Vereinsland Schweiz, wenig Staat, viel Leistung, in: Entwicklung/De-

velopement Nr. 28/1989, 46-51.
19 Dass es im wesentlichen den Erwartungen der Kirchenmitglieder (noch) entspricht,

lasst sich daran ablesen, dass die öffentlichrechtliche Anerkennung der Kirchen
nicht ernsthaft in Frage steht.

258



beratung -, zum andern werden aber auch neue Ansätze gesucht,
namentlich neue Formen der Glaubensvermittlung und
Glaubensbegleitung erprobt.

Der bekannte Weg der Glaubensvermittlung ist der Religionsunterricht,

der durch die ausserschulische Kinder- und Jugendarbeit
ergänzt wird, der mit abnehmendem Sozialisationsvermögen des

Milieukatholizismus zunehmend der Elternarbeit und Elternmitarbeit

bedarf und der schliesslich dazu führen soll, dass der so vermittelte

Glaube in der Liturgie erfahrbar wird. In den letzten Jahren sind
bei der Glaubensvermittlung durch Religionsuntenicht verschiedene

Defizite zutage getreten. Es zeigt sich heute ein Mangel an
Glaubenswissen, was vor allem von jenen beklagt wird, die zwischen
Glaubenswissen und gläubigem Handeln einen unmittelbaren
Zusammenhang sehen. Es zeigt sich aber auch ein Mangel an
Glaubenserfahrung: Kinder und Jugendliche erfahren in ihren Lebensräumen
den Glauben zu wenig oder gar nicht, ihre Lebensräume sind keine
Lernorte des Glaubens, lautet hier die Klage. Und schliesslich und
vor allem wird ein Mangel an Glaubensgemeinschaft beklagt. Dabei
bedürften Kinder und Jugendliche des gelebten Glaubens ihrer Erzieher,

Bekannten und Freunde; müssten sie in Beziehung treten können

zu Menschen, die glauben, die ihren Glauben zur Sprache bringen,

die sagen können, warum sie glauben und wie sie glauben.
Das aber könne nicht in einer bloss aktiven Pfanei, in einer bloss

gut organisierten Gemeinde geschehen. Dazu brauche es eine
«nachbürgerliche Basiskirche», deren Ziel es ist, «einen gemeinsamen
Lebensraum zu schaffen, miteinander zu leben, miteinander ein
Stück Gesellschaft aufzubauen. Gemeinsam macht man sich aufden
Weg, gemeinsam sucht man Orientierung... Diese Gemeinde ist nun
voll und ganz Subjekt ihres eigenen Lebens. Pfaneiliche Arbeit will
nicht einfach Freizeitbetrieb und religiöse Bedürfnisbefriedigung
sein, sondern gemeindliches Handeln in ökumenischer und
gesamtmenschlicher Dimension.»20 Mitglieder dieser Art von Pfanei sind
weniger die einzelnen als vielmehr die Gruppen, zu denen sich die
einzelnen zusammenfinden und aus denen die Pfanei besteht:
Interessengruppen, Aktionsgruppen, Selbsthilfegruppen, so dass die Ge-

20 Institut für Fort- und Weiterbildung der Katecheten (IFOK) (Hg.), Gemeindekatechetische

Animation. Eine berufsbegleitende Fortbildung (Ausbildung) fur
Katecheten/innen und Pastoralassistenten/innen, Chur 1987. 33 f.

259



meinde nicht nur Erfahrungsraum, sondern Ort gelebten Christseins
wird. Daraus ergibt sich als eine neue Aktivität die begleitende
Seelsorge, die animierende Begleitung von weitgehend eigenständigen
Gruppen, so dass der Glaube zur Sprache kommen und Leben und
Glauben ganzheitlich erfahren werden können. Diese Begleitung will
als Animation «in erster Linie die Initiierung, Begleitung und Kritik
von Gruppen, die den Glauben zur Sprache bringen und so Glauben
biografisch fassbar machen und zu gegenseitiger Belebung, Anregung,

Ermunterung und Umkehr öffnen... Die Kriterien für die
Initiierung, Begleitung und Kritik der Gruppen werden der Botschaft
des Neuen Testamentes und der Glaubensgeschichte der Kirche
entnommen.»21

Neu an dieser Aktivität ist zum einen, dass nicht nur, wie bei der
bisherigen geistlichen Begleitung, einzelne «Religionsvirtuosen»
angesprochen werden sollen, sondern Gruppen, in die sich möglichst
die gesamte Gemeinde aufgliedern soll. Neu ist zudem, dass es nicht
nur um ein Angebot von Belehrung - Unterweisung oder Zurechtweisung

- geht, sondern um Prozesse, in die möglichst alle
Gruppenmitglieder einbezogen sind.

Bislang gibt es allerdings noch keine Gemeinde, die dieser
Vorstellung auch nur annähernd entspricht, aber es gibt zunehmend
Gruppen, die für sich eine solche Gemeinde wünschen22, und es gibt
vor allem das theologische und pastorale Konzept dieser Gemeinde
und entsprechende Ausbildungsangebote für Begleiter und Begleiterinnen

solcher Prozesse.23 Der Gedanke, dass Lernen auch im
schulischen Religionsuntenicht als Prozess geplant und organisiert
werden musste, findet sich im übrigen auch in der religionspädagogischen

bzw. schulkatechetischen Diskussion.24 Weil nach diesem
Konzept echte Prozesse in Gang gesetzt werden sollen, müssen nach
ihm die religiösen Erfahrungen der Gruppen und Gruppenmitglieder
ernst genommen werden. Es soll also nicht einseitig unterwiesen

21 IFOK. Gemeindekatechetische Animation, 40f.
22 Vgl. Walter Ludin, Thomas Seiterich, Paul Michael Zulehner (Hg.), wir Kirchen-

traumer. Basisgemeinschaften im deutschsprachigen Raum. Olten 1987: Joachim
Muiler, Oswald Krienbuhl (Hg.). Orte iebendigen Glaubens. Neue Geistliche
Gemeinschaften in der katholischen Kirche. Freiburg/Schweiz 1987.

21 Siehe auch Barbara Ruch. «Gemeindekatechetische Animation», in: SKZ 158
(1990), 10-12.

24 Siehe Rolf Weibel. Erwachsenwerden ohne Gott?, in: SKZ 158 (1990). 207-210.

260



werden, sondern es sollen vielmehr Lernprozesse angeregt und
begleitet werden. Damit wird also nicht unmittelbar eine grössere
Zustimmung zur Glaubenslehre der Kirche angestrebt, sondern ein
Sich-Einlassen auf Vorgänge in der Gruppe und in der Gemeinde
verlangt. Damit werden die Mitgliedschaftskriterien in lehrmässiger
Hinsicht an sich noch nicht verschärft. Verschärft werden sie aber in
anderer Hinsicht, weil so weit mehr verlangt wird als eine allgemeine
Zugehörigkeitserklärung, nämlich ein tatsächliches Teilnehmen und
Teilgeben in der Gemeinde bzw. in einer der sie bildenden bzw. sie
ausmachenden Gruppe. Deshalb scheint mir bei diesem Konzept
und bei diesen Ansätzen von Gemeindeanimation die Rede von
einer Entwicklung vom Kirchentypus zum Sektentypus durchaus
begründet; allerdings würde ich diese Gruppen nicht schon deshalb,
weil sie sich auf Prozesse einlassen, «sektenähnliche Gemeinschaften»25

nennen.

2.3. Neue Gruppierungen

Neue Gruppen und Neugruppierungen hat es auch in der Zeit des

Milieukatholizismus immer wieder gegeben; und dass auch heute
neue Gruppen entstehen, ist an sich nicht verwunderlich. Denn zu
tun hat auch dies vermutlich mit dem schweizerischen Milizsystem,
mit seinen zahlreichen wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen
Organisationen: weshalb sollte es nicht auch für den religiösen
Bereich entsprechend diesem Milizsystem zahlreiche Organisationen

geben können?
Neu im Vergleich zur Zeit des Milieukatholizismus, die Neugründungen

und Neugruppierungen hauptsächlich im Rahmen des
Verbandskatholizismus, im Modell der «Drei-Schichten-Kirche» also
innerhalb der zweiten Schicht erlebte, scheinen mir drei Entwicklungen

zu sein: Erstens verlor der Verbandskatholizismus und gewannen
die neuen - vor allem «geistlichen» - Bewegungen so an Bedeutung,

25 Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne, 358. Seite 359 unterstellt er den
Gruppen der «Gemeindekirche» meines Erachtens allerdings zu verallgemeinernd,
sie würden fundamentalistische Stimmungen fordern und die Toleranzschwelle
herabsetzen; denn personale Verbindlichkeit muss nicht zu fundamentalistischer
Eindeutigkeit führen.

261



dass sich heute als Modell eben jenes der «Drei-Schichten-Kirche»
nahelegt. Zweitens ergaben sich Neugruppierungen aus Verschränkungen

dieser drei Schichten, wobei zudem sogar die beiden Systeme
einbezogen sein können. Drittens öffneten sich ursprünglich
römisch-katholische Organisationen so für Mitglieder anderer Konfessionen

- oder sogar anderer Religionen oder auch ohne Religion -,
dass sie nur noch mit Einschränkungen oder Vorbehalten der zweiten

(oder auch dritten) Schicht unseres Modells zugeordnet werden
können.

Bemerkenswert hierbei ist, dass es auch neue «geistliche»
Bewegungen gibt - etwa die Fokolar-Bewegung -, die bewusst gute
Beziehungen zu Angehörigen anderer Konfessionen und sogar Religionen
pflegen, ohne dabei ihre betont konfessionelle Identität aufzugeben.
Von ihren Aussenbeziehungen her haben diese das Profil des

Kirchentypus, während sie innerkirchlich als traditionell gelten und so

wegen ihren Mitgliedschaftskriterien in die Nähe des Sektentypus
gerückt werden. Gruppierungen, die aufden Verbandskatholizismus
zurückgehen und die ihre konfessionelle Ausschliesslichkeit aufgegeben

haben, gerieten hingegen in Definitionsschwierigkeiten, wenn sie
ihren Ort innerhalb der Kirche bzw. des Katholizismus bestimmen
wollten. So hat sich zum Beispiel der Schweizerische Katholische
Anstalten-Verband (SKAV) 1988 umbenannt in: Schweizerischer
Verband christlicher Heime und Institutionen. Und aus der
Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft für Katholische Elternschulung
(SAKES) wurde schlicht die Schweizerische Arbeitsgemeinschaft für
Kader der Elternschulung. Die Übergänge von konfessionell einheitlichen

zu konfessionell gemischten Gruppen und dann die Frage, ob
sich aus der konfessionellen Durchmischung eine Ökumenizität oder
eine konfessionelle Neutralität ergibt, müssten eigens betrachtet
werden; ein Vergleich mit der Zunahme konfessionsverschiedener Ehen
und den Folgeproblemen für die Kirchen schiene mir dabei erhellend.

Eine ganz neue Entwicklung in diesem Zusammenhang - gleichsam

die Kehrseite der ökumenischen Öffnung neuer geistlicher
Bewegungen - ist die Zuwendung evangelikaler Kreise zu Angehörigen

der römisch-katholischen Kirche. So hat «Campus für Christus»,
ein evangelistisch volksmissionarisches Werk innerhalb des
Protestantismus, in der Schweiz neu einen Arbeitszweig für Katholiken
und Katholikinnen; bei dieser Arbeit geht es «Campus für Christus»

262



nicht darum, Katholiken und Katholikinnen für den Protestantismus

zu gewinnen, sondern für Jesus Christus und sein Evangelium
im Rahmen der römisch-katholischen Kirche. Der evangelikale
Hintergrund ist - scheinbar widersprüchlich - dann etwa daran abzulesen,

dass Katholiken und Katholikinnen bewusst zur Einzelbeichte
angehalten werden.

In der Innerschweiz gibt es allerdings auch ein zunehmendes
Bemühen evangelikaler Freikirchen, Katholiken und Katholikinnen
als Mitglieder zu gewinnen. Diese Kirchen haben zum einen mit ihrer
meist stark evangelikalen Glaubens- und Sittenlehre eine besondere
Eindeutigkeit und mit ihrem Bestehen auf einer persönlichen
Entscheidung eine besondere Verbindlichkeit anzubieten. Sie haben
aber auch eine menschliche Übersichtlichkeit und persönliche gegenseitige

Vertrautheit anzubieten und entsprechen so dem, was Daniele
Hervieu-Léger «eine Religion emotionaler Gemeinschaften»26
nennt. Für diesen Religionstypus, der das Christentum in der Gestalt
des Sektentypus verwirklicht, sieht sie allerdings vor allem innerhalb
der klassischen Kirchen selber zahlreiche Anzeichen und Ansätze.
Ein grundlegender Ansatz ist dabei der Stellenwert der geistlichen
Erfahrung der Gruppenmitglieder, das Bemühen um eine neue
Stimmigkeit und der sich daraus ergebende Zuwachs an menschlicher
Authentizität und so auch der persönliche emotionale Gewinn. In
der kirchlichen Praxis konkretisiert findet sich dieser Ansatz auch im
Schweizer Katholizismus, etwa in Frauengruppen und Jugendgruppen,

in Bibelgruppen und Gebetskreisen.
Darin unterscheiden sie sich von den Aktionsgruppen innerhalb

der Kirche oder des Katholizismus, die ein soziales oder politisches
Ziel verfolgen. Diesen geht es erklärtermassen um rationale bzw.
zweckrationale Anliegen, und insofern stehen sie - auch wenn manche

von der Theologie der Befreiung gelernt haben - der Bewegung
der Bürgerinitiativen nach 1968 weit näher als der neuen Religiosität.

Daniele Hervieu-Léger avec la collaboration de Françoise Champion, Vers un
nouveau christianisme? Introduction à la sociologie du christianisme occidental.
Paris 1986, 349-354. Dabei bezieht sie sich auf Max Weber, dessen Begriff der
«Gemeinde» in der französischen Ausgabe mit «La Communauté émotionnelle»
übersetzt wurde; vgl. Max Weber. Economie et société, tome premier. Paris 1971.
475-480. mit Max Weber. Wirtschaft und Gesellschaft, 275-279.

263



Neben diesen neuen Gruppierungen sind auch die Neugruppierungen

im Gefolge von Verschränkungen bemerkenswert. Dazu
gehören aufnationaler Ebene die Hilfswerke Fastenopfer und Caritas
Schweiz, auf sprachregionaler Ebene in der deutschen Schweiz die
Missionskonferenz der deutschen und rätoromanischen Schweiz
und des Fürstentums Liechtenstein, die Katholische Arbeitsgemeinschaft

für Erwachsenenbildung der Schweiz und des Fürstentums
Liechtenstein (KAGEB) sowie der Verein für katholische Medienarbeit

(VKM). Versteht man die kirchliche bzw. katholische Bildungsund

Medienarbeit als kulturelle Diakonie, so kann man heute von
einem «Diakoniekatholizismus» sprechen, in dem alle drei Schichten

und sogar die beiden Systeme unseres Modells der «Drei-Schichten-Kirche»

zusammenwirken. Dieser «Diakoniekatholizismus» ist
zum einen praxisbezogen und zum andern trotzdem nicht theoriescheu.

Im Gegenteil gingen und gehen von ihm wichtige Impulse aus,
die die Katholikinnen und Katholiken mit der sozialen Wirklichkeit
unserer Zeit zusammenbringen und sie zugleich anregen, sich ihrer
Identität zu vergewissern.27

Dass sich dieser «Diakoniekatholizismus» anderseits auch nicht
von selbst versteht, bzw. seine eigenen Identitätsprobleme hat, lässt
sich unter anderem wohl auch daran ablesen, dass einzelne
Gruppierungen an neuen Leitbildern arbeiten.28

3. Und nun: Kirche oder Sekte?

Aufgrund dieser Beobachtungen29 ist die Titelfrage - Kirche oder
Sekte? - nicht (mehr) eindeutig zu beantworten. Solange die erste

Hansjorg Vogel, Busse als ganzheitliche Erneuerung. Praktisch-theologische
Perspektiven einer zeitgemassen Umkehrpraxis. Dargestellt am Fastenopfer der
Schweizer Katholiken. Freiburg/Schweiz 1990.
Auch hier gibt es reaktionäre Gegengruppierungen, die im Unterschied etwa zur
vorwiegend protestantischen «Aktion <Kirche wohin?»» allerdings von marginaler
Bedeutung sind.
Mit der Beschrankung unser« Beobachtungen auf neue Aktivitäten und Gruppierungen

als Paradigmen fielen die gegenwartigen theologischen Strömungen, die
Fragen um Seelsorge und Gottesdienst - und hier auch die Volksfrommigkeit und
neue Frömmigkeitsformen wie die feministische Spiritualität - in der Darstellung
ausser Betracht.

264



Schicht in unserem Modell der «Drei-Schichten-Kirche» imstande
ist, weiterhin vielfältige Gottesdienstgelegenheiten und zielgruppen-
orientierte Seelsorge breit anzubieten, behält der Katholizismus
seinen Kirche-Charakter: Das Angebot ist, wenn auch nach Zielgruppen

differenziert, universal ausgerichtet. Diese Kirche ist in dem
Sinne eine «Sektorenkirche»30, dass sie ihr universales Angebot den
Segmenten der Gesellschaft entsprechend differenziert. Dieses
universale und zugleich differenzierte Angebot ist (immer noch) gefragt
und wird vom öffentlichrechtlichen System her auch erwartet. Dieses

System trägt so auch dazu bei, dass die Kirche sich eher dem Kirchenais

dem Sekten-Typus entsprechend verhält. Überdies gewährleistet
es als wichtige Voraussetzung, dass Fachpersonal, also nach
kirchenamtlichen oder gesellschaftlich und staatlich anerkannten Kriterien
wählbares Personal angestellt, weil entlöhnt, werden kann.

In dieser Kirche sind aber nicht nur Sektoren auszumachen, in
denen Kirchenangehörige ihr Christ- bzw. Katholisch-Sein kirchentypisch

leben wollen, sondern auch «Religionsvirtuosen», die sich

um eine grössere Verbindlichkeit bemühen: Sei es, was bis auf die
Mentalität des Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts zurückgeht,
dass sie päpstlicher sein wollen als der Papst, rechtgläubiger als die
Theologieprofessoren und frömmer als der amtliche Gottesdienst
der Kirche. Sei es aber auch, und das ist eine neuere Entwicklung,
dass sie eine «mystische und politische» Verbindlichkeit zugleich
anzielen, weil für sie ihre Lebensgeschichte immer auch
Glaubensgeschichte sein muss. Auch deshalb gibt es in dieser «Sektorenkirche»

Gruppen, deren Mitglieder ihr Christ- bzw. Katholisch-Sein
sektentypisch leben wollen und auch leben. Insofern besteht diese
«Sektorenkirche» nicht nur aus kirchentypischen «Sektoren»,
sondern auch aus «Sekten», ist die Kirche ein Dachverband von
kirchentypischen Zielgruppen mit einer kirchentypischen Seelsorge und
von sektentypischen Gruppen mit sektentypischem Verhalten. Die
neuen «Sekten» des Katholizismus vertreten im Unterschied zu den
alten Sekten und den Sekten des Protestantismus allerdings viel
seltener eine sektentypische bzw. fundamentalistische Theologie und
Ethik.31 Ihre Verbindlichkeit ist allerdings nicht geringer, bezieht

30 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Kapitel V.
31 Bei politisch besonders interessierten Gruppen ist allerdings nicht selten ein

sozialethischer Rigorismus bzw. in sozialethischen Fragen ein deontologisches
Argumentationsmuster zu beobachten. Darin unterscheiden sie sich denn auch von

265



sich aber mehr auf die Gruppe als auf eine ideologische Vorgabe.
Und ihre Mitgliedschaftskriterien sind nicht weniger streng, liegen
aber mehr auf der Ebene der Emotionalität als auf der Ebene einer
Theorie über den rechten Glauben und das rechtschaffene Handeln.

Für die Zukunft der römisch-katholischen Kirche bzw. des
Katholizismus wird es deshalb darauf ankommen, ob es dem Gesamtsystem

gelingt, für diese sektentypischen Gruppierungen ein Dach zu
bleiben, ob «das katholische Haus» geräumig genug ist, damit
niemand vertrieben werden muss.32 Für die Zukunft der
römischkatholischen Religion wird es aber auch daraufankommen, ob es der
«Sektorenkirche» gelingt, von den Erfahrungen dieser Gruppierungen

zu lernen, von ihnen vor allem zu lernen, wie neue Erfahrungsräume

des Christlichen erschlossen werden können. Aus
erfahrungswissenschaftlicher Sicht sieht etwa Franz-Xaver Kaufmann «nur
zwei Wege, um zu einem in theologischer Hinsicht qualifizierten
Glauben zu gelangen: entweder die länger dauernde Einbindung in
religiös motivierte Gruppen oder die Identifikation mit Personen,
die als Vorbilder erfahren werden».33 Insofern «religiös motivierte
Gruppen» als sektentypisch bezeichnet werden können, wünsche ich
dem Katholizismus, aus religiösem Interesse, sich etwas mehr vom
Kirchen-Typus weg zum Sekten-Typus hin zu bewegen, das heisst
«Gemeinschaften von Glaubenden zu bilden, in denen der Glaube
aus privater Innerlichkeit aufgebrochen wird und die legitimen
Rechte und Bedürfnisse des Subjekts nicht negiert werden; ein Zeugnis

von ihrer Hoffnung abzulegen, das über den Verdacht erhaben ist,
nur Ausdruck institutionellen Eigeninteresses zu sein; und schliesslich

den Glauben so zu verkünden, dass er nicht in einen falschen
Gegensatz zu kritischer Vernunft gerät.»34

den religiös bzw. kirchlich besonders interessierten Gruppen mit ihrer sozialethischen

Zurückhaltung, die in ihrem Einsatz für traditionelle Frommigkeitsformen
und eine traditionelle Lebensführung mit einer sie legitimierenden Theologie (und
Moraltheologie) ihre Entsprechung hat: in Analogie zu evangelikalen Gruppen im
Protestantismus möchte ich sie «katholikal» nennen.

12 Eine mögliche Folge waren wohl Verhältnisse wie im schweizerischen Protestantismus,

dessen landeskirchlicher Flügel evangelische Kräfte verloren hat. oder, im
Falle einer Aufhebung des öffentlichrechtlichen Systems, das amerikanische
System des Denominationalismus.

11 Franz-Xaver Kaufmann. Religion, 226.
34 Klaus Nientiedt, Christen und Kirche angesichts der Herausforderung durch «neue

Religiosität». Referat auf dem 90. Deutschen Katholikentag 1990.

266


	Katholizismus : Kirche oder Sekte?

