
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 85 (1991)

Artikel: Die Diskussionen um die Ausnahmebestimmungen der
Bundesverfassung 1945-1955

Autor: Flury, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Diskussionen um die Ausnahmebestimmungen
der Bundesverfassung 1945-1955

Christoph Flury

«Die heutige Schweiz», so schrieb die Schweizerische Kirchenzeitung

zu Beginn der 1950er Jahre, «hat das Erbe der Ausnahmeartikel
von einer Vergangenheit empfangen, welcher keine adäquate und
äquivalente politische Gegenwart mehr entspricht. Der politische
Radikalismus von einst, welcher mit Sukkurs konfessionspolitischer
Momente die Annahme auch der Ausnahmeartikel eneichte, hat
keine politische Mehrheitsstellung mehr in der Schweiz. Sein Werk
hat aber den Untergang seiner Mehrheitsstellung überlebt und wirkt
so verfassungsrechtlich posthum über das Grab der verblichenen
Mehrheit hinaus.»1

Zweifellos: Die Ausnahmebestimmungen der Bundesverfassung
hatten ihren realpolitischen Wert - er mochte für die Gründungsund

Konsolidierungsphase des modernen Schweizerischen Bundesstaates

noch von Bedeutung gewesen sein - mit Blick auf die stark
veränderten politischen und gesellschaftlichen Verhältnisse schon
lange verloren. Vor dem Hintergrund der sich seit der Krisen- und
Kriegszeit des Zweiten Weltkrieges etablierenden Konkordanz- und
Konsensdemokratie verkamen sie in objektiver Hinsicht endgültig
zu einem anachronistisch anmutenden Relikt längst vergangener
Zeiten. Allerdings: Mentalitäten und Strukturen veränderten sich
nicht im Gleichschritt. Welches Konfliktpotential die
Kulturkampfartikel aufder emotionalen Ebene in weiten Bevölkerungskreisen

und politischen Milieus der Schweiz immer noch bargen, zeigte
sich nachhaltig in allen Auseinandersetzungen um diese
«Staatsschutzartikel» bis hin zu ihrer Liquidierung in der Volksabstimmung
im Jahre 1973.

1 Schweizerische Kirchenzeitung 1953, 277.

195



Vergegenwärtigt man sich den aus dem Konflikt zwischen freisinnigem

Radikalismus und politischem Katholizismus im 19.

Jahrhundert entstandenen und die Mentalität der Katholiken lange Zeit
prägenden Minoritätsstatus, erstaunt dies zumindest aufdieser Seite
kaum. Die politische, gesellschaftliche und konfessionelle
Gleichberechtigung hatte für den kirchentreuen, katholisch-konservativen
Bevölkerungsteil der Schweiz seit der Gründung des Bundesstaates
1848 stets ein wichtiges Anliegen dargestellt. Dies manifestierte sich
unter anderem darin, dass die Forderung nach Parität bis weit ins
20. Jahrhundert hinein ein zentraler Punkt des gesellschaftspolitischen

Programms des organisierten Schweizer Katholizismus
bildete.

In der katholisch-konservativen Optik besassen die Ausnahmebestimmungen

der Bundesverfassung ausgeprägt den Charakter eigentlicher

«Staatsschutzartikel», die als Diskriminierung des gesamten
katholischen Bevölkerungsteils und ihrer Kirche empfunden wurden.

«Man würde der Bedeutung und der Tragweite der
[Ausnahmeartikel] unserer Bundesverfassung nicht gerecht, wenn man sie
einfach aufeinen Streit um die Jesuiten reduzieren würde. Es geht bei
dieser Auseinandersetzung auch um die Jesuiten; aber es geht dabei
doch vor allem um die Gesamtstellung des Katholizismus in der
Schweiz. Die einem Freiheitsstaat unwürdige Ausnahmegesetzgebung,

wie sie noch immer in der Bundesverfassung verankert ist,
trifft nicht nur die Jesuiten, sie trifft die katholische Kirche an sich. »2

Dies führte dazu, dass trotz der fortschreitenden politischen und
gesellschaftlichen Integration der Katholiken in den Bundesstaat die
Eliminierung dieser Bestimmungen aus der Sonderbunds- und
Kulturkampfzeit in allen Parteisatzungen und Aktionsprogrammen bis
in die 1960er Jahre hinein gefordert wurde.3

Anzumerken bleibt, dass die katholischen Verbände wie auch die
Partei nie zum Instrument einer Volksinitiative griffen, um die Frage
auf plebiszitärer Ebene zu entscheiden. Als konfessionelle und
politische Minderheit rechnete man stets mit einem Misserfolg und einer
daraus drohenden Isolation des katholisch-konservativen Volksteiles.

Der seit Ende des 19. Jahrhunderts eingeschlagene Integrations-

2 Vaterland, 19. August 1948.
3 Vgl. Ins sechste Jahrzehnt. Standortbestimmung der Konservativ- Christlichsozialen

Volkspartei der Schweiz anlasslich des 50-Jahr-Jubiläums 1962, 2(CVP-Archiv.
BAr. Bern; BAr Schweizerisches Bundesarchiv).

196



kurs in den Bundesstaat liess die katholischen Parteieliten diese
emotionsbeladene konfessionspolitische Frage äusserst pragmatisch
und mit grosser Zurückhaltung angehen. Die Hoffnungen setzte man
vielmehr in die Möglichkeit, die odiösen Ausnahmeartikel im Rahmen

einer konsensuell abgestützten Totalrevision der Bundesverfassung

auszumerzen: «Die Auffassung, dass nur eine Totalrevision die
Beseitigung der Ausnahmeartikel ermöglichen könne, wurde zum
wohl allgemein anerkannten Grundsatz.»4 Hoffnungen, die sich
allerdings nach dem Scheitern diesbezüglicher Anläufe nach dem
Ersten Weltkrieg5 wie auch Mitte der dreissiger Jahre6 zerschlugen.

Die Jesuitendiskussion nach 1945: Folge des gespannten konfessionellen

und politisch-weltanschaulichen Klimas

Die Jesuitenfrage wurde nach 1945 vordergründig durch die
zunehmend zurückhaltendere Handhabung und Anwendung des
Jesuitenverbotes seitens der zuständigen kantonalen und
bundesstaatlichen Behörden aktualisiert. Noch in den ersten Jahrzehnten
des 20. Jahrhunderts hatten diese genau darüber gewacht, dass dem
geltenden Verbot der Tätigkeit von Jesuiten in der Öffentlichkeit, in
Kirche und in Bildungsanstalten die gesetzeskonforme Nachachtung
geschenkt wurde.7

Martin Rosenberg. Unsere Aktion gegen die Ausnahmeartikel der Bundesverfassung,

hg. vom Generalsekretariat der Schweizerischen Konservativen Volkspartei.
Bern 1955. 4.

Vgl. dazu Markus Hodel. Die Schweizerische Konservative Volkspartei (1918-
1923). Katholische Politik zwischen Aufbruch und Ghetto. Lizentiatsarbeit
Universität Freiburg. Freiburg 1987. 215-228.
Vgl. dazu Josef Widmer. Von der konservativen Parteinachwuchsorganisation zur
katholischen Erneuerungsbewegung. Die Schweizer Jungkonservativen in den
dreissiger Jahren. Lizentiatsarbeit Universität Freiburg. Freiburg 1983. 117-148.
Die zunehmend tolerantere Handhabung der Rechtspraxis zeigte sich deutlich
anhand der Entscheide über die Vortragstätigkeit der Jesuiten. Noch 1923 beurteilte
der Bundesrat die öffentlichen Vorträge eines Jesuiten in St. Gallen und im
Kapuzinerkloster Wil als unvereinbar mit den Bestimmungen der Bundesverfassung.
1930 fand er hingegen keinen Anlass mehr, gegen zwei Predigten des renommierten
Münchner Jesuiten Erich Przywara in Zürich und Davos einzuschreiten. Vgl.
Botschaft des Bundesrates an die Bundesversammlung über die Aufhebung des Jesuiten-

und des Klosterartikels der Bundesverfassung, in: Bundesblatt 124 (1972).
137-139.

197



Spätestens seit den dreissiger Jahren setzte sich eine liberalere
Praxis durch. «Es ist [mir]», so der katholisch-konservative Bundesrat

Philipp Etter zu Beginn der 1950er Jahre, «kein einziger Fall
bekannt, in dem der Bundesrat oder kantonale Regierungen im Verlauf

der letzten Jahre von sich aus gegen die Jesuiten interveniert
hätten. Behelligungen erfolgten immer aufgrund von Provokationen
von irgend einer Seite her.»8 In der Tat lief die Praxis auf eine mehr
oder weniger bewusste Nichtanwendung der Ausnahmeartikel hinaus.

Die Behörden intervenierten mit den notwendigen Massnahmen

zu Einhaltung der rechtlichen Norm erst dann, wenn eine
verfassungswidrige Tätigkeit eines Ordensmitgliedes publik geworden
war und dementsprechend Proteste laut wurden. Ihre Reaktion
erschöpfte sich meist in einer Darlegung der Gründe, Probleme und
Ursachen der herrschenden Praxis, verbunden mit kleineren, zu
Einhaltung der offiziellen Verfassungsnorm unbedingt notwendigen
Massnahmen.9

Mit ein Grund für diese tolerante Haltung bildeten die
Priesterverfolgungen im nationalsozialistischen Deutschland. In verschiedenen

Fällen gewährte der Bundesrat aus humanitären Gründen
ausländischen Mitgliedern des Jesuitenordens in der Schweiz Asyl. So

erlaubte er beispielsweise nach dem Anschluss Östeneichs an
Deutschland im Jahre 1938 sechs Jesuitenpatres aus Innsbruck, sich
vorübergehend in der Schweiz niederzulassen.

Die relativ milde Praxis wirkte sich unterschiedlich aus. Die
Katholiken wie die in der Schweiz ansässigen Jesuiten verbuchten
diese large Auslegung als Erfolg ihrer vorsichtigen Revisionsbemühungen.

«Die Entwicklung zur restriktiven Auslegung lag in der Luft,
wollte man den katholischen Volksteil nicht dauernd mit offenen
Kulturkampfallüren brüskieren und so nicht nur in die Abwehrsondern

sogar Frontstellung gegen Verfassung und politisches Leben
drängen.»10

Umgekehrt stiess die «gelegentlich allzu tolerante Stellungnahme
des Bundesrates den Jesuiten gegenüber»11 vorab in protestanti-

* Protokoll der 1. Konferenz über die Jesuitenfrage, 27. Mai 1953 (SKW-Archiv.
Luzern).

' Vgl. Werner Kagi, Gutachten zum Jesuiten- und Klosterartikel der Bundesverfassung,

Bern 1973, 101-104.
10 Schweizerische Kirchenzeitung 1953, 278.
11 Paul Zigerli (EVP). Stenographisches Bulletin. NR. Sommersession 1949, 538.

198



sehen Kreisen mehr und mehr auf Kritik und Widerstand. An die
Adresse der Katholiken und Jesuiten richteten diese zudem den
Vorwurf, die tolerante Haltung der behördlichen Instanzen
auszunutzen, um so die Eliminierung der Ausnahmeartikel quasi auf dem
Interpretationsweg voranzutreiben. Bereits die grosszügige Asylpolitik

des Bundesrates Ende der dreissiger Jahre hatte einen «Sturm
gegen das Bundeshaus entfacht.»12

Der Ausbruch des Krieges unterband vorerst weitere Diskussionen.

Im Zeichen des nationalen Schulterschlusses war man auf allen
Seiten gewillt, die innere Einheit und den konfessionellen Frieden
während der gefahrvollen Zeit nicht durch inopportune konfessionspolitische

Auseinandersetzungen zu gefährden. «Wir haben unserer
obersten Landesbehörde gegenüber», so schrieb selbst ein bekannter
protestantischer Antijesuit in aller Offenheit, «die Zusage abgegeben,
dass wir während des gegenwärtigen Krieges die Jesuitenfrage nicht
aufrollen wollen, unter der Voraussetzung, dass man sich auch auf
der anderen Seite möglichste Zurückhaltung auferlege.»13

Mit dem Kriegsende brach dieses Stillhalteabkommen auseinander.

In verschiedenen Eingaben und Resolutionen forderten
protestantisch-kirchliche Organisationen von den Behörden, «dass der
genauen Durchführung und Innehaltung der Bestimmungen über
das Jesuitenverbot»14 Nachachtung verschafft werde. Die Kritik ging
allerdings über das engere konfessionelle Gehege hinaus: Die
verschiedenen Vorstösse und Debatten im eidgenössischen und vor
allem im kantonalzürcherischen Parlament zeigen, dass der ganze
Fragenkomplex auch auf der politischen Bühne ein Echo fand.
Damit ist ein weiteres Motiv für die Neuauflage der Diskussionen
um das Jesuitenverbot nach 1945 angesprochen.

Das Kriegsende befreite die Schweiz zwar vom existentiellen
Druck, der in der Epoche des Nationalsozialismus und Faschismus
auf dem Lande gelastet und über alle politischen, kulturellen und
konfessionellen Unterschiede hinweg die einzelnen Milieus in einem

12 Bundesrat Philipp Euer. Protokoll der 1. Konferenz über die Jesuitenfrage. 27. Mai
1953 (SKVV-Archiv, Luzern).

13 Der Protestant 45 (1942), 39: Kägi, Gutachten, 102 (Anm. 9).
14 Vgl. etwa die Resolution der evangelischen Synode des Kantons St. Gallen,

abgedruckt in : Vaterland. 11. Juli 1945 ; Arnold Mobbs. Die Evangelischen Kirchen der
Schweiz im Zeitalter der Ökumene und der zwischenkirchlichen Hilfe. 50 Jahre
Kirchenbund 1920-1970. Bern 1970, 124-128.

199



gemeinsamen Abwehneflex zusammengeführt hatte. Gleichzeitig
mit dem Nachlassen der äusseren Bedrohung verschärften sich aber

vor dem Hintergrund einer noch unsicher erscheinenden Entwicklung

die innenpolitischen Kontroversen wieder.15 Dies hatte zur
Folge, dass auch alte konfessionelle Konflikte und Streitfragen wieder

in die Öffentlichkeit getragen wurden. Gerade das Jesuitenthema
eignete sich wie kaum ein anderes, in der Agitation gegen den
politischen Katholizismus in breiten Bevölkerungssegmenten alte und
stark verwurzelte Antipathien, Abwehrreflexe und diffuse Ängste zu
wecken. «... sobald das Stichwort <Jesuitismus> fällt», so beschrieb
der katholische Journalist Karl Wick die sozialpsychologische
Wirkung des Jesuitenthemas zutreffend, «werden alle Affekte und
Leidenschaften geweckt, und die normale Vorstellungswelt erleidet
Störungen, die es fast unmöglich machen, über den Jesuitismus
überhaupt nur zu diskutieren. Der antijesuitische Affekt ist in weiten
Kreisen so gross, dass er jede vernünftige und gerechte Beurteilung
alles dessen, was mit den Jesuiten zusammenhängt, einfach aus-
schliesst.»16

Auf der politischen Ebene benutzten antikatholische Scharfmacher

die Jesuitenfrage zu einer Art Stellvertreterkrieg gegen den auf
Bundesebene, vor allem aber auch in der Diaspora, erfolgreichen
politischen Katholizismus. Der alten freisinnigen Staatspartei ging es

in erster Linie darum, ihre auf immer wackligeren Füssen stehende

Vormachtstellung im Bundesstaat gegenüber ihrem ehemaligen
Juniorpartner zu behaupten. Im sozialdemokratischen Lager schien
eine gewisse Konkurrenzangst wie die Angst vor einem Rechtsdrall
in der eidgenössischen Politik, die antikatholische Stimmungslage zu
fördern. So löste jeder Ausbau der katholischen Position in Staat und
Gesellschaft - die Aufhebung des Jesuitenartikels wäre zumindest
einem Prestigeerfolg für die ehemals diskriminierte katholische
Minorität gleichgekommen - Misstrauen und Unruhe, Bedenken und
Abwehr aus. Verbale Rückfälle in die Zeit des Kulturkampfes waren

15 Vgl. Urs Altermatt, Die Stimmungslage im politischen Katholizismus der Schweiz
von 1945: «Wir lassen uns nicht ausmanovrieren.». in: Victor Conzemius/Martin
Greschat/Hermann Kocher (Hg.), Die Zeit nach 1945 als Thema kirchlicher
Zeitgeschichte. Gottingen 1988. 72-96.

16 Vaterland. 17. Februar 1945.

200



die Folge. In dieser Perspektive bildeten die Diskussionen um das
Jesuitenverbot ein illustratives Beispiel für die Konfessionalisierung
politisch motivierter Interessen.

Die Aktualisierung des Jesuitenthemas zwang die katholischen
Partei-, Vereins- und Kircheneliten - zum ersten Mal seit Beginn der
1920er Jahre - den ganzen Fragenkomplex in den verschiedenen
gesamtschweizerischen Gremien ihrer Organisationen erneut zu
diskutieren und Stellung zu beziehen. Den unmittelbaren Anstoss dazu
gab ein Radiopredigtverbot, das der Bundesrat an Weihnachten 1946

im letzten Moment gegen den renommierten Schweizer Theologen
und Jesuiten Hans Urs von Balthasar verfügt hatte. Angesichts der
«Welle von Unzufriedenheit»17, welche dieses Verbot in weiten
katholischen Bevölkerungskreisen ausgelöst hatte, gelangte der
damalige katholisch-konservative Bundesrat Enrico Celio an die
politischen Instanzen der Katholikenpartei. Der Augenblick sei gekommen,

gab er in einer Eingabe an die Partei zu bedenken, «wo man sich

fragen kann, ob es nicht im Interesse der Schweizer Katholiken läge,
direkt oder indirekt die Frage der Abschaffung des Art. 51 der
Bundesverfassung aufzuwerfen.»18

Am 8. Februar 1947 befasste sich der Leitende Ausschuss und das
Zentralkomitee der Partei im Beisein ihrer beiden Bundesräte mit
der Angelegenheit. Parteipräsident Josef Escher plädierte nach einem
kurzen Überblick über die verschiedenen Vorfälle rund um die Jesuiten

für Zurückhaltung. Eine politische Aktion in Form eines
parlamentarischen Vorstosses oder gar eine Initiative im Rahmen einer
Partialrevision der Bundesverfassung betrachtete er zum damaligen
Zeitpunkt als politisch inopportun.19 «Eine Interpellation im Nationalrat

in dieser Sache kommt nicht in Frage. Eine Revision des

Art. 51 könnte nur im Rahmen der Gesamtrevision der Bundesverfassung

angestrebt werden.»20 Hinter diesen Entscheid der politi¬

li

17 Brief Enrico Celio an Martin Rosenberg. 14. Januar 1947 (CVP-Archiv, BAr,
Bern).

18 Ebd.
Vgl. Protokoll des Leitenden Ausschusses (SKVP). 8. Februar 1947; Protokoll des
Zentralkomitees (SKVP), 8. Februar 1947 (CVP-Archiv. BAr. Bern).
Protokoll des Direktoriums (SKVV). 8. Januar 1947 (SKVV-Archiv, Luzern).

201



sehen Exponenten stellten sich auch der Katholische Volksverein
und die Schweizerische Bischofskonferenz.21

Angesichts der verschärften weltanschaulich-politischen Gegensätze

in der unmittelbaren Nachkriegszeit war die Zurückhaltung der
katholischen Eliten verständlich. Vorab das pragmatisch orientierte
Parteiestablishment zeigte wenig Lust, in dieser Frage aktiv zu werden,

standen doch die ersten Parlamentswahlen nach dem Krieg vor
der Türe. Die Katholiken rechneten mit einem Linksrutsch, der ihre
in der Zwischenkriegszeit hart erkämpfte Position im eidgenössischen

Machtkartell hätte gefährden können. «Die politische Lage»,
so warnte Generalsekretär Martin Rosenberg, «hat sich seit 1943

nicht wesentlich verändert; es sind Angriffe auf den Katholizismus
zu erwarten. Die freisinnig-sozialistische Allianz könnte Wirklichkeit

werden.»22
Dies hinderte allerdings die Katholiken nicht daran, die

Ausnahmeartikel verbal weiterhin als «Stachel, der jeden katholischen
Eidgenossen in seinem Rechtsempfinden verletzt»23, zu brandmarken.

Die Zentenarfeierlichkeiten von 1948: Ein katholischer Versöhnungsappell

mit Folgen

«Wir glauben, dass es nicht nur ein Akt der Gerechtigkeit, sondern
auch der politischen Klugheit wäre, wenn der Anstoss zur Beseitigung

dieser Ausnahmebestimmungen von gerecht und anständig
denkenden Mitbürgern aus einem andern konfessionellen und
politischen Lager ausgehen würde. Nicht wir können diese
Ausnahmebestimmungen zum Verschwinden bringen, denn wir sind eine
Minderheit.»24 Das war fortan die Parole der katholischen Eliten in der
Revisionsfrage. Mit dem Argument, dass die nichtkatholische Mehr-

21 «Es ist die Auffassung der Bischöfe, dass der gegenwartige Zeitpunkt nicht geeignet
ist zu einem derartigen Unternehmen. Mehr Aussicht auf Erfolg durfte sein bei
einer gelegentlichen Totalrevision der Bundesverfassung » Protokoll der
Schweizerischen Bischofskonferenz. 7./8. Juli 1947 (Archiv der Schweizer Bischofskonferenz,

Freiburg).
22 Protokoll des Zentralkomitees (SKVP). 12. Juli 1947 (CVP-Archiv, BAr, Bern).
23 Vaterland. 10. September 1951.
24 Rosenberg. Unsere Aktion, 6 (Anm. 4).

202



heit die moralische Verantwortung für den Zustand der Rechtsungleichheit

trage, setzten sie ihre Hoffnungen auf eine breit abgestützte,

überparteiliche und überkonfessionelle Allianz zur Liquidierung
der diskriminierenden Ausnahmeartikel. Gelegenheit dazu boten die
Zentenarfeierlichkeiten zur Gründung des schweizerischen Bundesstaates

von 1848. Sie weckten im katholischen Lager die Hoffnungen
auf eine versöhnliche Geste ihrer Miteidgenossen. «Es gäbe», so
schrieb Karl Wick am Vorabend der Feierlichkeiten, «kein schöneres
Jubiläumsgeschenk für das nächste Jahr, als wenn die Reste der
Kriegsbestimmungen aus der Verfassung ausgemerzt werden könnten.

Die Nachkommen der Sieger von 1847 haben nächstes Jahr
eine prächtige Chance, ihren eidgenössischen Brudersinn unter
Beweis zu stellen ...»-

Am Frühjahrsparteitag der SKVP im ehemals katholischen Vorort
Luzern, der ganz im Zeichen einer feierlichen Kundgebung zum
Verfassungsjubiläum stand, bekräftigten die verschiedenen Festredner

diesen Appell. In versöhnlichem Ton würdigten sie in der
historischen Rückschau das damals geschaffene eidgenössische Grundgesetz

als «äusserst wirksames Instrument»26 für die Entstehung und
Entwicklung des modernen Bundesstaates. Mit spürbarem Stolz und
Befriedigung hoben sie die Bedeutung der ehemals katholisch-konservativen

Minderheits- und Oppositionspartei für den zum
Allgemeingut gewordenen föderalistischen Aufbau des eidgenössischen
Staatswesens hervor27 und betonten die Loyalität und Staatstreue der
Katholiken. «Nicht ohne Erschütterung ist dieses Werk geschaffen
worden. Ein unseliger Bruderzwist hatte unser Volk aufgewühlt. Es

ist kein Wunder, wenn nach solchen Ereignissen die neue Verfassung
nicht die Zustimmung aller Stände gefunden hat... Die nicht
zustimmenden Stände haben sich mit dem Volksentscheid abgefunden und

Vaterland, 18. November 1947.

Vaterland. 1. März 1948.
«Die resolute Opposition hatte zur Folge, dass die Verfassung des Jahres 1848 ein
Werk politischer Mässigung und grosser Weisheit wurde. Ohne diesen Widerstand

hätte es kaum je einen Bundesstaat gegeben. Heute steht der Föderalismus

hoch im Kurs. Man hat erkannt, wohin die weitgehende Zentralisation fuhrt
und ist jenen dankbar, die stets Warner und Rufer waren und das Ärgste verhindert
haben.» Die Schweizerische Konservative Volkspartei wahrend der 33. Legislaturperiode

1947-1951, Bern 1951, 56-57.

203



treu und unverdrossen am weiteren Aufbau des Staates mitgeholfen.
Die Legitimität des Bundesstaates und seiner Verfassung ist

heute unbestritten.»28
Wen wundert's, dass die Katholiken gleichzeitig mit ihren

patriotischen Bekenntnissen noch einmal den Finger auf die diskriminierenden

Ausnahmeartikel legten. In direkter Anspielung auf den
historischen Antagonisten und heutigen Regierungspartner rief
Parteipräsident Josef Escher die Freisinnigen zu einer toleranten
Haltung in der Jesuitenfrage auf: «Die Jahrhundertfeier soll Anlass für
alle Kreise werden, die der 48er Verfassung zu Gevatter gestanden...
Mögen auch sie sich Rechenschaft geben, dass die Kriegskontributionen

nun abbezahlt sind und dass der Zeitpunkt gekommen wäre,
jene Artikel, die von uns als Ausnahmebestimmungen angesehen
und als Unrecht empfunden werden, auszumerzen. Eine
Bereitschaftserklärung aller Parteien, diese Säuberung in unserem
Staatsgesetze vorzunehmen, wäre ein Höhepunkt des Jubiläumsjahres, die
Krönung des Zentenariums, eine weithin leuchtende Tat der
Gerechtigkeit.»29

Enttäuscht mussten die Katholiken aber bald einmal zur Kenntnis
nehmen, dass an «keinem der offiziellen Festakte des Bundes oder
der Kantone auch nur eine leise Andeutung des Bedauerns über
dieses Unrecht»30 geäussert wurde. Ihre Versöhnungsapelle stiessen
in den angesprochenen Kreisen auf taube Ohren. Mehr noch: Das

Jubiläumsjahr endete mit einigen Misstönen, die Ausnahmebestimmungen

wurden zum Gegenstand einer neuerlichen Auseinandersetzung.

Was war geschehen? In einer Rede am Zentralfest des
Schweizerischen Studentenvereins in Freiburg hatte Bundespräsident
Enrico Celio das beklagte Versäumnis quasi offiziös nachgeholt. Die
schweizerischen Katholiken hätten sich, so führte er aus, «an den
Festlichkeiten des Verfassungsjubiläums herzlich» beteiligt und «ihren

ehrlichen, ungeteilten Patriotismus bewiesen. Sie setzten damit»,
so fuhr er fort, «ihr Vertrauen in den liberalen Geist, in welchem die
Männer, Parteien und Behörden ihres Landes eine überlebte Bestim-

2S Vaterland, 21. Juni 1948.
29 Vaterland. l.März 1948.
30 Neue Zürcher Nachrichten. 30. Juli 1948.

204



mung des schweizerischen öffentlichen Rechts auch in Zukunft
auszulegen und anzuwenden verstehen werden.»31

Während man das Statement des Bundespräsidenten angesichts
des Schweigens der anderen politischen und konfessionellen Milieus
in den katholischen Blättern als opportun betrachtete32, verurteilten
verschiedene Gazetten anderer Parteicouleur die Ausführungen als
ungehörige Stellungnahme einer eidgenössischen Magistratsperson
zu einer heiklen konfessionspolitischen Angelegenheit. «Es ist eine
Frage», monierte etwa die freisinnige «Neue Zürcher Zeitung», «ob
es staatspolitisch klug war, diese Rede zu halten. Bisher haben
sich unsere Bundesräte in der Übernahme und Vertretung
konfessioneller Forderungen zurückgehalten. Jedenfalls handelt es sich um
einen ungewöhnlichen Schritt, der bereits einiges Aufsehen erregt
hat.»33 Gleichzeitig verdächtigte man die Katholiken, mit diesem
Vorstoss eine Revision der Bundesverfassung einleiten zu wollen.34
Die Katholiken würden damit, argwöhnte etwa der linksbürgerliche
«Winterthurer Landbote», «allerdings erst nach den offiziellen
Festlichkeiten den Wechsel für ihr Wohlverhalten»35 präsentieren. Kurz
und bündig stellte das sozialdemokratische «Volksrecht» klar, was
wohl viele dachten, aber in verklausulierterer Form zum Ausdruck
brachten: «Das Jesuitenverbot steht nicht zur Diskussion.»36

Die kühl-reserviert bis frostig-ablehnenden Kommentare brachten

den Katholiken schmerzlich zum Bewusstsein, dass trotz vereinzelter

positiver Stimmen37 die grosse Mehrheit der Miteidgenossen
nicht bereit war, «die ausgestreckte Hand zur Versöhnung»38 zu

31 Die Rede Enrico Celios ist abgedruckt in: Neue Zürcher Nachrichten. 26. Juli
1948.

32 «Im Zentenarium des Bundesstaates und der Bundesverfassung war ein massgebendes

Wort über die konfessionellen Ausnahmeartikel fällig. Sine ira et studio
gesagt, musste es sich in den Rahmen der vaterlandischen Feiern fugen. Denn
Schweigen hatte als Einverständnis oder gar üble reservatio mentalis wirken können,

derweil jene Artikel vom katholischen Volksteil als krankendes Unrecht auch
heute empfunden werden.» Neue Zürcher Nachrichten, 30. Juli 1948.

33 Neue Zürcher Zeitung, 3. August 1948, Nr. 1628.
14 Ebd. «Handelt es sich um ein Vorspiel zur Revision der Bundesverfassung? Soll

diese Parteinahme ein Präjudiz in der öffentlichen Meinung schaffen?».
35 Winterthurer Landbote. 27. Juli 1948.
36 Volksrecht, 28. Juli 1948.
37 Zu erwähnen sind etwa die protestantischen Theologen Karl Barth. Emil Brunner.

Peter Vogelsanger und der Kirchenhistoriker Fritz Blanke.
3* Die Schweizerische Konservative Volkspartei während der 33. Legislaturperiode

1947-1951. Bern 1951, 58.

205



ergreifen. Im Gegenteil: Die hitzige, hochsommerliche Debatte
provozierte schliesslich eine Interpellation mit antijesuitischer Stoss-

richtung in der grossen Kammer des Bundesparlamentes. Urheber
des parlamentarischen Vorstosses war der in den Reihen der LdU-
Fraktion politisierende Zürcher Nationalrat Werner Schmid.39

Die katholischen Parteieliten sahen sich durch diese Entwicklung
erneut vor eine heikle Situation gestellt: Einerseits galt es mit Blick
auf das eigene Parteivolk zu diesem alten Postulat, das noch immer
die Partei- und Aktionsprogramme zierte, zu stehen und nach aussen
Einheit und Geschlossenheit zu demonstrieren. Andererseits war
man sichtlich bestrebt, die leidige Angelegenheit möglichst ohne

grossen Rummel in Parlament und Medien über die Bühne zu bringen.

«Wir dürfen uns», so analysierte Martin Rosenberg die Lage,
«über die Situation keine Illusionen machen. Wenn es zu einem
offenen Kampfkommt, sind wir in einer hoffnungslosen Minderheit.
Wir haben daher Grund, nach Möglicheit zu vermeiden, dass eine
Diskussion entsteht.»40 Diese Taktik stiess in der Fraktion auf
Widerstand. «Seit 30 Jahren», argumentierte Nationalrat Karl Wick,
«ist zu den Ausnahme-Artikeln im Parlament keine Stellung mehr
bezogen worden. Sicherlich ist das katholische Volk in seiner
Auffassung bestärkt worden, dass diese Ausnahmeartikel fallen
müssen.»41 Fraktionschef Thomas Holenstein sah sich dadurch veranlasst,

im Rat Antrag auf Diskussion zu stellen, um zumindest ein
klares Votum der Katholiken anbringen zu können.

Die Antwort auf die Interpellation, die Bundesrat Eduard von
Steiger im Namen der Landesregierung in der Frühjahrssession 1949

verlas, war massvoll und berücksichtigte sowohl die Rechtslage wie
auch die Anliegen der Katholiken.42 Der Interpellant wie auch die
katholisch-konservativen Parlamentarier zeigten sich befriedigt.
Damit hätte die Sache eigentlich stillschweigend beerdigt werden
können. Es kam anders: Die Ausführungen des katholisch-konservativen

Fraktionssprechers Karl Wick veranlassten ein sozialdemokratisches

Ratsmitglied prompt, Antrag auf eine Verschiebung der

3U Zu Werner Schmid vgl. Werner Schmid. WSZ. Erlebnisse und Begegnungen. Zurich
1975: Tages-Anzeiger, 4. Mai 1981.

40 Protokoll des Direktoriums (SKVV), 26. Januar 1949 (SKVV-Archiv, Luzern).
41 Protokoll des Zentralvorstandes (SKVV), 4. Mai 1959 (SKVV-Archiv. Luzern).
42 Vgl. dazu Stenographisches Bulletin. NR. Fruhjahrsession 1949. 477-480.

206



Diskussion zu stellen. Die Jesuitenfrage erlebte in der folgenden
Sommersession eine zweite Auflage. Abgesehen von vereinzelten
antijesuitischen Spritzern einiger freisinniger Votanten, die einem
erzürnten Martin Rosenberg zeigten, «dass der Geist des aargauischen

Klosterstürmers Augustin Keller immer noch lebendig ist»43,
v erliefdie Debatte in moderatem Ton. Die verschiedenen Fraktionssprecher

zeigten sich mit der Antwort des Bundesrates befriedigt,
verlangten von den Behörden weiterhin eine strikte Einhaltung der
Verfassungsbestimmungen und betonten die Bedeutung des

Jesuitenartikels für den konfessionellen Frieden in der Schweiz.44
Damit kehrte man hüben und drüben wieder zur tagespolitischen

Normalität zurück. Erst die weit polemischer verlaufende Jesuitendebatte

im Zürcher Kantonsparlament vier Jahre später sollte das

Thema erneut in den Vordergrund rücken. Sie führte zu einer Wende
in der katholischen Revisionstaktik: Dieabwartend-passive Haltung
machte nun einer vorsichtigen Revisionsbewegung Platz.

Die Zürcher Jesuitendebatte 1953:
«Ein giftiger Pfeil in die Seele der Schweizer Katholiken »45

Im Jahre 1946 hatte der bereits erwähnte Werner Schmid einen
gleichen Vorstoss im Zürcher Kantonsparlament unternommen. Die
Zürcher Regierung, die offensichtlich keine grosse Lust verspürte,
diese heikle konfessionspolitische Frage aufzuwerfen, hatte zunächst
die Stellungnahme des Bundesrates abgewartet. Erst im Februar des
Jahres 1953 erstattete sie einen ausführlichen Bericht46, der im
darauffolgenden Herbst zu einer stark emotional gefärbten und von
Gehässigkeiten und Aggressionen begleiteten Parlamentsdebatte An-
lass gab.

Dass gerade der Kanton Zürich zum Schauplatz einer grossen und
heftigen Diskussion um die Ausnahmeartikel wurde, kam nicht von
ungefähr. Die Katholiken hatten in diesem traditionell
protestantischen Kanton in demographischer, gesellschaftlicher und poli-

Die Schweizerische Konservative Volkspartei 1947-1951, 59 (Anm. 38).
Vgl. Stenographisches Bulletin. NR. Sommersession 1949, 537-547.
Neue Zürcher Nachrichten, 30. September 1953.
Vgl. dazu Amtsblatt des Kantons Zurich, Textteil, Zurich 1953, 212-226.

207



tischer Hinsicht in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in starkem
Masse an Bedeutung gewonnen.47 Die wirtschaftliche Prosperität
Zürichs führte zu einer grossen Zuwanderung von Arbeitskräften aus
den katholischen Stammlanden. Zu Beginn der 1950er Jahre machten

die Katholiken bereits rund einen Drittel der Stadt- und einen
Viertel der Kantonsbevölkerung aus.48 Gleichzeitig mit dem
Anwachsen des katholischen Bevölkerungsteils erfolgte ein sukzessiver
Ausbau der kirchlich-religiösen Sondergesellschaft.

Hinzu kam, dass in der Stadt Zürich eine grössere Anzahl von
Mitgliedern des Jesuitenordens domizilierte. Nach dem Krieg waren
nach Erhebungen der Zürcher Behörden rund 20 Jesuitenpatres49 im
«Apologetischen Institut des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins», im «Katholischen Akademikerhaus» sowie im katholischen

Jugendheim «Maximilianeum» in der Studentenseelsorge, in
der Wissenschaft aber auch im ordentlichen Kirchendienst tätig.50

Die zunehmend an Bedeutung gewinnende gesellschaftliche
Präsenz der Zürcher Katholiken sowie die kontinuierlichen Erfolge ihrer
Partei lösten in weiten protestantischen Bevölkerungskreisen ein
diffuses Unbehagen aus. Man sah die ehemals konfessionell-kulturelle
Homogenität und Identität der alten Zwinglistadt bedroht. «Ist dir
unbekannt», so drückte dies ein Zürcher Protestant in einem
Leserbriefaus, «dass vor 1900 in Zürich keine einzige katholische Kirche
notwendig war, während jetzt die siebzehnte (rund hundert Meter
von der reformierten Kirche Enge weg) gebaut wird?»51 Oder ein
anderer: «Unser Boden muss scheints... sehr wächsig geworden sein
für die Herren Jesuiten. Auf unserem Zürcher Boden, wo die
Reformation ihren Anfang nahm, lassen wir unsere protestantische
Einstellung in konfessionellen Sachen nicht besudeln ...»52

Vielfach identifizierte man pauschal den Jesuitenorden mit der
ganzen katholischen Kirche und ihren Organisationen: «Das
Akademikerhaus», so schrieb der einflussreiche Leiter des Evangelischen

47 Vgl. Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitatsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zurich 2199l.
181-202.

4it Schweizerische Kirchenzeitung 1956, 363.
" Berichi und Antrag des Regierungsrates über die Tätigkeit der Jesuiten, in:

Amtsblatt des Kantons Zurich. Textteil. Zurich 1953, 222.
s" Ebd., 223-224.
51 Die Tat, 11. November 1947.
52 Ebd.

208



Pressedienstes und demokratische Kantonsparlamentarier Arthur
Frey, «ist die Zentrale des religiösen und kulturellen Lebens von
Katholisch-Zürich. Von hier strahlen die Kräfte aus und hier laufen
alle Fäden zusammen. In seinen verschwiegenen Mauern birgt es das

Apologetische Institut, dass den katholischen Volksverein in allen
grundlegenden Fragen berät.»53 In diesem Kontext tauchte immer
wieder der antijesuitische Topos des Jesuitenordens als militanter
«Stosstrupp» eines expandierenden Katholizismus auf: «Immer
dann, wenn der Katholizismus zum Angriff übergeht, bedient er sich
vorzugsweise eines bestimmten Ordens, des Jesuitenordens.»54
Indem man die Jesuiten als gefährlichste Exponenten des katholischen
Offensivgeistes bezeichnete, klagte man den Gesamtkatholizismus
als unerwünschten Aggressor an.

Die Jesuiten stellten in dieser Perspektive in der Tat eine Art
«Prügelknaben für den schweizerischen Katholizismus» dar.55 «Der
Kampf der Gegner geht», analysierte der bekannte Jesuit Richard
Gutzwiller zutreffend, «nicht gegen die Jesuiten als solche, sondern
gegen die katholische Kirche, und zwar erfolgt er aus einer
Angstpsychose vor dem Wachstum der Kirche und dem kulturellen Vor-
stoss der Katholiken in das geistige Leben.»56 Die Auseinandersetzungen

um die Jesuiten in der Nachkriegszeit waren so gesehen
Ausdruck für die gestärkte gesellschaftliche und politische Stellung
der Katholiken in der Zürcher Diaspora wie auf eidgenössischer
Ebene.

Vergegenwärtigt man sich diese Grundstimmung im Zwinglikan-
ton, verwundert es nicht, wenn die kantonsrätliche Herbstdebatte an
der Limmat von antijesuitischen und antikatholischen Affekten und
konfessionellen Gehässigkeiten geprägt war. «Noch selten»,
charakterisierte der Zürcher Justizdirektor die Beratungen, die insgesamt
drei Sitzungen in Anspruch nahmen, «wurde in diesem Saale vom
Kantonsrat eine so heftige Diskussion geführt ...»" Obwohl sich die
offiziellen Fraktionssprecher für eine Abschreibung der Motion aus-

53 Der Protestant 46 (1943), 45.
54 Arthur Frey, Der Katholizismus im Angriff, Zollikon-Zurich 1948, 53.
55 Protokoll der 2. Konferenz über die Jesuitenfrage, 13. Oktober 1953 (SKVV-

Archiv. Luzern).
56 Protokoll der 1. Konferenz über die Jesuitenfrage, 27. Mai 1953 (SKVV-Archiv,

Luzern).
57 Protokoll des Kantonsrates Zurich 1951-1955. Zurich 1955, 1817.

209



gesprochen hatten58, scheuten einzelne Votanten nicht davor zurück,
an konfessionelle Urängste im schweizerischen Protestantismus zu
appellieren, indem sie die alten Schreckgespenster vom Jesuitismus
und Papismus heraufbeschworen und den ganzen Katholizismus als
totalitär-antidemokratisch und konfessionell intolerant diskreditierten.59

Die Debatte schwemmte ein Feindbild des Katholizismus an die
Oberfläche, das trotz des beschleunigten politischen und gesellschaftlichen

Integrationsprozesses unterschwellig das Denken und Fühlen
breiter nichtkatholischer Bevölkerungskreise nach wie vor bestimmte.

Noch henschte das Bild eines freiheitsfeindlichen Machtstrebens
des Katholizismus vor, das scheinbar in allen politischen,
gesellschaftlichen und kulturellen Handlungen katholischer Kreise zum
Ausdruck kam mit dem Ziel, die Schweiz Schritt für Schritt zu reka-
tholisieren.

Die Zürcher Jesuitendebatte als Katalysator der katholischen
Revisionsbewegung

«Die Verunglimpfungen nicht nur des Jesuitenordens, sondern
der katholischen Kirche ganz allgemein, darüber hinaus aber auch
die Herausforderungen der kirchentreuen Katholiken und die Nadelstiche,

die ihnen selbst noble Herren verabfolgten, haben im
katholischen Volksteil eine Grundwelle der Empörung und Verbitterung
ausgelöst. In jenen Tagen hörten wir spontan aus allen Volkskreisen
der katholischen Schweiz das bittere Wort: <Man behandelt uns
schlechter als die landesvenäterische Fünfte Kolonne. Wie lange
wollen wir uns das eigentlich noch gefallen lassen?!>»60 Das Zitat
bringt deutlich die katholische Stimmungslage im Anschluss an den
«kläglichen Jesuitenkrieg im Zürcher Kantonsrat»61 zum Ausdruck.
Die Partei und die Fraktion, der Volksverein und die Jugendorganisationen

legten in verschiedenen Kommuniques formell Proteste

5S Die Motion wurde mit 95 zu 35 Stimmen gegen starken Widerstand aus der
demokratischen und sozialdemokratischen Fraktion abgeschrieben.

59 Vgl. dazu Protokoll des Kantonsrates für die Amtsperiode 1951-1955. Zürich 1955.
1808-1953.

60 Ostschweiz. 19. September 1953. Abendblatt.
61 Ostschweiz, 10. September 1953. Abendblatt.

210



ein. Selbst von den Kanzeln der katholischen Kirchen herunter
machte sich die Empörung Luft.62 Unter dem Eindruck der Zürcher
Debatte bekundeten auch die in politischen Fragen grosse Zurückhaltung

übenden Schweizer Bischöfe ihre Entrüstung. In ihrem
traditionellen Hirtenbrief zum Eidgenössischen Bettag 1953 sprachen
sie wörtlich von einer «brutale(n) Vergewaltigung einer Minderheit»,

von einer «Missachtung der Rechte einzelner Personen [und]
ganzer Volksteile.»63

Im katholischen Lager empfand man einzelne Diskussionsvoten
als neue kulturkämpferische Hetze und als beleidigende Diskreditierung

einer staatspolitisch loyalen Minderheit. «Wir sind dem
Freisinn, den Demokraten, Sozial- und Superdemokraten noch immer
verdächtig, ultramontan infiziert, nicht stubenrein, fragwürdig, nicht
ebenbürtig. Diese anmassende Verdächtigung, diese unangebrachte
Ketzeniecherei, diese beleidigende Infragestellung unserer staatspolitischen

Zuverlässigkeit, unserer demokratisch-republikanischen
Loyalität und unserer patriotischen Gefühle lassen wir uns nun einmal

nicht mehr gefallen.»64
Durch die «Zürcher Disputation»65 förmlich herausgefordert,

begann sich spontan die seit Jahren latente Revisionsbewegung in
der katholischen Volksbasis vor allem der deutschen Schweiz zu
formieren. Der Ruf nach einer offensiveren Politik in der Jesuitenfrage

wurde nun immer lauter und eindringlicher gestellt. «Uns
scheint, die katholische Haltung in der Frage der konfessionellen
Artikel der Bundesverfassung müsse nach der Kampfansage neu
überprüft werden. Unsere bisherige Ausrede, der erste Schritt zur
Abschaffung dieses Ausnahmerechtes sei Sache der Gegenseite, wirkt
nicht überzeugend.»66 Die in der Jesuitenfrage vorsichtig agierenden

h2 Eine kleine Anekdote des damaligen katholisch-konservativen Bundesrates Josef
Escher mag dies illustrieren: «Vor einigen Tagen kam ich in Neuenburg mit dem
franzosischen Minister Ferri zusammen, der mir sagte, er hatte am Eidgenossischen
Bettag in einer Kirche in Lausanne dem Gottesdienst beigewohnt und sei höchst
erstaunt gewesen, eine Predigt zu hören, in der mit grosser Heftigkeit gegen die
Bundesverfassung und gegen die Bundesbehörden losgezogen worden wurde. Er
fugte hinzu, dass das in Frankreich unmöglich ware ...» Brief Josef Escher an Max
Rohr, 7. Oktober 1953 (CVP-Archiv, BAr, Bern).

63 Die Kirche in der Welt, Hirtenschreiben der schweizerischen Bischöfe zum
Eidgenössischen Dank-, Buss- und Bettag 1953. Solothurn 1953. 11.

w Ostschweiz, 10. Oktober 1953, Abendblatt.
« Vaterland, 8. Oktober 1953.
66 Werkvolk, Wochenbeilage der Hochwacht. Nr. 43, 1953.

211



parteipolitischen Instanzen des Katholizismus wurden mit Nachdruck

aufgefordert, endlich zur Tat zu schreiten und das leidige
Thema «aus dem Stadium bloss theoretischer Diskussionen und
homerischer Dispute»67 herauszuheben. «Sind wir also bereits so
weit gekommen», forderte die christlichsoziale «Hochwacht» die
Parteiführung in provokantem Ton auf, «dass man nicht mehr wagt,
mit rechtmässigen Mitteln für die Abschaffung eines Unrechtes
einzutreten, wenn man befürchten muss, dass einzelne Freisinnshenen,
mit denen man in jahrzehntelanger mehr oder weniger einträglicher
Bundesgenossenschaft allmählich seelenverwandt geworden ist,
unwillig ihr weises Haupt schütteln? Man möge doch zur Kenntnis
nehmen, dass sich das Volk keinen Deut um solche Koalitionsängste
antichambrierender Sesselstrategen kümmert ,..»68

Die zunehmende Breiten- und Tiefenwirkung der Revisionsbewegung

führte bald einmal zu unkoordinierten und wilden Vorstössen
verschiedener katholischer Einzelorganisationen und Scharfmachern.

Fern aller parteitaktischer und konfessionspolitischer
Rücksichtnahmen drängten sie resolut aufeine konkrete politische Aktion
in Form einer Volksinitiative. Unverhohlen wurde damit gedroht,
die Angelegenheit auch ohne «die obligaten Angstmeier»69 an die
Hand zu nehmen. «Unser Kreis», so warnte etwa ein katholischer
Akademikerzirkel aus der deutschen Schweiz in einer Eingabe an die
Parteileitung, «hat zwar eine Initiativbewegung ohne offizielle
Mitwirkung der Partei immer nur als <ultima ratio betrachtet. Sollte
aber die bestimmte Erwartung... enttäuscht werden, so wäre es kaum
mehr zu umgehen, dass sich ein Initiativkomitee konstituiert, um
den nun endlich fälligen Revisionsversuch durch die Lancierung
eines entsprechenden Volksbegehrens zu erzwingen.»70

In den beiden katholischen Diasporastädten Basel und Zürich
nahmen verschiedene religiös-kirchliche Vereine die Vorarbeiten zur
Lancierung einer Initiative auf.71 Im Kanton Schwyz schliesslich
preschten die dissidenten Christlichsozialen eigenmächtig vor. Im

67 Ostschweiz. 16. Januar 1954.
68 Werkvolk, Wochenbeilage der Hochwacht. Nr. 45. 1953.
69 Resolution der Luzerner Priesterkonferenz, abgedruckt in: Schweizerische

Kirchenzeitung 1954, 563.
70 Brief Luzius Simeon an Max Rohr, 20. Mai 1954.
71 Unsere Aktion gegen die Ausnahmeartikel der Bundesverfassung, hg. vom

Generalsekretariat der Schweizerischen Konservativen Volkspartei. Bern 1955. 7.

212



Kantonsparlament reichten sie eine als dringlich erklärte Motion ein,
mit der sie den Regierungsrat aufforderten, «eine Vorlage über die
Einreichung einer Standesinitiative zu unterbreiten und vorgängig
mit den Behörden anderer katholischer sowie eventuell weiterer
Kantone Fühlung zu nehmen zur Eneichung eines gemeinsamen
Vorgehens.»72

Sukkurs erhielten die Befürworter einer Verfassungsrevision
zudem von der «Schweizerischen Kirchenzeitung». Ihr Hauptredaktor.
Alois Schenker, hielt mit Kritik an der bisherigen Haltung der
katholischen Eliten nicht zurück. «Nun heisst es Farbe bekennen, hüben
und drüben», kommentierte er die Motion im Schwyzer
Kantonsparlament. «Wenn die Initiative zustandekommt, muss Stellung
bezogen werden, und das katholische Schweizervolk dürfte sehr an
dieser Stellungnahme seiner politischen und kirchlichen Führer
interessiert sein ...»"

Die Auseinandersetzungen um die Ausnahmebestimmungen, das

machen die heftigen Reaktionen deutlich, besassen für die Katholiken

eine nicht zu unterschätzende Bedeutung: Die Kontroverse um
die Jesuiten appellierte noch einmal an den tief verwurzelten
katholischen Minoritätenreflex. «Feststehen dürfte immerhin», so das

«Vaterland», «dass die Zürcher Katholiken und mit ihnen die
Schweizer Katholiken, in diesem nachgeholten Stück Kulturkampf
nicht die Verlierenden waren! Er hat unsere Position nicht nur
geklärt, sondern insofern auch gestärkt, als uns wieder einmal die
Schicksalsgemeinschaft aller Schweizer Katholiken am praktischen
Beispiel vordemonstriert wurde.»74

Der sich nach dem Zweiten Weltkrieg beschleunigende
politischweltanschauliche Nivellierungsprozess wirkte sich auch auf den
schweizerischen Katholizismus aus. Er machte sich in zunehmenden
Erosionserscheinungen innerhalb der katholischen Sondergesellschaft

bemerkbar. Durch die Angriffe aufden Katholizismus und den
Jesuitenorden wurde noch einmal das katholische Wir-Gefühl, das

alte Blockdenken beschworen. In dieser Perspektive kam den
anachronistisch anmutenden Auseinandersetzungen um die
Jesuitenfrage die Funktion eines wichtigen Mobilisations- und Integra-

72 Zitiert in: Schweizerische Kirchenzeitung 1953, 515.
73 Schweizerische Kirchenzeitung 1953, 516.
74 Vaterland, 22. September 1953.

213



tionsfaktors für das katholische Milieu zu. Sie trugen nicht zuletzt
dazu bei - ähnlich wie die beiden letzten Katholikentage von 1949
und 1954 - die Auflösungserscheinungen der katholischen
Sondergesellschaft zu verzögern.

Die innerkatholische Diskussion: Unterschiedliche Interessen

Die katholischen Partei-, Vereins-, und Kirchenspitzen waren
nicht untätig geblieben. Der ganze Fragenkomplex bildete seit der
Veröffentlichung des Berichtes der Zürcher Regierung zu Beginn des
Jahres 1953 Gegenstand intensiver Diskussionen in allen
gesamtschweizerischen Gremien des organisierten Katholizismus. Welche
Bedeutung man der Frage auf höchster Ebene zumass, zeigten vorab
die unter der Federführung der Partei einberufenen konfidentiellen
«Luzerner Konferenzen». Unter Berücksichtigung aller führenden
katholischen Exponenten aus Politik und Vereinen, aus Kirche und
Ordensgemeinschaften sollten sie als breit abgestütztes Forum die
einzuschlagende Strategie in dieser heiklen Frage klären helfen. In
allen diesen Diskussionen zeigte sich noch einmal die ganze Palette
der unterschiedlichen Interessen und Meinungen über die Taktik
und das Vorgehen in der Jesuitenfrage. Diese Tatsache hatte eine
offensivere Gangart in der Revisionfrage seit den 1920er Jahren
gehemmt.

Nach dem Zweiten Weltkrieg waren es vorab die verbürgerlichten
und etablierten Politiker der katholischen Diaspora, die für Zurückhaltung

plädierten und zur Vorsicht mahnten. Man zeigte hier wenig
Interesse, durch eine Verschärfung des konfessionellen und politischen

Klimas die relativ saturierten Positionen zu gefährden. «In
jenen Kantonen», so gab ein Diasporavertreter aus der welschen
Schweiz zu bedenken, «wo die Katholiken eine Minderheit sind,
gleichzeitig aber im Vormasch, haben unsere Gegner Mühe, uns zu
<verdauen>. Sie befürchten, dass wir in immer weitere Positionen
vordringen wollen. Wir sind auf den Frieden mit den bürgerlichen

Parteien angewiesen, wenn wir unsere Positionen behalten
wollen und wenn wir gewisse Postulate für unsere Kirche und unsere
Schulen erreichen wollen.»75

7S Protokoll der katholisch-konservativen Fraktion. 22. Juni 1954 (CVP-Fraktionsar-
chiv. Bern).

214



Im Unterschied dazu neigten die politischen Exponenten der
katholischen Stammlande eher zu einem aktiveren Vorgehen. Wenn
man sich die zu jenem Zeitpunkt grösser werdende politische
Konkurrenz in diesen katholischen Mehrheitskantonen vergegenwärtigt,
erstaunt dies kaum. In diesem typisch katholischen Postulat sah man
nicht zuletzt einen willkommenen Mobilisationsfaktor der kirchentreuen

Katholiken oder, konkret ausgedrückt: «eine ausgezeichnete
Plattform für die nächsten Wahlen.»76 «Warum wird von einer
Initiative Abstand genommen. Es würde doch bei den andern
Eindruck machen, wenn so und soviele Schweizer Katholiken die Initiative

unterzeichnet hätten. Wenn nichts unternommen wird, so wird
die Partei in den katholischen Kantonen noch mehr Anhänger
verlieren .,.»77

Hinzu kamen die Reserven der politischen Pragmatiker, die sich

von einer kräfteverschleissenden Extratour in der Jesuitenfrage wenig

versprachen. «In der Fraktion», so erinnerte sich Parteipräsident
Max Rohr, «wurden tausend <wenn> und <aber> gegen einen Vorstoss

vorgetragen. Es fehlte der richtige Elan.»78
Der ganze Fragenkomplex berührte zudem das heikle Verhältnis

von Partei und katholischer Kirche. Nach dem Zweiten Weltkrieg
begann sich die alte Symbiose zwischen Kirche und Partei langsam
aufzulösen. Die Katholikenpartei war zunehmend bemüht, sich vom
Image eines verlängerten Armes der katholischen Kirche zu befreien.
«Schon das Wort des Papstes anlässlich des Freiburger Katholikentages

mit Hinsicht auf die Ausmerzung der Ausnahmeartikel», gab
Bundesrat Philipp Etter zu bedenken, «könnte falsch interpretiert
werden und uns von Nachteil sein in dem Sinne, als ob die Politiker
eine Parole von Rom befolgen würden.»79 Eine allzustarke
parteipolitische Forcierung dieses alten, spezifisch katholischen Postulates
war diesem neuen Kurs zweifellos nicht förderlich.

Zu diesen Divergenzen mehr politisch-taktischer Art kamen die
unterschiedlichen Interessen der verschiedenen katholischen
Ordensgemeinschaften. Die Mitglieder des Jesuitenordens empfanden

76 Ebd.
"7 Ebd.. Ständerat Gotthard Egli (LU).
"s Markus Rohr. Lebenserinnerungen, o.O. O.J., 36 (Nachlass Max Rohr, Marly/Frei-

burg).
" Protokoll der 3. Konferenz über die Jesuitenfrage. 2. Juni 1954 (CVP-Archiv. BAr.

Bern).

215



die Ausnahmeartikel als starke Behinderung ihrer vom Kirchenrecht
vorgeschriebenen «missio canonica». Als Mindestforderung
postulierten sie deshalb, mit Billigung des Basler Bischofs Franz von
Streng, eine restriktive Auslegung der Verfassungsbestimmungen.
Umgekehrt wandten sich die «etablierten» Orden der Benediktiner
und der Kapuziner angesichts ihres relativ günstigen Status quo
«gegen jegliches aktives und aggressives Vorgehen unsererseits in der
Öffentlichkeit. Wir dürfen unsere Stellen... nicht gefährden, weil
sie innerhalb der Seelsorge eine wichtige Aufgabe erfüllen.»80

«Die offenen Aussprachen», so resümierte Parteipräsident Max
Rohr nüchtern das Ergebnis der breiten internen Diskussionen, «haben

klar gemacht, dass wir wohl eine äussere Geschlossenheit, aber
nicht eine innere Geschlossenheit zustande brachten und innerhalb
des Katholizismus zustande bringen werden.»81

Von der Deklamation zur Aktion: Die Motion von Moos 1954

Trotz aller Divergenzen innerhalb des organisierten Schweizer
Katholizismus: der Druck aus der eigenen Volksbasis wuchs zunehmend.

Die zwar unkoordinierte und unsystematische, dafür aber
umso spontaner anwachsende Revisionbewegung konnte von den
verantwortlichen Spitzen des Schweizer Katholizismus je länger
desto weniger übergangen werden. «Man sollte», so mahnte der
Generalsekretär des Katholischen Volksvereins Josef Meier die
Parteileitung, «möglichst rasch von Seite der Partei aus zu irgend einer
sichtbaren Aktion kommen, um jenen Leuten den Wind aus den
Segeln zu nehmen, die jetzt ungestüm und sinnlos vorantreiben.»82
«Überall macht sich ein grauenhaftes Chaos bemerkbar.»83 Die
dringende Aufforderung des intimen Kenners der innerkatholischen
Szene entsprach durchaus einer realistischen Einschätzung der Lage.
Die Gefahr «freischärlerischer Aktionen»84 aus der eigenen Basis

80 Provinzial Franz Solan, OFM. Cap.. Protokoll der 1. Konferenz über die Jesuitenfrage,

27. Mai 1953 (SKVV-Archiv. Luzern).
81 Protokoll der 1. Konferenz über die Jesuitenfrage, 27. Mai 1953 (SKVV-Archiv.

Luzern).
82 Brief Josef Meier an Martin Rosenberg, 16. November 1953.
83 Brief Josef Meier an Martin Rosenberg, 19. April 1953 (CVP-Archiv. BAr,

Bern).
84 Protokoll des Direktoriums (SKVV), 28. Oktober 1953 (SKVV-Archiv. Luzern).

216



war drastisch gestiegen. Wenn man das Gesetz des Handelns nicht
aus den Händen geben wollte, musste man zumindest «Präsenz
markieren und kundtun, dass die verantwortlichen Spitzen des
schweizerischen Katholizismus wachsam und entschlossen sind, das
der Sache Dienliche und Mögliche in die Wege zu leiten.»85

Den Zweck, die erhitzten Gemüter im eigenen Lager zu beruhigen
und zu besänftigen, verfolgte die vom Zentralkomitee der Partei am
23. Oktober 1953 einstimmig beschlossene Protestresolution, die
tags darauf vom Parteitag offiziell verabschiedet wurde. Die Partei
stellte darin eine politische Aktion in Aussicht.86 In seinem scharf
gehaltenen Referat vor den Delegierten des Parteitages bekräftigte
Parteipräsident Max Rohr die Wende in der bisherigen Revisionstaktik:

«Wenn man in den turbulenten Jahren 1848 und 1874 glaubte,

uns Kriegskontributionen auferlegen zu müssen, bedeutet es mehr
als eine starke Zumutung an über 40% der Bevölkerung, dass sie nach
mehr als 100 Jahren diese Kriegskontributionen noch weiter bezahlt,
ohne sich dagegen aufzubäumen. Man ist offenbar der Auffassung,

dass wir Katholiken uns ins Gesicht spucken lassen und dafür
noch <danke schön> sagen sollten. Man wird uns verstehen, wenn
wir vor [diesen] Verfassungsbestimmungen nicht Achtungstellung
annehmen können und nicht ruhen und nicht rasten dürfen, bis
dieses Unrecht endlich ausgetilgt ist.»87

Einmal mehr nahmen die katholischen Spitzen vom Instrument
einer Standes- oder Volksinitiative Abstand. Dieser Weg hätte zweifellos

zu einer Verschärfung der konfessionellen Gegensätze geführt
und damit das notwendige Volksmehr bei der plebiszitären Entscheidung

gefährdet. «Die Debatte im Zürcher Kantonsrat», so Max Rohr
am Herbstparteitag 1953, «gab uns einen Vorgeschmack von der
Hetze, die entfacht würde, wenn wir Katholiken eine Initiative zur
Beseitigung der gegen uns gerichteten Ausnahmebestimmungen
ergreifen würden. Mir graut davor.»88 Der zwar längere, dafür aber
besser kontrollierbare Weg über eine Motion besass klar Priorität vor
allen anderen Optionen.

85 Brief Martin Rosenberg an Richard Gutzwiller S.J.. 1. Oktober 1953 (CVP-Archiv.
BAr. Bern).

86 Der Text der Resolution ist abgedruckt in: Schweizerische Kirchenzeitung 1953,
533.

87 Referat von Parteiprasident Max Rohr am Parteitag der SKVP vom 24. Oktober
1953. in: Freiburger Nachrichten, 27. Oktober 1953.

88 Ebd.

217



Am 24. Juni 1954 reichte der damalige Präsident der ständerätli-
chen Gruppe der katholisch-konservativen Fraktion, Ludwig von
Moos, eine Motion ein, in welcher der Bundesrat aufgefordert wurde,
eine Vorlage auf Teilrevision der Bundesverfassung mit Antrag auf
Streichung des Jesuiten- und Klosterartikels auszuarbeiten. Taktisch
geschickt stimmten die katholisch-konservativen Parlamentarier
nach informellen Gesprächen dem Vorschlag des damaligen Vorstehers

des EJPD, Markus Feldmann, zu, den Vorstoss lediglich in der
schwächeren Form eines Postulates entgegenzunehmen. Damit
konnte nicht nur eine neuerliche Debatte im Nationalrat umgangen
werden: Der Ball wurde auf diese Weise elegant der obersten
eidgenössischen Exekutive zugespielt, die nun ihrerseits die Initiative in
dieser äusserst heiklen Angelegenheit ergreifen musste. Der
eidgenössische Souverän hatte so «nicht mehr über einen katholischen
Vorstoss zu entscheiden, sondern über einen Antrag von Seiten des
Bundesrates und des Parlamentes.»89 Zweifellos gab dies dem
Vorstoss bei einer Volksabstimmung eine breiter abgestützte Basis, der

ganze Fragenkomplex verlor viel vom Stigma eines spezifisch
katholischen Postulates.

Ein Jahr später, am 23. Juni 1955, wurde das Postulat im Ständerat
oppositionslos dem Bundesrat überwiesen. Damit war eine entscheidende

Etappe für die Aufhebung der von den Katholiken als
diskriminierend und mit den freiheitlichen und rechtsstaatlichen Grundsätzen

der Bundesverfassung als nicht vereinbar betrachteten
«Staatsschutzartikel» eingeleitet. Dementsprechend wurde der
erfolgreiche Vorstoss im katholischen Lager auch gewürdigt. «Wer
den Verhandlungen des Ständerates folgen konnte», so brachte
Generalsekretär Martin Roseberg die allgemeine Genugtuung der
katholischen Eliten zum Ausdruck, «der hatte den Eindruck, eine
historische Stunde der neueren Schweizergeschichte mitzuerleben.

Gerade die Einmütigkeit, mit der die konservative Anregung
erheblich erklärt wurde, zeigte eindrücklich, dass sich in der Geisteshaltung

Wesentliches geändert hat... Der 23. Juni 1955 beweist aber
auch, wie zweckmässig das Vorgehen von der Schweizerischen
Konservativen Volkspartei war, nicht von vornherein den Weg der
Volksinitiative zu beschreiten.»90

8,) Protokoll der 3. Konferenz über die Jesuitenfrage. 2. Juni 1954 (CVP-Archiv. BAr.
Bern).

90 Unsere Aktion. 10-11 (Anm. 4).

218



Noch dauerte es allerdings rund zwanzig Jahre, bis der Schweizer
Souverän im Jahre 1973 relativ knapp mit 54,9 zu 46.1 Prozent91
die Beseitigung der aus dem 19. Jahrhundert stammenden
Kulturkampfartikel sanktionierte. Diese längst überfällige Korrektur
erfolgte praktisch gleichzeitig mit den Reformen der Partei zu Beginn
der siebziger Jahre, mit denen die Katholikenpartei definitiv
Abschied von den Traditionen des politischen Katholizismus nahm.

91 Statistisches Jahrbuch der Schweiz, hg. vom Bundesamt fur Statistik. Basel 1973.
567.

219


	Die Diskussionen um die Ausnahmebestimmungen der Bundesverfassung 1945-1955

