Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 85 (1991)

Artikel: La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années 1920
Autor: Chenaux, Philippe
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130219

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La renaissance thomiste en Suisse romande
dans les années 1920

Philippe Chenaux

«Pour le plus grand scandale des philosophes kantistes et bergso-
niens, et de toute I'école sociologique, le thomisme est, & I'heure
actuelle, une philosophie a la mode en France et dans les pays de
langue francaise». Le constat que dresse Gonzague de Reynold a la
fin des années vingt n’est pas isolé.! «C’est un lieu commun d’affir-
mer que S. Thomas est a la mode aujourd’hui» notaient pour leur
part 4 la méme période «Les Echos de St-Maurice» dans un article
consacré a «la restauration de la philosphie thomiste». 2 «Les Cahiers
protestants» eux-mémes n’avaient pas manqué deux ans plus tot
d’attirer I'attention de leurs lecteurs sur «la paradoxale renaissance
dans notre monde moderne» de cette philosophie qui «suscite par-
tout le plus grand intérét». * Quant a I’abbé Charles Journet, principal
protagoniste de cette «mélée thomiste» flétrie par les protestants, s’il
pouvait se féliciter dans le premier numéro de sa revue «Nova et
Vetera» de ce que la Suisse romande soit, «dans I’histoire de la
renaissance thomiste», «au rang d’honneur grace a Fribourg» eta son
université ou «s’est rouverte en Suisse la Somme de saint Thomas»,
1l remarquait toutefois que c’est aux livres et aux conférences de

I Gonzague de Reynold, Le retour au thomisme dans les pays de langue francaise,
texte manuscrit d’un article paru en traduction allemande dans la revue «Hoch-
land», Siebtes Heft, (1928/29), 34-47, conservé dans le Fonds Reynold, Bibliothé¢-
que nationale (Ace 35-38bis).

? Francois Michelet, La restauration de la philosophie thomiste, in: «Les Echos de
Saint-Maurice», n°s 7-8, septembre-octobre (1928), 86.

* Pierre Jaccard, Thomisme et protestantisme, in: «Les Cahiers protestants», 11
(1927), 226. Une «Note bibliographique sur la mélée thomiste en Suisse romande»
compléte I'article.

119



Jacques Maritain que revenait «I’honneur» d’avoir imposé celle-ci
«a l’attention générale».* Nous reviendrons plus avant sur le role a
tous égards fondamental du philosophe francais et & son irruption
dans le paysage intellectuel romand au début des années vingt. Cons-
tatons pour I’heure la reviviscence d’un courant néo-thomiste en
Suisse romande aprés la Premiére Guerre mondiale et tichons de
nous interroger a son propos.

S’agit-il en premier lieu d’un phénoméne si nouveau qu’il doive
retenir au premier chef notre attention? Les observations de I’abbé
Journet montrent bien que le retour a la philosophie de I’Aquinate
s’enracine dans un mouvement plus ancien, antérieur a la Premiére
Guerre mondiale, dont la charte fondatrice n’était autre que I’ency-
clique «Aeterni Patris» (1879) de Léon XIII par laquelle le pape avait
exhorté, «pour la défense et I’honneur de la foi catholique, pour le
bien de la société, pour I’avancement de toutes les sciences, a remet-
tre en vigueur et a faire propager le plus possible la précieuse doctrine
de S. Thomas.»* Dans I’esprit du pape comme le montre cette bréve
citation, il ne s’agissait pas simplement d’un «acte de politique sco-
laire» (Roger Aubert) destiné i orienter la formation des jeunes
clercs, mais aussi d’engager un processus de rénovation philosophi-
que sur la base du thomisme. L’Institut supérieur de philosophie de
Louvain fondé en 1889 par le futur cardinal Mercier, I'Institut catho-
lique de Paris autour de Mgr d’Hulst, puis, plus tard, I’'Université
catholique du Sacré-Cceur de Milan animée par le pére Agostino
Gemelli, sans oublier bien sir la Faculté de théologie de Fribourg
ouverte en 1890 et confiée aux dominicains, en constitueront les
principaux foyers. ¢ L’antériorit¢é du mouvement ne doit pas cepen-
dant conduire & minimiser la portée du renouveau que I’on constate
aprés la Premiére Guerre mondiale. A dire vrai, il vaudrait mieux
parler d’une «seconde renaissance thomiste» consécutive au grand
cataclysme de 1914-18. En quoi celle-ci se distingue-t-elle de la pre-

4 Charles Journet, Chronique des idées religieuses et philosophiques. Le thomisme,
in: «Nova et Vetera», 1 (1926), 93.

5 Cité par Roger Aubert, Aspects divers du néo-thomisme sous le pontificat de
Léon XIII, in: Giuseppe Rossini, «Aspetti della cultura cattolica nell’eta di Leo-
ne XIII», Roma 1961, 147-148.

¢ Un panorama assez complet de ceux-ci dans I'ouvrage a caractére encyclopédique
d’Emerich Coreth SJ, Walter M. Neidl, Georg Pfligersdorffer (Hg.), «Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 2: Ruck-
griff auf scholastisches Erbe», Graz Wien Koln 1988.

120



miere? C’est bien 1a toute la question. Il nous parait possible, suivant
en cela Journet, de risquer ’hypothése suivante: a savoir celle du
passage d’'un thomisme purement «académique» a un thomisme
principal «idéologique» dont Maritain et d’autres seront les grands
interprétes. Dés lors, revenant au sujet méme de cet exposé, la ques-
tion doit étre posée: quelle est la fonction idéologique de ce retour a
saint Thomas dans la Suisse romande des années vingt? Sert-il en
d’autres termes un dessein d’intégration voire d’acculturation d’une
minorité (en I’espéce la minorité catholique romande) aux valeurs de
la communauté nationale, ou bien n’est-il que I'instrument d’une
croisade contre le modernisme et les fondements de I’Etat fédéral de
184877

S’agit-il en second lieu d’un phénomeéne spécifiquement romand?
A T’évidence, la réponse négative s'impose. Le cadre de référence
choisi par nos observateurs est plus large puisqu’il englobe 'ensem-
ble des «pays de langue franc¢aise», a savoir principalement, outre la
Suisse, la France et la Belgique. N’est-ce pas aussi la géographie de la
pénétration des 1dées de Charles Maurras que I’on esquisse du méme
coup?? Il faut savoir en effet I'admiration profonde du pére de I’Ac-
tion francaise pour «le génie thomiste», «I’'un des plus puissants qui
alent honoré notre espéce», auquel il reconnaissait I'insigne mérite
d’avoir «prolongé jusqu’a nous» les grandes lignes de la philosophie
d’Aristote. ? Et qui plus est ses plus fervents admirateurs en France du
coté catholique n’étaient-ils pas tous (ou presque) des disciples incon-
ditionnels de I’Aquinate, a commencer par les fréres précheurs
(P. Clérissac, P. Garrigou-Lagrange et bien d’autres) comme le mon-
tre une étude récente et bienvenue? ! Dans ces conditions, la ques-
tion de savoir si le néo-thomisme des années vingt fut autre chose

7 Pour une interprétation de ce type, on se reportera a la thése par ailleurs discutable
de Pierre Thibault, «Savoir et pouvoir. Philosophie thomiste et politique cléricale
au XIXe siécle», Québec 1972,

8 A ce sujet, les pages toujours actuelles d’Eugen Weber, «L’Action francaise», Paris,
1985, 533-547. On regrettera a ce propos l’absence pour la Suisse francaise d'une
étude analogue a celle réalisée pour la Belgique par E. Defoort, «Charles Maurrasen
de Action Francaise in Belgie», Nimégue-Bruges 1978.

9 David Lévy, Politique maurrassienne et philosophie thomiste, in: «Etudes maur-
rassiennes. Actes du cinquiéme colloque Maurras»: «Non possumus». «La crise
religieuse de I’Action francaise», Aix-en-Provence 1986, 276-277.

10° André Laudouze, « Dominicains francais et Action francaise. Maurras au couvent»,
Paris 1990.

121



qu’un produit d’importation lié a I'influence momentanée d’'un mou-
vement étranger (en 'occurence I’Action francaise) sur les élites
intellectuelles romandes (catholiques, mais aussi protestantes
comme nous le verrons) n’apparait plus du tout oiseuse. Elle com-
mande en fait directement la réponse qu’il s’agira d’apporter a une
autre interrogation plus fondamentale regardant cette fois le niveau
de profondeur et la durée du sillon tracé par ce courant de pensée
dans la culture politique des catholiques suisses. !!

1. Les cercles thomistes

Les cercles d’études thomistes sont indissociablement liés a la
personnalité de Maritain. Le philosophe leur consacre un long cha-
pitre de son «Carnet de Notes» paru en 1965 aprés la mort de sa
femme Raissa. Ony apprend qu’ils commencérent de réunir chez eux
a Versailles a partir de 'automne 1919 des amis et des étudiants de
I’Institut catholique de Paris (ou Jacques avait ét¢ nommé professeur
de philosophie a la veille de la guerre), animés du méme «besoin
d’examiner d’un peu plus prés, dans de libres discussions, la doctrine
de saint Thomas, et de la confronter aux problémes de notre
temps.» 2 De ces premiéres réunions informelles allait naitre deux
ans plus tard I'idée de constituer «les cercles d’études thomistes» qui
virent le jour en 1922 avec une retraite au domicile du couple préchée
par le pére Garrigou-Lagrange. Leur maison de Meudon prés de
Paris, ou les Maritain s’établirent a partir de juin 1923, devint rapi-
dement le centre d’attraction de toute une élite intellectuelle (artistes,
écrivains, philosophes) séduite par la limpidité des enseignements du
professeur thomiste. !* Parmi les «habitués» de Meudon, on compte

11 La thése d’un «déficit culturel» du catholicisme suisse est défendue avec brio et
conviction par Urs Altermatt, «Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitatsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert»,
Zurich 1989.

12 Jacques Maritain, «Carnet de Notes», Paris 1965, 184.

13 Tl n’existe hélas encore aucune étude précise, en dehors de nombreux té moignages a
caractére autobiographique, sur «le milieu Maritain», assurément I'un des plus
brillants et des plus féconds de la vie intellectuelle parisienne dans I'entre-deux-
guerres.

122



dés le début plusieurs personnalités catholiques de Suisse romande, a
commencer bien sar par I’abbé Charles Journet qui deviendra I’'ami
le plus proche des Maritain. Cette présence romande dans les pre-
miéres années de Meudon n’est pas le seul fait du hasard ou des
circonstances. Un renouveau d’intérét pour la philosophie thomiste
s'observe en effet a la méme période en Suisse romande, et cela en
dehors des cercles universitaires. Il nous parait utile d’évoquer ici
deux foyers d’importance modeste, mais qui jouérent leur role, a leur
facon et de maniére indépendante, dans I'éveil au thomisme de la
nouvelle génération: le milieu des étudiants catholiques genevois
groupé¢ autour de I'abbé Journet et de I'abbé Zundel, I'abbaye et le
collége de Saint-Maurice sous la houlette de Mgr Mariétan.

La Genéve du début des années vingt semble, a premiére vue, bien
¢loignée de la métaphysique d’Aristote et de saint Thomas. La toute
nouvelle et fringante Société des Nations vient d’y établir ses quar-
tiers cependant qu’en son sein se préparent déja les grands rassem-
blements du milieu de la décennie qui donneront naissance au mou-
vement cecuménique. Lorsque Jacques Maritain publie en 1920 ses
«Eléments de philosophie», un article fort élogieux parait dans «Le
Courrier de Genéve» sous le titre «Un manuel de philosophie tho-
miste». «Nous y avons trouvé, écrit son auteur, la joie d’une lecture
saine, et ce qui nous a surtout frappé, c’est I'alliance d’un pur amour
de la vérité et d’une sollicitude pédagogique toujours en éveil.» !4
L’auteur en question est un jeune prétre genevois d’a peine trente ans,
épris de vérité et plein d’allant, I’abbé Charles Journet.!s Cest a la
suite de ce premier article que débute sa relation épistolaire avec
Maritain, sans doute I’ une des plus denses de ce siécle puisqu’elle
allait s’étendre de maniére ininterrompue sur plus de cinquante ans.
Quelques jours plus tard, le jeune abbé annongait avec fierté au
philosophe la vente de «quelques exemplaires» de son ouvrage a
Genéve, «dans cette pauvre ville ou il y a tant de confusion doctri-
nale, et pourtant de sincéres bonnes volontés.» ' En 1921, un petit
groupe de lecture thomiste était mis sur pied a Genéve sous la direc-
tion de I'abbé Zundel. Informé de I'existence de ce groupe par un

I+ «Le Courrier de Genéve», 4 novembre 1920.

'S Sur I’abbé Journet, 'ouvrage de Pierre-Marie Emonet, «Le cardinal Charles Jour-
net. Portrait intérieur», Chambray-lés-Tours 1983.

16 Lettre du 18 novembre 1920, Papiers Maritain.

123



jeune correspondant, alors employé au consulat de Monaco a Gené-
ve, qui s’était adressé a lui quelques mois plus t6t pour lui demander
de I'initier au thomisme!7, Maritain s’enquit immeédiatement auprés
de I’abbé Journet de la possibilité d’établir des «relations plus étroi-
tes» entre les divers groupements thomistes. !®# Né en 1897 a Neu-
chétel, Maurice Zundel avait découvert a Fribourg au Grand Sémi-
naire la théologie thomiste. «On nous offrait saint Thomas formulé
par le R.P. Sertillanges ou le P. Garrigou-Lagrange, on essayait de
faire circuler dans les Facultés le sang du converti Jacques Mari-
tain.» !° Ordonné prétre en juillet 1919, il est nommé vicaire dans la
cité de Calvin ou il se voit chargé d’animer les réunions bimensuelles
des étudiants et étudiantes catholiques de I'Université. Aussi accueil-
le-t-1l «avec enthousiasme» le projet de cercles thomistes que lui
soumet son ami ’abbé Journet?%, avec une petite réserve toutefois
concernant le veeu d’oraison prévu par les statuts qu’il n’estimait pas
conforme a la régle bénédictine.?! A 'automne 1922, ’abbé Journet
participe a la premiére retraite annuelle des cercles thomistes dans
I’appartement des Maritain a Versailles.2? Peu aprés son retour, il
rendait compte a son ami de la premiére réunion du groupe thomiste
de Genéve: «Nous étions au grand complet: MM. Ponzetti et Sau-
dan?3 et six demoiselles (...). En tout neuf, tous membres.» 2* D’autres
personnes s’adjoindront, semble-t-1l, a ce groupe 'année suivante: les

17 Celui-ci répondait au nom de Mario Ponzetti. Quelques lettres de lui sont conser-
vées dans les Papiers Maritain a Kolbsheim.

18 Lettre du 12 décembre 1921, Papiers Maritain.

19 Témoignage cité par Gilbert Vincent, «La liberté d’un chrétien: Maurice Zundel».
Paris 1979, 21.

20 Lettre de I’abbé Journet 4 J. Maritain, 19 décembre 1921, Papiers Maritain.

21 «L’abbé Zundel qui est trés bénédictin et trés haut-moyen dge m’a fait observer que
S. Benoit «ne parle jamais de veeu», mais il n’attache pas d’importance a sa
remarque et donne volontiers son consentementi» (Id., 7 mars 1922). Ancien éiéve
d’Einsiedeln, I’'abbé Zundel était oblat de saint Benoit.

22 Jacques Maritain, «Carnet de Notes», 204-206.

3 Valaisan, diplomé en médecine de I'Université de Genéve, Paul Saudan (1897-
1966) assistera en compagnie de I'abbé Journet et de ’abbé Zundel a la deuxiéme
retraite des cercles thomistes 4 Meudon a I'automne 1923 et prendra peu aprés
I’habit des chanoines de I'abbaye de Saint-Maurice. Cf. Paul Saudan et Norbert
Viatte, «Chanoines de I'’Abbaye de Saint-Maurice», «Lettres- Textes inédits» pré-
cédés de «Témoignages». Lettre-préface du cardinal Charles Journet, Martigny,
1968.

24 Lettre du 12 novembre 1922, Papiers Maritain.

124



abbés Georges Borel 2* et Charles Donnier 2%, respectivement curé et
vicaire & Montreux, 1’abbé Francois Charriére alors vicaire a Lau-
sanne.?’ Les réunions se poursuivront de maniére réguliére jusqu’au
printemps 1924, date a laquelle I’abbé Journet constatait dans une
lettre au philosophe que le groupe était «bien ébréché» a la suite du
départ en religion d’au moins trois de ses membres.2® Mais deux
autres départs dans le courant de I’année 1924-25, celu1 de I’abbé
Journet nommé professeur au Grand Séminaire a Fribourg en octo-
bre, puis celui de I'abbé Zundel «déplacé» a Rome pour y parfaire sa
théologie, allaient porter un coup fatal au cercle de Genéve dont les
activités cesseront a partir de ce moment-la. L’évéque du diocése, a
I’évidence, ne souhaitait pas voir se prolonger une expérience qui
allait a I’encontre de son projet pastoral. Soucieux de lovauté patrio-
tique, trés attaché au maintien de la paix confessionnelle, Mgr Bes-
son ne cachait pas en privé son agacement devant les «excés de zéle
de quelques amis du dedans et du dehors, que nous ne voulons a
aucun prix avoir méme l'air de les encourager.»?* Quelques jours
plus tot, I’évéque avait refusé d’aller précher la féte patronale de
’abbaye de St-Maurice de peur de paraitre cautionner, par sa pré-
sence, comme il I'écrivait a Mgr Mariétan, les agissements de cer-
tains milieux «qui se réclament constamment de vous, vous mettent
en opposition avec moi» et ou «l’on travaille a <la conversion des
protestants> d’'une maniére que je n’approuve pas.» 3 Le «malaise»
entre les deux hommes, si différents de tempérament et de formation,
n’allait faire que s’accroitre dans les années suivantes et hypothéquer
pour plusieurs années les bonnes relations entre Fribourg et Saint-
Maurice.

35 Un camarade de classe et de séminaire de I’abbé Journet qu’il décrit comme «tres
intelligent et trés thomiste» (Lettre du 6 octobre 1922, Papiers Maritain). D’origine
neuchateloise, I'abbé Georges Borel (1892-1956) sera peu aprés nommé curé a
Lausanne avant d’enseigner la philosophie au Grand séminaire a partir de 1939.

% Né¢ a Genéve en 1898, I’abbé Charles Donnier était un jeune prétre, oblat de saint
Benoit et «trés épris de la théologie thomiste» (ibid.). Il sera pendant longtemps
curé de St-Francois & Genéve jusqu’a sa mort en aout 1989.

27 Membres du Groupe thomiste de Genéve, document manuscrit daté d’octobre
1923 et conservé dans les Papiers Maritain a Kolbsheim.

%% Lettre du 13 juin 1924, Papiers Maritain.

29 Lettre a Jacques Maritain, 29 septembre 1922, Papiers Maritain.

0 Lettre du 8 septembre 1922, Archives de I'Evéché de Fribourg. Evéchés suisses,
Evéché de Saint-Maurice (E9).

125



L’élection du chanoine Joseph Mariétan au siége abbatial de Saint-
Maurice en aout 1914 en remplacement de Mgr Abbet défunt est
pour beaucoup dans le rayonnement spirituel et intellectuel que
connait ’abbaye au lendemain de la Premiére Guerre mondiale. Un
livre paru 1l y a quelques années, non dénué de ressentiment et
d’approximations mais trés éclairant pour I’historien, évoquait «la
révolution d’Agaune» pour qualifier cette période extraordinaire-
ment féconde de I’épiscopat de Mgr Mariétan qui allait se conclure
avec la démission contrainte de celui-ci en 1931.3! Issu d’une
ancienne famille du val d’Illiez tout proche ou il était né le 2 février
1874, Joseph Mariétan avait commencé par devenir éléve du collége
avant d’enirer a 'abbaye comme chanoine a I’dge de vingt ans.
Envoyé a Fribourg pour poursuivre sa formation théologique, il y
obtint en 1900 un doctorat en philosophie avec une thése sur «La
classification des sciences d’Aristote a S. Thomas.» De retour a I’ab-
baye, il allait déployer une action novatrice sur plusieurs plans:
action sociale, presse, réforme grégorienne. Le domaine de la forma-
tion intellectuelle lui tenait particuliérement a cceur. Il souhaita
I’établir sur les bases de la «vraie philosophie», celle de saint Tho-
mas, «qu’en présence des progrés de I’anarchie actuelle dans le
monde civilisé, Léon XIII, Pie X et Benoit XV ont successivement
présentée comme seul moyen d’assurer aux catholiques une forte
éducation.»32 Devenu évéque, 1l s’attacha a créer au sein de la com-
munauté des chanoines «une atmosphere d’amour et de sympathie
pour tout le mouvement thomistico-mystique» notamment par la
lecture au réfectoire d’articles du Pére Garrigou-Lagrange et de Jac-
ques Maritain. *? Sa rencontre avec le penseur thomiste («I’une des
joies de ma vie» devait-il confier plus tard 3*) se produisit trés tot: le
carnet de notes des Maritain signale sa présence a une réunion d’étu-
des des cercles thomistes en date du dimanche 19 février 1922 déja. 3s
En avril suivant, il en approuvait sans réserves I’esprit et les statuts,

31 Fernand Gay, «La révolution d’Agaune. Edmond Humeau a Saint-Maurice
d’Agaune. Récit», Nyon 1982.

32 Conférence prononcée a Sion en 1922 sur «La tache de la jeunese intellectuelle»
(extrait cité dans: Son Excellence Monseigneur Joseph Mariétan. Evéque titulaire
d’Agathopolis, in: «Les Echos de St-Maurice», n® 3-4 (1943), 49.

3 Lettre du chanoine Rageth a Jacques Maritain, 12 novembre 1923, Papiers Mari-
tain.

3 Lettre 4 Jacques Maritain, 28 aoat 1925, Papiers Maritain.

3% Jacques Maritain, «Carnet de Notes». 96.

126



en particulier «I'idée du veeu d’oraison» qui lui apparaissait «pleine
des plus riches promesses». «N’est-11 pas juste, écrivait-il alors a
Maritain, que les fervents de saint Thomas, a I'exemple du Maitre,
attendent de I’oraison plus que de I’étude, du Crucifix plus que des
maitres de la pensée humaine?»3° Quelques mois plus tard, le texte
paraissait en tirage limité et hors commerce avec I'imprimatur de
Mgr Mariétan aux Editions de Saint-Maurice sous le titre «De la Vie
d’Oraison». La solennité du sixiéme centenaire de la canonisation de
saint Thomas d’Aquin en 1923 trouva un écho particulier a I’'ombre
du rocher d’Agaune. Le chanoine Francois Michelet, professeur de
philosophie au collége et tout frais émoulu de ’Angélicum romain ou
il avait obtenu son doctorat en théologie avec le Péere Garrigou-
Lagrange?’, consacra un long article a I'événement dans les
«Echos».*® A la demande du chanoine Rageth, professeur de philo-
sophie lui aussi et maitre des novices, habitué également des rendez-
vous de Meudon, Maritain s’arréta a Saint-Maurice a son retour de la
grande Semaine thomiste de Rome3° pour y prononcer devant « MM,
les chanoines et les éléves des classes supérieures» une conférence
remarquée sur «S. Thomas, apétre des temps modernes» intégrale-
ment reprise dans la revue de 'abbaye et du collége.*® L’année sui-
vante, a I’occasion d’un autre anniversaire touchant cette fois plus
directement ’abbaye puisqu’il commémorait le XIVe centenaire du
martyre de saint Sigismond et fut marqué par le retour des reliques du
saint dans la chasse du Trésor, Mgr Mariétan recevait de Pie XI qui,
'année auparavant dans I’encyclique «Studiorum ducem» (9 juin
1923), avait tenu a rappeler solennellement les recommandations de
ses prédécesseurs concernant I’étude de saint Thomas, la plus belle
consécration qui soit de son zéle apostolique, en particulier dans le
domaine des conversions. «Personne ne niera, vénérable Pére, écri-
vait le pontife, la part que vous avez a ce retour de nos fréres séparés a
I'unité catholique.»*!2 N’est-ce pas la une forme de désaveu, au

3 Lettre du 17 avril 1922, reproduite in: ibid., 394-395.

7 Voir le long article nécrologique paru dans «Les Echos de St-Maurice», novembre
1957, 289 ss.

3% Chne Francois Michelet, Le sixieme centenaire de la canonisation de saint Thomas
d’Aquin, in: «Les Echos de Saint-Maurice», novembre 1923.

3 Voir le compte rendu qu’en donne Maritain lui-méme dans: ibid., décembre
1923,

40 Ibid., décembre 1923, janvier et février 1924,

4 Lettre du 12 mai 1924, citée in: ibid., mars-avril 1943, 40.

127



moins indirect, a la ligne prudente suivie en la matiére par I'évéque
de Fribourg?4? La condamnation de I’Action francaise deux ans plus
tard, pour laquelle I’abbé de Saint-Maurice, a la différence de
Mgr Besson, n’avait jamais caché une certaine sympathie (a preuve,
entre autres, les relations suivies durant toutes ces années d’Henri
Ghéon avec I’abbaye)*?, modifia en partie les données du probléme.
Saint-Maurice n’en avait pas moins été jusque-la le point d’ancrage et
le lieu de ressourcement privilégié de tous ceux qui, en Suisse roman-
de, convertis ou non a I'instar d’'un Robert-Benoit Chérix#* ou des
fréres Cingria, se voulaient «des révolutionnaires dans la tradition»
(Edmond Humeau) et se reconnaissaient dans le langage néo-tho-
miste de Jacques Maritain.

2. Les conférences de Jacques Maritain

Les quatre conférences que donne le philosophe & Genéve princi-
palement, mais aussi a4 Saint-Maurice et a Fribourg, entre 1923 et
1928 ne passent pas inapercues. Elles contribuent, comme le notait
I’abbé Journet, 4 imposer le thomisme «a I’attention générale» et
suscitent un large débat dont se font I’écho les meilleures revues de
Suisse romande. Les réactions, plus ou moins vives, que 1’on enre-
gistre a la suite des exposés publics du professeur thomiste, pour étre
comprises, doivent étre replacées a chaque fois dans leur contexte.
Ainsi la différence d’atmosphére est sensible entre le printemps 1923,
date de sa premiére intervention a Genéve, et I’'automne 1925 ou se
déchainent les passions. La quatriéme et derniére conférence de la
décennie en aout 1928 se déroule dans un climat a nouveau plus
serein. Considérons cela plus en détail.

L’idée d’inviter 4 Genéve Jacques Maritain pour une conférence
germe trés tot dans I’esprit de 'abbé Journet et du petit groupe

42 Lequel avait décliné pour des raisons de «conscience» I'invitation qui lui était faite
de s’associer a cette commémoration (Echange de lettres des 20 et 22 mars 1924,
Archives de I'Evéché de Fribourg).

43 Auteur d’un drame intitulé «Saint-Maurice ou 'obéissance».

# Voir les pages émerveillées qu’il lui consacre dans «L’arche d’Alliance. Essai de
synthése sur le christianisme», Paris, 1923.

128



d’études thomistes qu’il anime. Le sujet qu’il propose, d’accord avec
I’abbé Zundel, a son ami de venir traiter devant ses compatriotes est
explosif puisqu’il s’agissait ni plus n1 moins d’une relecture critique
de Jean-Jacques Rousseau et des «mythes du «Contrat social>» aux-
quels le philosophe avait consacré un long et trés dur article dans la
«Revue Universelle» en décembre 1921.4° Plutdt que de procéder
eux-mémes a I’invitation, ce qui en aurait réduit considérablement la
portée, I'abbé et ses jeunes disciples s’avisérent d’intéresser a ce
projet les « Conférences universitaires» moins marquées confession-
nellement. C'est qu’en effet I'auteur d’« Antimoderne» (Paris, 1922)
¢tait loin de laisser indifférents les étudiants protestants de I'Univer-
sité: mieux méme, le livre, pour certains, les avait «emballés».4¢ La
tres honorable «Revue de théologie et de philosophie» elle-méme,
sous la plume autorisée d’Arnold Reymond, n’était pas loin de par-
tager cet emballement.

«Ce qu’il faut retenir du livre de M. Maritain, pouvait-on y lire,
c’est son affirmation invincible d’un monde suprasensible, c’est son
admirable vision des réalités spirituelles qui dominent et comman-
dent nos pauvres vies terrestres, c’est sa proclamation inébranlable
d’une espérance éternelle.»*’

Jacques Maritain vint donc parler a Genéve a l'enseigne des
Conférences universitaires en date du 6 mars 1923. Sa conférence
n’avait pas pour théme Rousseau comme I’avait souhaité 1’abbé
Journet mais «la pensée moderne et le thomisme». Ce n’est que le
lendemain, jour de la féte de saint Thomas, qu’il entretint ses amis
catholiques genevois & titre privé cette fois des théses du «Contrat
social». L’abbé Journet n’était pas le dernier a s’en féliciter: « Pour
beaucoup, écrivait-i1l peu aprés a son ami, cette conférence a été un
soulagement.»*® L’accueil plutot favorable réservé au professeur tho-
miste invitait a renouveler ’expérience. En novembre, Maritain
revenait a Genéve pour prononcer une nouvelle conférence a la
demande des étudiants et étudiantes catholiques de I’Université qui
fut répétée le lendemain, nous ’avons vu, a I'abbaye de St-Maurice.

45 Lettre de I'abbé Journet a Jacques Maritain, 31 décembre 1922, Papiers Mari-
tain.

6 Ibid.

47 Arnold Reymond, Le protestantisme et la philosophie, in: «Revue de théologie et
de philosophie», 1923, 117.

48 Lettre du 16 mars 1923, Papiers Maritain.

129



Son titre était en soi tout un programme: «Saint Thomas, apotre des
temps modernes». Cette année 1923, avec les célébrations de Rome
et I’encyclique papale, marquait «I’apogée» du retour a saint Tho-
mas. Pour beaucoup, y compris en Suisse romande, et principale-
ment parmi la jeune génération méme protestante, les certitudes de la
métaphysique thomiste représentaient une sorte de recours devant
I’énorme béance morale et intellectuelle ouverte par la Premiére
Guerre mondiale. La «levée de boucliers» qui accueille deux ans plus
tard le philosophe pour sa troisiéme conférence publique a Genéve
n’en apparait que plus surprenante méme si elle était en somme
prévisible, 4

La parution des «Trois Réformateurs» chez Plon dans la collec-
tion «Le Roseau d’Or» en juin 1925 n’est pas étrangére a ce chan-
gement de climat. Elle vaut a son auteur de publiques inimitiés. Dans
ce nouveau livre en effet, Maritain s’en prenait avec vigueur a ces
«pseudo-prophétes» de I’histoire moderne, a ces fossoyeurs de la
tradition occidentale qu’étaient a ses yeux Luther, Descartes et Rous-
seau. Loin d’attiser la colére des seuls protestants??, la sortie du livre
s’accompagne d’une controverse entre catholiques dont se fait com-
plaisamment I’écho I’abbé Journet dans «le Courrier de Genéve» du
25 juillet 1925. Auteur d’un ouvrage en deux volumes sur «La jeu-
nesse d’Ernest Renan» (Paris, 1925), Pierre Lasserre avait dénoncé
dans «les Nouvelles littéraires» «I’archaisme» des théses défendues
par Maritain. Ce dernier riposta en s’attaquant a son tour a I’ouvrage
de Lasserre dans «la Revue Universelle». La polémique s’envenima
durant I’été a la grande satisfaction des adversaires du penseur tho-
miste qui voyaient dans son contradicteur «le représentant d’un
catholicisme plus tolérant et plus évangélique que celui des «écri-
vains de I’école de M. Charles Maurras». «On n’ose pas trop vous
attaquer, poursuivait 'abbé Journet dans une lettre a son ami datée
du 16 aoat 1925, mais une animosité contre vous transpire dans les

4 Voir a ce propos les articles trés polémiques de Pierre Jaccard, La mélée thomiste en
France en 1925, in: «Revue de théologie et de philosophie». 1926, 49 ss.: id., La
renaissance thomiste dans I’Eglise. Du Cardinal Mercier 4 M. Jacques Maritain, in:
ibid., 1927, 134-156; id., Thomisme et protestantisme, suivi d’'une Note biblio-
graphique sur la mélée thomiste en Suisse romande, in: «Les Cahiers protestants».
X1 (1927), 226-242.

0 On releve par exemple une prise de distance trés nette d’Arnold Reymond dans
«Les Cahiers de Jeunesse», 1925, 420-429.

130



conversations. Vous avez fait ce prodige d’'imposer le catholicisme a
'attention de ceux qui croyaient que l'avenir était au modernis-
me.»®! La venue dans ces conditions du philosophe en Suisse
romande pour une tournée de conférences ne s’annongcait pas sous les
meilleures auspices. L’abbé Journet avait tenté, en vain, d’organiser
une soirée publique a Lausanne ou méme a Neuchétel en plus de
celles qui devaient avoir lieu a Fribourg et a Genéve.? La troisieme
conférence de Maritain dans la cité de Calvin eut lieu a ’Athénée le
21 octobre 1925 a I'invitation du Groupe des étudiants et étudiantes
catholiques de I’'Université. Elle suivait de peu une causerie tenue
quelques jours plus tot dans le méme lieu par son ami Henri Massis,
le directeur de la «Revue Universelle», qui avait obtenu «un vrai
succes».*? Son théme: la métaphysique et ses rapports avec l'intelli-
gence moderne. Cet éloge de la métaphysique comme connaissance
vraie de I’Absolu ouverte a la contemplation et supérieure a toute
forme de connaissance expérimentale fournit le prétexte d’une vio-
lente contre-offensive menée par un professeur a la Faculté de méde-
cine de I'Université de Genéve Rolin Wavre. Dans une lettre reten-
tissante publiée dans le «Journal de Genéve» (12 novembre 1925), ce
dernier se disait «consterné» par les charges portées par le philosophe
«contre ce qu’il appelle le «scientisme» et sa forme particuliére le
«mathématisme». «Qu’il vienne chez nous tenter le procés de la
démocratie, du protestantisme et du scientisme, nos portes, je I’es-
pére, lui seront toujours ouvertes, mais notre public ne s’alarmera
pas.» Bien qu’«écrites en dehors de toutes préoccupations confes-
sionnelles», les lignes du savant professeur ne manquérent pas d’at-
tirer 'attention des milieux protestants hostiles au progrés du néo-
thomisme en Suisse romande. En janvier 1926, le Groupe des Amis
de la Pensée protestante, qui s’était constitué deux ans auparavant
dans le but de lutter contre «une pensée chrétienne complétement
catholisée», inaugurait son activité publique avec une conférence a
I’Athénée de M. Rolin Wavre dirigée contre I’obscurantisme de
Maritain. ** La condamnation de I’Action francaise (décembre 1926),

o

! Papiers Jacques Maritain.

2 Lettre a Jacques Maritain, 13 octobre 1924, Papiers Maritain.

53 Ibid.

Toutes les citations relatives a cette affaire sont extraites du dossier publié dans
«Nova et Vetera», 2 (1927), 406-414.

o

wn
&

131



loin d’apaiser les passions, acheva de brouiller les cartes en radica-
lisant encore davantage les positions des uns et des autres.

Le revirement du philosophe a I’égard des théses de Maurras
manifesté dans « Primauté du spirituel» (Paris, 1927) ne profita guére
a son image en Suisse romande. Elle provoqua la déception des
milieux réactionnaires qui avait cru reconnaitre en lui un maitre a
penser face a la crise du monde moderne3s, sans pour autant lui
regagner la sympathie de ceux pour qui il restait «un catholique de
droite». Ainsi par exemple, le Cercle catholique de Geneve, qui
s’était formé pour soutenir les activités internationales des catholi-
ques dans le cadre de la SDN, refusa-t-i1l d’accorder son patronage a la
quatriéme conférence que vint donner a Genéve Maritain en aout
1928 sur «I'idée chrétienne de civilisation». 3¢ Cette retenue n’empé-
cha pas certains représentants de ces milieux d’assister a la confé-
rence et d’étre frappés par le ton «universaliste» de ses propos.*’
Cette image «maurrassienne» de Maritain mettra du temps a s’effa-
cer, et pas seulement en Suisse romande, malgré tous les gages donnés
par Maritain dans les années suivantes de son aversion a I’égard de
toute forme d’autoritarisme et de nationalisme étroit. Car il faut bien
reconnaitre que si le thomisme de Maritain a eu quelque influence
durable dans nos régions, c’est bien davantage en raison de sa lucidité
au moment de la crise de I’Action francaise qu’en vertu d’un com-
pagnonnage antérieur dont le degré de sincérité reste a établir.

3. La fondation et les débuts de « Nova et Vetera»

Plus encore que les cercles thomistes ou les conférences de Jacques
Maritain, ce qui devait contribuer a inscrire durablement la pensée
néo-scolastique dans le paysage intellectuel romand c’est la fonda-
tion de la revue «Nova et Vetera» en 1926 par les abbés Charles

53 Voir a ce propos «la Nouveile Revue Romande», 1928, nv 6.

56 Lettre de I'abbé Journet a Gonzague de Reynold, 15 aout 1928, Papiers de Reynold,
Correspondance personnelle 1924-1930.

57 Lettre de 'abbé Journet a Jacques Maritain, 4 septembre 1928, Papiers Mari-
tain.

132



Journet et Francois Charriére. Depuis la disparition de la «Revue de
Fribourg» en 1913, les catholiques de Suisse romande ne disposaient
plus d’une revue digne de ce nom. Au lendemain de la guerre, le
besoin de mettre « mieux en valeur toutes les richesses de la pensée
catholique» se fait sentir dans certains milieux intellectuels de notre
pays. Une tentative dans ce sens visant a créer «une organisation des
forces intellectuelles catholiques» au niveau suisse débouchera sur
une réunion a Olten en juin 1923 qui n’aura pas de suite en raison
notamment de I'opposition des Alémaniques a constituer une asso-
ciation indépendante. * Aussi Gonzague de Reynold, qui avait été a
'origine de ces efforts, pourra-t-il se féliciter, dans une lettre a ’abbé
Journet au lendemain de la parution du premier numéro de « Novan,
de ce que «les catholiques de Suisse romande possédent enfin, grace a
vous, I'organe de défense et de diffusion intellectuelles que je leur
souhaite depuis longtemps.»>® Ce dernier lui-méme d’ailleurs en
caressait le projet depuis 1922: «Mais cela, écrivit-il alors a Maritain,
souléve bien des difficultés.» ®© Moins de trois ans plus tard, celles-ci
semblaient étre résolues puisqu’il annoncait a son ami I’accord de
principe de Mgr Besson pour «des cahiers catholiques romands» qui
devraient paraitre prochainement. «J’accepterais bien d’étre colla-
borateur, ajoutait-il, mais je ne voudrais pas avoir sur le dos la charge
de rédacteur.»®! Le premier numéro daté de janvier-mars 1926 parut
en décembre sous le titre « Nova et Vetera». « Revue catholique pour
la Suisse romande. Il s’ouvrait par un long article de présentation se
’abbé Journet intitulé «Définitions» sur lequel 1l vaut la peine de
s’attarder.

L’auteur s’expliquait d’abord sur les «raisons humaines de sortir
simultanément du silence», autrement dit sur les motivations qui
avaient présidé au lancement de la revue. Le retour de faveur dont
bénéficiait le catholicisme auprés des élites intellectuelles depuis la
fin de la guerre, et dans lequel il reconnaissait «un signe des inquié-
tudes contemporaines», imposait aux catholiques le devoir de
«mettre en meilleure valeur les richesses» dont ils étaient «les trop

8 Voir a ce sujet le dossier conservé dans les Papiers de Reynold, Action 9.

3 Lettre a I'abbé Journet, 29 décembre 1925, Papiers de Reynold, Corresp. Copies
1925.

6 Lettre du 6 aout 1922, Papiers Maritain.

6 Ibid., 9 juin 1925.

62 Lettre a Jacques Maritain. 8 mars 1926, Papiers Maritain.

133



inconscients dépositaires». Face a la montée des idéologies extrémes
(«socialisme» ou «réaction») et la séduction que celles-c1 opéraient
sur les jeunes générations, la doctrine catholique pouvait servir de
recours «a ceux qui peuvent encore choisir». Non moins ferme était
la résolution de ne plus laisser courir impunément «certaines sim-
plifications apologétiques» contre le catholicisme qui «discréditent»
ceux qui les utilisent. L’éditorialiste s’attachait ensuite a prévenir
deux «malentendus» possibles a propos des orientations de la revue.
Premiérement, ’adhésion déclarée de ses rédacteurs au catholicisme
romain ne signifiait pas de leur part un moindre amour de la Suisse,
«des institutions et des ceuvres des hommes qui la peuplent, dans ce
qu’elles ont de sain et de légitime». Celles-ci, prévenait-il toutefois,
n’étaient pas a confondre avec «le libéralisme économique et le
socialisme, le pragmatisme et le libertisme, pour lesquels, quoiqu’on
ait pu dire, nous ne sommes pas faits». Secondement, il ne s’agissait
pas de cultiver la nostalgie d’un retour au passé mais, «a chaque
moment du temps, de découvrir les fils ténus et innombrables qui
doivent unir, dans un monde bien fait, le passé, le présent et I’'ave-
nir». D’ou le titre choisi pour la revue. Car si les choses sensibles
(politique, culture, arts) demeuraient soumises aux lois du temps, les
choses spirituelles (théologie, métaphysique, mathématiques), elles,
demeuraient inchangées par-dela les siécles. «La vérité ne se fait, ni
se rajeunit. Elle se trouve, se comprend ou se croit, se communique
sans se dégrader, et ensuite se développe». Et ’auteur de regretter que
cette «loi fondamentale de la vie intellectuelle, si familiére a ’Eglise,
si nettement présente a saint Thomas», soit restée si étrangere au
protestantisme libéral et au modernisme. Forte de cette double fidé-
lité, la revue revendiquait enfin un certain éclectisme dans le choix
des sujets traités (religion, philosophie, politique, littérature, arts) et
se voulait accessible a «toute personne qui s’intéresse aux choses de
I'intelligence». Le sommaire du premier cahier reflétait ce parti pris
de diversité puisqu’on y trouvait 4 coté d’un récit de conversion
(René Leyvraz) et d’une réflexion sur les assurances sociales (André
Savoy) des textes plus littéraires de Maurice Zundel, Alexandre Cin-
gria et Henr1 Ghéon, une chronique philosophique sur le thomisme
de I’abbé Journet, une chronique juridique de I’abbé Charriére, une
lettre de Jacques Maritain, le tout entrecoupé d’'un poéme intitulé
«Trimphe romain» dia a Gonzague de Reynold et de reproductions
de peintures signées Georges de Traz.

134



La revue connut d’emblée un grand succes. Certains bien sir s’in-
quiéteérent de «la passion qui I'anime», mais tous les critiques dans
I’ensemble reconnurent sa haute tenue intellectuelle. L’abbé Journet
se déclarait lui-méme «surpris» d’un tel succés: «Je pensais qu’il
faudrait paraitre une année avant qu’on daignat nous citer. Ce qui me
fait plaisir, ajoutait-il, c’est qu’on sent venir avec soi les catholiques
intellectuels.» %2 Pourtant, bien davantage que les fléches venues des
milieux protestants libéraux, ce qui ’embarrassait c’était la sollici-
tude dont I'entouraient certains organes réactionnaires proches de
I’Action francaise a I’heure ou celle-c1 paraissait sur le point d’étre
condamnée par Rome. Lorsque la «Nouvelle Revue Romande»
entreprit de répondre a Robert de Traz qui s’était ému dans le
«Journal de Genéve» de ce qu'une revue d’'étudiants ait pu appeler a
«renoncer a nos traditions nationales pour nous vouer au néo-roya-
lisme et 4 la philosophie thomisme»©3, I’abbé Journet protesta vigou-
reusement dans une lettre ouverte adressée a la direction de la revue
contre I’équation qui était ainsi faite entre «catholicisme, thomisme
et royalisme». * «C’est une vieille tactique de nos adversaires d’op-
poser entre eux le catholicisme et le patriotisme romand». Et d’ex-
pliquer qu’il n’était pas nécessaire d’avoir lu saint Thomas pour étre
un bon catholique et que d’autre part une politique chrétienne d’ins-
piration thomiste ne comportait pas, «de soi, I’adhésion a I'une plu-
tot qu’a I'autre des trois formes classiques de gouvernement: démo-
cratie, aristocratie, monarchie». Cette mise au point plutét ferme
n’empécha pas la revue d’accueillir avec une large sympathie I'ou-
vrage trés polémique de I’abbé Journet sur «L’esprit du protestan-
tisme en Suisse» (Paris, 1925)¢% et, plus grave encore, de reprendre a
son compte un texte pour le moins ambigu de saint Thomas sur «la
maniére de gouverner les Juifs». % La fondation «un peu partout ces

3 Jean de Fribourg, M. Robert de Traz ou les «opinions personnelles», in: « Nouvelle
Revue Romande», octobre-novembre 1924, nos 10-11.

¢ Ibid.. février-mars 1925, nos 2-3,

65 Ibid.. juin-juillet 1925, nos 6-7.

% Le texte est précédé d’'une bréve notice de la rédaction ou I'on peut lire que «le
Doctor communis de I’Eglise», le «prudentissimus frater Thomas» aura sans doute
la méme bienfaisante autorité la qu’ailleurs». L’exégése proposée a la fin du texte
par un professeur de I'Institut catholique de Paris ne laisse pas place au doute: «Le
Juif est au ban de la Cité chrétienne, esclave a perpétuité, sans aucun droit civil».
(Ibid., 1926, n° 39).

135



temps-ci en Suisse romande» de groupes fédéralistes d’Action fran-
caise n’était pas non plus sans inquiéter le directeur de «Nova et
Vetera». ¢’ D’autant que ceux-ci — a I'image de leur principal théori-
cien, le Vaudois Marcel Régamey, fondateur en 1926 des cahiers
d’«Ordre et Tradition» — affectaient de se dire en plein accord de
principe avec «les démocrates thomistes» dans leur condamnation
de I'idée «absurde» de la souveraineté populaire. ®® Charles Journet
ne cachait pas un certain désarroi devant cette situation: «D’un co6té
la confusion entretenue avec joie par les uns, avec inconscience par
les autres entre thomisme et A.F., et de I’autre des adversaires de
Maurras encore bien plus déplaisants, qui nous rejettent au libéra-
lisme et a Rousseau.» %

Le probléme posé a «Nova et Vetera» aprés une année d’existence
a peine était bien la: il lui fallait se démarquer nettement d’un cou-
rant d’idées avec lequel les convergences sur de nombreux points
étaient réelles et au sein duquel se recrutaient ’essentiel de ses lec-
teurs sous peine de perdre I'identité catholique qui était sa raison
d’étre, sans pour autant renoncer a son inspiration thomiste qui
I'inclinait a la plus grande défiance envers le libéralisme et le démo-
cratisme. La fermeté de Mgr Besson sur la question de I’Action fran-
caise intimant a I’abbé Journet I’ordre «de ne rien dire ou de parler de
cette condamnation sans atténuation» 7° réduisait d’autant la marge
de manceuvres. Restait la seule issue possible: inventer ou repenser
une politique et une économie chrétiennes qui ne se confondent plus
avec tel ou tel systéme existant. Les principaux inspirateurs de la
revue, Charles Journet et Francois Charriére, s’y essayeront prudem-
ment au plus fort de la crise de I’Action francaise.” En 1929, Mari-
tain proposera méme de faire de «Nova et Vetera» «une grande
revue internationale» capable de cristalliser autour d’elle tous les
efforts visant a refaire une civilisation chrétienne sur la base des
principes du thomisme.’? A la méme période, I’abbé Journet donnait

67 Lettres a Jacques Maritain, 10 décembre 1924, Papiers Maritain.

%8 «Ordre et Tradition», n° 4, juillet 1927.

69 Lettre a Jacques Maritain, 15 aout 1925, Papiers Maritain.

0 Ibid., 3 mai 1927.

1 Voir les chroniques «politiques» du premier («Nova», 1926/4, 506-509; 1927/1,
78 ss.) et les articles du second sur la démocratie et le principe de la souveraineté
populaire (ibid., 1926/3, 237-256: 1927/2, 133-145).

2 Lettre a I’'abbé Journet, 6 février et 7 mars 1929, Papiers Maritain.

136



ses premiers articles sur ce théme a une revue francaise «La Vie
intellectuelle», qui venait d’étre fondée par les dominicains a Paris
avec I'appui de Maritain.”? Ce n’est toutefois que quelques années
plus tard, devant la montée un peu partout en Europe des commu-
nautés totalitaires, que sa réflexion atteindra a sa pleine maturité
jusqu’a faire de «Nova et Vetera» I'une des principales revues résis-
tantes d'inspiration chrétienne en Suisse.”™

Je terminerai cette bréve enquéte sur la renaissance thomiste en
Suisse romande dans les années vingt par deux observations. La
premiére pour constater que cet engouement pour la philosophie du
Docteur angélique est un phénoméne largement extra-universitaire
(2 preuve, un certain décalage de Fribourg) et qu’il est le fait pour
I’essentiel d’'une nouvelle génération intellectuelle née au tournant
du siécle ou un peu avant et qui subit de plein fouet le choc de la
Premi¢re Guerre mondiale et le profond ébranlement des valeurs
qu’elle entraine. Si le role d’un Jacques Maritain est capital, il n’est
pas exclusif et 1l serait faux de réduire ce mouvement a une influence
¢trangere. Le dynamisme qui est le sien et débouche sur la fondation
d’une revue aussi durable et prestigicuse que «Nova et Vetera»
atteste I'existence de germes antérieurs (4 Fribourg, mais aussi a
Saint-Maurice) qui trouvent a s’épanouir a la faveur de la conjonc-
ture de crise spirituelle des années vingt. Il n’est pas douteux, et ce
sera la ma seconde conclusion, que ce retour a la scolastique médié-
vale est d’abord une réaction contre le modernisme et ses excés. La
redécouverte du chant grégorien dans ces années s’inscrit dans la
méme perspective. On en veut pour preuve l'attrait exercé par
’Eglise catholique sur de nombreux protestants. Cette ambiguité
dans I’adhésion est I'une des raisons de la méfiance de Mgr Besson a
I’égard de ces néo-convertis dont les sympathies thomistes ont quel-
que chose d’inquiétant, voire de subversif pour I'équilibre confédé-

7 A ce sujet, I'article d’Yvon Tranvouez, La fondation et les débuts de «La Vie
intellectuelle» (1928-1929), in: «Archives de Sciences sociales des Religions», 42
(1976), 57-96.

™ Sur ce théme, Victor Conzemius, Christliche Widerstandsliteratur in der Schweiz
1933-1945, in: Walter Fruhwald, Heinz Hurten (Hg.), «Christlicher Exil und
christlicher Widerstand», Regensburg, 1987, 225-262. Une thése de doctorat sur la
«théologie politique de Charles Journet durant la période 1920-1940» est actuel-
lement en cours d’élaboration par Mlle Marie-Agnés Cabanne.

137



ral. La condamnation de I’Action francaise en 1926 sera I’occasion
d’une clarification salutaire a laquelle I’abbé Journet s’attellera cou-
rageusement dans sa revue « Nova et Vetera» et qui fournira a terme
les bases doctrinales manquantes d’'une compléte intégration des
catholiques suisses a I’Etat fédéral.

138



	La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années 1920

