
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 85 (1991)

Artikel: La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années 1920

Autor: Chenaux, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La renaissance thomiste en Suisse romande
dans les années 1920

Philippe Chenaux

«Pour le plus grand scandale des philosophes kantistes et bergso-
niens, et de toute l'école sociologique, le thomisme est, à l'heure
actuelle, une philosophie à la mode en France et dans les pays de

langue française». Le constat que dresse Gonzague de Reynold à la
fin des années vingt n'est pas isolé. ' «C'est un lieu commun d'affirmer

que S. Thomas est à la mode aujourd'hui» notaient pour leur
part à la même période «Les Echos de St-Maurice» dans un article
consacré à «la restauration de la philosphie thomiste».2 «Les Cahiers
protestants» eux-mêmes n'avaient pas manqué deux ans plus tôt
d'attirer l'attention de leurs lecteurs sur «la paradoxale renaissance
dans notre monde moderne» de cette philosophie qui «suscite
partout le plus grand intérêt».3 Quant à l'abbé Charles Journet, principal
protagoniste de cette «mêlée thomiste» flétrie par les protestants, s'il
pouvait se féliciter dans le premier numéro de sa revue «Nova et
Vetera» de ce que la Suisse romande soit, «dans l'histoire de la

renaissance thomiste», «au rang d'honneur grâce à Fribourg» et à son
université où «s'est rouverte en Suisse la Somme de saint Thomas»,
il remarquait toutefois que c'est aux livres et aux conférences de

Gonzague de Reynold. Le retour au thomisme dans les pays de langue française,
texte manuscrit d'un article paru en traduction allemande dans la revue «Hochland».

Siebtes Heft. (1928/29). 34-47. conservé dans le Fonds Reynold. Bibliothèque

nationale (Ace 35—38bis).
François Michelet. La restauration de la philosophie thomiste, in: «Les Echos de
Saint-Maurice». nos 7-8. septembre-octobre (1928). 86.
Pierre Jaccard. Thomisme et protestantisme, in: «Les Cahiers protestants». 11

(1927). 226. Une «Note bibliographique surla mêlée thomiste en Suisse romande»
complète l'article.

119



Jacques Maritain que revenait «l'honneur» d'avoir imposé celle-ci
«à l'attention générale».4 Nous reviendrons plus avant sur le rôle à

tous égards fondamental du philosophe français et à son inuption
dans le paysage intellectuel romand au début des années vingt.
Constatons pour l'heure la reviviscence d'un courant néo-thomiste en
Suisse romande après la Première Guene mondiale et tâchons de

nous intenoger à son propos.
S'agit-il en premier lieu d'un phénomène si nouveau qu'il doive

retenir au premier chef notre attention? Les observations de l'abbé
Journet montrent bien que le retour à la philosophie de l'Aquinate
s'enracine dans un mouvement plus ancien, antérieur à la Première
Guene mondiale, dont la charte fondatrice n'était autre que l'encyclique

«Aeterni Patris» 1879) de Léon XIII par laquelle le pape avait
exhorté, «pour la défense et l'honneur de la foi catholique, pour le
bien de la société, pour l'avancement de toutes les sciences, à remettre

en vigueur et à faire propager le plus possible la précieuse doctrine
de S. Thomas.»5 Dans l'esprit du pape comme le montre cette brève
citation, il ne s'agissait pas simplement d'un «acte de politique
scolaire» (Roger Aubert) destiné à orienter la formation des jeunes
clercs, mais aussi d'engager un processus de rénovation philosophique

sur la base du thomisme. L'Institut supérieur de philosophie de
Louvain fondé en 1889 par le futur cardinal Mercier, l'Institut catholique

de Paris autour de Mgr d'Hulst, puis, plus tard, l'Université
catholique du Sacré-Cœur de Milan animée par le père Agostino
Gemelli, sans oublier bien sûr la Faculté de théologie de Fribourg
ouverte en 1890 et confiée aux dominicains, en constitueront les

principaux foyers.6 L'antériorité du mouvement ne doit pas cependant

conduire à minimiser la portée du renouveau que l'on constate
après la Première Guene mondiale. A dire vrai, il vaudrait mieux
parler d'une «seconde renaissance thomiste» consécutive au grand
cataclysme de 1914-18. En quoi celle-ci se distingue-t-elle de la pre-

4 Charles Journet, Chronique des idées religieuses et philosophiques. Le thomisme,
in: «Nova et Vetera», 1 (1926), 93.

5 Cité par Roger Aubert, Aspects divers du néo-thomisme sous le pontificat de
Léon XIII, in: Giuseppe Rossini, «Aspetti della cultura cattolica nell'età di Leone

XIII», Roma 1961, 147-148.
6 Un panorama assez complet de ceux-ci dans l'ouvrage à caractère encyclopédique

d'Emerich Coreth SJ, Walter M. Neidl, Georg Pfligersdorffer (Hg.), «Christliche
Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 2: Ruckgriff

auf scholastisches Erbe», Graz Wien Köln 1988.

120



mière? C'est bien là toute la question. Il nous paraît possible, suivant
en cela Journet, de risquer l'hypothèse suivante: à savoir celle du
passage d'un thomisme purement «académique» à un thomisme
principal «idéologique» dont Maritain et d'autres seront les grands
interprètes. Dès lors, revenant au sujet même de cet exposé, la question

doit être posée: quelle est la fonction idéologique de ce retour à

saint Thomas dans la Suisse romande des années vingt? Sert-il en
d'autres termes un dessein d'intégration voire d'acculturation d'une
minorité (en l'espèce la minorité catholique romande) aux valeurs de
la communauté nationale, ou bien n'est-il que l'instrument d'une
croisade contre le modernisme et les fondements de l'Etat fédéral de
1848?7

S'agit-il en second lieu d'un phénomène spécifiquement romand?
A l'évidence, la réponse négative s'impose. Le cadre de référence
choisi par nos observateurs est plus large puisqu'il englobe l'ensemble

des «pays de langue française», à savoir principalement, outre la
Suisse, la France et la Belgique. N'est-ce pas aussi la géographie de la

pénétration des idées de Charles Maurras que l'on esquisse du même
coup?8 Il faut savoir en effet l'admiration profonde du père de l'Action

française pour «le génie thomiste», «l'un des plus puissants qui
aient honoré notre espèce», auquel il reconnaissait l'insigne mérite
d'avoir «prolongé jusqu'à nous» les grandes lignes de la philosophie
d'Aristote.9 Et qui plus est ses plus fervents admirateurs en France du
côté catholique n'étaient-ils pas tous (ou presque) des disciples
inconditionnels de l'Aquinate, à commencer par les frères prêcheurs
(P. Clérissac, P. Garrigou-Lagrange et bien d'autres) comme le montre

une étude récente et bienvenue?10 Dans ces conditions, la question

de savoir si le néo-thomisme des années vingt fut autre chose

Pour une interprétation de ce type, on se reportera à la thèse par ailleurs discutable
de Pierre Thibault. «Savoir et pouvoir. Philosophie thomiste et politique cléricale
au XIXe siècle», Québec 1972.
A ce sujet, les pages toujours actuelles d'Eugen Weber. «L'Action française». Paris,
1985. 533-547. On regrettera à ce propos l'absence pour la Suisse française d'une
étude analogue à celle réalisée pour la Belgique par E. Defoort. «Charles Maurras en
de Action Française in Belgie». Nimègue-Bruges 1978.
David Lévy. Politique maurrassienne et philosophie thomiste, in: «Etudes maur-
rassiennes. Actes du cinquième colloque Maurras»: «Non possumus». «La crise
religieuse de l'Action française». Aix-en-Provence 1986, 276-277.
André Laudouze. «Dominicains français et Action française. Maurras au couvent».
Paris 1990.

121



qu'un produit d'importation lié à l'influence momentanée d'un
mouvement étranger (en l'occurence l'Action française) sur les élites
intellectuelles romandes (catholiques, mais aussi protestantes
comme nous le verrons) n'apparaît plus du tout oiseuse. Elle
commande en fait directement la réponse qu'il s'agira d'apporter à une
autre intenogation plus fondamentale regardant cette fois le niveau
de profondeur et la durée du sillon tracé par ce courant de pensée
dans la culture politique des catholiques suisses. "

/. Les cercles thomistes

Les cercles d'études thomistes sont indissociablement liés à la
personnalité de Maritain. Le philosophe leur consacre un long
chapitre de son «Carnet de Notes» paru en 1965 après la mort de sa

femme Raïssa. On y apprend qu'ils commencèrent de réunir chez eux
à Versailles à partir de l'automne 1919 des amis et des étudiants de
l'Institut catholique de Paris (où Jacques avait été nommé professeur
de philosophie à la veille de la guene), animés du même «besoin
d'examiner d'un peu plus près, dans de libres discussions, la doctrine
de saint Thomas, et de la confronter aux problèmes de notre
temps.»12 De ces premières réunions informelles allait naître deux
ans plus tard l'idée de constituer «les cercles d'études thomistes» qui
virent le jour en 1922 avec une retraite au domicile du couple prêchée

par le père Garrigou-Lagrange. Leur maison de Meudon près de
Paris, où les Maritain s'établirent à partir de juin 1923, devînt
rapidement le centre d'attraction de toute une élite intellectuelle (artistes,
écrivains, philosophes) séduite par la limpidité des enseignements du
professeur thomiste.13 Parmi les «habitués» de Meudon, on compte

11 La thèse d'un «déficit culturel» du catholicisme suisse est défendue avec brio et
conviction par Urs Altermatt, «Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert».
Zurich 1989.

12 Jacques Maritain, «Carnet de Notes», Paris 1965, 184.
13 Il n'existe hélas encore aucune étude précise, en dehors de nombreux témoignages à

caractère autobiographique, sur «le milieu Maritain», assurément l'un des plus
brillants et des plus féconds de la vie intellectuelle parisienne dans l'entre-deux-
guerres.

122



dès le début plusieurs personnalités catholiques de Suisse romande, à

commencer bien sûr par l'abbé Charles Journet qui deviendra l'ami
le plus proche des Maritain. Cette présence romande dans les
premières années de Meudon n'est pas le seul fait du hasard ou des
circonstances. Un renouveau d'intérêt pour la philosophie thomiste
s'observe en effet à la même période en Suisse romande, et cela en
dehors des cercles universitaires. Il nous paraît utile d'évoquer ici
deux foyers d'importance modeste, mais qui jouèrent leur rôle, à leur
façon et de manière indépendante, dans l'éveil au thomisme de la
nouvelle génération: le milieu des étudiants catholiques genevois
groupé autour de l'abbé Journet et de l'abbé Zundel, l'abbaye et le

collège de Saint-Maurice sous la houlette de Mgr Mariétan.
La Genève du début des années vingt semble, à première vue, bien

éloignée de la métaphysique d'Aristote et de saint Thomas. La toute
nouvelle et fringante Société des Nations vient d'y établir ses quartiers

cependant qu'en son sein se préparent déjà les grands
rassemblements du milieu de la décennie qui donneront naissance au
mouvement œcuménique. Lorsque Jacques Maritain publie en 1920 ses

«Eléments de philosophie», un article fort élogieux paraît dans «Le
Courrier de Genève» sous le titre «Un manuel de philosophie
thomiste». «Nous y avons trouvé, écrit son auteur, la joie d'une lecture
saine, et ce qui nous a surtout frappé, c'est l'alliance d'un pur amour
de la vérité et d'une sollicitude pédagogique toujours en éveil.»14
L'auteur en question est un jeune prêtre genevois d'à peine trente ans,
épris de vérité et plein d'allant, l'abbé Charles Journet.15 C'est à la
suite de ce premier article que débute sa relation épistolaire avec
Maritain, sans doute 1' une des plus denses de ce siècle puisqu'elle
allait s'étendre de manière inintenompue sur plus de cinquante ans.
Quelques jours plus tard, le jeune abbé annonçait avec fierté au
philosophe la vente de «quelques exemplaires» de son ouvrage à

Genève, «dans cette pauvre ville où il y a tant de confusion doctrinale,

et pourtant de sincères bonnes volontés.»16 En 1921, un petit
groupe de lecture thomiste était mis sur pied à Genève sous la direction

de l'abbé Zundel. Informé de l'existence de ce groupe par un

14 «Le Courrier de Genève». 4 novembre 1920.
15 Sur l'abbé Journet, l'ouvrage de Pierre-Marie Emonet. «Le cardinal Charles Jour-

net. Portrait intérieur». Chambray-lès-Tours 1983.
16 Lettre du 18 novembre 1920. Papiers Maritain.

123



jeune conespondant, alors employé au consulat de Monaco à Genève,

qui s'était adressé à lui quelques mois plus tôt pour lui demander
de l'initier au thomisme17, Maritain s'enquit immédiatement auprès
de l'abbé Journet de la possibilité d'établir des «relations plus étroites»

entre les divers groupements thomistes.18 Né en 1897 à

Neuchâtel, Maurice Zundel avait découvert à Fribourg au Grand Séminaire

la théologie thomiste. «On nous offrait saint Thomas formulé
par le R.P. Sertillanges ou le P. Garrigou-Lagrange, on essayait de
faire circuler dans les Facultés le sang du converti Jacques Mari-
tain.» 19 Ordonné prêtre en juillet 1919, il est nommé vicaire dans la
cité de Calvin où il se voit chargé d'animer les réunions bimensuelles
des étudiants et étudiantes catholiques de l'Université. Aussi accueil-
le-t-il «avec enthousiasme» le projet de cercles thomistes que lui
soumet son ami l'abbé Journet20, avec une petite réserve toutefois
concernant le vœu d'oraison prévu par les statuts qu'il n'estimait pas
conforme à la règle bénédictine.21 A l'automne 1922, l'abbé Journet
participe à la première retraite annuelle des cercles thomistes dans
l'appartement des Maritain à Versailles.22 Peu après son retour, il
rendait compte à son ami de la première réunion du groupe thomiste
de Genève: «Nous étions au grand complet: MM. Ponzetti et Sau-
dan23etsix demoiselles En tout neuf, tous membres.»24 D'autres
personnes s'adjoindront, semble-t-il, à ce groupe l'année suivante: les

17 Celui-ci répondait au nom de Mario Ponzetti. Quelques lettres de lui sont conservées

dans les Papiers Maritain à Kolbsheim.
18 Lettre du 12 décembre 1921, Papiers Maritain.
19 Témoignage cité par Gilbert Vincent, «La liberté d'un chrétien: Maurice Zundel».

Paris 1979, 21.
20 Lettre de l'abbé Journet à J. Maritain, 19 décembre 1921, Papiers Maritain.
21 «L'abbé Zundel qui est très bénédictin et très haut-moyen âge m'a fait observer que

S. Benoît «ne parle jamais de vœu», mais il n'attache pas d'importance à sa

remarque et donne volontiers son consentement» (Id., 7 mars 1922). Ancien élève
d'Einsiedeln, l'abbé Zundel était oblat de saint Benoît.

22 Jacques Maritain, «Carnet de Notes», 204-206.
23 Valaisan, diplômé en médecine de l'Université de Genève, Paul Saudan (1897-

1966) assistera en compagnie de l'abbé Journet et de l'abbé Zundel à la deuxième
retraite des cercles thomistes à Meudon à l'automne 1923 et prendra peu après
l'habit des chanoines de l'abbaye de Saint-Maurice. Cf. Paul Saudan et Norbert
Viatte, «Chanoines de l'Abbaye de Saint-Maurice». «Lettres- Textes inédits»
précédés de «Témoignages». Lettre-préface du cardinal Charles Journet. Martignv.
1968.

24 Lettre du 12 novembre 1922. Papiers Maritain.

124



abbés Georges Borei25 et Charles Donnier26, respectivement curé et
vicaire à Montreux, l'abbé François Charrière alors vicaire à
Lausanne.27 Les réunions se poursuivront de manière régulière jusqu'au
printemps 1924, date à laquelle l'abbé Journet constatait dans une
lettre au philosophe que le groupe était «bien ébréché» à la suite du
départ en religion d'au moins trois de ses membres.28 Mais deux
autres départs dans le courant de l'année 1924-25, celui de l'abbé
Journet nommé professeur au Grand Séminaire à Fribourg en octobre,

puis celui de l'abbé Zundel «déplacé» à Rome pour y parfaire sa

théologie, allaient porter un coup fatal au cercle de Genève dont les

activités cesseront à partir de ce moment-là. L'évêque du diocèse, à

l'évidence, ne souhaitait pas voir se prolonger une expérience qui
allait à rencontre de son projet pastoral. Soucieux de loyauté patriotique,

très attaché au maintien de la paix confessionnelle, Mgr Besson

ne cachait pas en privé son agacement devant les «excès de zèle
de quelques amis du dedans et du dehors, que nous ne voulons à

aucun prix avoir même l'air de les encourager.»29 Quelques jours
plus tôt, l'évêque avait refusé d'aller prêcher la fête patronale de
l'abbaye de St-Maurice de peur de paraître cautionner, par sa

présence, comme il l'écrivait à Mgr Mariétan, les agissements de
certains milieux «qui se réclament constamment de vous, vous mettent
en opposition avec moi» et où «l'on travaille à <la conversion des

protestants> d'une manière que je n'approuve pas.»30 Le «malaise»
entre les deux hommes, si différents de tempérament et de formation,
n'allait faire que s'accroître dans les années suivantes et hypothéquer
pour plusieurs années les bonnes relations entre Fribourg et Saint-
Maurice.

Un camarade de classe et de séminaire de l'abbé Journet qu'il décrit comme «très
intelligent et très thomiste» (Lettre du 6 octobre 1922. Papiers Maritain). D'origine
neuchâteloise, l'abbé Georges Borei (1892-1956) sera peu après nommé curé à

Lausanne avant d'enseigner la philosophie au Grand séminaire à partir de 1939.
Né à Genève en 1898. l'abbé Charles Donnier était un jeune prêtre, oblat de saint
Benoît et «très épris de la théologie thomiste» (ibid.). Il sera pendant longtemps
curé de St-François à Genève jusqu'à sa mort en août 1989.
Membres du Groupe thomiste de Genève, document manuscrit daté d'octobre
1923 et conservé dans les Papiers Maritain à Kolbsheim.
Lettre du 13 juin 1924. Papiers Maritain.
Lettre à Jacques Maritain, 29 septembre 1922, Papiers Maritain.
Lettre du 8 septembre 1922, Archives de l'Evêché de Fribourg. Evêchés suisses,
Evêché de Saint-Maurice (E9).

125



L'élection du chanoine Joseph Mariétan au siège abbatial de Saint-
Maurice en août 1914 en remplacement de Mgr Abbet défunt est

pour beaucoup dans le rayonnement spirituel et intellectuel que
connaît l'abbaye au lendemain de la Première Guerre mondiale. Un
livre paru il y a quelques années, non dénué de ressentiment et
d'approximations mais très éclairant pour l'historien, évoquait «la
révolution d'Agaune» pour qualifier cette période extraordinaire-
ment féconde de l'épiscopat de Mgr Mariétan qui allait se conclure
avec la démission contrainte de celui-ci en 1931.31 Issu d'une
ancienne famille du val d'IUiez tout proche où il était né le 2 février
1874, Joseph Mariétan avait commencé par devenir élève du collège
avant d'entrer à l'abbaye comme chanoine à l'âge de vingt ans.
Envoyé à Fribourg pour poursuivre sa formation théologique, il y
obtint en 1900 un doctorat en philosophie avec une thèse sur «La
classification des sciences d'Aristote à S. Thomas.» De retour à
l'abbaye, il allait déployer une action novatrice sur plusieurs plans:
action sociale, presse, réforme grégorienne. Le domaine de la formation

intellectuelle lui tenait particulièrement à cœur. Il souhaita
l'établir sur les bases de la «vraie philosophie», celle de saint Thomas,

«qu'en présence des progrès de l'anarchie actuelle dans le
monde civilisé, Léon XIII, Pie X et Benoît XV ont successivement
présentée comme seul moyen d'assurer aux catholiques une forte
éducation.»32 Devenu évêque, il s'attacha à créer au sein de la
communauté des chanoines «une atmosphère d'amour et de sympathie
pour tout le mouvement thomistico-mystique» notamment par la
lecture au réfectoire d'articles du Père Ganigou-Lagrange et de
Jacques Maritain.33 Sa rencontre avec le penseur thomiste («l'une des

joies de ma vie» devait-il confier plus tard34) se produisit très tôt: le

carnet de notes des Maritain signale sa présence à une réunion d'études

des cercles thomistes en date du dimanche 19 février 1922 déjà.35
En avril suivant, il en approuvait sans réserves l'esprit et les statuts,

51 Fernand Gay, «La révolution d'Agaune. Edmond Humeau à Saint-Maurice
d'Agaune. Récit», Nyon 1982.

32 Conférence prononcée à Sion en 1922 sur «La tâche de la jeunese intellectuelle»
(extrait cité dans: Son Excellence Monseigneur Joseph Mariétan. Evêque titulaire
d'Agathopoiis, in: «Les Echos de St-Maurice», nos 3-4 (1943). 49.

53 Lettre du chanoine Rageth à Jacques Maritain. 12 novembre 1923. Papiers Mari-
tain.

14 Lettre à Jacques Maritain. 28 août 1925. Papiers Maritain.
^ Jacques Maritain. «Carnet de Notes». 96.

126



en particulier «l'idée du vœu d'oraison» qui lui apparaissait «pleine
des plus riches promesses». «N'est-il pas juste, écrivait-il alors à

Maritain, que les fervents de saint Thomas, à l'exemple du Maître,
attendent de l'oraison plus que de l'étude, du Crucifix plus que des

maîtres de la pensée humaine?»36 Quelques mois plus tard, le texte
paraissait en tirage limité et hors commerce avec l'imprimatur de

Mgr Mariétan aux Editions de Saint-Maurice sous le titre «De la Vie
d'Oraison». La solennité du sixième centenaire de la canonisation de

saint Thomas d'Aquin en 1923 trouva un écho particulier à l'ombre
du rocher d'Agaune. Le chanoine François Michelet, professeur de

philosophie au collège et tout frais émoulu de l'Angélicum romain où
il avait obtenu son doctorat en théologie avec le Père Ganigou-
Lagrange37. consacra un long article à l'événement dans les

«Echos».38 A la demande du chanoine Rageth, professeur de
philosophie lui aussi et maître des novices, habitué également des rendez-
vous de Meudon, Maritain s'arrêta à Saint-Maurice à son retour de la
grande Semaine thomiste de Rome39 pour y prononcer devant «MM.
les chanoines et les élèves des classes supérieures» une conférence
remarquée sur «S. Thomas, apôtre des temps modernes» intégralement

reprise dans la revue de l'abbaye et du collège.40 L'année
suivante, à l'occasion d'un autre anniversaire touchant cette fois plus
directement l'abbaye puisqu'il commémorait le XIVe centenaire du
martyre de saint Sigismond et fut marqué par le retour des reliques du
saint dans la châsse du Trésor, Mgr Mariétan recevait de Pie XI qui,
l'année auparavant dans l'encyclique «Studiorum ducem» (9 juin
1923), avait tenu à rappeler solennellement les recommandations de

ses prédécesseurs concernant l'étude de saint Thomas, la plus belle
consécration qui soit de son zèle apostolique, en particulier dans le
domaine des conversions. «Personne ne niera, vénérable Père, écrivait

le pontife, la part que vous avez à ce retour de nos frères séparés à

l'unité catholique.»412 N'est-ce pas là une forme de désaveu, au

16 Lettre du 17 avril 1922, reproduite in: ibid., 394-395.
37 Voir le long article nécrologique paru dans «Les Echos de St-Maurice», novembre

1957, 289 ss.
,s Chne François Michelet, Le sixième centenaire de la canonisation de saint Thomas

d'Aquin, in: «Les Echos de Saint-Maurice», novembre 1923.
39 Voir le compte rendu qu'en donne Maritain lui-même dans: ibid.. décembre

1923.
40 Ibid.. décembre 1923, janvier et février 1924.
41 Lettre du 12 mai 1924, citée in: ibid.. mars-avril 1943, 40.

127



moins indirect, à la ligne prudente suivie en la matière par l'évêque
de Fribourg?42 La condamnation de l'Action française deux ans plus
tard, pour laquelle l'abbé de Saint-Maurice, à la différence de

Mgr Besson, n'avait jamais caché une certaine sympathie (à preuve,
entre autres, les relations suivies durant toutes ces années d'Henri
Ghéon avec l'abbaye)43, modifia en partie les données du problème.
Saint-Maurice n'en avait pas moins été jusque-là le point d'ancrage et
le lieu de ressourcement privilégié de tous ceux qui, en Suisse romande,

convertis ou non à l'instar d'un Robert-Benoît Chérix44 ou des
frères Cingria, se voulaient «des révolutionnaires dans la tradition»
(Edmond Humeau) et se reconnaissaient dans le langage néo-thomiste

de Jacques Maritain.

2. Les conférences de Jacques Maritain

Les quatre conférences que donne le philosophe à Genève
principalement, mais aussi à Saint-Maurice et à Fribourg, entre 1923 et
1928 ne passent pas inaperçues. Elles contribuent, comme le notait
l'abbé Journet, à imposer le thomisme «à l'attention générale» et
suscitent un large débat dont se font l'écho les meilleures revues de
Suisse romande. Les réactions, plus ou moins vives, que l'on
enregistre à la suite des exposés publics du professeur thomiste, pour être
comprises, doivent être replacées à chaque fois dans leur contexte.
Ainsi la différence d'atmosphère est sensible entre le printemps 1923,
date de sa première intervention à Genève, et l'automne 1925 où se

déchaînent les passions. La quatrième et dernière conférence de la
décennie en août 1928 se déroule dans un climat à nouveau plus
serein. Considérons cela plus en détail.

L'idée d'inviter à Genève Jacques Maritain pour une conférence

germe très tôt dans l'esprit de l'abbé Journet et du petit groupe

42 Lequel avait décliné pour des raisons de «conscience» l'invitation qui lui était faite
de s'associer à cette commémoration (Echange de lettres des 20 et 22 mars 1924.
Archives de l'Evêché de Fribourg).

43 Auteur d'un drame intitulé «Saint-Maurice ou l'obéissance».
44 Voir les pages émerveillées qu'il lui consacre dans «L'arche d'Alliance. Essai de

synthèse sur le christianisme». Paris, 1923.

128



d'études thomistes qu'il anime. Le sujet qu'il propose, d'accord avec
l'abbé Zundel, à son ami de venir traiter devant ses compatriotes est

explosif puisqu'il s'agissait ni plus ni moins d'une relecture critique
de Jean-Jacques Rousseau et des «mythes du <Contrat sociab»
auxquels le philosophe avait consacré un long et très dur article dans la
«Revue Universelle» en décembre 1921.45 Plutôt que de procéder
eux-mêmes à l'invitation, ce qui en aurait réduit considérablement la
portée, l'abbé et ses jeunes disciples s'avisèrent d'intéresser à ce

projet les «Conférences universitaires» moins marquées confession-
nellement. C'est qu'en effet l'auteur d'« Antimoderne» (Paris, 1922)
était loin de laisser indifférents les étudiants protestants de l'Université:

mieux même, le livre, pour certains, les avait «emballés».46 La
très honorable «Revue de théologie et de philosophie» elle-même,
sous la plume autorisée d'Arnold Reymond, n'était pas loin de
partager cet emballement.

«Ce qu'il faut retenir du livre de M. Maritain, pouvait-on y lire,
c'est son affirmation invincible d'un monde suprasensible, c'est son
admirable vision des réalités spirituelles qui dominent et commandent

nos pauvres vies tenestres, c'est sa proclamation inébranlable
d'une espérance éternelle.»47

Jacques Maritain vint donc parler à Genève à l'enseigne des
Conférences universitaires en date du 6 mars 1923. Sa conférence
n'avait pas pour thème Rousseau comme l'avait souhaité l'abbé
Journet mais «la pensée moderne et le thomisme». Ce n'est que le

lendemain, jour de la fête de saint Thomas, qu'il entretint ses amis
catholiques genevois à titre privé cette fois des thèses du «Contrat
social». L'abbé Journet n'était pas le dernier à s'en féliciter: «Pour
beaucoup, écrivait-il peu après à son ami, cette conférence a été un
soulagement.»48 L'accueil plutôt favorable réservé au professeur
thomiste invitait à renouveler l'expérience. En novembre, Maritain
revenait à Genève pour prononcer une nouvelle conférence à la
demande des étudiants et étudiantes catholiques de l'Université qui
fut répétée le lendemain, nous l'avons vu, à l'abbaye de St-Maurice.

45 Lettre de l'abbé Journet à Jacques Maritain. 31 décembre 1922. Papiers Mari-
tain.

46 Ibid.
47 Arnold Reymond. Le protestantisme et la philosophie, in: «Revue de théologie et

de philosophie». 1923. 117.
48 Lettre du 16 mars 1923. Papiers Maritain.

129



Son titre était en soi tout un programme: «Saint Thomas, apôtre des

temps modernes». Cette année 1923, avec les célébrations de Rome
et l'encyclique papale, marquait «l'apogée» du retour à saint Thomas.

Pour beaucoup, y compris en Suisse romande, et principalement

parmi la jeune génération même protestante, les certitudes de la

métaphysique thomiste représentaient une sorte de recours devant
l'énorme béance morale et intellectuelle ouverte par la Première
Guerre mondiale. La «levée de boucliers» qui accueille deux ans plus
tard le philosophe pour sa troisième conférence publique à Genève
n'en apparaît que plus surprenante même si elle était en somme
prévisible.49

La parution des «Trois Réformateurs» chez Pion dans la collection

«Le Roseau d'Or» en juin 1925 n'est pas étrangère à ce
changement de climat. Elle vaut à son auteur de publiques inimitiés. Dans
ce nouveau livre en effet, Maritain s'en prenait avec vigueur à ces

«pseudo-prophètes» de l'histoire moderne, à ces fossoyeurs de la
tradition occidentale qu'étaient à ses yeux Luther, Descartes et Rousseau.

Loin d'attiser la colère des seuls protestants50, la sortie du livre
s'accompagne d'une controverse entre catholiques dont se fait com-
plaisamment l'écho l'abbé Journet dans «le Courrier de Genève» du
25 juillet 1925. Auteur d'un ouvrage en deux volumes sur «La
jeunesse d'Ernest Renan» (Paris, 1925), Piene Lassene avait dénoncé
dans «les Nouvelles littéraires» «l'archaïsme» des thèses défendues

par Maritain. Ce dernier riposta en s'attaquant à son tour à l'ouvrage
de Lassene dans «la Revue Universelle». La polémique s'envenima
durant l'été à la grande satisfaction des adversaires du penseur
thomiste qui voyaient dans son contradicteur «le représentant d'un
catholicisme plus tolérant et plus évangélique que celui des «écrivains

de l'école de M. Charles Maunas». «On n'ose pas trop vous
attaquer, poursuivait l'abbé Journet dans une lettre à son ami datée
du 16 août 1925, mais une animosité contre vous transpire dans les

49 Voir à ce propos les articles très polémiques de Pierre Jaccard. La mêlée thomiste en
France en 1925, in: «Revue de théologie et de philosophie». 1926, 49 ss.: id.. La
renaissance thomiste dans l'Eglise. Du Cardinal Mercier à M. Jacques Maritain, in:
ibid., 1927, 134-156; id., Thomisme et protestantisme, suivi d'une Note
bibliographique sur la mêlée thomiste en Suisse romande, in: «Les Cahiers protestants».
XI (1927). 226-242.

50 On relève par exemple une prise de distance très nette d'Arnold Reymond dans
«Les Cahiers de Jeunesse», 1925. 420-429.

130



conversations. Vous avez fait ce prodige d'imposer le catholicisme à

l'attention de ceux qui croyaient que l'avenir était au modernisme.»51

La venue dans ces conditions du philosophe en Suisse

romande pour une tournée de conférences ne s'annonçait pas sous les

meilleures auspices. L'abbé Journet avait tenté, en vain, d'organiser
une soirée publique à Lausanne ou même à Neuchâtel en plus de
celles qui devaient avoir lieu à Fribourg et à Genève.52 La troisième
conférence de Maritain dans la cité de Calvin eut lieu à l'Athénée le
21 octobre 1925 à l'invitation du Groupe des étudiants et étudiantes
catholiques de l'Université. Elle suivait de peu une causerie tenue
quelques jours plus tôt dans le même lieu par son ami Henri Massis,
le directeur de la «Revue Universelle», qui avait obtenu «un vrai
succès».53 Son thème: la métaphysique et ses rapports avec l'intelligence

moderne. Cet éloge de la métaphysique comme connaissance
vraie de l'Absolu ouverte à la contemplation et supérieure à toute
forme de connaissance expérimentale fournit le prétexte d'une
violente contre-offensive menée par un professeur à la Faculté de médecine

de l'Université de Genève Rolin Wavre. Dans une lettre
retentissante publiée dans le «Journal de Genève» 12 novembre 1925), ce
dernier se disait «consterné» par les charges portées par le philosophe
«contre ce qu'il appelle le «scientisme» et sa forme particulière le
«mathématisme». «Qu'il vienne chez nous tenter le procès de la
démocratie, du protestantisme et du scientisme, nos portes, je
l'espère, lui seront toujours ouvertes, mais notre public ne s'alarmera
pas.» Bien qu'«écrites en dehors de toutes préoccupations
confessionnelles», les lignes du savant professeur ne manquèrent pas d'attirer

l'attention des milieux protestants hostiles au progrès du
néothomisme en Suisse romande. En janvier 1926, le Groupe des Amis
de la Pensée protestante, qui s'était constitué deux ans auparavant
dans le but de lutter contre «une pensée chrétienne complètement
catholisée», inaugurait son activité publique avec une conférence à

l'Athénée de M. Rolin Wavre dirigée contre l'obscurantisme de
Maritain.54 La condamnation de l'Action française (décembre 1926),

51 Papiers Jacques Maritain.
52 Lettre à Jacques Maritain, 13 octobre 1924, Papiers Maritain.
» Ibid.
54 Toutes les citations relatives à cette affaire sont extraites du dossier publié dans

«Nova et Vetera», 2 (1927), 406-414.

131



loin d'apaiser les passions, acheva de brouiller les cartes en radica-
lisant encore davantage les positions des uns et des autres.

Le revirement du philosophe à l'égard des thèses de Maunas
manifesté dans «Primauté du spirituel» (Paris, 1927) ne profita guère
à son image en Suisse romande. Elle provoqua la déception des

milieux réactionnaires qui avait cru reconnaître en lui un maître à

penser face à la crise du monde moderne55, sans pour autant lui
regagner la sympathie de ceux pour qui il restait «un catholique de
droite». Ainsi par exemple, le Cercle catholique de Genève, qui
s'était formé pour soutenir les activités internationales des catholiques

dans le cadre de la SDN, refusa-t-il d'accorder son patronage à la

quatrième conférence que vint donner à Genève Maritain en août
1928 sur «l'idée chrétienne de civilisation».56 Cette retenue n'empêcha

pas certains représentants de ces milieux d'assister à la conférence

et d'être frappés par le ton «universaliste» de ses propos.57
Cette image «maunassienne» de Maritain mettra du temps à s'effacer,

et pas seulement en Suisse romande, malgré tous les gages donnés

par Maritain dans les années suivantes de son aversion à l'égard de

toute forme d'autoritarisme et de nationalisme étroit. Car il faut bien
reconnaître que si le thomisme de Maritain a eu quelque influence
durable dans nos régions, c'est bien davantage en raison de sa lucidité
au moment de la crise de l'Action française qu'en vertu d'un
compagnonnage antérieur dont le degré de sincérité reste à établir.

3. La fondation et les débuts de «Nova et Vetera»

Plus encore que les cercles thomistes ou les conférences de Jacques
Maritain, ce qui devait contribuer à inscrire durablement la pensée
néo-scolastique dans le paysage intellectuel romand c'est la fondation

de la revue «Nova et Vetera» en 1926 par les abbés Charles

Voir a ce propos «la Nouvelle Revue Romande». 1928, n° 6.
Lettre de l'abbé Journet à Gonzague de Reynold, 15 août 1928. Papiers de Reynold.
Correspondance personnelle 1924-1930.
Lettre de l'abbé Journet à Jacques Maritain, 4 septembre 1928. Papiers Mari-
tain.

132



Journet et François Chanière. Depuis la disparition de la «Revue de

Fribourg» en 1913. les catholiques de Suisse romande ne disposaient
plus d'une revue digne de ce nom. Au lendemain de la guerre, le

besoin de mettre «mieux en valeur toutes les richesses de la pensée
catholique» se fait sentir dans certains milieux intellectuels de notre
pays. Une tentative dans ce sens visant à créer «une organisation des
forces intellectuelles catholiques» au niveau suisse débouchera sur
une réunion à Olten en juin 1923 qui n'aura pas de suite en raison
notamment de l'opposition des Alémaniques à constituer une
association indépendante.58 Aussi Gonzague de Reynold, qui avait été à

l'origine de ces efforts, pourra-t-il se féliciter, dans une lettre à l'abbé
Journet au lendemain de la parution du premier numéro de «Nova»,
de ce que «les catholiques de Suisse romande possèdent enfin, grâce à

vous, l'organe de défense et de diffusion intellectuelles que je leur
souhaite depuis longtemps.»59 Ce dernier lui-même d'ailleurs en
caressait le projet depuis 1922: «Mais cela, écrivit-il alors à Maritain,
soulève bien des difficultés.»60 Moins de trois ans plus tard, celles-ci
semblaient être résolues puisqu'il annonçait à son ami l'accord de

principe de Mgr Besson pour «des cahiers catholiques romands» qui
devraient paraître prochainement. «J'accepterais bien d'être
collaborateur, ajoutait-il, mais je ne voudrais pas avoir sur le dos la charge
de rédacteur.»61 Le premier numéro daté de janvier-mars 1926 parut
en décembre sous le titre «Nova et Vetera». «Revue catholique pour
la Suisse romande». Il s'ouvrait par un long article de présentation se

l'abbé Journet intitulé «Définitions» sur lequel il vaut la peine de

s'attarder.
L'auteur s'expliquait d'abord sur les «raisons humaines de sortir

simultanément du silence», autrement dit sur les motivations qui
avaient présidé au lancement de la revue. Le retour de faveur dont
bénéficiait le catholicisme auprès des élites intellectuelles depuis la
fin de la guene. et dans lequel il reconnaissait «un signe des inquiétudes

contemporaines», imposait aux catholiques le devoir de

«mettre en meilleure valeur les richesses» dont ils étaient «les trop

S8 Voir à ce sujet le dossier conservé dans les Papiers de Reynold, Action 9.
s,) Lettre à l'abbé Journet, 29 décembre 1925. Papiers de Revnold. Corresp. Copies

1925.
60 Lettre du 6 août 1922. Papiers Maritain.
61 Ibid., 9 juin 1925.

Lettre à Jacques Maritain. 8 mars 1926, Papiers Maritain.t:

133



inconscients dépositaires». Face à la montée des idéologies extrêmes
(«socialisme» ou «réaction») et la séduction que celles-ci opéraient
sur les jeunes générations, la doctrine catholique pouvait servir de

recours «à ceux qui peuvent encore choisir». Non moins ferme était
la résolution de ne plus laisser courir impunément «certaines
simplifications apologétiques» contre le catholicisme qui «discréditent»
ceux qui les utilisent. L'éditorialiste s'attachait ensuite à prévenir
deux «malentendus» possibles à propos des orientations de la revue.
Premièrement, l'adhésion déclarée de ses rédacteurs au catholicisme
romain ne signifiait pas de leur part un moindre amour de la Suisse,
«des institutions et des œuvres des hommes qui la peuplent, dans ce

qu'elles ont de sain et de légitime». Celles-ci, prévenait-il toutefois,
n'étaient pas à confondre avec «le libéralisme économique et le

socialisme, le pragmatisme et le libertisme, pour lesquels, quoiqu'on
ait pu dire, nous ne sommes pas faits». Secondement, il ne s'agissait
pas de cultiver la nostalgie d'un retour au passé mais, «à chaque
moment du temps, de découvrir les fils ténus et innombrables qui
doivent unir, dans un monde bien fait, le passé, le présent et l'avenir».

D'où le titre choisi pour la revue. Car si les choses sensibles

(politique, culture, arts) demeuraient soumises aux lois du temps, les
choses spirituelles (théologie, métaphysique, mathématiques), elles,
demeuraient inchangées par-delà les siècles. «La vérité ne se fait, ni
se rajeunit. Elle se trouve, se comprend ou se croit, se communique
sans se dégrader, et ensuite se développe». Et l'auteur de regretter que
cette «loi fondamentale de la vie intellectuelle, si familière à l'Eglise,
si nettement présente à saint Thomas», soit restée si étrangère au
protestantisme libéral et au modernisme. Forte de cette double fidélité,

la revue revendiquait enfin un certain éclectisme dans le choix
des sujets traités (religion, philosophie, politique, littérature, arts) et
se voulait accessible à «toute personne qui s'intéresse aux choses de

l'intelligence». Le sommaire du premier cahier reflétait ce parti pris
de diversité puisqu'on y trouvait à côté d'un récit de conversion
(René Leyvraz) et d'une réflexion sur les assurances sociales (André
Savoy) des textes plus littéraires de Maurice Zundel, Alexandre Cingila

et Henri Ghéon, une chronique philosophique sur le thomisme
de l'abbé Journet, une chronique juridique de l'abbé Chanière, une
lettre de Jacques Maritain, le tout entrecoupé d'un poème intitulé
«Trimphe romain» dû à Gonzague de Reynold et de reproductions
de peintures signées Georges de Traz.

134



La revue connut d'emblée un grand succès. Certains bien sûr
s'inquiétèrent de «la passion qui l'anime», mais tous les critiques dans
l'ensemble reconnurent sa haute tenue intellectuelle. L'abbé Journet
se déclarait lui-même «surpris» d'un tel succès: «Je pensais qu'il
faudrait paraître une année avant qu'on daignât nous citer. Ce qui me
fait plaisir, ajoutait-il, c'est qu'on sent venir avec soi les catholiques
intellectuels.»62 Pourtant, bien davantage que les flèches venues des
milieux protestants libéraux, ce qui l'embarrassait c'était la sollicitude

dont l'entouraient certains organes réactionnaires proches de

l'Action française à l'heure où celle-ci paraissait sur le point d'être
condamnée par Rome. Lorsque la «Nouvelle Revue Romande»
entreprit de répondre à Robert de Traz qui s'était ému dans le

«Journal de Genève» de ce qu'une revue d'étudiants ait pu appeler à

«renoncer à nos traditions nationales pour nous vouer au néo-royalisme

et à la philosophie thomisme»63, l'abbé Journet protesta
vigoureusement dans une lettre ouverte adressée à la direction de la revue
contre l'équation qui était ainsi faite entre «catholicisme, thomisme
et royalisme».64 «C'est une vieille tactique de nos adversaires
d'opposer entre eux le catholicisme et le patriotisme romand». Et
d'expliquer qu'il n'était pas nécessaire d'avoir lu saint Thomas pour être
un bon catholique et que d'autre part une politique chrétienne
d'inspiration thomiste ne comportait pas, «de soi, l'adhésion à l'une plutôt

qu'à l'autre des trois formes classiques de gouvernement: démocratie,

aristocratie, monarchie». Cette mise au point plutôt ferme
n'empêcha pas la revue d'accueillir avec une large sympathie
l'ouvrage très polémique de l'abbé Journet sur «L'esprit du protestantisme

en Suisse» (Paris, 1925)65 et, plus grave encore, de reprendre à

son compte un texte pour le moins ambigu de saint Thomas sur «la
manière de gouverner les Juifs».66 La fondation «un peu partout ces

Jean de Fribourg, M. Robert de Traz ou les «opinions personnelles», in: «Nouvelle
Revue Romande», octobre-novembre 1924, nos 10-11.
Ibid.. février-mars 1925, nos 2-3.
Ibid.. juin-juillet 1925. nos 6-7.
Le texte est précédé d'une brève notice de la rédaction où l'on peut lire que «le
Doctor communis de l'Eglise», le «prudentissimus frater Thomas» aura sans doute
la même bienfaisante autorité là qu'ailleurs». L'exégèse proposée à la fin du texte
par un professeur de l'Institut catholique de Paris ne laisse pas place au doute: «Le
Juif est au ban de la Cité chrétienne, esclave à perpétuité, sans aucun droit civil».
(Ibid.. 1926. n°39).

135



temps-ci en Suisse romande» de groupes fédéralistes d'Action
française n'était pas non plus sans inquiéter le directeur de «Nova et
Vetera».67 D'autant que ceux-ci - à l'image de leur principal théoricien,

le Vaudois Marcel Régamey, fondateur en 1926 des cahiers
d'«Ordre et Tradition» - affectaient de se dire en plein accord de

principe avec «les démocrates thomistes» dans leur condamnation
de l'idée «absurde» de la souveraineté populaire.68 Charles Journet
ne cachait pas un certain désanoi devant cette situation: «D'un côté
la confusion entretenue avec joie par les uns, avec inconscience par
les autres entre thomisme et A.F., et de l'autre des adversaires de
Maurras encore bien plus déplaisants, qui nous rejettent au libéralisme

et à Rousseau.»69
Le problème posé à «Nova et Vetera» après une année d'existence

à peine était bien là: il lui fallait se démarquer nettement d'un courant

d'idées avec lequel les convergences sur de nombreux points
étaient réelles et au sein duquel se recrutaient l'essentiel de ses
lecteurs sous peine de perdre l'identité catholique qui était sa raison
d'être, sans pour autant renoncer à son inspiration thomiste qui
l'inclinait à la plus grande défiance envers le libéralisme et le démo-
cratisme. La fermeté de Mgr Besson sur la question de l'Action
française intimant à l'abbé Journet l'ordre «de ne rien dire ou de parler de
cette condamnation sans atténuation»70 réduisait d'autant la marge
de manœuvres. Restait la seule issue possible: inventer ou repenser
une politique et une économie chrétiennes qui ne se confondent plus
avec tel ou tel système existant. Les principaux inspirateurs de la

revue, Charles Journet et François Charrière, s'y essayeront prudemment

au plus fort de la crise de l'Action française.71 En 1929, Mari-
tain proposera même de faire de «Nova et Vetera» «une grande
revue internationale» capable de cristalliser autour d'elle tous les

efforts visant à refaire une civilisation chrétienne sur la base des

principes du thomisme.72 A la même période, l'abbé Journet donnait

67 Lettres à Jacques Maritain, 10 décembre 1924, Papiers Maritain.
68 «Ordre et Tradition», n° 4, juillet 1927.

" Lettre à Jacques Maritain, 15 août 1925, Papiers Maritain.
70 Ibid., 3 mai 1927.
71 Voir les chroniques «politiques» du premier («Nova», 1926/4, 506-509: 1927/1.

78 ss.) et les articles du second sur la démocratie et le principe de la souveraineté
populaire (ibid.. 1926/3,237-256; 1927/2, 133-145).

72 Lettre à l'abbé Journet. 6 février et 7 mars 1929, Papiers Maritain.

136



ses premiers articles sur ce thème à une revue française «La Vie
intellectuelle», qui venait d'être fondée par les dominicains à Paris
avec l'appui de Maritain.73 Ce n'est toutefois que quelques années
plus tard, devant la montée un peu partout en Europe des communautés

totalitaires, que sa réflexion atteindra à sa pleine maturité
jusqu'à faire de «Nova et Vetera» l'une des principales revues
résistantes d'inspiration chrétienne en Suisse.74

Je terminerai cette brève enquête sur la renaissance thomiste en
Suisse romande dans les années vingt par deux observations. La
première pour constater que cet engouement pour la philosophie du
Docteur angélique est un phénomène largement extra-universitaire
(à preuve, un certain décalage de Fribourg) et qu'il est le fait pour
l'essentiel d'une nouvelle génération intellectuelle née au tournant
du siècle ou un peu avant et qui subit de plein fouet le choc de la
Première Guerre mondiale et le profond ébranlement des valeurs
qu'elle entraîne. Si le rôle d'un Jacques Maritain est capital, il n'est
pas exclusif et il serait faux de réduire ce mouvement à une influence
étrangère. Le dynamisme qui est le sien et débouche sur la fondation
d"une revue aussi durable et prestigieuse que «Nova et Vetera»
atteste l'existence de germes antérieurs (à Fribourg, mais aussi à

Saint-Maurice) qui trouvent à s'épanouir à la faveur de la conjoncture

de crise spirituelle des années vingt. Il n'est pas douteux, et ce

sera là ma seconde conclusion, que ce retour à la scolastique médiévale

est d'abord une réaction contre le modernisme et ses excès. La
redécouverte du chant grégorien dans ces années s'inscrit dans la
même perspective. On en veut pour preuve l'attrait exercé par
l'Eglise catholique sur de nombreux protestants. Cette ambiguïté
dans l'adhésion est l'une des raisons de la méfiance de Mgr Besson à

l'égard de ces néo-convertis dont les sympathies thomistes ont quelque

chose d'inquiétant, voire de subversif pour l'équilibre confédé-

A ce sujet, l'article d'Yvon Tranvouez, La fondation et les débuts de «La Vie
intellectuelle» (1928-1929). in: «Archives de Sciences sociales des Religions». 42

(1976), 57-96.
Sur ce thème, Victor Conzemius, Christliche Widerstandsliteratur in der Schweiz
1933-1945, in: Walter Frühwald, Heinz Hurten (Hg.). «Christlicher Exil und
christlicher Widerstand». Regensburg. 1987, 225-262. Une thèse de doctorat sur la
«théologie politique de Charles Journet durant la période 1920-1940» est
actuellement en cours d'élaboration par M"e Marie-Agnès Cabanne.

137



rai. La condamnation de l'Action française en 1926 sera l'occasion
d'une clarification salutaire à laquelle l'abbé Journet s'attellera
courageusement dans sa revue «Nova et Vetera» et qui fournira à terme
les bases doctrinales manquantes d'une complète intégration des

catholiques suisses à l'Etat fédéral.

138


	La renaissance thomiste en Suisse romande dans les années 1920

