
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 85 (1991)

Artikel: Der Tessiner Katholizismus 1850-1950

Autor: Moos, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Tessiner Katholizismus
1850-1950

Carlo Moos

1. Aspekle des vorkonziliären Tessiner Katholizismus

Zwei Arten von Gründen haben mich dieses Tessiner Thema
wählen lassen : Gründe autobiographischer Art (sie erklären die sonst
eher verpönte Ich-Form) sowie Gründe, die mit meiner
wissenschaftlichen Laufbahn zusammenhängen.

Was erstere anbelangt, so habe ich durchaus starke, wenngleich im
ganzen gemischte Jugend- und Ferienerinnerungen an religiöse
Ereignisse während der 1950er und früheren 1960er Jahre in Tenero,
dem Herkunftsort meiner Mutter bei Locamo. Besonders erinnerlich
sind mir die Karwochen und ihre einstmals reiche Liturgie oder etwa
die Ostermontag-Prozessionen zur Madonna del Sasso. Vereint mit
Teilnehmern aus anderen Gemeinden zog man in gewaltiger
Kolonne dem See entlang, was heute schon wegen des Osterverkehrs
nicht mehr möglich wäre.1 Anlässlich einer am Ziel der Prozession
bei einem (wie mir schien) uralten Kapuzinerpater abgelegten
Beichte musste ich mich zum Besuch von Tanzanlässen äussern, was
mir als in der Zürcher Diaspora Aufgewachsenen reichlich weltfremd
vorkam. Des weiteren erinnere ich mich an zahllose Sonntagsgottesdienste

mit für mein Empfinden unsäglich schönen Liedern, welche
aber vornehmlich von Frauen und Kindern gesungen wurden, die-

' Ausserordentlich hübsch ist die in einem nicht unähnlichen Kontext angesiedelte
Erinnerung von Giuseppe Lepori an ein anlasslich der «festa di San Bernardo»
vergessenes Kruzifix; Giuseppe Lepori. Scritti e discorsi raccolti da Alberto Lepori
con un profilo biografico. Locamo 1988. 303-306.

25



weil die Männer draussen vor der Kirche sich in weltlichen Gesprächen

ergingen und nur gerade für den entscheidenden Moment ins
Gotteshaus schlüpften.

Eher unangenehm waren die an langen Sommerabenden in den
Bergen aufWunsch der Grossmutter absolvierten Rosenkränze, welche

kein Ende nehmen wollten. Die Nonna hatte, wenn mich die
Erinnerung nicht täuscht, im Schlafzimmer eine mit Widmung
versehene Photographie von Bischof Jelmini hängen. Ihr lange nach
dem zweiten Vatikanum erfolgter Tod zeigte freilich, dass sich nicht
restlos alles durch das Konzil geändert hatte. Wie seit undenklicher
Zeit wurde die Tote im Sarg aufgebahrt, dann an der Spitze eines

langen Zugs durch Söhne und Enkel in die Kirche getragen und nach
der Totenmesse unter Teilnahme der ganzen Gemeinde beigesetzt.

Andere Erinnerungen betreffen scharfe Auseinandersetzungen
innerhalb der Pfarrei um den Bau eines «oratorio», eines Gemeindehauses,

gegen Ende der 50er Jahre. Das überrissene Projekt wurde
wirklich realisiert und führte zu einer massiven finanziellen
Belastung der Gemeinde, welcher eine Gruppe aktiver Pfarreiangehöriger
mit einem Kino im grossen Saal beizukommen versuchte. Das
anfänglich anspruchsvolle Programm wurde jedoch im Laufe der
Jahre immer seichter, bis der Betrieb schliesslich wegen der ausbleibenden

Besucher aufgegeben werden musste. Ähnlich ist es dem in
einem Seitenflügel untergebrachten und von italienischen
Ordensschwestern geführten «asilo nido» ergangen, welcher jetzt anderswo

von der politischen Gemeinde betrieben wird, während die Nonnen
aus dem Dorf verschwunden sind.

Diese Auseinandersetzungen innerhalb des Kirchenvolkes waren
indessen nur gleichsam Spiegelungen umfassenderer Gegensätze von
Kirchen- und Nichtkirchenvolk, welche ich im weiteren Familienkreis

als solche von politischem Katholizismus und Sozialismus
erlebt habe.

So sind meine Erinnerungen nicht nur im Bereich seither erfolgter
Veränderungen angesiedelt; sie kreisen auch - wie jedenfalls die
nachträgliche Reflexion zu ergeben scheint - um wesentliche Aspekte
des vorkonziliären Tessiner Katholizismus und insbesondere um
seine nach innen wie gegen aussen scharfe Konfliktualität.

Letztere hinwiederum ist - und damit komme ich, zweitens, zu
meinen Interessen fachlicher Art - durchaus Kennzeichen des Tes-

26



siner Katholizismus wenigstens seit der Mitte des letzten Jahrhunderts

gewesen.2
In dieser Hinsicht ist mein hauptsächliches Thema das italienische

Risorgimento, und besonders beschäftigt hat mich dessen demokratischer

Strang in den Jahren um und nach 1848. Es waren die Jahre,
während welcher der Kanton Tessin mehr und mehr in die italienischen

Händel verwickelt wurde, weil er nicht nur - sofern er der
liberalen Richtung zuneigte - Sympathien für die italienische
Einigungsbewegung empfand, sondern diesen Sympathien Nachdruck
verlieh durch aktive Teilnahme an den kriegerischen und konspira-
torischen Auseinandersetzungen in Oberitalien oder durch kraftvollen

Einsatz für die Flüchtlinge, welche nach dem Scheitern der
Mailänder Revolution in Scharen nordwärts strebten. Sofern er nicht der
liberalen Richtung angehörte, war der Tessiner als Gegner der
erwähnten Erscheinungen durchaus ebensosehr in die Konflikte
verwickelt.

Gerade die Frage der italienischen Flüchtlinge war aber deshalb
von besonderer Brisanz, weil sie sich mit den Reform- und Säkula-
risierungsmassnahmen der Tessiner Radikalen im Bereich des
(höheren) Unterrichts verknüpfte (dies insofern auch personell, als der
ehedem führende Mailänder Revolutionär Carlo Cattaneo eine wichtige

Rolle bei der Gründung des Liceo von Lugano spielte) und sich
schliesslich - nach fast apokalyptischen Tönen in der parlamentarischen

Auseinandersetzung zwischen den Liberal-Radikalen und der
sich formierenden katholischen Opposition - im staatsstreichartigen
«pronunciamento» von 1855 dramatisch entlud.1 Es war dies eine
von den regierenden Liberalen inszenierte Flurbereinigung, und sie
hatte bereits Tradition, indem sie auf der Linie der Ereignisse von

Dass dies zeitweise schon vorher galt, zeigt Fabrizio Panzera, Società religiosa e

società civile nel Ticino del primo Ottocento. Le origini del movimento cattolico
nel cantone Ticino (1798-1855), Bologna 1989. Der gleiche Verfasser ist der
Meinung, von einem eigentlichen «movimento cattolico» könne erst seit der 2. Hälfte
des 19. Jahrhunderts die Rede sein ; Fabrizio Panzera, Una bibliografia per la storia
del movimento cattolico nel canton Ticino. Parte prima: dalle origini al 1890, in:
Risveglio. Rivista mensile della Federazione Docenti Ticinesi LXXXIX/7-8
(1984), 230.
Vgl. dazu meine Zürcher Habilitationsschrift L'«altro» Risorgimento. L'ultimo
Cattaneo tra Italia e Svizzera, deren Erscheinen bevorsteht.

27



1839 lag, welche die Ära der Tessiner Revolutionen eröffnet hatten.4
Ihre Handhabung durch die Bundesbehörden sanktionierte andererseits

eine Art Tessiner «Recht auf Revolution»5, von welchem bis

1890 wiederholt Gebraucht gemacht werden sollte.6
Als Folge des Straatsstreichs von 1855 wurde die liberale

Prädominanz mit der «legge civile-ecclesiastica» auch im kirchlichen
Bereich zementiert und eine durch und durch kontrollierte Staatskirche

geschaffen.7 Wenn diese das Prinzip der individuellen Freiheit

klar verletzte, so aus einer - wie es schien - höheren Notwendigkeit

zur Abwehr der österreichischen Einflussnahme mit Hilfe des

am Gängelband der Bischöfe von Como und Mailand gehaltenen
Tessiner Klerus.8

Indessen vermischen sich Religion und Politik im Tessin9 nicht
nur in der unmittelbaren Sonderbundszeit, sondern weit darüber
und über den Kulturkampf hinaus bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts

in zuweilen geradezu explosiver und seither in sich abschwächender

Form letztlich bis auf den heutigen Tag.
Den folgenden Ausführungen möchte ich daher die These

zugrundelegen, dass sich die Geschichte des Tessiner Katholizismus im
Zeitraum von 1850 bis 1950 in Abläufen und Periodisierung durchaus

mit der von Urs Altermatt untersuchten gesamtschweizerischen

Vgl. Andrea Ghiringhelli, Il Ticino della transizione 1889-1922. Verso l'affermazione

del multipartitismo e dei prerequisiti della democrazia consociativa. Locamo
1988, 20.
Erich Grüner u.a.. Die Wahlen in den schweizerischen Nationalrat 1848-1919.
Wahlrecht. Wahlsvstem. Wahlbeteiligung. Verhalten von Wählern und Parteien,
Wahlthemen und Wahlkampfe. Band 1 B, Bern 1978. 1036.
F. Panzera spricht denn auch im Zusammenhang mit den Ereignissen von 1890

von einem «nuovo pronunciamento liberale»; Fabrizio Panzera, La lotta politica
nel Ticino. Il «Nuovo Indirizzo» liberale-conservatore 1875-1890), Locamo 1986.
156.

Vgl. Franco Zorzi. Le relazioni tra la Chiesa e lo Stato nel Cantone Ticino.
Contributo alla storia ed all'interpretazione del diritto ecclesiastico ticinese, Bellinzona
1969 (Basler Dissertation von 1946). Kap. VII.
Vgl. Zorzi, Chiesa e Stato, 108 f.

Vgl. auch meinen Aufsatz Religion und Politik im sonderbündischen Luzern, in:
Schweizerische Zeitschrift fur Geschichte 20 1970), 23-48. M.E. sind die Tessiner
Verhältnisse der Sonderbundszeit wie der Folgezeiten wegen der anders gelagerten
Mehrheits-Minderheits-Situation und der umgekehrt wirkenden endogenen und
exogenen Faktoren nicht mit den luzernischen vergleichbar.

28



Entwicklung parallelisieren lässt10, sich aber in einer anders und
schärfer ausgeprägten Konfliktualität immer wieder auch von ihr
abhebt.

2. Periodisierung und Abläufe

In freier Weise Urs Altermatt folgend lässt sich die Geschichte des
modernen Tessiner Katholizismus in verschiedene Phasen gliedern,
deren erste die Zeit des Sonderbunds und die Jahre danach, deren
zweite und dritte die Jahrzehnte von 1860 bis 1920 und von 1920 bis
1950 umfassen, während die letzte Etappe nach der Jahrhundertmitte

anzusetzen ist.

Sonderbunds- und Nach-Sonderbundszeit

Der Tessiner Katholizismus der Sonderbunds- und Nach-Sonderbundszeit

passt durchaus in die von Altermatt skizzierten ideologisch

geprägten Kulturkonflikte der Jahrzehnte von 1830 bis 1880,
während welcher Schulprobleme, Ehegesetzgebung, Strafrechtsfragen

und der Föderalismus-Zentralismus-Gegensatz im Vordergrund
standen." Dabei befanden sich die Tessiner Katholiken innerhalb
ihres eigenen Kantons in einer Art Sonderbundssituation, weil im
Tessin, der offiziell zu den Siegern gehörte, nicht eine äussere Macht
dem weltanschaulich-religiösen Gegner zum Durchbruch verholfen
hatte. Insofern war die Lage der Tessiner Katholiken in den Jahren
nach 1848 vielleicht noch ghettohafter als diejenige ihrer Glaubensbrüder

in der übrigen Schweiz; gleichzeitig mit einer rabiaten
Säkularisierunspolitik musste eine eigentliche Hegemonie der radikalen
Minderheit bekämpft werden. Diese hatte 1848 mehrere Klöster
aufgehoben, um das Wegfallen der Zolleinnahmen kompensieren
und Verwaltung und Strassen finanzieren zu können, und krönte die
Verstaatlichung des Unterrichtswesens 1852 mit der Aufhebung der

10 Vgl. Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitatsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zurich 21991.

" Vgl. Altermatt. Katholizismus und Moderne, 131.

29



«corporazioni religiose insegnanti» sowie der Säkularisierung des

Seminars von Pollegio und des Collegio von Ascona.12 Bei dieser

Gelegenheit wurde im ehemaligen Somaskerkloster S. Antonio von
Lugano das neugegründete Liceo Cantonale untergebracht, welches
in den folgenden Jahren immer wieder in heftige Auseinandersetzungen

um den vom Mailänder Ex-Revolutionär Cattaneo erteilten
Philosophieunterricht verwickelt wurde l3, während die Institution
allgemein ein schweres Leben hatte, weil die katholische Bevölkerung

andere, ausserhalb des Kantons gelegene Lehranstalten wie
Como, Roveredo, Einsiedeln, Schwyz und Feldkirch vorzog.14

Am Ende dieser ersten Kampf-Phase stand die unter Ausnützung
der Vertreibung Österreichs aus der Lombardei erfolgte Loslösung
des Tessins von den Diözesen Como und Mailand, welche auf
Veranlassung der Tessiner Radikalen von der Bundesversammlung am
22. Juli 1859 beschlossen wurde. Freilich waren die Beziehungen auf
diese Weise nicht völlig abgebrochen und liess eine Bereinigung der
Bistumsfrage noch rund ein Vierteljahrhundert auf sich warten5;
immerhin war institutionell eine Trennung vollzogen worden, was
im Zusammenhang mit der Emanzipation des Tessins von Italien
und seinem Hineinwachsen in den Bundesstaat von beträchtlicher
Bedeutung war.16

Kampfzeiten 1860-1920

Der zweite Zeitraum von der italienischen Einigung bis nach dem
Ersten Weltkrieg war zunächst weiterhin von Machtkämpfen mit
durchaus wechselndem Ausgang geprägt. Ein eigentlicher Kirchenkampf

fand in den frühen 1870er Jahren statt17, bei welchem die

12 Vgl. Helvetia Sacra. Bande V/1 (Bern 1978). V/2 (Bern 1974). VII (Bern 1976).
" Vgl. Norberto Bobbio. Una filosofia militante. Studi su Carlo Cattaneo, Torino

1971.
14 Vgl. Virgilio Chiesa. Il Liceo Cantonale. Profilo storico. Lugano/Bellinzona 1954.

36.
15 Vgl. Peter Stadler. Der Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische

Kirche im europaischen Umkreis 1848-1888, Frauenfeld/Stuttgart 1984.
129-136. sowie Antonietta Moretti. La Chiesa Ticinese nell'Ottocento. La
questione diocesana (1803-1884), Locamo 1985.

16 Vgl. Stadler, Kulturkampf, 130.
" Vgl. Stadler, Kulturkampf. 493 ff.

30



Auseinandersetzung um den Religionsunterricht ein wichtiger
Aspekt war. Besonders schwierig war die Lage der Primarlehrer. weil
sie im Schulwesen gewissermassen die «classe operaia» bildeten: auf
ihnen ruhte das ganze Gewicht der sozio-ökonomischen Rückständigkeit

des Kantons; auch waren sie von den politisch-religiösen
Auseinandersetzungen am direktesten betroffen.18 Während die
Radikalen den Religionsunterricht aus der Primarschule verbannen
wollten, indem sie die Lehrfreiheit der Gewissensfreiheit unterordneten

(und das bei den Privatschulen durchaus praktizierten), erklärten

die Konservativen den Religionsunterricht auf allen Schulstufen
für obligatorisch, nachdem Mitte der 1870er Jahre ihr bis 1890
andauernder «nuovo indirizzo liberale-conservatore» möglich
geworden war.19 In dieser Zeit blieb zwar die radikale Präsenz in
einzelnen Gemeinden und insbesondere in Lugano weiterhin stark; auf
kantonaler Ebene war es aber zu einer nunmehr konservativen
Hegemonie gekommen, welche sich 25 Jahre nach Cattaneos seinerzeitiger

«prolusione» zum Philosophiekurs von 1852 geradezu umge-
kehrt-emblematisch in einer Rede des neuen Philosophie-Lehrers
am Liceo, Don Gianola, aussprach: «Strana cosa! Il nostro secolo
parla di ponti a fil di ferro, di strade ferrate, di battelli a vapore, di
tunnel sottomarini, di palloni aerostatici; non parla di Dio: Il nostro
secolo parla di commercio, d'industria, di mestieri, di professioni, di
arti; non parla di Dio: il nostro secolo parla di nazionalità, di cultura,
d'incivilimento, di progresso, di scuole, di plebe, di emancipazioni
nuove di servi e di emancipazioni future di donne: non parla di Dio:
il nostro secolo parla di suoni, di farse, di danze, di teatri, di spettacoli,

di corse e di viaggi a piacere, di giardini di palazzi, di ammi-
glioramenti urbani ed altresì suburbani, di cremazioni di cadaveri;
non parla di Dio.»20

Für die Jahre nach 1880 konstatiert Urs Altermatt gesamtschweizerisch

eine Gewichtsverlagerung von weltanschaulichen Ideen zu
materiellen Interessen. Weil die Katholiken diskriminiert waren,
seien sie im Kampf um Herrschaftspositionen als organisierte
Minderheit aufgetreten und hätten ihre konfessionell-kulturelle Identität

18 Vgl. Flavia Ritter. I maestri elementari della scuola pubblica ticinese (1870-1890).
Lugano 1975 (Typoskript). v.a. appendice 15/I+II. 233f.

19 Vgl. dazu Panzera, Nuovo Indirizzo, passim.
20 Ritter, maestri elementari, appendice 18. 239. Vgl. auch Panzera. Nuovo Indirizzo,

56.

31



betont.21 Ganz ausgeprägt war das auch beim Tessiner Katholizismus

der Fall, obwohl er politisch zeitweilig selber am Ruder war und
über ein an sich geschlossenes konfessionelles Gebiet verfügte. Eine
mögliche Erklärung dafür ist im Umstand zu sehen, dass die
Katholisch-Konservativen ihre Basis in den Tälern hatten, während die
Liberalen ihre Anhängerschaft aus den Städten rekrutierten. Dieses
eher starre Gefüge war ein erstes Mal in den 1850er Jahren durch das

abrupte Anschwellen der Übersee-Auswanderung nach Australien
gestört worden22; vollends aus den Fugen geriet es nach der Eröffnung

der Gotthardbahn 1882, welche die Territorial-Strukturen des

Kantons über den Haufen warf und die Basis der (konservativen)
Katholiken zusätzlich untergrub. Von da bekommt die wiederholt
aufflammende Auseinandersetzung um die Wahlkreise und ihre
geradezu grotesk anmutende Arithmetik einen tieferen Sinn.23

Andererseits brachten die 1880er Jahre eine durch die konservative

Wende der Mittsiebziger ermöglichte Konsolidierung. Endlich
konnte die Bistumsfrage im Zusammenhang mit dem auf schweizerischer

Ebene auslaufenden Kulturkampf durch die Schaffung einer
apostolischen Administratur in Lugano erledigt werden, während die
neue «legge civile-ecclesiastica» von 1886 auch im Innenleben des
Kantons eine neue Lage schuf, indem sie der Kirche wieder weitgehende

Freiheiten und Selbstverwaltungsbefugnisse einräumte.24 Im
Prinzip verhielt sich diese jetzt «antiseparatistisch», in der Praxis
aber durchaus «separatistisch»; die öffentliche Schule blieb staatlicher

Leitung unterstellt, der Religionsunterricht war weiterhin fakultativ.

25 Auch die Regelung der Bistumsfrage trug alle Zeichen eines
Kompromisses, an dessen Zustandekommen die Parteien allerdings
wenig Anteil hatten, wollten doch die Liberalen den Anschluss an
eine bestehende schweizerische Diözese, während die Konservativen
ein eigenes Bistum wünschten.26 Die in der Konvention von 1884

21 Altermatt, Katholizismus und Moderne. 131 f.
22 Vgl. Giorgio Cheda. L'emigrazione ticinese in Australia. 2 Bande. Locamo

1976.
21 Vgl. Panzera, Nuovo Indirizzo, und Ghiringhelli. Transizione, passim.
24 Vgl. Stadler. Kulturkampf, 501.
25 Alberto De Filippis. La condizione degli ecclesiastici nel Cantone Ticino. Lugano

1921.
26 Vgl. Stadler. Kulturkampf. 581-86. und Panzera. Nuovo Indirizzo. 125 ff.

32



getroffene und im Sinne eines «promoveatur ut amoveatur»27 auf
die Person Eugene Lachats zugeschnittene Lösung war somit nicht
nur ein Kulturkampf-Produkt, sondern gewissermassen der kleinste
gemeinsame Tessiner Nenner. Auf der selben Linie bewegte sich die
nach Lachats Tod erforderliche neue Konvention von 1888, welche
das Doppelbistum Basel-Lugano schuf, wobei ein apostolischer
Administrator mit bischöflichem Charakter im Tessin residieren
sollte.28

Der durch den Putsch von 1890 eingeleitete Machtwechsel
entsprang unter anderem einer im Laufe der 1880er Jahre komplizierter
gewordenen politischen Landschaft: neben die Radikalen in den
Städten und die Klerikal-Konservativen in den «valli» waren die
Liberal-Konservativen in der «campagna luganese» und im Mendri-
siotto getreten29, was die konservative Position schwächte und die
Liberalen nach vorn brachte, vor allem aber eine gewisse Konvergenz

erzwang, weil sich 1890 eben doch ein «sostanziale equilibrio»
zwischen den Lagern erwies und die erforderliche Bundes-Mediation
dazu führte, dass beide Seiten das Prinzip des «governare assieme»
in einem «governo misto» akzeptieren mussten; im Laufe der
kommenden Jahre sollte sich auch zeigen, dass es sich bei ihnen in
gewissem Sinne tatsächlich um «due frazioni della borghesia ticinese»

handelte.30
Wenn um die Jahrhundertwende ein gewisser Abbau der Schranken

zwischen Katholiken und Liberalen angesichts ökonomischer
Probleme und (vorübergehend) einer neuen Bedrohung von links
1900 wurde der Partito Socialista Ticinese gegründet) festzustellen

ist, so hielt er sich aber durchaus in Grenzen, weil der «Ticino della
transizione» dieser ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts immer
wieder nebst radikalem Jakobinismus auch katholisch-konservative
Intransigenz und eigentliche Obstruktion erlebte.31 Überdies kam es
ab 1922 zu einer aus gesamtschweizerischer Perspektive ausserge-
wöhnlich frühen Zusammenarbeit zwischen dem konservativen Cat-

27 Stadler, Kulturkampf, 608.
28 Vgl. Stadler, Kulturkampf. 613.
29 Vgl. Stadler, Kulturkampf, 490.
30 Panzera, Nuovo Indirizzo, 157 ff.
" Vgl. Ghiringhelli, Transizione. z.B. 182ff. und passim.

33



tori und dem Sozialisten Canevascini gegen die (liberale) Partei der
relativen Mehrheit, was bedeuten mochte, dass der Liberalismus
weltanschaulich eben doch der Hauptgegner blieb.32

Freilich war das für die apostolischen Administratoren jener Zeit
nicht mehr unbedingt der Fall. Vincenzo Molo, Administrator von
1887 bis 1904, wollte sich den Radikalen gegenüber versöhnlich
verhalten, weil sie trotz allem Katholiken waren33, was wohl hiess,
dass sie jedenfalls an den Wendepunkten des Lebens Wert auf kirchliche

Assistenz legten. Sein Nachfolger Alfredo Peri-Morosini, der
1916 unter nie wirklich geklärten Umständen aus dem Amt schied,
stammte aus einer liberalen Familie (sein Grossvater Pietro Peri war
Mitstreiter Cattaneos gewesen34); er war ein Mann von Welt, den
Freuden des Lebens nicht abhold und mit einem ausgesprochenen
Hang zur Repräsentation.35 Sein Gebaren hat die Konservativen
gegen ihn aufgebracht; der Amtsverzicht, bei dem auch «tendenze
filo-tedesche» eine Rolle gespielt haben mögen36, weist freilich
allfällige «liberale» Attitüden dieses Kirchenfürsten als nicht über
jeden Zweifel erhaben aus.

Blütezeit 1920-1950

Der Beginn der von etwa 1920 bis 1950 dauernden dritten Phase
fällt gesamtschweizerisch mit dem Entstehen des antisozialistischen
Bürgerblocks37 zusammen, welcher sich im Tessin allerdings erst
Mitte der 1930er Jahre formierte.38 Andererseits erlebte auch der
Tessin in diesem Zeitraum seine Blütezeit der katholischen Sonder-

32 Vgl. Roberto Bianchi, Il Ticino politico contemporaneo 1921-1975. Locamo 1989.
68 ff. und passim.

" Vgl. Antonietta Moretti, L'amministrazione apostolica ticinese, poi diocesi di
Lugano, in: Helvetia Sacra 1/6, Basel/Frankfurt 1989, 252.

14 Vgl. meine oben zit. Habilitationsschrift.
's Vgl. Erwin Gatz (Hg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Lander 1785/1803-

1945. Ein biographisches Lexikon, Berlin 1983, 558 f., sowie Moretti. Helvetia
Sacra 1/6. 256.

'" Ebd., 257.
37 Vgl. Urs Altermatt. Conservatism in Switzerland: A Study in Antimodemism, in:

Journal of Contemporary History 14 (1979), 599.
38 Vgl. Bianchi. Ticino contemporaneo. 285-306.

34



gesellschaft, deren hauptsächlicher Repräsentant Bischof Aurelio
Bacciarini. apostolischer Administrator von 1917 bis 1930, war.39

In Übereinstimmung mit der allgemeinen Entwicklung der
kirchlichen Verhältnisse in der Zwischenkriegszeit, vor allem aber parallel
zu ähnlichen Bemühungen in Italien hat Bacciarini die «Unione
Popolare Cattolica» als «base più sicura per la buona formazione dei
cittadini e per assicurare alla patria l'ordine e la prosperità» trotz
ihrem ausschließlich religiösen Charakter mit durchaus umfassender
Zielsetzung neu gestaltet.40

Die «Società Piana» war im Tessin 1861 entstanden; ihr Organ
war der 1856 gegründete «Credente Cattolico», ab 1901 der konservative

«Popolo e Libertà». 1901 wurde der Tessiner Pius-Verein
umbenannt in «Società dei Cattolici Ticinesi», 1905 in «Unione
Popolare Cattolica Ticinese».41 Diese wurde nun 1922 im Sinne der
päpstlichen Direktiven durch Schaffung von vier Sektionen der
«Azione Cattolica» («degli Uomini adulti», «dei Giovani», «delle
Donne», «delle Giovani») und durch Konstituierung der «Sezioni
locali o Parrocchiali» reorganisiert und mit der Aufgabe der
«cristianizzazione della società» betraut42 - alles in der Überzeugung «che i

cattolici organizzati più facilmente perseverano nella fede e nella
pratica cristiana, anche fuori del proprio ambiente, anche nelle terre
perigliose della emigrazione».43

Des weiteren unterstützte Bacciarini die christlichsozialen
Reorganisationsversuche nach dem Ersten Weltkrieg, nachdem schon
1902 ein «Circolo cantonale di studi politico-sociali» geschaffen

" Vgl. Alfonso Codaghengo. Storia religiosa del Cantone Ticino, voi. I, Lugano 1941,
196-200, sowie Moretti, Helvetia Sacra 1/6, 259-264, und Emilio Cattori (Hg.),
Voce d'Apstolo. La predicazione orale e scritta di Mons. Aurelio Bacciarini,
Vescovo Amministratore Apostolico di Lugano (1917-1934), voi. Ili: L'Azione
Cattolica ossia la collaborazione dei laici all'Apostolato della Chiesa, Lugano 1942. -
1947 hat Bacciarinis Nachfolger Jelmini dessen «causa di beatificazione» in Gang
gesetzt. 1985 wurde der 50. Todestag von den Nachnachfolgem Martinoli und
Togni feierlich begangen; vgl. Tutto di Dio. Tutto per il popolo. Publicazione in
ricordo del vescovo Aurelio Bacciarini a 50 anni dalla morte. Losone [1985].

40 Lettera Vescovile, 2 marzo 1922, in: Cattori, Voce d'Apostolo, IH/12.
41 Vgl. Alfonso Codaghengo, Storia religiosa del Cantone Ticino, voi. II, Lugano 1942,

384ff. Zur katholischen Tessiner Presse ist beizuziehen Risveglio XCII/7-8 1988),
passim.

42 Vgl. Cattori, Voce d'Apostolo, III/9 und 490.
43 Bacciarini an den Diözesan-Kongress vom 31. August 1924, in: Cattori, Voce

d'Apostolo, III/477.

35



worden war und ab 1903 verschiedene «Leghe Operaie Cattoliche»
operierten; ebenso förderte er die katholische Presse (1926 gründete
er die Diözesan-Tageszeitung «Il Giornale del Popolo») und die
katholischen Schulen, indem er etwa das Collegio Papio in Ascona
den Einsiedler Benediktinern übergab.44 1934 versuchte er, die
Finanzen seiner Diözese durch staatliche Reparationen für die im
Laufe des 19. Jahrhunderts inkamerierten Kirchengüter zu sanieren45,

worin sich eine gewisse Parallele zum Finanzgebaren des

hl. Stuhls gegenüber der damaligen italienischen Regierung
erweist.

Vor allem wollte Bischof Bacciarini aber eine umfassende Erneuerung

des religiösen Lebens in Familie, Gemeinde und Staat
herbeiführen. Dazu veranstaltete er zahlreiche Prozessionen, Wallfahrten,
Pilgerreisen, Diözesankongresse; 1934 Hess er auf den bekanntesten
Gipfeln des Kantons monumentale Kreuze aufstellen.46 All das in
ausgesprochener Frontstellung gegen eine sich zusehends säkularisierende

Welt. So bekämpfte er 1931 die Streichung der Präambel
«nel nome del Signore» aus den «atti notarili» der Republik.47 Und
immer wieder forderte er insbesondere die Frauenorganisationen
zum Einsatz gegen das Tanzvergnügen auf:

«Studiare, con somma cura, di trovare ricreazioni oneste da sostituirsi

alle serate danzanti: il ballo è divenuto uno dei più funesti
veicoli di immoralità, sia per il nudismo anticristiano che lo accompagna,

sia per altre circostanze che il rispetto, che devo alla vostra
modestia, non mi consente di richiamare. La Unione Femminile
Cattolica sarà benedetta in eterno, se riuscirà a limitare, almeno,

44 Vgl. Codaghengo, Storia religiosa, 11/402 ff., und Moretti, Helvetia Sacra 1/6,261. S.

auch Giorgio Cheda, Le origini del movimento cristiano-sociale nel Ticino 1890-
1919, in : Archivio Storico Ticinese IX/35 1968), 163-240. Auch die Pagine Nostre,
eine von 1921 bis 1927 erschienene ambitiöse Kulturzeitschrift, entstammte einer
Anregung Bacciarinis; vgl. Alberto Leopori, Pagine Nostre, rivista di cultura
cattolica (1921-27), in: Risveglio LXXXVIII/7-8 (1983), 178.

4> Vgl. Moretti, Helvetia Sacra 1/6, 262 f.
46 Vgl. Codaghengo, Storia religiosa, 11/391. Zu Bacciarinis besonderem seelsorgerlichen

Bemühen passt. dass er als einziger Tessiner Bischof auch an den schweizerischen

Katholikentagen aktiv in Erscheinung trat: vgl. Armin Imstepf, Die
schweizerischen Katholikentage 1903-1954. Geschichte, Organisation. Programmatik
und Sozialstruktur, Freiburg 1987, 208, 273, 343.

47 Vgl. Codaghengo. Storia religiosa, 1/198,11/388 und Bianchi. Ticino contemporaneo.
140 und 177ff.

36



questa piaga sociale che è il ballo moderno.»48 Ebenso vehement
abgelehnt wurde jede zu wenig dezente Bekleidung: «Osservate, ad

esempio, il costume del vestire femminile. No v'è più luogo, ormai,
ove sia ancora possibile salvarsi dallo spettacolo raccapricciante del
carname femmineo, ambulante per le vie, sporgentesi dai balconi,
viaggiante sui treni, recante ovunque l'impressione del pudore
profanato, della dignità avvilita, e, soprattutto, la inaudita impudenza
della provocazione e dello scandalo. Pubblica e sociale sventura, a

deplorare la quale non è parola che basti. Eppure in quante famiglie,
pur cattoliche, questo costume è penetrato e vi regna, assiso sulla
spaventosa incoscienza dei genitori e della diseducata figliuolan-
za!»49

Naturlich fehlte auch die politische Einflussnahme nicht. Aus den
mittleren Dreissigerjahren findet sich im Religionsheft einer damaligen

Sekundarschülerin ein Passus über die Verfolgungen, denen
Christen im Laufe der Geschichte ausgesetzt waren, welcher durch
den Hinweis ergänzt wurde, dass solche Verfolgungen auch in unserer

mit der französischen Revolution anhebenden Gegenwart und
selbst im 20. Jahrhundert andauerten, «con particolare ferocia
specialmente nella Russia, nel Messico e nella Spagna per opera del
comunismo, e nella Germania per opera di nuovi pagani ; ed anche in
queste persecuzioni vi furono moltissimi martiri».50 Die gleichzeitig
in Italien wirkenden «pagani» sind offenbar, obwohl das Verhältnis
zum südlichen Nachbarn nicht ungetrübt war, (noch) nicht als solche
aufgefasst worden; dazu scheint es erst mit der von Bischof Jelmini
verurteilten faschistischen Rassenpolitik gekommen zu sein.51 Vorher

ging es vornehmlich doch eher gegen links. Zur Linken wurden
indes auch die Liberalen gezählt, deren Gedankengut in gewissem
Sinne ebenfalls auf die französische Revolution zurückging.

Katholiken gleicherweise gegen Liberale wie gegen Sozialisten:
diese Frontstellung ist im Tessin trotz des vorübergehenden politischen

Zusammenarbeitens zwischen 1935 bzw. 1941 und 1946/47

48 Generalversammlung der Azione Cattolica 1933. in: Cattori. Voce d'Apostolo.
HI/444.

49 Al Congresso Cattolico svizzero. Lucerna, 8 settembre 1929, in: Cattori, Voce
d'Apostolo, IH/492 f.

50 Religionsheft von Albertina Baiemi aus dem Schuljahr 1936/37. im Besitz des
Verfassers.

51 Vgl. das an der gleichen Tagung gehaltene Referat von Patrick Bernold.

37



bis in die Zeit des II. Vatikanums, jedenfalls während der Jahre der
«alleanza di sinistra» 1947-1967, und teilweise darüber hinaus eine
normale gewesen und geblieben.52 Das mag damit zusammenhängen,

dass die Tessiner Verhältnisse in manchem eine Verlängerung
der italienischen darstellen, wo die Sozialisten mehr oder weniger
direkt aus der demokratischen Linken des Risorgimento hervorgegangen

sind. Entsprechend macht noch heute ein praktizierender
italienischer Katholik kaum grosse Unterschiede zwischen «area
laica», d.h. den aus dem Risorgimento stammenden Parteien wie den
Liberalen oder den Republikanern, und «area socialista», zu welcher
in gewissem Sinne auch die Kommunisten gehören.

Auflösungserscheinungen nach der Jahrhundertmitte

Nach der Jahrhundertmitte haben sich aber auch im Tessiner
Katholizismus die allenthalben üblichen Auflösungserscheinungen
eingestellt, hier vielleicht verschärft durch eine eigentliche Identitätskrise

sowie durch die massiv zunehmende Mobilität, welche seit der
Eröffnung des Gotthardstrassentunnels 1980 bisweilen apokalyptische

Ausmasse annimmt.
Abzuzeichnen begonnen haben sich die Auflösungserscheinungen

in der zweiten Hälfte des Episkopats von Bischof Angelo Jelmini
(apostolischer Administrator von 1935 bis 1968).53 Einerseits kam es

unter ihm 1949 noch zu einer eigentlichen Apotheose des Tessiner
Katholizismus in der «Madonna Pellegrina», einer als «grande
missione» angelegten Triumph-Reise der Madonna del Sasso in sämtliche

Tessiner Gemeinden vom 3. März bis zum 3. Juli jenes Jahres.54
Andererseits hat sich auch Jelmini immer wieder um den religiösen
Frieden in seinem Bistum bemühen müssen. Deswegen verzichtete
er 1957/58 etwa auf Prinzipienkämpfe im Zusammenhang mit den
Bestimmungen über Privatschulen und Religionsunterricht im

" Vgl. zum «Blocco borghese» bis 1946/47 und zur «Alleanza di sinistra» bis 1967
Bianchi, Ticino contemporaneo, passim.

53 Vgl. Moretti, Helvetia Sacra 1/6, 266 ff.
54 Vgl. die von don Alfredo Leber 1980 vorgelegte Dokumentation sämtlicher

Stationen dieser Reise: La grande visita della Madonna Pellegrina, Edizione «Giornale
del Popolo». Lugano 1980.

38



neuen Unterrichtsgesetz, was ihn in Konflikt mit der konservativen
Partei brachte. Daneben zeigte sich aber auch bei ihm das stete
Bestreben, die Auflösung der in sich geschlossenen katholischen
Gesellschaft aufzuhalten und die Traditionen zu bewahren; wie sein

Vorgänger bekämpfte er die «costumi immorali» mit
Vehemenz.55

Das verminderte Gewicht der Kirche in der nachkonziliären Zeit
spiegelt sich in der im wesentlichen problemlos erfolgten Trennung
vom Bistum Basel 1968 und der Schaffung des Bistums Lugano 1971.
Geradezu emblematisch für die in Bewegung geratene katholische
Szene ist der vergleichsweise rasche Wechsel der Bischöfe der letzten
zwei Jahrzehnte. Giuseppe Martinoli, Jelminis Nachfolger, schied
1978 bei Erreichen der 75-Jahr-Grenze aus dem Amt. Ernesto Togni.
dessen Nachfolger, aus Gesundheitsgründen 1985.

Eine Umfrage hat 1984 ergeben, dass 61 von 100 Tessiner Jugendlichen

zwischen 16 und 19 Jahren zwar noch an Gott glaubten, aber

nur 23 regelmässig zur Messe gingen, und von ihnen noch die Hälfte
regelmässig zur Kommunion.56 Es ist anzunehmen, dass diese Angaben

inzwischen weiter nach unten korrigiert werden mussten.

3. Konturen und Parallelen

Aus dem bis hieher Gesagten lassen sich einige Schlussfolgerungen
ziehen.

Zunächst dürfte sich bestätigt haben, dass der Tessiner Katholizismus

ein in Einzelheiten eher schärfer konturiertes Abbild des
Schweizer Katholizismus bietet, und zwar nicht zuletzt deswegen,
weil gesamtschweizerische Gegensätze zwischen katholischen
(konservativen) und reformierten (liberalen) Kantonen hier innerhalb
desselben Kantons ausgetragen worden sind. Ein Fall wie der
luzernische ist insofern nicht vergleichbar, als sich der Nach-Sonder-
bundsradikalismus dort aufgrund eines von aussen gekommenen
militärischen Siegers durchsetzen konnte.

55 Vgl. Moretti. Helvetia Sacra 1/6, 267 f.
56 Don Claudio Laim, Giovani e religione nel Cantone Ticino. Ufficio cantonale di

statistica, Bellinzona 1984.

39



Im grossen gesehen verlief die Geschichte des politischen
Katholizismus in der Schweiz und im Tessin aber durchaus parallel. Wenn
das fakultative Referendum von 1874 gesamtschweizerisch bewirkte,

dass die Katholiken ihre Wählerschaft besser mobilisieren konnten57,

so erfolgte in eben jener Zeit (1875/77) eine konservative
Wende im Tessin. Und wenn nach 1880/1890 die allmähliche
Integration der Konservativen in den liberalradikalen Staat möglich
wurde58, so bewirkte die Tessiner «Revolution» von 1890
paradoxerweise etwas Ähnliches, weil die Zeiten einer Hegemonie der einen
oder der andern Partei nunmehr vorbei waren.59 Der antisozialistische

Bürgerblock nach dem Ersten Weltkrieg fand im Tessin freilich
erst anderthalb Jahrzehnte später eine Entsprechung. Offensichtlich
war das «Bürgerliche» ein weniger Verbindendes, vielleicht weil das
«Bäuerliche» länger dominierte; um so mehr wirkte dagegen das
«Katholische» gegenüber dem «Laizistischen» als Klammer.

Indessen ist möglicherweise das «Innen»leben des Tessiner
Katholizismus gegen aussen schärfer abgegrenzt gewesen, war es doch
gleichsam Ausdruck einer doppelten Sondergesellschaft.

Von den Schweizer Katholiken (ihrerseits eine Minderheit)
unterschied sich der Tessiner Organisationskatholizismus durch seine
allerdings fluktuierende Minderheitslage innerhalb eines an sich
katholischen Kantons. So betrachtet hat der Tessiner Katholizismus
gewissermassen Diaspora-Charakter gehabt.

Darüber hinaus befand und befindet sich der Kanton Tessin
gegenüber der Schweiz insgesamt in einer Sonderlage, und zwar unter
anderem wegen seiner in mancher Hinsicht stärkeren Ausrichtung
nach Süden, welche durchaus weiterbesteht, obgleich sich seit dem
Faschismus zahlreiche Bindungen gelockert haben. Das Verhältnis
der verschiedenen Wellen von italienischen Exilierten zu den Tessiner

Liberalen und Radikalen ist im übrigen nicht unbedingt auf der
Basis von Parallelität und Gleichberechtigung anzusiedeln, sondern
gestaltete sich eher in der schillernden Beziehungsform von Überle-

Vgl. Altermatt. Katholizismus und Moderne. z.B. 145f. und 231 ff.
Ebd., 151 ff.
Bereits 1886 hatte die Abstimmung über das neue Kirchengesetz eine eigentliche
Spaltung des Kantons in zwei etwa gleich grosse Lager ergeben: das Gesetz wurde
mit 11812 gegen 10 481 Stimmen noch relativ knapp angenommen; vgl. Panzera.
Nuovo Indirizzo, 130.

40



genheit und Abhängigkeit, weil die Exilierten häufig avantgardistische

Positionen einnahmen, denen gegenüber sich besonders
vehemente konservative Opposition artikulierte; sehr deutlich ist das
im Falle von Carlo Cattaneo gewesen.60

Immer geblieben sind Beziehungen kirchlicher Art zu Mailand
und Como, auch nach der Loslösung von diesen Diözesen. Nicht
unähnlich den Tessiner Katholiken im Bundesstaat sind die
italienischen Katholiken erst nach der Jahrhundertwende und streng
genommen erst nach 1929 in den vom Risorgimento geschaffenen
Einheitsstaat hineingewachsen. In dieser Hinsicht haben die Proporzwahlen,

welche 1919 in Italien wie in der Schweiz zum ersten Mal
stattfanden, eine besondere Rolle gespielt. Am «schweizerischsten»
ist der Tessin wohl in den 1940er und 1950er Jahren gewesen, also in
den Jahren der grössten Bedrohung und unmittelbar danach. In der
Folge hat sich, möglicherweise aus einer Art Abwehr-Reflex
gegenüber der Lawine aus dem Norden, wieder eine verstärkte
Ausrichtung nach der Lombardei eingestellt. Vielleicht dass auch die
Bedeutung von «Comunione e Liberazione» für den gegenwärtigen
Tessiner Bischof Eugenio Corecco solchermassen zu erklären ist.

Letzlich ist erst seit den 1960er Jahren (gleichsam ex negativo) eine
restlos vergleichbare Entwicklung im Tessiner wie beim Schweizer
Katholizismus zu beobachten, und zwar sowohl was das Katholische
wie was das Schweizerische anbelangt: es erweisen sich zunehmende
(politische) Integrations- und (kulturelle) Identitätsprobleme. Daneben

leben allenthalben Vorurteile und Klischees weiter.61
Im Tessin mag das alles bedingt oder jedenfalls verstärkt worden

sein durch eine gedrängter erfolgte und dadurch abrupter
wirkende Umwandlung einer Agrarrepublik in einen
Dienstleistungskanton, dieweil die Industrialisierung gleichsam übersprungen
worden ist. Katholizismus und Moderne sind sich im Tessin
ausserordentlich lange und jedenfalls über den 2. Weltkrieg hinaus
scharf entgegen gestanden. Mit dem inzwischen eingetretenen Ende
dieses Gegensatzes hat der Tessin vielleicht zugleich seine Seele
verloren.

60 Vgl. meine oben zitierte Habilitationsschrift.
61 Vgl. Altermatt, Katholizismus und Moderne, 179.


	Der Tessiner Katholizismus 1850-1950

