Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 85 (1991)

Artikel: Die ethisch-religiose Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft
Autor: Leimgruber, Stephan
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die ethisch-religiose Erziehung
in der katholischen Sondergesellschaft

Stephan Leimgruber

In den letzten dreissig Jahren hat sich auch im katholischen Raum
als Signatur der Moderne ein neues Grundmodell der ethisch-
religiosen Erziehung durchgesetzt, namlich die Erziehung zu eigen-
verantwortlichem Handeln in Freiheit. Es geht dabei um eine
Erziehung zur personalen, vor dem Gewissen verantworteten
Lebensgestaltung aus dem Glauben, nicht um ein schrankenloses,
autonomistisches Tun nach blossem Gutdunken, sondern um ein
dialogisches, vor der Gemeinschaft und der gemeinsamen Zukunft
verantwortetes Handeln. Die Synode 72 der Diozese Basel betont in
ithrem Dokument «Ehe und Familie» die Bedeutung der « Hinftih-
rung zur personlichen und sozialen Verantwortung».! Die Gemein-
same Synode der Bistimer in der BRD (1971-1975) spricht in ihrem
Dokument uber «Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit» von
einer «Selbstverwirklichung, die an Jesus Christus Mass nimmt» 2,
und die Rottenburger Synode (1985/86) unterstreicht die «Eigen-
stindigkeit und Verantwortlichkeit der jungen Generationy». 3

Nach diesem Modell sind Christinnen und Christen keine blossen
Objekte einer von oben oder zentralistisch verordneten Moral mehr,

I Synode 72 der Diozese Basel, Ehe und Familie im Wandel der Gesellschaft, Solo-
thurn 1974, V1/3. Die Synode fordert, «dass auch den einfachen Leuten der Zugang
zur Selbstbestimmung ermoglicht wird» (ebd., VI/3).

2 Ludwig Bertsch u.a. (Hg.). Gemeinsame Synode der Bistumer in der Bundesrepu-
blik Deutschland. Beschlusse der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe,
Freiburg 1. Br. 1976, 295.

3 Bischofliches Ordinariat Rottenburg (Hg.), Weitergabe des Glaubens an die kom-
mende Generation. Beschliusse der Diozesansynode Rottenburg/Stuttgart 1985/86,
Ostfielen 1986, 104.



sondern als Subjekte zur Selbstbestimmung aus dem Glauben beru-
fen. Die letzte Instanz fur das ethische Handeln bleibt — wie eigentlich
schon immer - der Gewissensentscheid des einzelnen, der sich am
biblischen Zeugnis orientiert, sich mit der kirchlichen Lehre ausein-
andersetzt und sich uber eine menschenwirdige Zukunft Gedanken
macht. Damit wird den Christen die Fahigkeit zugetraut, das Leben
frei und verantwortlich auf eine sinnvolle Zukunft hin zu gestalten.
Einbezogen in dieses Erziehungsmodell sind das Suchen nach dem
richtigen Weg, die Moglichkeit, verschiedene Wege zum gleichen
Ziel zu beschreiten, auch Irrwege, die vorerst in Sackgassen fiithren,
jedenfalls das ehrliche Ringen um menschliche und christliche Iden-
titat. Ziel ist die reife Mundigkeit aus der Perspektive des Glau-
bens.

Liest man indessen die Katechismen, manche Predigten und
Enzykliken von Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhundert - alles vorran-
gige Erziehungsgrundlagen in der katholischen Sondergesellschaft
und hier die Quellen fir diesen Beitrag —, so begegnet uns eine
Moralpidagogik des Autorititsgehorsams und der Unterordnung,
konkretisiert in unzdhligen Geboten und Verboten, deren Missach-
tung mit erheblichen Sanktionen verbunden war. Es herrschte eine
Erziehung zur Bewahrung vor dem Bosen, nicht eine Erziehung zur
Bewidhrung in der Entscheidung vor, eine Padagogik der Abschir-
mung von den «Feinden», nicht der Auseinandersetzung mit ithnen.
Abgestiitzt war diese Erziehung nur teilweise auf den Geist der Bibel,
der unverkennbare Freiheitsimpulse und im ganzen eine Berufung
zur «Freiheit der Kinder Gottes» (R6m 8, 21) enthalt. Stattdessen
haben sich zeitspezifische, konventionelle, oft auch dem Buchstaben
der Bibel verhaftete und padagogisch unvermittelt angewandte Ver-
haltensanweisungen eingeschlichen, die sich zu einem Bundel von
unabanderlich geglaubten Lebensregeln vermengten. Ziel war die
Heiligkeit des einzelnen, verstanden als Siindelosigkeit.

1. Pddagogische Randbedingungen

Fur die angesprochene Erziehung zum Gehorsam in der katholi-
schen Sondergesellschaft gab es eine Reihe relevanter Begleitfaktoren
und Randbedingungen:

10



Da waren die Nachwirkungen der politischen Ereignisse von
Sonderbund (1847), von der neuen Bundesverfassung mit den Aus-
nahmeartikeln (1848: revidiert 1874), das I. Vatikanum mit der
Dogmatisierung der Infallibilitat und der Festlegung des Jurisdik-
tionsprimates des Papstes, dazu der Kulturkampfin den 70er Jahren.
die bei den Katholiken Gefiihle der Bedrohtheit, der Benachteiligung
und der Minderwertigkeit hinterliessen. Sie forderten den Ruckzug
aus der gesellschaftspolitischen Offentlichkeit, spornten zur Selbst-
organisation in der konfessionellen Subgesellschaft an und festigten
die von der Mehrheit vertretene ultramontane, fideistische Grund-
einstellung gegenuber Papst und kirchlichen Autoritaten als den letz-
ten Stutzpfeilern.— Da waren die von der offiziellen Kirche verwor-
fenen Mundigkeitspostulate Immanuel Kants und der Aufklarung
insgesamt sowie die Freiheitsrechte der franzosischen Revolution,
darunter die Religions- und Gewissensfreiheit, und um die Jahrhun-
dertwende das Nichteintreten auf die Forderungen der Emanzipa-
tionsbewegung der Frauen.

Da war das statische, hierarchisch aufgebaute Kirchenbild von der
vollkommenen Gesellschaft (societas perfecta), welches praktisch
nur den romischen Katholiken eine Heilschance einrdumte. Diese
Erziehung beglnstigten ferner gesellschaftlich evidente Erziehungs-
massnahmen wie die Trennung der Geschlechter in Schule und Frei-
zeit und somit eine Ablehnung der Koedukation, mancherorts bis in
die sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts.

Der Unterrichtsstil in Schule und Religion war — gemessen an
heutigen Kategorien - fraglos autoritar, lehrerzentriert und kopfla-
stig, obwohl das Erbe Heinrich Pestalozzis (1746-1827) und der
Reformpadagogen zu Beginn dieses Jahrhunderts andere Prioritaten
hatten erwarten lassen. Die Gestaltung des familiaren Lebens be-
stimmten in aller Regel die Eltern, nicht die Kinder, die Praxis des
kirchlichen Lebens die Priester, nicht die Laien. Ein Mitspracherecht
wire eigentlich seit der Erlaubnis der Gewerkschaften nach «Rerum
Novarum» (1891) denkbar gewesen; praktiziert wurde es kaum.

Alle diese padagogischen Randbedingungen belegen, dass die
Erziehung zum Gehorsam dem damaligen Erziehungsstil ganz allge-
mein entsprach und dass dieser von zahlreichen gesellschaftlichen
und kirchlichen Faktoren gestiitzt wurde.

11



2. Moraltheologische Grundlagen

Die wichtigste Grundlage des hier darzustellenden Erziehungsmo-
dells bildete zweifellos die katholische Moraltheologie, und zwar so,
wie sie in den damaligen Handbuchern dargestellt und — meistens
ohne didaktische Reflexion - im Religionsunterricht und in der
kirchlichen Verkindigung vermittelt wurde. Uberblickt man die
Geschichte der katholischen Moraltheologie der letzten 150 Jahre?,
konnen 1im deutschsprachigen Raum Phasen der Erneuerung und
Phasen der Stagnation festgestellt werden, stets jedoch ein engagier-
tes Sich-Bemiihen, oft ein erbitterter Kampf um die ethisch richtigen
Handlungsweisen. Folgende Schwerpunkte seien erwahnt:

Nachdem bereits in den dreissiger und vierziger Jahren des
19. Jahrhunderts in Kirche und Theologie restaurative Tendenzen
aufkamen, lautete Joseph Kleutgen SJ (1811-1883) mit seinem Werk
«Theologie der Vorzeit» (1853) die Thomas-Renaissance ein. Darin
bezichtigte er den biblisch- und heilsgeschichtlich denkenden Johann
Baptist Hirscher (1788-1865), den Mitbegriinder der Katholischen
Tubinger Schule und Verfasser der «Christliche(n) Moral als Lehre
von der Verwirklichung des gottlichen Reiches in der Menschheit»
(1835) der Haresie und der mangelnden Unterordnung unter das
kirchliche Lehramt. Anstelle dessen dynamischer Sicht mit dem
Hauptgewicht auf dem Erlosungswerk Christi votierte Kleutgen fiir
ein Zuruck zur Vorzeit, womit er die Wiederbelebung des scholasti-
schen Denkens und Argumentierens meinte. Tatsachlich wurde
diese Philosophie in der zweiten Jahrhunderthalfte zum alleingulti-
gen und kirchlich legitimierten Instrumentarium der Theologie. Fra-
gen nach den wahren Prinzipien und nach der verpflichtenden
Methodik wurden zu Fragen der Autoritit und des Gehorsams.

Hand in Hand mit der Thomas-Renaissance ging der Siegeszug der
Moral des Alfons von Liguori (1696-1787) und damit eine wach-
sende Skepsis gegeniuber den hoffnungsvollen Neuansdtzen von
Michael Sailer (1751-1832) J.B. Hirscher und Franz Xaver Linsen-
mann (1835-1898). Anstelle der fruchtbaren Auseinandersetzung

4 Ausfihrlicher: Stephan Leimgruber, Ethikunterricht an den katholischen Gymna-
sien und Lehrerseminarien der Schweiz. Analyse der Religionsbiuicher seit Mitte des
19. Jahrhunderts, Fribourg 1989, 120-175.

12



mit dem Gedankengut der Aufklarung und einer Rickbesinnung auf
die biblischen Quellen trat nun die nachtridentinische, weitgehend
kasuistische Moraltheologie. Diese schloss an die mittelalterlichen
Busshandbucher an, um den Beichtvitern Hilfen bei der Beurteilung
einzelner «Falle» zu geben. Nicht der personale Gewissensentscheid
erforderte Aufmerksamkeit, sondern das Einhalten von Verboten
und Geboten. Beeinflusst von Manichdismus und jansenistischem
Rigorismus uberbewertete sie singulare Tatsunden im 6. und 9. Ge-
bot, die im Unterschied zu andern Sinden als threr Natur nach
schwer galten. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein wirkte die Materia-
gravis-Lehre-in-sexto nach, die im sexuellen Bereich nichts Gering-
fugiges (keine parvitas materiae) zuliess und somit keine lasslichen
Sunden kannte.

Gerade gegen diese falsch akzentuierte Sexualmoral wandte sich
um die Jahrhundertwende das bekannte «Grassmann-Pamphlet»,
das eine Grundsatzdebatte um den Status der Moraltheologie auslo-
ste. Der in Minster lehrende Joseph Mausbach (1861-1931) konterte
gegen diese Streitschrift des Stettiner Buchhandlers mit Reformvor-
schlagen fur eine biblischere Moral und band die Kasuistik als Hilfs-
wissenschaft der Moraltheologie zuruck. In dieselbe Kerbe schlug der
Luzerner Moral- und Pastoraltheologe Albert Meyenberg (1861-
1934) mit seiner Schrift «Die katholische Moral als Angeklagte»
(1901)3, in der er fur eine «Moral der Christenwirde», eine « Moral
des Evangeliums» eintrat und die Kasuistik als « Kniffologie» brand-
markte.® - Allein, diese Grundsatzdebatte wurde bald durch die
antimodernistische Enzyklika «Pascendi dominici gregis» (1909)
zum Verstummen gebracht. Pius X. verurteilte darin modernistische
Grundgedanken und Reformpostulate als Héresien; er verbot die
Lektire moderner Autoren und scharfte den Gehorsam gegentiber
dem kirchlichen Lehramt ein (Antimodernisteneid 1910). Die Pro-
mulgation des Codex juris canonici (1917) begunstigte zudem den
juridischen Einschlag der Moraltheologie.

Im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts - wir stehen in der Blutezeit
der katholischen Sondergesellschaft mit den Vereinen und Verban-
den, mit den katholischen Schulen und den Katholikentagen — ging
die katholische Moraltheologie im Gleichschritt der Neuscholastik

* Albert Meyenberg, Die katholische Moral als Angeklagte, Stans 1901, 3.
¢ Ebd., 23.

13



weiter. Die Handbicher von H. Jone und H. Noldin erlebten Auf-
lage uber Auflage. Ihre Positionen flossen in die Unterrichtslehrbu-
cher ein und pragten von da aus die ethisch-religiose Erziehung der
Jugend und der Erwachsenen. Die Katholiken hatten die traditio-
nelle Moral internalisiert und lebten im grossen und ganzen nach
ihr.

Gewiss, vereinzelt gab es Widerstand gegen sie, etwa vom Exege-
ten Fritz Tillmann (1874-1953), der unter dem Einfluss der Bibel-
bewegung, des Personalismus und mit Ruckgriff auf Hirscher und
Linsenmann die «Moral als Nachfolge Christi» (1933) neu konzi-
pierte. Tillmann verstand die sittliche Lebensgestaltung als personale
Wertverwirklichung und betonte die ethischen Grundhaltungen
mehr als angeblich objektive Einzelsinden, mehr den Geist der Frei-
heit als den Gehorsam gegenuber dusseren Autoritaten. Doch sein
Ansatz wurde lange Zeit nicht rezipiert. Erst in der Zeit der keryg-
matischen Erneuerung griff der « Katholische Katechismus fur die
Bistumer Deutschlands» (1955), der auch fir die Schweiz adaptiert
wurde, die personale Denkform auf. Er fiel aber bei der Behandlung
der Sexualitat in die frithere objektivistische Sicht zuruck. Die her-
kommliche Moraltheologie blieb ohne Zweifel bis zur Auflésung der
katholischen Sondergesellschaft vorherrschend. Ihre Neugestaltung
nach dem personalen Ansatz wurde mit ein Grund fur die Auflésung
des katholischen Milieus.

3. Die ethisch-religiose Erziehung in einzelnen Teilbereichen

Nach der Darlegung verschiedener Voraussetzungen wird nun
nach der ethisch-religiésen Erziehung in concreto gefragt, und zwar
nach der spezifisch religiosen Erziehung, nach dem geforderten Ver-
halten gegeniber den Obrigkeiten und dem Vaterland, nach den
zugeteilten Geschlechterrollen und der erwarteten Geschlechtsmoral
und schliesslich nach den Leitlinien des sozialen Handelns. Dabei
mag es Ausnahmen und kleinere Abweichungen gegeben haben;
einen Paradigmenwechsel jedoch kannte die ethisch-religiose Erzie-
hung in der katholischen Sondergesellschaft nicht.

14



3.1 Die religiose Erziehung

Bis in die sechziger Jahre dieses Jahrhunderts wurden die Katho-
likinnen und Katholiken zu einer intensiven kirchlich-liturgischen
Praxis angehalten. Ihre Schwerpunkte bildeten der Empfang der
Sakramente der Eucharistie und der Busse, die Pflege der Sakramen-
talien (z.B. Segnung des Brotes, des Stalles und Hauses, Halsseg-
nung), Andachten, Wallfahrten und Prozessionen sowie die Beach-
tung der Fasten- und Abstinenzgebote. Im Zentrum stand der Besuch
des Sonntagsgottesdienstes, der unter schwerer Stiinde geboten und
mit zahlreichen Regeln (z. B. betreffend Niichternheit) umgeben war.
Obwohl bereits Pius X. 1905 zum ofteren Kommunionempfang
ermunterte, kommunizierte man hochstens monatlich, jeweils nicht
ohne vorherige Beichte, und ofter ausserhalb der Eucharistie. Wich-
tiger als die Wortverkundigung in der « Vormesse» war das Beiwoh-
nen der drei Hauptteile der hl. Messe: Opferung, Wandlung und
Kommunion. Franz Burkli (geb. 1903), Religionslehrer an der Kan-
tonsschule Luzern, bezeichnete in seiner «Katholischen Religions-
lehre» (1937, *1951) den Tabernakel als «Mittelpunkt der ganzen
Pfarrei, der ganzen Welt».” Besondere religiose Ereignisse mit stark
sozialem Charakter waren die monatliche Gemeinschaftskommu-
nion der Pfarreien und die Prozessionen an Fronleichnam, zu denen
die Jugendvereine geschlossen und mit Fahnen und Uniformen
kamen.- Das Tischgebet vor und nach den Hauptmahlzeiten, das
Morgen- und Abendgebet und in vielen Familien der Rosenkranz
waren feste Bestandteile dieser Frommigkeit. In der Kirche und mit
ihr lebte und erlebte man den Rhythmus des Kirchenjahres wie
Altermatt schreibt ®, und dieser entsprach den agrarisch-bauerlichen
Verhaltnissen, aus denen die Mehrheit der Katholiken stammte.

Die katholischen Mittelschulen, geleitet von den Benediktinern,
Kapuzinern und weiteren Ordensleuten, dienten der Heranbildung
der kunftigen Lehrer und Akademiker, besonders der Priester und
Ordensleute. Die Ursuliner und die Baldegger Schwestern, die Cha-
mer Heiligkreuz, die Menzinger und Ingenbohler Schwestern sorgten
fur die Madchenbildung, speziell im Hinblick auf Lehr- und Kran-
kenberufe. Nach der Erziehungsenzyklika Pius XI. «Divini illius

7 Franz Burkli, Katholische Religionslehre als Lebensgestaltung, Freiburgi. Br. 1948,

151.
8 Vgl. Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Zirich 21991, 267ff.



Magistri» (1929) galt: « Katholische Erziehung fir die gesamte katho-
lische Jugend in katholischen Schulen» (Nr. 78). Noch 1963 warnten
die Schweizer Bischofe in threm Bettagsmandat tber «Erziehungs-
und Schulfragen in unserer Zeit» vor den neutralen Schulen. - Die
katholischen Mittelschulen vereinigten die sakramental-liturgische
Praxis mit einem Lebensstil, der dem monastischen dhnlich war. Zu
ihm gehorten, abgesehen vom Tragen des Talars oder einer Uniform,
der tagliche Gottesdienstbesuch, das Hochamt mit Predigt an Sonn-
und Feiertagen, die besondere Feier der Feste der Kirchenpatrone,
der Ordensgrinder und Marias, der monatliche Sakramentenemp-
fang, das teilweise Mitbeten und Mitsingen des kirchlichen Stunden-
gebetes, die jahrliche Teilnahme an den Exerzitien zu Beginn der
Fastenzeit sowie der fleissige Besuch der Mai- und Oktoberandach-
ten.

Vermittelt wurde die religiose Erziehung im Religionsunterricht
und 1n der Sonntagschristenlehre, in der Predigt, be1 Exhortationen
und bestimmten Gelegenheiten wie Vereinsanldssen. Der Religions-
unterricht galt als wichtigstes Schulfach und sollte alle anderen
Facher durchdringen. Meistens in zwei1 Wochenstunden erteilt, glie-
derte er sich in die drei Hauptstiicke der Glaubens-, Sitten- und
Sakramentenlehre, und in die christlichen Grundgebete. Dazu
kamen biblische und Kirchengeschichte sowie Einfiihrung in die
Liturgie und das Kirchenjahr. In konzentrischen Kreisen kamen die
Hauptstiicke im Laufe der Schulzeit zwei- bis dreimal zur Sprache,
damit das religiose Wissen dem Gedéachtnis haften blieb. Im Philo-
sophieunterricht des Lyzeums wurde das erworbene Glaubenswissen
auf die Fundamente der scholastischen Philosophie und Theologie
gestellt und gegenuber anderen Weltanschauungen abgegrenzt.

Die beschriebene religidse Erziehung mit i1hrer christologischen,
eucharistischen und marnanischen Akzentuierung pragte den Alltag
der Katholiken und wurde zu einem Kennzeichen des katholischen
Milieus. Sie schweisste sie zu einer Glaubens- und Schicksalsgemein-
schaft zusammen und hob sie von Nichtkatholiken ab. Offen bleiben
muss, mit welcher inneren Anteilnahme dieses religiose Pflicht-
pensum bewdltigt wurde und weshalb es immer wieder die Kritik der
Reformierten heraufbeschwor. Jedenfalls blieb diese Praxis tber Jahr-
zehnte unter Katholiken weitgehend unangefochten. Erst die sechziger
und siebziger Jahre brachten eine Erosion der religiosen Praxis und
danach auch einen Wandel in der religiosen Erziehung.

16



3.2 Die Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam»

Wie ein roter Faden durchzieht die Trias «Liebe, Ehrfurcht und
Gehorsam» die Geschichte der ethisch-religiosen Erziehung der
Katholiken. (Ubrigens wich auch Martin Luther in seinen Katechis-
men nicht von ihr ab.) Begriindet wurde diese Trias mit dem Haupt-
gebot der Liebe, mit dem vierten Gebot des alttestamentlichen Deka-
logs, mit Aussagen aus der Haustafel im Kolosserbrief («Ihr Kinder,
gehorcht euren Eltern in allem; das gefallt dem Herrn» 3, 20) und mit
dem Vorbild des 12jahrigen Jesus, der seinen Eltern in Nazaret «ge-
horsam» war (Lk 2, 51).

Der «Katholische Katechismus fur das Bistum Basel» aus dem
Jahre 1911 formuliert etwa: «Das vierte Gebot befiehlt, dass die
Kinder ihren Eltern Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam erweisen.»®
Derselbe Katechismus aus dem Jahre 1947 hélt fest: «Ein Kind
schuldet seinen Eltern Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam.» 1% — Erfullen
Kinder diese Pflicht nicht, sindigen sie, indem sie ihren Eltern «grob
und trotzig begegnen; wenn sie ihnen schlecht oder gar nicht gehor-
chen» !, Diese Stinden ziehen folgende Strafandrohungen nach sich:
«Den Siundern gegen das vierte Gebot droht Gott in diesem Leben
seinen Fluch und im anderen Leben die Verdammnis an.» 12

Die Trias «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» findet sich bereits im
«Schlusselkatechismus» von Joseph Deharbe SJ, erstmals 1847 in
Luzern publiziert, wobei diese Grundeinstellungen auf die Bezie-
hung Untergebene-Vorgesetzte ausgeweitet werden. Nach Deharbe
gebietet Gott, «dass die Kinder ihren Eltern, und die Untergebenen
ihren Vorgesetzten Ehre, Liebe und Gehorsam erweisen». '3 Deharbe
seinerseits bezog sich auf die «Katechismen» des Petrus Canisius
(1555), die das vierte Gebot so interpretieren: «Es will, dass wir
unseren leiblichen Eltern, von denen wir geboren sind, Ehr, Gehor-
sam, Lieb, Treu und Hilfe allzeit willig und fréhlich beweisen sol-
len.» 14

9 Katholischer Katechismus fir das Bistum Basel, Luzern 1911, 64.

10 Katholischer Katechismus fir das Bistum Basel, Luzern 1947, 176.

It Katechismus 1911, 64.

12 Ebd. 179.

1" Joseph Deharbe, Katholischer Katechismus oder Lehrbegriff, Regensburg #1848,
108.

14 Zitiert nach Ch. Moufang, Katholische Katechismen des 16. Jahrhunderts in deut-
scher Sprache, Mainz 1881, 37.

17



Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Feststellung,
dass in den massgeblichen Urtexten des vierten Gebotes (Ex 20,12;
Dt 5,16) das Wort Gehorsam gar nicht vorkommt. Vielmehr sollen
unmundige Kinder ihren Eltern einfach Ehre erweisen, um die
Zukunft Israels zu sichern. Die jiingere Generation sollte die altere
nicht abschieben, sondern mit ihr die Zukunft gestalten. Doch lassen
sich in der Bibel zahlreiche Zeugen fiir den Gehorsam finden, ja, eine
«Wolke von Zeugen». Doch hier wird dieser Begriff zu Unrecht
ubernommen. Vielmehr erkliart eine damals wichtige burgerliche
Tugend den urspringlichen Text.

Wie bereits angesprochen, wurde die Gehorsamspflicht der Chri-
sten uber Eltern und Vorgesetzten hinausgefiihrt und auf alle geist-
lichen und weltlichen «Obrigkeiten» in Kirche und Staat angewandt.
So gebietet in der Nachfolge von Canisius und Deharbe das Reli-
gionsbuch «Glaube und Leben» von Martin Miiller und Herbert
Haag noch in seiner 4. Auflage aus dem Jahre 1961: «Die Burger
mussen die rechtmaissige Regierung anerkennen, sie unterstitzen
und 1hr gehorchen.»!® - Der klassische Text, von dem die
Gehorsamspflicht gegenuber dem Staat abgeleitet wurde, steht im
Romerbrief (13,1-6). Paulus begriindet den Gehorsam damit, dass
jede staatliche Gewalt von Gott stamme. Wer sich ihr widersetzt,
verstosst folglich gegen die gottliche Ordnung. Weil der Staat auch
das Urteil uber den ausspricht und vollziehen muss, der Boses tut, ist
er zur Todesstrafe berechtigt. So begrindete man mit Paulus den
Gehorsam gegenuber Staat und Kirche, die Rechtmassigkeit und
Gottgewolltheit der Todesstrafe einerseits; andererseits verurteilte
man mit ihm Streiks und Revolutionen. Der einzige Fall, der eine
Gehorsamsverweigerung erlaubte, war dann gegeben, wenn der Staat
etwas Sundhaftes und Widergoéttliches verlangte.

Diese Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» war nicht
nur dafir mitverantwortlich, dass die Katholiken in staatspoliti-
schen Fragen ein eher passives, unkritisches und anpassendes Ver-
halten an den Tag legten und sich nicht an den Arbeiterstreiks gegen
ungerechte Arbeitsbedingungen beteiligten. Sie half ebenso mit, dass
viele Eltern und Vorgesetzten, die stets als Stellvertreter Gottes gal-
ten, ihre Autoritat unreflektiert gebrauchten, oft missbrauchten und

15 Martin Miller/Herbert Haag, Glaube und Leben. Offenbarung, Hochdorf 1950:
11961, 235.

18



die Kinder kaum zur Konfliktfihigkeit erzogen. Dafur unterstutzte
sie einen heute kaum mehr nachvollziehbaren Patriotismus, der im
vertrauten Liedgut (z.B. in der Landeshymne: «... Gott im hehren
Vaterland») aufschien und anlidsslich von Schulreisen (z.B. aufs
Rutli oder an die Tellspiele) emotional vertieft wurde. Die damals
selbstverstandliche Vaterlandsliebe war auch religiés begriindet, in-
dem Bruder Klaus als «Landesvater» und Maria von Einsiedeln als
«Landesmutter» verehrt wurden. - Hinzuzufugen ist, dass diese
Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» ein problematisches
Priesterbild forderte, weil namlich die Glaubigen den Priestern vor-
behaltlos gehorchen und ihre Fehler gegen allfallige Angriffe vertei-
digen mussten.

3.3 Geschlechterrollen und Geschlechtsmoral

Wihrend sich in jungster Zeit ein flexibles Rollenverhalten von
Mann und Frau mit 1in mancher Hinsicht austauschbaren Rollen
durchsetzt und die Gleichberechtigung von Mann und Frau im
neuen Eherecht zum Ausdruck kommt, kannte die ethisch-religiose
Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft klar umschriebene,
voneinander verschiedene und in der Ehre sich erganzende Rollen
von Mann und Frau. Die Unterschiede beruhten auf der von Gott
gegebenen Natur- und Schoépfungsordnung, und die damit verbun-
denen Geschlechterrollen wurden in der Erziehung, vor allem durch
die Mutter, der nachwachsenden Generation weitergegeben. Grund-
satzlich hat Gott Mann und Frau erschaffen, beide mit der gleichen
Wirde und demselben Wert ausgestattet, aber die nach Geschlech-
tern verschiedenen Wesensarten von Mann und Frau bedingten
unterschiedliche Rollen.

In zahlreichen Religionsbichern wird der Mann als physisch star-
ker und kréftiger gebaut dargestellt, als scharfer im Denken, selbst-
bewusster im Handeln und vermehrt an Taten, Leistungen und
Erfolg orientiert. Das frauliche Wesen sah man als stiller, bescheide-
ner, inniger, gefuhlvoller und religiéser als das des Mannes. Fur die
Ehe trug der Mann Verstand, Wille und Tatkraft bei, die Frau das
Gefuhl, die Ausdauer und die Missigung der Leidenschaft. Im
Anschluss an Paulus (1 Kor 11,3) war der Mann das Haupt der Frau.
Er schiitzte und sorgte fur die Familie. Die Frau war ihm als treue,

19



ehererbietige Lebensgefahrtin zur Seite gestellt, nicht als Sklavin,
aber als Gehilfin (vgl. Gen 2,18: Eva). Das Vorbild der Frau schlecht-
hin war Maria, die Dienerin des Herrn.

Aus diesen geschlechtsspezifischen Wesensarten ergaben sich
deutlich umrissene Rollenverhalten. Der Mann hatte in der Regel
ausser Hauses zu arbeiten und fir den Unterhalt der Familie aufzu-
kommen, wahrend die Frau im Haushalt beschaftigt und fur die
Kindererziehung verantwortlich war. Freilich, schon frih wurde die
Notwendigkeit der Mitwirkung des Mannes in der Kindererziehung
gesehen, speziell in der religiosen Kindererziehung. — Sollte die Frau
einen Beruf erlernen, was in Einzelfallen toleriert, manchmal als
notig erachtet wurde, dann lag dieser im sozialkaritativen oder im
Lehrbereich, weil diese Tatigkeiten dem fraulichen Wesen am ehe-
sten entsprachen. Schwere Berufsarbeit und offentliche Amter hin-
* gegen widersprachen ihrer Wesensart.

Das Leben der katholischen Familien hatte sich nach dem (z.T.
erdachten) Leben der heiligen Familie zu gestalten: ausserhdusliche
Berufsarbeit des Mannes, Zustindigkeit der Frau im Hauswesen,
Hingabe und Opferbereitschaft der Eltern fiir die Kinder und Dank-
barkeit, Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam der Kinder gegenuber ihren
Eltern.

Die katholische Geschlechtsmoral stand im Zeichen des Kirchen-
lehrers Augustinus und war dem abendldndischen Erbe mit seiner
Vorherrschaft des Geistes verpflichtet. Einmutig galt die unauflosli-
che, auf Nachkommenschaft ausgerichtete Einehe als einzig legitimer
Ort gelebter Sexualitdt. Denn Gott richtete bereits im Paradies die
Ehe als Grundlage der menschlichen Gesellschaft ein, und Christus
heiligte sie als Sakrament. Die Zeugung und Erziehung von Kindern
galt wiederum mit Augustinus als erster Ehezweck, dem weitere
Ehezwecke wie die gegenseitige Liebe und die Einddmmung der
geschlechtlichen Begierde zu- oder untergeordnet waren.

Unter neuplatonischem und manichaischem Einfluss betrachtete
man die Sexualitat, obwohl von Gott geschaffen, als etwas Zwiespal-
tiges, Gefdhrliches und moglichst zu Vermeidendes. Lange Zeit
wurde sie in die Nahe des Tierischen geruckt. Keuschheit im Sinn der
Reinheit und Ehelosigkeit als geistlicher Rat wurden ausdricklich
hoher eingestuft als die Ehe. Alle ausserhalb der ehelichen Gemein-
schaft aktivierte Sexualitat und jeder nicht fur Nachkommenschaft
offene Geschlechtsakt galten, sofern sie willentlich geschahen, als

20



natur- und gottwidrig und deshalb als in sich schwer sundhaft. Jede
schwere Suinde beraubte die Getauften der heiligmachenden Gnade
und schloss sie vom Heil aus. Nur eine vollstindige Reue und
Beichte (mit Angabe von Zahl und Umstinden dieser Verfehlungen)
schenkte diese Gnade wieder und bewirkte die Wiederzulassung zur
Eucharistiefeier. — In neuscholastischen Lehrbichern begegnet uns
hiufig eine problematische Willenserziechung zur Bewahrung der
Reinheit. Diese wurde vom Berliner freigeistigen Philosophen Fried-
rich Wilhelm Foerster (1869-1966), der in Zirich von 1899 bis 1912
als Dozent wirkte und in katholischen Kreisen hohes Ansehen
genoss, noch verstiarkt, obwohl er einen areligiosen Moralunterricht
propagierte.

Gemadss erwidhntem Grundsatz der Geschlechtsmoral (Sexualitat
in der Einehe 1im Hinblick auf Nachkommenschaft) wurden alle
damit im Zusammenhang stehenden Probleme beurteilt. Die Steri-
lisation wurde abgelehnt, weil sie den ersten Ehezweck verunmog-
lichte; Homosexualitat wurde als naturwidrig verurteilt; empfang-
nisverhiitende Methoden und Mittel wurden ebenfalls in globo ver-
worfen. Als Methode der Geburtenregelung kam die Enthaltsamkeit
in Frage, seit der Enzyklika «Casti connubii» (1930) in bestimmten
Fallen (z. B. bei Verdacht auf Krankheit) auch die Methode der Zeit-
wahl nach Ogino-Knaus. Im bekannten Lehrbuch der Philosophie
von Bernhard Kalin wurde die artifizielle Insemination abgelehnt,
weil sie die Naturordnung ausschalte. ¢

Es eriubrigt sich beinahe, die konsequente Verurteilung der bei
weitem schwerer wiegenden Abtreibung als Tétung menschlichen
Lebens zu erwahnen. Sie zog nach dem Kirchenrecht von 1917
(Canon 2350 § 1) die Strafe der Exkommunikation nach sich, die
allein der Bischof aufheben konnte.

Trotz des konservativen Tenors der katholischen Geschlechtsmo-
ral besannen sich einige Theologen auf die sexualpositiven Impulse
der christlichen Offenbarung, dies um so mehr, als im 20. Jahrhun-
dert vermehrt Psychologie- und Padagogikstudien aufkamen. Fritz
Tillmann wehrte sich bereits 1926 in seinem Religionsbuch «Licht
und Leben» gegen in Abwertung der Leiblichkeit und gegen die pes-
simistische Sicht der Sexualitat. Als einer der ersten sah er die sexu-

16 Bernhard Kalin, Lehrbuch der Philosophie II. Einfihrung in die Ethik, Sarnen
194531962, 264.

21



elle Lust im Kontext der ehelichen Liebe als etwas Positives. !” Doch
allgemein wurden die kritischen Stimmen zur herkémmlichen Ge-
schlechtsmoral, die in den dreissiger und vierziger Jahren laut wur-
den und fir die stellvertretend Heribert Doms und August Adam
erwahnt seien, erst in den sechziger Jahren rezipiert, freilich nicht
uberall.

3.4 Erziehung zu sozialem Handeln

Schon immer wusste der christliche Glaube um seine soziale, dia-
konische Dimension. Konkrete Taten der Liebe sind gleichsam Tat-
beweise fir die Ernsthaftigkeit des Glaubens. Dieses Bewusstsein
wurde besonders in der Fastenzeit erneuert und am Aschermittwoch
mit dem Evangelium (Mt 6,1-6, 16-18) unterstrichen. Von den drei
«Werken der Umkehr» Almosen, Gebet und Fasten wurde das erste
far die soziale Erziehung besonders relevant, ja, es prédgte die christ-
liche Diakonie lange Zeit. Mildtatigkeit und Almosen-Geben vom
Uberfluss waren Konkretisierungen des Gebotes der Néchstenliebe
und Erweise der Liebe Gottes zu den Menschen. Dazu kamen in
Anlehnung an Matthius (25,35-36) zu Werke der Barmherzigkeit:
Hungrige speisen, Durstige tranken, Nackte bekleiden, Gefangene
befreien, Kranke besuchen, Fremde beherbergen und - nach dem
Katechismus des Petrus Canisius oder dem Meditationsbild des
Nikolaus von Flue - Verstorbene wirdig begraben. - Wie uberzeu-
gend die Auswirkungen christlicher Diakonie und Sozialerziehung in
der Fursorge der Kranken etwa im Mittelalter oder in den sozialka-
ritativen Orden des 18. und 19. Jahrhunderts auch waren, aus heu-
tiger Sicht muss die kleinrdumige, beinahe private, individualisti-
sche Perspektive festgehalten werden. Eine globale Sicht fehlte
ebenso wie ein strukturales, auf grundlegende Veranderungen ausge-
richtetes Denken.

Seit der Mitte des 19.Jahrhunderts wurde in der Schweiz die
soziale Frage brisant. Hier zeigte sich die traditionelle Soziallehre
und -erziehung unzureichend. Gleichsam visionar reagierte Kapuzi-
nerpater Theodosius Florentini (1808-1865) auf die Negativfolgen
der Industrnialisierung (Nachtarbeit, ausbeuterische Frauen- und

17 Fritz Tillmann, Licht und Leben, Dusseldorf 1938, 78.

22



Kinderarbeit, Verwahrlosung) mit christlichen Musterfabriken in
Analogie zu den Klgstern. Doch scheiterten seine Experimente bald
infolge finanzieller Einbriche.

In der ersien Sozialenzyklika « Rerum Novarum» (1891) war Leo
XIII. der Uberzeugung, die soziale Frage liesse sich primar durch
eine sittliche Erneuerung der Menschen l6sen. Er forderte die Rei-
chen zur Wohltatigkeit durch Almosen auf und verstrostete die
Besitzlosen damit, dass « Armut in den Augen der ewigen Wahrheit
nicht die geringste Schande sei» (Nr. 20). Armut und Reichtum
gehorten zur «unabanderlichen Ordnung der Dinge» (Nr. 14). Weil
das Privateigentum als unantastbar und gottgewollt angeschaut wur-
de. bezog die katholische Soziallehre und die entsprechende Erzie-
hung in der ideologischen Auseinandersetzung mit dem Kommunis-
mus und dem atheistischen Sozialismus eine durchwegs ablehnende
Position, woflr beispielsweise das erfolgreiche «Sozialismus»-Buch
(1890) mit 16 Auflagen von dem aus Brig stammenden Sozialphilo-
sophen Victor Cathrein SJ (1845-1931) genannt sei.'® Noch die
Enzyklika «Quadragesimo Anno» (1931) Pius’ XI. behauptete die
prinzipielie Unvereinbarkeit von Sozialismus und Katholizismus:
«Es ist unmoglich, gleichzeitig guter Katholik und wirklich Sozialist
zu sein» (Nr. 120). (Auf reformierter Seite initiiterten Hermann Kut-
ter [1863-1931] und Leonhard Ragaz [1868-1945] den religidsen
Sozialismus mit der gegenteiligen Grundposition!)

Gleichwohl entwickelte «Rerum Novarum» eine Reihe prakti-
scher Anweisungen zum sozialen Tun: Schutz der Arbeiterrechte,
Postulat eines ausreichenden Minimallohnes fur Familienvater, das
Recht auf die Grindung von Arbeitervereinigungen (Gewerkschaf-
ten) sowie die Schaffung von Kranken-, Unfall- und Hinterbliebe-
nenversicherungen. Johann Baptist Jung (1861-1922), Religionsleh-
rer in St. Gallen und Mitbegriinder der christlich-sozialen Bewegung
in der Schweiz, adaptierte «Rerum Novarum» fur schweizerische
Verhiltnisse!®, indem er Berufsgenossenschaften, die Erneuerung

18 Vegl. Albert Ziegler, Victor Cathrein (1845-1931) - Auf dem Weg zur Sozialphilo-
sophie, in: Stephan Leimgruber/Max Schoch (Hg.), «Gegen die Gottvergessenheit.
Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Freiburg 1. Br. 1990, 130-142.

19 Johann Baptist Jung, Grundriss der christlichen Sittenlehre mit besonderer Bertick-
sichtigung der sozialen Frage und der wichtigsten Rechtsgrundsatze uber Kirche
und Staat, bearbeitet fur die oberen Klassen der hoheren Lehranstalten, St. Gallen
1900: 31917.

23



der Agrarpolitik und des Kreditwesens forderte, gleichsam Ansatze
zu einem gesellschaftspolitischen sozialen Handeln in tiberschauba-
ren Bereichen.

Einen wirklichen Durchbruch in der Erziehung zum sozialen Han-
deln brachte erst die Griundung des Fastenopfers der Schweizer
Katholiken, ausgehend vom Missionsjahr 1960/61, durch Meinrad
Hengartner.2° Die jahrliche Fastenaktion gilt bis heute als bedeu-
tendste Lern- und Bewusstseinsbildungskampagne in sozialen Fra-
gen, und zwar stets in weltweiten Horizonten.

Schliesslich sei aus der Zeit nach dem II. Vatikanum als Variante
der sozialen Erziehung die Friedenspaddagogik erwahnt, wie sie im
Lernprogramm «Den Frieden lernen» (1973) 2! von Ansgar Friemelt
und Fritz Oser erarbeitet wurde. Mitden Zielen der Verbesserung der
Gesprachs- und Kritikfahigkeit, dem Hinterfragen des Gehorsams
und der Analyse zwischenmenschlicher Prozesse werden hier neue
Beitrage zur anfangs dargelegten Erziehung zum freien, verantwor-
teten Handeln aus dem Glauben geleistet.

20 Vgl. Hansjorg Vogel, Busse als ganzheitliche Erneuerung. Praktisch-theologische
Perspektiven einer zeitgemassen Umkehrpraxis, dargestellt am Fastenopfer der
Schweizer Katholiken, Fribourg 1990.

21 Ansgar Friemelt/Fritz Oser, Den Frieden lernen. Christentum und Wissenschaft
auf der Suche nach Frieden. Ein Lernprogramm fur die Oberstufe der Mittelschu-
len, Gymnasien, Sekundarstufe I und Lehrerseminarien, fir die Erwachsenenbil-
dung und zum Selbststudium, Olten/Fribourg 1973.

24



	Die ethisch-religiöse Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft

