
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 85 (1991)

Artikel: Die ethisch-religiöse Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft

Autor: Leimgruber, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ethisch-religiöse Erziehung
in der katholischen Sondergesellschaft

Stephan Leimgruber

In den letzten dreissig Jahren hat sich auch im katholischen Raum
als Signatur der Moderne ein neues Grundmodell der
ethischreligiösen Erziehung durchgesetzt, nämlich die Erziehung zu
eigenverantwortlichem Handeln in Freiheit. Es geht dabei um eine
Erziehung zur personalen, vor dem Gewissen verantworteten
Lebensgestaltung aus dem Glauben, nicht um ein schrankenloses,
autonomistisches Tun nach blossem Gutdünken, sondern um ein
dialogisches, vor der Gemeinschaft und der gemeinsamen Zukunft
verantwortetes Handeln. Die Synode 72 der Diözese Basel betont in
ihrem Dokument «Ehe und Familie» die Bedeutung der «Hinführung

zur persönlichen und sozialen Verantwortung». ' Die Gemeinsame

Synode der Bistümer in der BRD (1971-1975) spricht in ihrem
Dokument über «Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit» von
einer «Selbstverwirklichung, die an Jesus Christus Mass nimmt»2,
und die Rottenburger Synode (1985/86) unterstreicht die
«Eigenständigkeit und Verantwortlichkeit der jungen Generation».3

Nach diesem Modell sind Christinnen und Christen keine blossen
Objekte einer von oben oder zentralistisch verordneten Moral mehr,

Synode 72 der Diözese Basel. Ehe und Familie im Wandel der Gesellschaft.
Solothurn 1974. VI/3. Die Synode fordert, «dass auch den einfachen Leuten der Zugang
zur Selbstbestimmung ermöglicht wird» (ebd., VI/3).
Ludwig Bertsch u.a. (Hg.). Gemeinsame Synode der Bistumer in der Bundesrepublik

Deutschland. Beschlüsse der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe,
Freiburg i. Br. 1976,295.
Bischofliches Ordinariat Rottenburg (Hg.). Weitergabe des Glaubens an die
kommende Generation. Beschlüsse der Diözesansynode Rottenburg/Stuttgart 1985/86.
Ostfielen 1986. 104.



sondern als Subjekte zur Selbstbestimmung aus dem Glauben berufen.

Die letzte Instanz für das ethische Handeln bleibt - wie eigentlich
schon immer - der Gewissensentscheid des einzelnen, der sich am
biblischen Zeugnis orientiert, sich mit der kirchlichen Lehre
auseinandersetzt und sich über eine menschenwürdige Zukunft Gedanken
macht. Damit wird den Christen die Fähigkeit zugetraut, das Leben
frei und verantwortlich auf eine sinnvolle Zukunft hin zu gestalten.
Einbezogen in dieses Erziehungsmodell sind das Suchen nach dem
richtigen Weg, die Möglichkeit, verschiedene Wege zum gleichen
Ziel zu beschreiten, auch Irrwege, die vorerst in Sackgassen führen,
jedenfalls das ehrliche Ringen um menschliche und christliche Identität.

Ziel ist die reife Mündigkeit aus der Perspektive des Glaubens.

Liest man indessen die Katechismen, manche Predigten und
Enzykliken von Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhundert - alles vorrangige

Erziehungsgrundlagen in der katholischen Sondergesellschaft
und hier die Quellen für diesen Beitrag -, so begegnet uns eine
Moralpädagogik des Autoritätsgehorsams und der Unterordnung,
konkretisiert in unzähligen Geboten und Verboten, deren Missachtung

mit erheblichen Sanktionen verbunden war. Es herrschte eine
Erziehung zur Bewahrung vor dem Bösen, nicht eine Erziehung zur
Bewährung in der Entscheidung vor, eine Pädagogik der Abschirmung

von den «Feinden», nicht der Auseinandersetzung mit ihnen.
Abgestützt war diese Erziehung nur teilweise aufden Geist der Bibel,
der unverkennbare Freiheitsimpulse und im ganzen eine Berufung
zur «Freiheit der Kinder Gottes» (Rom 8, 21) enthält. Stattdessen
haben sich zeitspezifische, konventionelle, oft auch dem Buchstaben
der Bibel verhaftete und pädagogisch unvermittelt angewandte
Verhaltensanweisungen eingeschlichen, die sich zu einem Bündel von
unabänderlich geglaubten Lebensregeln vermengten. Ziel war die
Heiligkeit des einzelnen, verstanden als Sündelosigkeit.

1. Pädagogische Randbedingungen

Für die angesprochene Erziehung zum Gehorsam in der katholischen

Sondergesellschaft gab es eine Reihe relevanter Begleitfaktoren
und Randbedingungen:

10



Da waren die Nachwirkungen der politischen Ereignisse von
Sonderbund (1847), von der neuen Bundesverfassung mit den
Ausnahmeartikeln (1848: revidiert 1874), das I. Vatikanum mit der
Dogmatisierung der Infallibilität und der Festlegung des

Jurisdiktionsprimates des Papstes, dazu der Kulturkampf in den 70er Jahren,
die bei den Katholiken Gefühle der Bedrohtheit, der Benachteiligung
und der Minderwertigkeit hinterliessen. Sie förderten den Rückzug
aus der gesellschaftspolitischen Öffentlichkeit, spornten zur
Selbstorganisation in der konfessionellen Subgesellschaft an und festigten
die von der Mehrheit vertretene ultramontane, fideistische
Grundeinstellung gegenüber Papst und kirchlichen Autoritäten als den letzten

Stützpfeilern.- Da waren die von der offiziellen Kirche verworfenen

Mündigkeitspostulate Immanuel Kants und der Aufklärung
insgesamt sowie die Freiheitsrechte der französischen Revolution,
darunter die Religions- und Gewissensfreiheit, und um die
Jahrhundertwende das Nichteintreten auf die Forderungen der
Emanzipationsbewegung der Frauen.

Da war das statische, hierarchisch aufgebaute Kirchenbild von der
vollkommenen Gesellschaft (societas perfecta), welches praktisch
nur den römischen Katholiken eine Heilschance einräumte. Diese
Erziehung begünstigten ferner gesellschaftlich evidente Erziehungs-
massnahmen wie die Trennung der Geschlechter in Schule und Freizeit

und somit eine Ablehnung der Koedukation, mancherorts bis in
die sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts.

Der Unterrichtsstil in Schule und Religion war - gemessen an
heutigen Kategorien - fraglos autoritär, lehrerzentriert und kopflastig,

obwohl das Erbe Heinrich Pestalozzis (1746-1827) und der
Reformpädagogen zu Beginn dieses Jahrhunderts andere Prioritäten
hätten erwarten lassen. Die Gestaltung des familiären Lebens
bestimmten in aller Regel die Eltern, nicht die Kinder, die Praxis des

kirchlichen Lebens die Priester, nicht die Laien. Ein Mitspracherecht
wäre eigentlich seit der Erlaubnis der Gewerkschaften nach «Rerum
Novarum» (1891) denkbar gewesen: praktiziert wurde es kaum.

Alle diese pädagogischen Randbedingungen belegen, dass die
Erziehung zum Gehorsam dem damaligen Erziehungsstil ganz allgemein

entsprach und dass dieser von zahlreichen gesellschaftlichen
und kirchlichen Faktoren gestützt wurde.

11



2. Moraltheologische Grundlagen

Die wichtigste Grundlage des hier darzustellenden Erziehungsmodells

bildete zweifellos die katholische Moraltheologie, und zwar so,
wie sie in den damaligen Handbüchern dargestellt und - meistens
ohne didaktische Reflexion - im Religionsunterricht und in der
kirchlichen Verkündigung vermittelt wurde. Überblickt man die
Geschichte der katholischen Moraltheologie der letzten 150 Jahre4,
können im deutschsprachigen Raum Phasen der Erneuerung und
Phasen der Stagnation festgestellt werden, stets jedoch ein engagiertes

Sich-Bemühen, oft ein erbitterter Kampf um die ethisch richtigen
Handlungsweisen. Folgende Schwerpunkte seien erwähnt:

Nachdem bereits in den dreissiger und vierziger Jahren des
19. Jahrhunderts in Kirche und Theologie restaurative Tendenzen
aufkamen, läutete Joseph Kleutgen SJ 1811 -1883) mit seinem Werk
«Theologie der Vorzeit» (1853) die Thomas-Renaissance ein. Darin
bezichtigte er den biblisch- und heilsgeschichtlich denkenden Johann
Baptist Hirscher (1788-1865), den Mitbegründer der Katholischen
Tübinger Schule und Verfasser der «Christliche(n) Moral als Lehre
von der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menschheit»
(1835) der Häresie und der mangelnden Unterordnung unter das

kirchliche Lehramt. Anstelle dessen dynamischer Sicht mit dem
Hauptgewicht auf dem Erlösungswerk Christi votierte Kleutgen für
ein Zurück zur Vorzeit, womit er die Wiederbelebung des scholastischen

Denkens und Argumentierens meinte. Tatsächlich wurde
diese Philosophie in der zweiten Jahrhunderthälfte zum alleingültigen

und kirchlich legitimierten Instrumentarium der Theologie. Fragen

nach den wahren Prinzipien und nach der verpflichtenden
Methodik wurden zu Fragen der Autorität und des Gehorsams.

Hand in Hand mit der Thomas-Renaissance ging der Siegeszug der
Moral des Alfons von Liguori (1696-1787) und damit eine wachsende

Skepsis gegenüber den hoffnungsvollen Neuansätzen von
Michael Sailer (1751-1832) J.B. Hirscher und Franz Xaver Linsenmann

(1835-1898). Anstelle der fruchtbaren Auseinandersetzung

Ausführlicher: Stephan Leimgruber, Ethikunterricht an den katholischen Gymnasien

und Lehrerseminarien der Schweiz. Analyse der Religionsbucher seit Mitte des
19. Jahrhunderts, Fribourg 1989. 120-175.



mit dem Gedankengut der Aufklärung und einer Rückbesinnung auf
die biblischen Quellen trat nun die nachtridentinische. weitgehend
kasuistische Moraltheologie. Diese schloss an die mittelalterlichen
Busshandbücher an, um den Beichtvätern Hilfen bei der Beurteilung
einzelner «Fälle» zu geben. Nicht der personale Gewissensentscheid
erforderte Aufmerksamkeit, sondern das Einhalten von Verboten
und Geboten. Beeinflusst von Manichäismus und jansenistischem
Rigorismus überbewertete sie singulare Tatsünden im 6. und 9.

Gebot, die im Unterschied zu andern Sünden als ihrer Natur nach
schwer galten. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein wirkte die Materia-
gravis-Lehre-in-sexto nach, die im sexuellen Bereich nichts Geringfügiges

(keine parvitas materiae) zuliess und somit keine lässlichen
Sünden kannte.

Gerade gegen diese falsch akzentuierte Sexualmoral wandte sich
um die Jahrhundertwende das bekannte «Grassmann-Pamphlet»,
das eine Grundsatzdebatte um den Status der Moraltheologie auslöste.

Der in Münster lehrende Joseph Mausbach (1861-1931) konterte
gegen diese Streitschrift des Stettiner Buchhändlers mit Reformvorschlägen

für eine biblischere Moral und band die Kasuistik als
Hilfswissenschaft der Moraltheologie zurück. In dieselbe Kerbe schlug der
Luzerner Moral- und Pastoraltheologe Albert Meyenberg (1861-
1934) mit seiner Schrift «Die katholische Moral als Angeklagte»
1901 )5, in der er für eine «Moral der Christenwürde», eine «Moral

des Evangeliums» eintrat und die Kasuistik als «Kniffologie»
brandmarkte.6 - Allein, diese Grundsatzdebatte wurde bald durch die
antimodernistische Enzyklika «Pascendi dominici gregis» (1909)
zum Verstummen gebracht. Pius X. verurteilte darin modernistische
Grundgedanken und Reformpostulate als Häresien; er verbot die
Lektüre moderner Autoren und schärfte den Gehorsam gegenüber
dem kirchlichen Lehramt ein (Antimodernisteneid 1910). Die
Promulgation des Codex juris canonici (1917) begünstigte zudem den
juridischen Einschlag der Moraltheologie.

Im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts - wir stehen in der Blütezeit
der katholischen Sondergesellschaft mit den Vereinen und Verbänden,

mit den katholischen Schulen und den Katholikentagen - ging
die katholische Moraltheologie im Gleichschritt der Neuscholastik

Albert Mevenberg. Die katholische Moral als Angeklagte, Stans 1901
Ebd.. 23.

13



weiter. Die Handbücher von H. Jone und H. Noldin erlebten Auflage

über Auflage. Ihre Positionen flössen in die Unterrichtslehrbücher

ein und prägten von da aus die ethisch-religiöse Erziehung der
Jugend und der Erwachsenen. Die Katholiken hatten die traditionelle

Moral internalisiert und lebten im grossen und ganzen nach
ihr.

Gewiss, vereinzelt gab es Widerstand gegen sie, etwa vom Exege-
ten Fritz Tillmann (1874-1953), der unter dem Einfluss der
Bibelbewegung, des Personalismus und mit Rückgriff auf Hirscher und
Linsenmann die «Moral als Nachfolge Christi» (1933) neu konzipierte.

Tillmann verstand die sittliche Lebensgestaltung als personale
Wertverwirklichung und betonte die ethischen Grundhaltungen
mehr als angeblich objektive Einzelsünden, mehr den Geist der Freiheit

als den Gehorsam gegenüber äusseren Autoritäten. Doch sein
Ansatz wurde lange Zeit nicht rezipiert. Erst in der Zeit der keryg-
matischen Erneuerung griff der «Katholische Katechismus für die
Bistümer Deutschlands» (1955), der auch für die Schweiz adaptiert
wurde, die personale Denkform auf. Er fiel aber bei der Behandlung
der Sexualität in die frühere objektivistische Sicht zurück. Die
herkömmliche Moraltheologie blieb ohne Zweifel bis zur Auflösung der
katholischen Sondergesellschaft vorherrschend. Ihre Neugestaltung
nach dem personalen Ansatz wurde mit ein Grund für die Auflösung
des katholischen Milieus.

3. Die ethisch-religiöse Erziehung in einzelnen Teilbereichen

Nach der Darlegung verschiedener Voraussetzungen wird nun
nach der ethisch-religiösen Erziehung in concreto gefragt, und zwar
nach der spezifisch religiösen Erziehung, nach dem geforderten
Verhalten gegenüber den Obrigkeiten und dem Vaterland, nach den
zugeteilten Geschlechterrollen und der erwarteten Geschlechtsmoral
und schliesslich nach den Leitlinien des sozialen Handelns. Dabei
mag es Ausnahmen und kleinere Abweichungen gegeben haben;
einen Paradigmenwechsel jedoch kannte die ethisch-religiöse Erziehung

in der katholischen Sondergesellschaft nicht.

14



3.1 Die religiöse Erziehung

Bis in die sechziger Jahre dieses Jahrhunderts wurden die
Katholikinnen und Katholiken zu einer intensiven kirchlich-liturgischen
Praxis angehalten. Ihre Schwerpunkte bildeten der Empfang der
Sakramente der Eucharistie und der Busse, die Pflege der Sakramentalien

(z.B. Segnung des Brotes, des Stalles und Hauses, Halssegnung),

Andachten, Wallfahrten und Prozessionen sowie die Beachtung

der Fasten- und Abstinenzgebote. Im Zentrum stand der Besuch
des Sonntagsgottesdienstes, der unter schwerer Sünde geboten und
mit zahlreichen Regeln (z. B. betreffend Nüchternheit) umgeben war.
Obwohl bereits Pius X. 1905 zum öfteren Kommunionempfang
ermunterte, kommunizierte man höchstens monatlich, jeweils nicht
ohne vorherige Beichte, und öfter ausserhalb der Eucharistie. Wichtiger

als die Wortverkündigung in der «Vormesse» war das Beiwohnen

der drei Hauptteile der hl. Messe: Opferung, Wandlung und
Kommunion. Franz Bürkli (geb. 1903), Religionslehrer an der
Kantonsschule Luzern, bezeichnete in seiner «Katholischen Religionslehre»

(1937, 31951) den Tabernakel als «Mittelpunkt der ganzen
Pfarrei, der ganzen Welt».7 Besondere religiöse Ereignisse mit stark
sozialem Charakter waren die monatliche Gemeinschaftskommu-
nion der Pfarreien und die Prozessionen an Fronleichnam, zu denen
die Jugendvereine geschlossen und mit Fahnen und Uniformen
kamen.- Das Tischgebet vor und nach den Hauptmahlzeiten, das

Morgen- und Abendgebet und in vielen Familien der Rosenkranz
waren feste Bestandteile dieser Frömmigkeit. In der Kirche und mit
ihr lebte und erlebte man den Rhythmus des Kirchenjahres wie
Altermatt schreibt8, und dieser entsprach den agrarisch-bäuerlichen
Verhältnissen, aus denen die Mehrheit der Katholiken stammte.

Die katholischen Mittelschulen, geleitet von den Benediktinern,
Kapuzinern und weiteren Ordensleuten, dienten der Heranbildung
der künftigen Lehrer und Akademiker, besonders der Priester und
Ordensleute. Die Ursuliner und die Baldegger Schwestern, die Chamer

Heiligkreuz, die Menzinger und Ingenbohler Schwestern sorgten
für die Mädchenbildung, speziell im Hinblick auf Lehr- und
Krankenberufe. Nach der Erziehungsenzyklika Pius XI. «Divini illius

7 Franz Burkli. Katholische Religionslehre als Lebensgestaltung, Freiburg i. Br. 1948.
151.

8 Vgl. Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne, Zurich 21991, 267 ff.

15



Magistri» 1929) galt: «Katholische Erziehung für die gesamte katholische

Jugend in katholischen Schulen» (Nr. 78). Noch 1963 warnten
die Schweizer Bischöfe in ihrem Bettagsmandat über «Erziehungsund

Schulfragen in unserer Zeit» vor den neutralen Schulen. - Die
katholischen Mittelschulen vereinigten die sakramental-liturgische
Praxis mit einem Lebensstil, der dem monastischen ähnlich war. Zu
ihm gehörten, abgesehen vom Tragen des Talars oder einer Uniform,
der tägliche Gottesdienstbesuch, das Hochamt mit Predigt an Sonn-
und Feiertagen, die besondere Feier der Feste der Kirchenpatrone,
der Ordensgründer und Marias, der monatliche Sakramentenempfang,

das teilweise Mitbeten und Mitsingen des kirchlichen Stundengebetes,

die jährliche Teilnahme an den Exerzitien zu Beginn der
Fastenzeit sowie der fleissige Besuch der Mai- und Oktoberandachten.

Vermittelt wurde die religiöse Erziehung im Religionsunterricht
und in der Sonntagschristenlehre, in der Predigt, bei Exhortationen
und bestimmten Gelegenheiten wie Vereinsanlässen. Der Religionsunterricht

galt als wichtigstes Schulfach und sollte alle anderen
Fächer durchdringen. Meistens in zwei Wochenstunden erteilt,
gliederte er sich in die drei Hauptstücke der Glaubens-, Sitten- und
Sakramentenlehre, und in die christlichen Grundgebete. Dazu
kamen biblische und Kirchengeschichte sowie Einführung in die
Liturgie und das Kirchenjahr. In konzentrischen Kreisen kamen die
Hauptstücke im Laufe der Schulzeit zwei- bis dreimal zur Sprache,
damit das religiöse Wissen dem Gedächtnis haften blieb. Im Philo-
sophieunterricht des Lyzeums wurde das erworbene Glaubenswissen
auf die Fundamente der scholastischen Philosophie und Theologie
gestellt und gegenüber anderen Weltanschauungen abgegrenzt.

Die beschriebene religiöse Erziehung mit ihrer christologischen,
eucharistischen und marianischen Akzentuierung prägte den Alltag
der Katholiken und wurde zu einem Kennzeichen des katholischen
Milieus. Sie schweisste sie zu einer Glaubens- und Schicksalsgemeinschaft

zusammen und hob sie von Nichtkatholiken ab. Offen bleiben
muss, mit welcher inneren Anteilnahme dieses religiöse
Pflichtpensum bewältigt wurde und weshalb es immer wieder die Kritik der
Reformierten heraufbeschwor. Jedenfalls blieb diese Praxis über
Jahrzehnte unter Katholiken weitgehend unangefochten. Erst die sechziger
und siebziger Jahre brachten eine Erosion der religiösen Praxis und
danach auch einen Wandel in der religiösen Erziehung.

16



3.2 Die Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam»

Wie ein roter Faden durchzieht die Trias «Liebe, Ehrfurcht und
Gehorsam» die Geschichte der ethisch-religiösen Erziehung der
Katholiken. (Übrigens wich auch Martin Luther in seinen Katechismen

nicht von ihr ab.) Begründet wurde diese Trias mit dem Hauptgebot

der Liebe, mit dem vierten Gebot des alttestamentlichen Dekalogs,

mit Aussagen aus der Haustafel im Kolosserbrief («Ihr Kinder,
gehorcht euren Eltern in allem; das gefällt dem Herrn» 3, 20) und mit
dem Vorbild des 12jährigen Jesus, der seinen Eltern in Nazaret
«gehorsam» war (Lk 2, 51).

Der «Katholische Katechismus für das Bistum Basel» aus dem
Jahre 1911 formuliert etwa: «Das vierte Gebot befiehlt, dass die
Kinder ihren Eltern Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam erweisen.»9
Derselbe Katechismus aus dem Jahre 1947 hält fest: «Ein Kind
schuldet seinen Eltern Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam.»10 - Erfüllen
Kinder diese Pflicht nicht, sündigen sie, indem sie ihren Eltern «grob
und trotzig begegnen; wenn sie ihnen schlecht oder gar nicht gehorchen»

". Diese Sünden ziehen folgende Strafandrohungen nach sich:
«Den Sündern gegen das vierte Gebot droht Gott in diesem Leben
seinen Fluch und im anderen Leben die Verdammnis an.»12

Die Trias «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» findet sich bereits im
«Schlüsselkatechismus» von Joseph Deharbe SJ, erstmals 1847 in
Luzern publiziert, wobei diese Grundeinstellungen auf die Beziehung

Untergebene-Vorgesetzte ausgeweitet werden. Nach Deharbe
gebietet Gott, «dass die Kinder ihren Eltern, und die Untergebenen
ihren Vorgesetzten Ehre, Liebe und Gehorsam erweisen».13 Deharbe
seinerseits bezog sich auf die «Katechismen» des Petrus Canisius
(1555), die das vierte Gebot so interpretieren: «Es will, dass wir
unseren leiblichen Eltern, von denen wir geboren sind, Ehr, Gehorsam,

Lieb, Treu und Hilfe allzeit willig und fröhlich beweisen
sollen.»14

' Katholischer Katechismus für das Bistum Basel, Luzern 1911, 64.
10 Katholischer Katechismus für das Bistum Basel. Luzern 1947, 176.
11 Katechismus 1911, 64.
12 Ebd. 179.
13 Joseph Deharbe, Katholischer Katechismus oder Lehrbegriff, Regensburg 41848,

108.
u Zitiert nach Ch. Moufang, Katholische Katechismen des 16. Jahrhunderts in deutscher

Sprache, Mainz 1881, 37.

17



Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Feststellung,
dass in den massgeblichen Urtexten des vierten Gebotes (Ex 20,12;
Dt 5,16) das Wort Gehorsam gar nicht vorkommt. Vielmehr sollen
unmündige Kinder ihren Eltern einfach Ehre erweisen, um die
Zukunft Israels zu sichern. Die jüngere Generation sollte die ältere
nicht abschieben, sondern mit ihr die Zukunft gestalten. Doch lassen
sich in der Bibel zahlreiche Zeugen für den Gehorsam finden, ja, eine
«Wolke von Zeugen». Doch hier wird dieser Begriff zu Unrecht
übernommen. Vielmehr erklärt eine damals wichtige bürgerliche
Tugend den ursprünglichen Text.

Wie bereits angesprochen, wurde die Gehorsamspflicht der Christen

über Eltern und Vorgesetzten hinausgeführt und auf alle
geistlichen und weltlichen «Obrigkeiten» in Kirche und Staat angewandt.
So gebietet in der Nachfolge von Canisius und Deharbe das
Religionsbuch «Glaube und Leben» von Martin Müller und Herbert
Haag noch in seiner 4. Auflage aus dem Jahre 1961: «Die Bürger
müssen die rechtmässige Regierung anerkennen, sie unterstützen
und ihr gehorchen.»15 - Der klassische Text, von dem die
Gehorsamspflicht gegenüber dem Staat abgeleitet wurde, steht im
Römerbrief (13,1-6). Paulus begründet den Gehorsam damit, dass

jede staatliche Gewalt von Gott stamme. Wer sich ihr widersetzt,
verstösst folglich gegen die göttliche Ordnung. Weil der Staat auch
das Urteil über den ausspricht und vollziehen muss, der Böses tut, ist
er zur Todesstrafe berechtigt. So begründete man mit Paulus den
Gehorsam gegenüber Staat und Kirche, die Rechtmässigkeit und
Gottgewolltheit der Todesstrafe einerseits; andererseits verurteilte
man mit ihm Streiks und Revolutionen. Der einzige Fall, der eine
Gehorsamsverweigerung erlaubte, war dann gegeben, wenn der Staat
etwas Sündhaftes und Widergöttliches verlangte.

Diese Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» war nicht
nur dafür mitverantwortlich, dass die Katholiken in staatspolitischen

Fragen ein eher passives, unkritisches und anpassendes
Verhalten an den Tag legten und sich nicht an den Arbeiterstreiks gegen
ungerechte Arbeitsbedingungen beteiligten. Sie halfebenso mit, dass
viele Eltern und Vorgesetzten, die stets als Stellvertreter Gottes
galten, ihre Autorität unreflektiert gebrauchten, oft missbrauchten und

15 Martin Müller/Herbert Haag, Glaube und Leben. Offenbarung, Hochdorf 1950.
41961.235.



die Kinder kaum zur Konfliktfähigkeit erzogen. Dafür unterstützte
sie einen heute kaum mehr nachvollziehbaren Patriotismus, der im
vertrauten Liedgut (z.B. in der Landeshymne: «... Gott im hehren
Vaterland») aufschien und anlässlich von Schulreisen (z.B. aufs
Rütli oder an die Tellspiele) emotional vertieft wurde. Die damals
selbstverständliche Vaterlandsliebe war auch religiös begründet,
indem Bruder Klaus als «Landesvater» und Maria von Einsiedeln als
«Landesmutter» verehrt wurden. - Hinzuzufügen ist, dass diese
Erziehung zu «Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam» ein problematisches
Priesterbild förderte, weil nämlich die Gläubigen den Priestern
vorbehaltlos gehorchen und ihre Fehler gegen allfällige Angriffe verteidigen

mussten.

3.3 Geschlechterrollen und Geschlechtsmoral

Während sich in jüngster Zeit ein flexibles Rollenverhalten von
Mann und Frau mit in mancher Hinsicht austauschbaren Rollen
durchsetzt und die Gleichberechtigung von Mann und Frau im
neuen Eherecht zum Ausdruck kommt, kannte die ethisch-religiöse
Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft klar umschriebene,
voneinander verschiedene und in der Ehre sich ergänzende Rollen
von Mann und Frau. Die Unterschiede beruhten auf der von Gott
gegebenen Natur- und Schöpfungsordnung, und die damit verbundenen

Geschlechterrollen wurden in der Erziehung, vor allem durch
die Mutter, der nachwachsenden Generation weitergegeben. Grundsätzlich

hat Gott Mann und Frau erschaffen, beide mit der gleichen
Würde und demselben Wert ausgestattet, aber die nach Geschlechtern

verschiedenen Wesensarten von Mann und Frau bedingten
unterschiedliche Rollen.

In zahlreichen Religionsbüchern wird der Mann als physisch stärker

und kräftiger gebaut dargestellt, als schärfer im Denken, selbst-
bewusster im Handeln und vermehrt an Taten, Leistungen und
Erfolg orientiert. Das frauliche Wesen sah man als stiller, bescheidener,

inniger, gefühlvoller und religiöser als das des Mannes. Für die
Ehe trug der Mann Verstand, Wille und Tatkraft bei, die Frau das
Gefühl, die Ausdauer und die Mässigung der Leidenschaft. Im
Anschluss an Paulus 1 Kor 11,3) war der Mann das Haupt der Frau.
Er schützte und sorgte für die Familie. Die Frau war ihm als treue,

19



ehererbietige Lebensgefährtin zur Seite gestellt, nicht als Sklavin,
aber als Gehilfin (vgl. Gen 2,18 : Eva). Das Vorbild der Frau schlechthin

war Maria, die Dienerin des Herrn.
Aus diesen geschlechtsspezifischen Wesensarten ergaben sich

deutlich umrissene Rollenverhalten. Der Mann hatte in der Regel
ausser Hauses zu arbeiten und für den Unterhalt der Familie
aufzukommen, während die Frau im Haushalt beschäftigt und für die
Kindererziehung verantwortlich war. Freilich, schon früh wurde die
Notwendigkeit der Mitwirkung des Mannes in der Kindererziehung
gesehen, speziell in der religiösen Kindererziehung. - Sollte die Frau
einen Beruf erlernen, was in Einzelfällen toleriert, manchmal als

nötig erachtet wurde, dann lag dieser im sozialkaritativen oder im
Lehrbereich, weil diese Tätigkeiten dem fraulichen Wesen am ehesten

entsprachen. Schwere Berufsarbeit und öffentliche Ämter
hingegen widersprachen ihrer Wesensart.

Das Leben der katholischen Familien hatte sich nach dem (z.T.
erdachten) Leben der heiligen Familie zu gestalten: ausserhäusliche
Berufsarbeit des Mannes, Zuständigkeit der Frau im Hauswesen,
Hingabe und Opferbereitschaft der Eltern für die Kinder und
Dankbarkeit, Ehrfurcht, Liebe und Gehorsam der Kinder gegenüber ihren
Eltern.

Die katholische Geschlechtsmoral stand im Zeichen des Kirchenlehrers

Augustinus und war dem abendländischen Erbe mit seiner
Vorherrschaft des Geistes verpflichtet. Einmütig galt die unauflösliche,

aufNachkommenschaft ausgerichtete Einehe als einzig legitimer
Ort gelebter Sexualität. Denn Gott richtete bereits im Paradies die
Ehe als Grundlage der menschlichen Gesellschaft ein, und Christus
heiligte sie als Sakrament. Die Zeugung und Erziehung von Kindern
galt wiederum mit Augustinus als erster Ehezweck, dem weitere
Ehezwecke wie die gegenseitige Liebe und die Eindämmung der
geschlechtlichen Begierde zu- oder untergeordnet waren.

Unter neuplatonischem und manichäischem Einfluss betrachtete
man die Sexualität, obwohl von Gott geschaffen, als etwas Zwiespältiges,

Gefährliches und möglichst zu Vermeidendes. Lange Zeit
wurde sie in die Nähe des Tierischen gerückt. Keuschheit im Sinn der
Reinheit und Ehelosigkeit als geistlicher Rat wurden ausdrücklich
höher eingestuft als die Ehe. Alle ausserhalb der ehelichen Gemeinschaft

aktivierte Sexualität und jeder nicht für Nachkommenschaft
offene Geschlechtsakt galten, sofern sie willentlich geschahen, als

20



natur- und gottwidrig und deshalb als in sich schwer sündhaft. Jede
schwere Sünde beraubte die Getauften der heiligmachenden Gnade
und schloss sie vom Heil aus. Nur eine vollständige Reue und
Beichte (mit Angabe von Zahl und Umständen dieser Verfehlungen)
schenkte diese Gnade wieder und bewirkte die Wiederzulassung zur
Eucharistiefeier. - In neuscholastischen Lehrbüchern begegnet uns
häufig eine problematische Willenserziehung zur Bewahrung der
Reinheit. Diese wurde vom Berliner freigeistigen Philosophen Friedrich

Wilhelm Foerster 1869-1966), der in Zürich von 1899 bis 1912
als Dozent wirkte und in katholischen Kreisen hohes Ansehen

genoss, noch verstärkt, obwohl er einen areligiösen Moralunterricht
propagierte.

Gemäss erwähntem Grundsatz der Geschlechtsmoral (Sexualität
in der Einehe im Hinblick auf Nachkommenschaft) wurden alle
damit im Zusammenhang stehenden Probleme beurteilt. Die
Sterilisation wurde abgelehnt, weil sie den ersten Ehezweck verunmög-
lichte: Homosexualität wurde als naturwidrig verurteilt;
empfängnisverhütende Methoden und Mittel wurden ebenfalls in globo
verworfen. Als Methode der Geburtenregelung kam die Enthaltsamkeit
in Frage, seit der Enzyklika «Casti connubii» (1930) in bestimmten
Fällen (z. B. bei Verdacht auf Krankheit) auch die Methode der Zeitwahl

nach Ogino-Knaus. Im bekannten Lehrbuch der Philosophie
von Bernhard Kälin wurde die artifizielle Insemination abgelehnt,
weil sie die Naturordnung ausschalte.16

Es erübrigt sich beinahe, die konsequente Verurteilung der bei
weitem schwerer wiegenden Abtreibung als Tötung menschlichen
Lebens zu erwähnen. Sie zog nach dem Kirchenrecht von 1917

(Canon 2350 § 1) die Strafe der Exkommunikation nach sich, die
allein der Bischof aufheben konnte.

Trotz des konservativen Tenors der katholischen Geschlechtsmoral
besannen sich einige Theologen auf die sexualpositiven Impulse

der christlichen Offenbarung, dies um so mehr, als im 20. Jahrhundert

vermehrt Psychologie- und Pädagogikstudien aufkamen. Fritz
Tillmann wehrte sich bereits 1926 in seinem Religionsbuch «Licht
und Leben» gegen in Abwertung der Leiblichkeit und gegen die
pessimistische Sicht der Sexualität. Als einer der ersten sah er die sexu-

Bernhard Kälin, Lehrbuch der Philosophie II. Einführung in die Ethik. Samen
1945;'1962. 264.

21



elle Lust im Kontext der ehelichen Liebe als etwas Positives.17 Doch
allgemein wurden die kritischen Stimmen zur herkömmlichen
Geschlechtsmoral, die in den dreissiger und vierziger Jahren laut wurden

und für die stellvertretend Heribert Doms und August Adam
erwähnt seien, erst in den sechziger Jahren rezipiert, freilich nicht
überall.

3.4 Erziehung zu sozialem Handeln

Schon immer wusste der christliche Glaube um seine soziale,
diakonische Dimension. Konkrete Taten der Liebe sind gleichsam
Tatbeweise für die Ernsthaftigkeit des Glaubens. Dieses Bewusstsein
wurde besonders in der Fastenzeit erneuert und am Aschermittwoch
mit dem Evangelium (Mt 6,1-6, 16-18) unterstrichen. Von den drei
«Werken der Umkehr» Almosen, Gebet und Fasten wurde das erste
für die soziale Erziehung besonders relevant, ja, es prägte die christliche

Diakonie lange Zeit. Mildtätigkeit und Almosen-Geben vom
Überfluss waren Konkretisierungen des Gebotes der Nächstenliebe
und Erweise der Liebe Gottes zu den Menschen. Dazu kamen in
Anlehnung an Matthäus (25,35-36) zu Werke der Barmherzigkeit:
Hungrige speisen, Durstige tränken, Nackte bekleiden, Gefangene
befreien, Kranke besuchen, Fremde beherbergen und - nach dem
Katechismus des Petrus Canisius oder dem Meditationsbild des
Nikolaus von Flüe - Verstorbene würdig begraben. - Wie überzeugend

die Auswirkungen christlicher Diakonie und Sozialerziehung in
der Fürsorge der Kranken etwa im Mittelalter oder in den sozialkaritativen

Orden des 18. und 19. Jahrhunderts auch waren, aus
heutiger Sicht muss die kleinräumige, beinahe private, individualistische

Perspektive festgehalten werden. Eine globale Sicht fehlte
ebenso wie ein Strukturales, aufgrundlegende Veränderungen
ausgerichtetes Denken.

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts wurde in der Schweiz die
soziale Frage brisant. Hier zeigte sich die traditionelle Soziallehre
und -erziehung unzureichend. Gleichsam visionär reagierte
Kapuzinerpater Theodosius Florentini (1808-1865) auf die Negativfolgen
der Industrialisierung (Nachtarbeit, ausbeuterische Frauen- und

17 Fritz Tillmann. Licht und Leben. Dusseldorf 1938, 78.

22



Kinderarbeit, Verwahrlosung) mit christlichen Musterfabriken in
Analogie zu den Klöstern. Doch scheiterten seine Experimente bald
infolge finanzieller Einbrüche.

In der ersten Sozialenzyklika «Rerum Novarum» (1891) war Leo
XIII. der Überzeugung, die soziale Frage liesse sich primär durch
eine sittliche Erneuerung der Menschen lösen. Er forderte die
Reichen zur Wohltätigkeit durch Almosen auf und verströstete die
Besitzlosen damit, dass «Armut in den Augen der ewigen Wahrheit
nicht die geringste Schande sei» (Nr. 20). Armut und Reichtum
gehörten zur «unabänderlichen Ordnung der Dinge» (Nr. 14). Weil
das Privateigentum als unantastbar und gottgewollt angeschaut wurde,

bezog die katholische Soziallehre und die entsprechende Erziehung

in der ideologischen Auseinandersetzung mit dem Kommunismus

und dem atheistischen Sozialismus eine durchwegs ablehnende
Position, wofür beispielsweise das erfolgreiche «Sozialismus»-Buch
(1890) mit 16 Auflagen von dem aus Brig stammenden Sozialphilosophen

Victor Cathrein SJ (1845-1931) genannt sei.ls Noch die
Enzyklika «Quadragesimo Anno» (1931) Pius' XL behauptete die
prinzipielle Unvereinbarkeit von Sozialismus und Katholizismus:
«Es ist unmöglich, gleichzeitig guter Katholik und wirklich Sozialist
zu sein» (Nr. 120). (Auf reformierter Seite initiierten Hermann Kutter

[1863-1931] und Leonhard Ragaz [1868-1945] den religiösen
Sozialismus mit der gegenteiligen Grundposition!)

Gleichwohl entwickelte «Rerum Novarum» eine Reihe praktischer

Anweisungen zum sozialen Tun: Schutz der Arbeiterrechte,
Postulat eines ausreichenden Minimallohnes für Familienväter, das
Recht auf die Gründung von Arbeitervereinigungen (Gewerkschaften)

sowie die Schaffung von Kranken-, Unfall- und
Hinterbliebenenversicherungen. Johann Baptist Jung (1861-1922), Religionslehrer

in St. Gallen und Mitbegründer der christlich-sozialen Bewegung
in der Schweiz, adaptierte «Rerum Novarum» für schweizerische
Verhältnisse19, indem er Berufsgenossenschaften, die Erneuerung

Vgl. Albert Ziegler, Victor Cathrein (1845-1931)- Auf dem Weg zur Sozialphilosophie,

in: Stephan Leimgruber/Max Schoch (Hg.), «Gegen die Gottvergessenheit.
Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert. Freiburg i.Br. 1990, 130-142.
Johann Baptist Jung. Grundriss der christlichen Sittenlehre mit besonderer
Berücksichtigung der sozialen Frage und der wichtigsten Rechtsgrundsätze über Kirche
und Staat, bearbeitet fur die oberen Klassen der höheren Lehranstalten. St. Gallen
1900: '1917.

23



der Agrarpolitik und des Kreditwesens forderte, gleichsam Ansätze
zu einem gesellschaftspolitischen sozialen Handeln in überschaubaren

Bereichen.
Einen wirklichen Durchbruch in der Erziehung zum sozialen Handeln

brachte erst die Gründung des Fastenopfers der Schweizer
Katholiken, ausgehend vom Missionsjahr 1960/61, durch Meinrad
Hengartner.20 Die jährliche Fastenaktion gilt bis heute als
bedeutendste Lern- und Bewusstseinsbildungskampagne in sozialen
Fragen, und zwar stets in weltweiten Horizonten.

Schliesslich sei aus der Zeit nach dem II. Vatikanum als Variante
der sozialen Erziehung die Friedenspädagogik erwähnt, wie sie im
Lernprogramm «Den Frieden lernen» 1973)21 von Ansgar Friemelt
und Fritz Oser erarbeitet wurde. Mit den Zielen der Verbesserung der
Gesprächs- und Kritikfähigkeit, dem Hinterfragen des Gehorsams
und der Analyse zwischenmenschlicher Prozesse werden hier neue
Beiträge zur anfangs dargelegten Erziehung zum freien, verantworteten

Handeln aus dem Glauben geleistet.

20 Vgl. Hansjorg Vogel, Busse als ganzheitliche Erneuerung. Praktisch-theologische
Perspektiven einer zeitgemässen Umkehrpraxis, dargestellt am Fastenopfer der
Schweizer Katholiken, Fribourg 1990.

21 Ansgar Friemelt/Fritz Oser. Den Frieden lernen. Christentum und Wissenschaft
auf der Suche nach Frieden. Ein Lernprogramm für die Oberstufe der Mittelschulen,

Gymnasien. Sekundarstufe II und Lehrerseminarien, für die Erwachsenenbildung

und zum Selbststudium. Olten/Fribourg 1973.

24


	Die ethisch-religiöse Erziehung in der katholischen Sondergesellschaft

