
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 82 (1988)

Artikel: Errance et stabilité chez les ermites des Alpes occidentales

Autor: Santschi, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Catherine Santschi

ERRANCE ET STABILITE CHEZ LES ERMITES
DES ALPES OCCIDENTALES

Le sujet de ce colloque me donne la possibilité d'approfondir
deux questions qui sont nées au cours de mes recherches sur les
ermites alpins. La première concerne saint Gall, devenu le
modèle et le saint tutélaire de la Suisse orientale. La tradition
depuis le début du VIIIe siècle ', combattue depuis une trentaine
d'année par quelques historiens alémaniques 2, veut qu'il ait été

un moine irlandais, compagnon de saint Colomban, qui serait
resté au bord du lac de Constance à la suite d'une fièvre, laissant
Colomban poursuivre ses pérégrinations jusqu'en Italie. On peut
se demander, en lisant les Vitae très élaborées de Wetti et de
Walafrid Strabon, comment ces bénédictins exemplaires ont pu
prendre pour patron et pour modèle un moine irlandais, c'est-
à-dire un de ces personnages extrémistes, ascétiques et errants, le
contraire en somme de la mesure en toutes choses et de la stabilitas
lod préconisée par la Règle de saint Benoît. C'est donc qu'il y a

diverses manières d'interpréter ces principes, et qu'à travers le

temps leur application a varié.

1 Vitae Galli vetustissimae fragmentum, éd. Bruno Krusch, in : Passiones vitaeque
sanctorum aevi merovingici, MGH, Script, rerum meroving., IV, 251-256; Vita Galli
auctore Wettino cum prologo metrico ad Gozbertum, ibid., 256-280 ; Prologus Walafridi
Strabonis de vita Sancti Galli confessons, ibid., 280-337.

2 Voir en particulier Hans Lieb, Tuggen und Bodman. Bemerkungen zu zwei
römischen Itinerarstationen, in: Revue suisse d'histoire, 2 (1952), 386-396; Barbara und
Hanno Helbling, Der Heilige Gallus in der Geschichte, ibid., 12 (1962), 1-52.

53



L'autre question m'est venue en recherchant quels avaient pu
être les modèles des ermites du Valais au Moyen Age: en
l'absence de tout document théorique ou hagiographique sur la vie
d'ermite dans des bibliothèques et archives valaisannes, on était
obligé de se référer à la vocation du Valais comme lieu de passage,
notamment pour les pèlerinages aux tombeaux des Apôtres. Au
moment où des ermites apparaissent dans les documents du

Valais, c'est-à-dire à l'extrême fin du XIIIe siècle et surtout au
XIVe siècle, l'érémitisme chrétien a déjà une longue histoire
derrière lui, et les personnages cités n'ont certainement pas
inventé leur genre de vie de toutes pièces. C'est ainsi que le

présent colloque m'a suggéré d'examiner comment l'idée d'éré-
mitisme s'était propagée et comment les modèles avaient pu
s'imposer dans ces régions alpines relativement écartées. Et plus
particulièrement j'envisage de rechercher comment la vagance
des ermites avait pu contribuer à la circulation de ces idées et au

développement de la spiritualité érémitique.
Je ne suis pas la première à m'être penchée sur ce sujet. Bien

que la stabilitas lod soit devenue un maître mot chez les bénédictins,

les études sur la Règle de saint Benoît ne s'attachent guère à

ce sujet. Le thème de la peregrinano eremitica a été abordé d'abord
en 1930 par le baron Hans von Campenhausen 3, puis dans un
bref chapitre du livre de Bernhard Körting sur les pèlerinages
dans l'ancienne Eglise 4. Par la suite, dorn Jean Leclercq l'a repris
à l'occasion de divers congrès, notamment à celui de Mendola de

1962, dont les actes constituent encore un ouvrage de référence
sur l'érémitisme des XIe et XIIe siècles 5.

Le problème est également abordé, avec toutes les autres
composantes de l'érémitisme — pauvreté, solitude, prédication - par
Henriette Leyser, qui étudie l'érémitisme en relation avec ses

traditions venues du monachisme égyptien, mais aussi avec le

5 Hans von Campenhausen, Asketische Heimatlosigkeit, Tübingen 1930.
4 Bernhard Kötting, Peregrinano religiosa. Wallfahrt und Pilgerwesen in Antike und

Alter Kirche, Regensberg-Münster 1950.
' Jean Leclercq, Mönchtum und Peregrinano im Frühmittelalter, in: Römische

Quartalschrift, 55 (1960), 212—225; Monachisme et pérégrination du IXe au XIIe siècle, in:
Studia monastica, 3 (1961), 33—52; L'érémitisme en Occident jusqu'à l'an mil, in: L'ere -

mitismo in Occidente nei secoli XI e XII, Milano 1965, 34. Cf. Gabriel Le Bras,
Institutions ecclésiastiques de la chrétienté médiévale, Paris 1959, 196—197.

54



mouvement monastique des XIe et XIIe siècles 6. Toutefois, à

cette époque qui est l'âge d'or de l'érémitisme, la stabilité dans

l'espace matériel paraît moins importante dans l'ascèse érémiti-
que, que la stabilité spirituelle, c'est-à-dire la fidélité aux vœux
qu'un ermite peut avoir faits pour devenir moine. Pour certains,
le problème ne se pose même pas : pour dorn Louis Gougaud, bon
fils de saint Benoît, un ermite qui ne reste pas dans son ermitage
est un faux ermite, un vagabond, un moine gyrovague 7. Mais
cette position traditionnelle est aujourd'hui battue en brèche par
les études d'histoire économique et sociale sur les XIe et XIIe
siècles. Le renouveau du commerce, l'effervescence générale qui
règne dans l'Europe des croisades, forme le contexte de cet éré-
mitisme nouveau. Une éthique nouvelle du travail manuel, un
retour à certaines normes évangéliques particulièrement sensible
chez les cisterciens et plus tard chez les franciscains, un effort
d'adaptation des ermites à cette société européenne qui, il faut le
dire, se met alors tout entière en mouvement, modifient
passablement les rapports entre l'ermite et le monde 8. La mobilité
étant une donnée de base, c'est à nouveau la vieille dialectique
solitude—communauté qui fournit le ressort des études sur
l'érémitisme 9. Pourtant, comme nous allons le voir, il existe une
liaison psychologique évidente entre la communauté qui soutient
le moine et la stabilité qui en résulte. De même entre le
vagabondage et la solitude, qui donne le champ libre à toutes les
illusions du diable, à commencer par l'idée qu'on portera plus de
fruit ailleurs.

C'est ce qui ressort assez bien des écrits pour ainsi dire
théoriques, règles monastiques et érémitiques. Je vais donc commencer

par examiner ces écrits, pour passer ensuite à leur application
pratique, c'est-à-dire à l'étude de différents cas tirés de mes
matériaux sur les Alpes occidentales.

6 Henrietta Leyser, Hermits and the New Monasticism. A Study of Religious
Communities in Western Europe 1000-1150, London (1984), particulièrement 20, 23s., 38 s.

et 72-73.
' Louis Gougaud, Ermites et reclus. Etudes sur d'anciennes formes de vie religieuse,

Ligugé 1928, 49 s.
* Bonnes mises au point par Robert Fossier, Enfance de l'Europe, 1, Paris 1982,

306-309, 570, 582 et 596.
9 Leopold Génicot, L'érémitisme du XIe siècle dans son contexte économique et social,

in: L'eremitismo in Occidente, 45-69 n'aborde tout simplement pas le problème de la

stabilité.

55



Tout quitter, partir pour aller là où Dieu veut nous conduire,
c'est l'acte principal de la conversion, dont le premier modèle a

été fourni par Abraham l0. Mais tandis qu'Abraham, suivant les

injonctions de l'Eternel, allait dans un pays où il allait faire souche
et s'enrichir matériellement, les ermites quittent non seulement
leur pays, mais encore leurs richesses, leur famille, et vraiment
tout ce qui peut les attacher au monde. Leur véritable prototype
est Jean-Baptiste, qui va au désert vêtu de poil de chameau et se

nourrit de sauterelles et de miel sauvage ". Jean-Baptiste a bien
quitté sa famille, mais il n'est pas errant, chacun sait où le trouver
pour entendre sa prédication: il sera en tout cas moins errant que
le Christ dans son ministère 12.

Mais ces modèles bibliques ne semblent pas avoir été utilisés
directement par nos ermites des Alpes occidenales. Ce sont plutôt
les modèles palestiniens et ceux de l'Egypte (déserts de Nitrie, de

Scété) qui par la renommée de saint Antoine, par la diffusion des

vies et des apophtegmes des Pères du Désert et finalement par les

écrits de Jean Cassien, qui ont fait école en Occident — et cela
jusqu'à nos jours, puisque les ermites lisent encore les écrits relatifs

aux Pères du Désert13.
Les règles monastiques se soucient avant tout de la cohésion de

la communauté. Les Pères du Désert, en individualistes, recherchent

surtout l'ficruxîa, dont l'une des conditions est la stabilité:
rien d'étonnant, dès lors, que leurs ermitages, fouillés aux Kellia
depuis de nombreuses années par l'Université de Genève, soient
devenus au cours des siècles de véritables monastères, richement
meublés et décorés 14. Mais cette recherche se manifeste aussi par
des règles morales, qui ont notamment trouvé une expression
littéraire dans les œuvres de Jean Cassien.

lu Genèse 12,1-4.
11 Matth. 3,1-12; Marc 1,2-8; Luc 3,1-20; Jean 1,19-34.
12 Luc 9,58: «Les renards ont des tanières, et les oiseaux du ciel ont des nids; mais le

Fils de l'homme n'a pas où reposer sa tète».
13 Le P. Hugues Delogne, o.s.B., mort à Longeborgne en 1965, les faisait lire à ses

novices (témoignage oral du P. Joseph Schwizer, bénédictin du Bouveret, ancien novice
du P. Hugues).

14 Voir le site monastique copte des Kellia. Sources historiques et explorations
archéologiques. Actes du Colloque de Genève, 13 au 15 août 1984, Genève, 1986, p. 175-254 ; et
Rodolphe Kasser, Le site monastique des Kellia (Basse-Egypte). Recherches des années
1981-1983, Louvain 1984.

56



Dans les Institutions cénobitiques, qui doivent dater des années
420—424, Jean Cassien consacre un long livre aux moyens de
lutter contre l'acédie, cette maladie psychique des moines qui, à

force d'ennui et de découragement, les entraîne hors de leur
cellule et vient à bout des vocations les mieux accrochées.
Commentant longuement un passage de la première épître de saint
Paul aux Thessaloniciens, l'auteur exhorte les moines à «travailler

à être en repos», c'est-à-dire: «Demeurez dans vos cellules et
ne vous laissez pas inquiéter des diverses rumeurs qu'ont coutume
d'engendrer souhaits et causeries des oisifs, pour jeter aussi

l'inquiétude chez les autres.» '' La stabilité prend ici la forme du
travail manuel dans la paix de la cellule, de l'absence de curiosité
pour ce qui vient de l'extérieur, du détachement à l'égard des

ragots et des critiques.
Dans les Conférences de l'abbé Abraham, un moine d'Egypte,

Jean Cassien dénonce «la ruse la plus subtile du démon» pour
détourner les moines et les anachorètes de leur vocation: «il leur
persuade qu'ils devraient chercher des solitudes plus cachées et
plus vastes, qu'il peint à leur imagination toutes fleuries des

agréments les plus merveilleux Quant aux habitants de la

région, le menteur les représente traitables et faciles à conduire au
chemin du salut.» Ainsi, croyant donner de plus grands fruits
spirituels en changeant de place, l'ermite se transforme en
vagabond, et sa condition devient pire qu'auparavant. «Jamais plus il
ne retrouvera, même en un degré médiocre, le calme ni la régularité

de la vie anachorétique.» 16

L'horreur de saint Benoît pour les moines vagabonds est bien
connue. Chacun se souvient du premier chapitre de sa règle, où,
décrivant les différentes espèces de moines, il condamne sans

appel «les moines gyrovagues, lesquels passent toute leur vie à

courir de province en province, restant trois ou quatre jours en
chaque monastère; sans cesse errants, jamais stables, esclaves de
leurs passions et adonnés aux plaisirs de la bouche, enfin pires en
toutes choses que les sarabaïtes» 17. Mais ce chapitre n'est pas

" Jean Cassien, Institutions cénobitiques, éd. Jean-Claude Guy, Paris 1965, 391—397

(cf. I Thess. 4,9-11, et II Thess. 3,3,11, où saint Paul dénonce ceux qui vont et viennent
avec inquiétude, ne travaillant pas, mais se comportant avec curiosité).

16 Jean Cassien, Conférences, éd. dorn E. Pichery, III, Paris 1959, 190-193.
17 La Règle de saint Benoît, trad, par Adalbert de Vogué, texte établi parJean Neufville,

I, Paris 1972, 438-441.

57



original. Il est inspiré de la Règle du Maître, un texte rédigé, selon
A. de Vogué, dans le premier quart du VIe siècle dans une région
proche de Rome, ou remonte à une source commune. La Règle du
Maître énumère aussi les diverses espèces de moines, les cénobites,

les anachorètes, les sarabaïtes et les gyrovagues. Mais la
description des gyrovagues est suivie d'une interminable digression
sur ce type de moines, pique-assiette invétérés, qui, sous prétexte
de pèlerinage, exigent de tous leurs hôtes successifs qu'ils
pratiquent l'hospitalité préconisée par les Apôtres, réclament toutes
sortes de soins nécessités par leur vagabondage, leurs pieds
fatigués par la marche et leurs entrailles épuisées par tant de
goinfrerie 18. Mais ni dans la Règle du Maître, ni dans celle de saint
Benoît il n'existe de relation essentielle entre l'anachorétisme et
le caractère de moine gyrovague. Pour l'un comme pour l'autre,
l'anachorète ou l'ermite est un personnage méritant, qui s'est

engagé dans la vie solitaire, le combat solitaire contre les démons
après un long apprentissage dans la communauté: aucun rapport
avec le désordre qui caractérise la vie du moine gyrovague, mal
orienté en somme, qui n'a pas véritablement assumé la vocation
monastique.

Dans la Règle de saint Benoît, les mesures pour lutter contre le
vagabondage touchent à l'organisation de la communauté. On
exige que les moines envoyés en mission au-dehors rentrent le

plus tôt possible au monastère, qu'ils s'abstiennent de manger à

l'extérieur s'ils peuvent revenir dans la journée 19. Il est interdit à

ceux qui voyagent de rapporter aux autres moines ce qu'ils ont vu
à l'extérieur 20, sans doute pour éviter qu'ils ne communiquent à

leurs compagnons restés au monastère cet esprit de curiosité,
ennemi du repos, qui inquiétait déjà les Pères du Désert; de
manière générale, il est interdit aux moines de sortir de l'enceinte
du monastère sans l'autorisation de l'abbé.

Tout est mis en œuvre pour fixer dans la communauté non
seulement les hôtes temporaires qui le désirent21, mais même les

moines qui ont quitté le monastère et qui expriment un souhait

18 La Règle du Maître, éd. Adalbert de Vogué, I, Paris 1964, 332-347.
19 La Règle de saint Benoît, chap. 51 ; éd. cit., II, 608-609.
20 Id., chap. 67; éd. cit., II, 662-663.
21 Id., chap. 61 ; éd. cit., II, 636-641.

58



sincère de se corriger et de réintégrer les rangs de leurs compagnons

22.

Les Coutumes de Chartreuse, rédigées, rappelons-le, par Gui-
gues Ier avant le 22 décembre 1133, date de la première approbation

par le pape, présentent un intérêt particulier pour cette
recherche, puisqu'il s'agit là d'un texte fondateur de l'érémitisme
alpin. Elles sont très violemment hostiles à tout ce qui ressemble,
de près ou de loin, à du vagabondage. La stabilité devient une
sorte d'impératif absolu.

C'est ainsi que les novices, faisant leurs vœux perpétuels,
promettent - à l'instar des bénédictins — «stabilitatem et obedientiam
et conversionem morum mearum»23, tandis que les convers,
amenés par leur activité à se déplacer plus souvent, promettent
seulement l'obéissance, la conversion de leurs mœurs et la
persévérance tous les jours de leur vie dans ce désertu. Le prieur doit par
dessus tout offrir aux moines l'exemple du repos et de la stabilité

2\ «Par dessus tout», c'est la traduction du mot maxime donnée

par le chartreux qui a édité le texte pour la collection des Sources
chrétiennes. Mais rien, sinon peut-être la tradition des chartreux,
n'indique si ce superlatif est relatif—«pardessus tout» —ou absolu
— «un exemple très élevé de stabilité et de repos».

Tout dans la vie des moines est organisé pour préserver et
même favoriser cette stabilité. Les cellules sont meublées d'un
grand nombre d'objets et d'ustensiles, de façon que les moines
n'aient pas à sortir continuellement de leur cellule pour se

procurer ce qui leur est nécessaire 26. Quant aux convers, lorsqu'ils
sont envoyés au dehors, ils ne peuvent recevoir ni nourriture, ni
hospitalité de qui que ce soit dans les montagnes voisines 27, ce

qui est une manière de les obliger à réintégrer au plus tôt le désert
de Chartreuse.

Le nombre des moines est limité à treize, exceptionnellement à

quatorze, et celui des convers à seize, afin que les dépenses n'ex-

22 Id., chap. 29; éd. cit., II, 554-555.
23 Guigues Ier, Coutumes de Chartreuse, éd. par un Chartreux, Paris 1984, n° 23, 1, soit

p. 214-215.
24 Ibid., n° 74, 1, soit p. 280-291.
25 Ibid., n° 15, 2, soit p. 198-199.
26 Ibid., n° 28, 6, soit p. 224-225.
27 Ibid., n° 76, 1, soit p. 282-283.

59



cèdent pas les ressources du lieu 28. Pour cette même raison, les

chartreux veulent bien accueillir des hôtes, par le truchement du

procureur, mais refusent de s'occuper de leurs montures, car les
récoltes de la Chartreuse n'y suffiraient pas et les moines seraient
obligés de sortir pour quêter, ce qu'ils ont en horreur «quodvagandi
et quaesitandi horremus omnino tanquam periculosissimam consuetudi-

nem»29. Mais il faut bien comprendre qu'il s'agit ici d'hôtes

payants ou du moins capables de payer leur pension. Car les

pauvres, s'ils reçoivent à l'occasion du pain ou quelque aumône,
sont généralement envoyés loger au village. Les chartreux, ayant
choisi le rude désert de Chartreuse, manifestent plus de sympathie
à ceux qui viennent à eux pour leur âme qu'à ceux qui viennent
pour leur corps 30. Et Guigues Ier de s'engager dans une comparaison

avec Marie qui a choisi de s'asseoir aux pieds du Christ

pour recueillir des biens spirituels, tandis que Marthe se laisse
accabler et distraire de la présence du Seigneur par mille soins
matériels31. Et soudain il explose: «Alors moi, délaissant ma
cellule, mon cloître, et oublieux de mes engagements, je me ferais

gyrovague pour des gyrovagues, mendiant pour des mendiants, et
séculier pour recevoir et nourrir des séculiers? Qu'ils aillent plutôt

eux-mêmes, qu'ils aillent comme ils ont commencé et qu'ils
fassent le tour du monde, car si je partais moi aussi, je me ferais

qu'augmenter de moi leur nombre. Ou s'ils insistent à fond pour
que j'y aille moi aussi, qu'ils cessent eux et qu'ils fassent ce que je
fais, pour avoir le droit d'être nourris au prix du labeur et du péril
des religieux!»

Une réaction d'une telle violence s'explique sans doute par
l'ampleur du mouvement érémitique à cette époque, qui porte
atteinte même à la stabilité et à l'autarcie des établissements
bénédictins. On en prendra pour illustration l'exemple de
l'abbaye de Petershausen, en Souabe, sur le territoire de la ville de

Constance, dont un moine a rédigé au milieu du XIIe siècle une
chronique très révélatrice à cet égard 32. Elle contient en effet une
préface théorique sur l'esprit du monachisme et sur les différentes

28 Ibid., n°s 78 et 79, soit p. 284-287.
29 Ibid., nos 18-19, soit p. 202-207.
30 Ibid., n° 20, soit p. 206-209.
31 Luc 10,39-42.
32 Voir Die Chronik des Klosters Petershausen, éd. Otto Feger, Sigmaringen 1978.

60



espèces de moines. L'auteur affirme que toutes les institutions
monastiques ont une origine apostolique, ce qui est une
revendication universelle de tous les mouvements monastiques et éré-

mitiques de cette époque. Il détermine dans la vie des moines six

principes, qui, semblables aux six ailes des chérubins, élèvent
l'âme du moine vers le ciel: le mépris du monde, l'obéissance,
l'éloignement de l'activité fébrile du monde (a mundi strepitu), le

silence, la méditation des textes divins, la prière continuelle. U

n'est question ici ni de stabilité, ni de communauté, mais de
solitude et de retraite. Pourtant l'enfermement, la clôture des

moines, qui est un élément de stabilité, apparaît dans ce texte
comme une des principales conditions de la réalisation des six
idéaux. En la décrivant, l'auteur se réfère expressément au
modèle apostolique, évoquant l'épisode de la réapparition du
Christ après Pâques, où les disciples s'étaient enfermés tous
ensemble dans une chambre 3\ De même, tous les autres aspects
de la vie monastique sont envisagés comme découlant des Evangiles.

Mais c'est surtout au moment où il énumère et décrit les
différents types de personnes consacrées à Dieu que notre moine de
Petershausen prend ses distances par rapport à la Règle de saint
Benoît: car il élargit beaucoup le cercle des religieux, et montre
par là son modernisme. Il décrit en effet les chanoines «id est

regularibus clericis», qui imitent les Apôtres après la Pentecôte,
habités par le Saint-Esprit, qui ne cessent de prêcher et d'annoncer

la Parole dans le Temple 34; il décrit les évêques, les

ecclésiastiques des villes et des campagnes, les vierges consacrées,
montrant pour toutes ces catégories des références ou des modèles

évangéliques. Il décrit les ermites, qui suivent l'exemple de

Jean-Baptiste ou celui du Christ, qui jeûna quarante jours dans la

solitude, signifiant par là «que les hommes de cette profession
doivent s'appliquer par dessus tout à jeûner et non faire ce que
font les solitaires de nos jours, qui acceptent volontiers de recevoir

de nombreuses visites et s'entretiennent continuellement
avec elles»3'. Voilà, n'est-il pas vrai un premier élément de

33 Ibid., n° 5, soit p. 20-23; cf. Matthieu 19, 27.
34 Ibid., n° 16; cf. Actes 2,42-47.
35 Ibid., n° 20, soit p. 34-35.

61



réponse à la question de savoir comment les idées sur l'érémitisme

ont pu se diffuser. Quant aux reclus, ils suivent l'exemple
des innombrables chrétiens qui se sont laissé emprisonner pour
l'amour du Christ, et ont reçu dans cette situation la visite de
Dieu lui-même ou de ses anges. Mais, ajoute le moine de Peters-
hausen, «il faut blâmer les reclus actuels, qui, à peine enfermés,
veulent passer pour des docteurs et des prophètes, font des
prédictions fallacieuses, attirent à eux des foules, sont rarement
capables de rester tranquilles et silencieux, mais veulent porter
des jugements sur tout ce qui se passe dans le monde et passent
leur temps à bavarder avec les uns et avec les autres» 36. Le bilan
de l'érémitisme et du reclusage paraît ici largement négatif, tandis

que la catégorie suivante, celle des pèlerins, qui voyagent pour le
Christ à l'imitation des apôtres, a tous les suffrages de notre moine
de Petershausen, pour les fatigues, l'inconfort, le froid, la soif et la
faim qu'ils endurent,7. Quant aux mendiants, ils suivent l'exemple

de Lazare, qui mendiait les miettes tombées de la table sans les

obtenir et qui souffrait de ses ulcères et de la faim, mais fut
finalement reçu dans le sein d'Abraham 38. Et de conclure en
affirmant que toutes ces vocations sont diverses, mais sont dictées

par la même foi.
Ainsi notre moine de Petershausen, tout en restant fidèle à la

Règle de saint Benoît pour ce qui le concerne, se montre très

ouvert à de nouvelles formes de vie religieuse, notamment celle
des pèlerins et celle des mendiants. On est bien loin de l'ordre
instauré au début de la Règle de saint Benoît, qui, tout en
respectant les anachorètes comme de véritables athlètes du Christ,
condamnait les gyrovagues et leurs manières de pique-assiette -
ce qui était aussi une façon de condamner une certaine forme de

mendicité abusive.
Au reste, ces textes et d'autres encore montrent qu'après l'an

mil, laperegrinatio, ou plus généralement l'errance, est fortement
discutée. On attaque cet idéal, il est nécessaire de le défendre

39.

« Ibid., n°21, soit p. 34-35.
37 Ibid., n° 22, soit p. 34-37.
38 Ibid., n°23, soit p. 36-37; cf. Luc 16,19-31.
39 Voir encore Jacques Le Goff, La civilisation de l'Occident médiéval, Ire éd., Paris

1964, 173, citant Honorius d'Autun, pour qui l'errance est suspecte, qui se demande quelle

62



Les propos du moine de Petershausen annoncent surtout, à ce

qu'il me semble, l'essor du monachisme mendiant et itinérant au
XIIIe siècle. La Règle de saint François, écrite en 1210, en est

l'expression parfaite. Comme les précédentes, elle se réfère aux
Evangiles pour justifier un genre de vie pourtant bien différent,
qui a conféré aux franciscains, aux capucins et aux minimes leur
caractère d'ordre érémitique. Cela avec deux idées-force: la
pauvreté et la mission itinérante. La règle rappelle les conditions
évangéliques pour suivre le Christ: «Si tu veux être parfait, va,
vends tout ce que tu possèdes et donne-le aux pauvres, et tu auras
un trésor dans le Ciel; puis viens et suis-moi.»40 La pauvreté
absolue justifie le fait «qu'il faut demander l'aumône», objet de

l'article 9 et trait typiquement érémitique " Saint François
rappelle que le Christ fut pauvre et pèlerin, et vécut d'aumône, lui, la
bienheureuse Vierge et les disciples. Quant à la manière dont «les
frères doivent aller par le monde», jusque chez les Infidèles avec
la permission de leur ministre, elle est réglée avec exactitude par
les passages des Evangiles où le Christ envoie ses disciples par le
monde: «Qu'ils ne portent rien en route, ni bourse, ni besace, ni
pain, ni argent, ni bâton.»42 Ainsi, nous voilà loin de l'attachement

du moine à sa cellule préconisé par Jean Cassien ou les

chartreux. Seule demeure la stabilité spirituelle, procurée par le
caractère inexorable des vœux d'obéissance43. Mais ce n'est pas
sans peine ni sans opposition que les franciscains ont pu faire
admettre ce genre de vie comme authentiquement monastique.
En particulier le caractère itinérant, qui permettait d'échapper
dans une large mesure au contrôle du clergé séculier, a provoqué
comme il provoque encore à l'égard des ermites, la méfiance de la
hiérarchie.

On pourrait encore mentionner les canons des conciles et les

statuts synodaux qui, à travers les âges, tentent de sévir contre les

est, dans le pèlerinage, la part de la curiosité et de la gloriole, et qui estime préférable de

soulager les pauvres. Ces perspectives sont élargies par Fossier, Enfance de l'Europe, op.
cit., II, 873-874.

40 Première règle de saint François, trad, par Alexandre Masseron, in : Règles des

moines. Pacôme, Augustin..., introd. et prés, par Jean-Pie Lapierre, Paris 1982, 143-144;
cf. Matthieu 19,21; 19,29; 16,24.

41 Première règle de saint François, trad, cit., 152—154.
42 Ibid., 157-159; cf. Luc 9,3; Luc 10,4-7; Matthieu 5,39; Luc 6,29-30.
43 Première règle de saint François, trad, cit., art. 2, 144—145.

63



clercs vagants de toutes sortes. Quant aux règles de reclus, qui
sont une catégorie spéciale d'ermites, nous en parleront plus loin.
Passons maintenant aux cas particuliers des ermites qui ont
contourné ou utilisé ces textes légaux pour mettre à exécution
leur projet de vie solitaire, ou plutôt de vie détachée pour Dieu
seul.

L'hagiographie du haut Moyen Age, disons jusqu'à l'an mil,
nous fait connaître de nombreuses destinées d'ermites et de

reclus. Les textes sont assez détaillés pour permettre de se
représenter leur genre de vie et même la portée spirituelle de leur
option.

Si l'on met à part sainte Marie-Madeleine, dont la vie érémitique

dans le Sud de la France au Ier siècle est légendaire, et saint
Béat, évangélisateur de l'Oberland bernois, tout aussi suspect, le

premier ermite bien attesté dans les Alpes occidentales est saint
Honorât. Issu d'une famille consulaire de la Gaule Belgique, il
quitta sa patrie à l'exemple d'Abraham, dit son biographe saint
Hilaire, se rendit à Marseille, puis en Grèce, et de retour en
Provence se retira dans un ermitage qu'une tradition locale situe à

la Sainte-Baume du Cap Roux, dans l'Estérel. De là, pour échapper

aux trop nombreux visiteurs attirés par le renom de ses vertus,
il se retira sur l'île de Lérins, où il fonda un monastère et eut
plusieurs disciples, avant de devenir évêque d'Arles en 427 44.

Dans l'orbite de Lérins, il faut encore noter saint Eucher, qui se

retira, entre 422 et 435 environ, sur l'île Saint-Marguerite, où il
menait une vie érémitique et rédigea deux éloges de la vie
solitaire. Il termina sa carrière comme évêque de Lyon, où il fut élu

peu après 432 et mourut en 449 45. L'histoire des diocèses d'Arles
et de Lyon montre encore d'autres passages de la vie d'anachorète
à celle d'évêque, et vice versa.

44 Le passage à la Sainte-Baume du Cap Roux procède d'une interprétation tardive; la

biographie par Hilaire d'Arles fait commencer la carrière proprement érémitique et

monastique d'Honorat à l'île de Lérins. Edition ancienne de sa vie in : AASS Januarii, II,
Anvers 1643, 15-24; Jean Cassien, dans ses Conférences, (éd. cit., III, 8-9) fait allusion à

cette phase érémitique de sa carrière. Cf. encore Lexikon für Theologie und Kirche, V,
2e éd., 472-473.

4' Jean Cassien (I.e. à la note précédente), mentionne également cette phase érémitique.

Cf. Lexikon für Theologie und Kirche, III, 1166 ; Bibliotheca sanctorum, t. V, Roma
1964, 139-140; Le diocèse de Lyon, sous la dir. de Jacques Gadille, Paris 1983, 21-22;
Epistula de Laude eremi, ed. C. Wotke, in: Corpus scriptorum eccelsiasticorum latinorum,

31, 1894.

64



Toujours à Lérins, l'itinéraire géographique et spirituel de saint
Antoine est assez mouvementé: en effet, celui-ci est né en Pan-
nonie, fut disciple de saint Séverin, l'apôtre du Norique, avant
d'aller vivre en compagnie de deux vieux ermites dans une grotte
au bord du lac de Còme, non loin de la tombe de saint Félix. Il
finit sa vie comme moine de Lérins, où il mourut en 520 46.

Un premier record de stabilité est établi par le reclus saint
Léonien de Vienne. Lui aussi était venu de Pannonie, et fut en
relation avec les Pères du Jura. A la fin du Ve et au début du VIe
siècle, il vécut plus de quarante ans enfermé dans une cellule,
d'abord à Autun, ensuite à Vienne, où il recevait la visite de
nombreux moines et surtout de moniales auxquels il servait de
directeur de conscience 47. Rester quarante ans emmuré dans une
recluserie, d'où on ne communique avec l'extérieur que par deux
petites fenêtres — l'une donnant sur l'église ou la chapelle
attenante, l'autre sur la voie publique, voilà une forme d'ascèse qui
fait l'admiration de tous les hagiographies. C'est d'abord une
bonne manière de sacrifier sa santé, en se privant de mouvement
et de la plupart des exercices qui contribuent à entretenir le corps
en bon état, mais c'est aussi accepter une diminution radicale de

sa vie sociale, dans l'intention de tourner entièrement son esprit
vers Dieu. Cet exemple donné par saint Léonien et quelques-uns
de ses contemporains sera suivi abondamment jusqu'au XIIe,
voire jusqu'au XIIIe siècle, et nous aurons l'occasion de suivre
l'évolution de ce curieux genre de vie.

Mais auparavant il faut décrire la trajectoire d'autres ermites,
qui ont dû combiner leur goût de la solitude avec les exigences de

la stabilité, et finalement les concilier avec une vocation missionnaire.

J'ai déjà parlé de saint Gall au début de cette étude.
Saint Amé incarne un destin différent: né dans une illustre

famille à Grenoble, il devint moine à Saint-Maurice d'Agaune.
Cherchant un désert plus solitaire, il découvrit le rocher où se

trouve aujourd'hui la chapelle de Notre-Dame du Scex. Il s'y

46 Magni Felicis Ennodii. De vita beati Antoni monachi, éd. F. Vogel, in MGH, Auct.
antiquiss., VII, 185-190.

47 Vita sancti Eugendi abbatis, in: Vie des Pères du Jura, éd. François Martine, Paris
1968, 376—379; épitaphe et commentaire apud A. Allmer et A. de Terrebasse, Inscriptions

antiques et du Moyen Age de Vienne en Dauphiné, 2e partie, I, Vienne 1875,
53-66.

65



établit avec l'autorisation de l'abbé, se fait construire un petit abri
appuyé au rocher et vécut là trois ou quatre ans, de 611 à 614,
faisant divers miracles. C'est là qu'il fut trouvé par un abbé de
l'obédience colombanienne, saint Eustase, qui revenait d'Italie.
Eustase sut le persuader de le suivre dans les Vosges à Luxeuil, lui
affirmant en particulier que la lumière ne devait pas être cachée
sous le boisseau, mais éclairer tous ceux qui sont dans la maison 48.

Amé le suivit à Luxeuil, fonda, avec saint Romaric, l'Abbaye de

Remiremont, dont il fut abbé de 620 à 628.
Les carrières des saints Magnus et Théodore, moines de Saint-

Gall, qui quittèrent l'abbaye au milieu du VIIIe siècle pour aller
évangéliser l'Allgaü49, celle de saint Meinrad, moine de Reichenau,

qui s'enfonça dans l'Alémanie, passa d'une solitude à l'autre
pour finir tragiquement ses jours en 861 dans la Forêt sombre 50,

ressemblent plus au modèle de saint Gall.
Il ressort de toutes ces destinées que la vie d'ermite peut être

soit l'aboutissement d'une longue pérégrination, soit réaliser le
modèle préconisé par Jean Cassien, la règle du Maître et celle de
saint Benoît: devenir anachorète, s'engager dans le combat
singulier avec les démons après un long apprentissage de la vie et de
la prière en communauté. Mais elle peut aussi être une étape, un
moment de répit provisoire, avant de se mettre ou de se remettre
au service d'une communauté, comme évêque ou comme
abbé.

A partir du IXe siècle et jusqu'au XIIe siècle, la grande majorité
des ermites connus sont des reclus, ou tout au moins des ermites
vivant dans l'enceinte d'un monastère bénédictin, à l'écart des

autres, mais toujours en situation de reprendre leur place dans la
communauté. C'est pour eux que Grimlaïc, à la fin du IXe siècle,
écrit sa règle des reclus ".

48 Vita sancti Amati confessoris, éd. Bruno Krusch, dans Passiones vitaeque sanctorum
aevi merovingici, éd. cit., 215—221.

49 Vita S. Magni, éd. Maurice Coens, in: Analecta Bollandiana, 81 (1963), 159—

227.
50 Sa vie, in: MGH SS, XV/2, 445-448.
51 La médiocre édition qui se trouve dans PL CHI, 573s., devrait être remplacée par

une édition plus soignée dans la collection des sources de Mme Marie-Christine Chartier,
qui a bien voulu me laisser consulter ses travaux préparatoires. Sur les règles de reclus en
général, voir Gougaud, op. cit., 62-75.

66



La vie de recluse paraît particulièrement indiquée pour
permettre aux femmes de mener une vie érémitique — ou peut-être
est-ce la seule manière que l'on ait trouvé à cette époque de

contenir les élans mystiques de ce sexe exalté et puissant. Toujours

est-il que dans les interminables listes de reclus et d'inclus
compilées par Otmar Doerr et d'autres à partir des nécrologes des

abbayes bénédictines du Sud de l'Allemagne, les femmes sont
beaucoup plus nombreuses que les hommes '2.

Mais comme on va le voir, une vie de reclus, qui semble
atteindre le comble de la stabilité, est en réalité la fin d'un
itinéraire long et difficile. La vie de sainte Wiborade, recluse à

Saint-Gall, rédigée vers 960-970 par le moine Ekkehart I53,
l'illustre parfaitement. Après une enfance sérieuse et même pieuse,

Wiborada se consacre de plus en plus aux exercices spirituels
en compagnie de son frère, également très pieux, qui deviendra
moine de Saint-Gall. Un pèlerinage à Rome joue un rôle
déterminant dans sa conversion 54, phénomène d'ailleurs fréquent
chez les ermites 55. Peu à peu elle prend en horreur les douceurs
du monde et les splendeurs temporelles dans lesquelles elle a été
élevée. La manière dont son biographe en parle montre bien que
cet état d'esprit correspond à une recherche de stabilité, de
solidité: «Caducum instabilemque ipsaque instabilitate defectionem
sui jam jamque minitare» 56. Elle se livre désormais à des jeûnes
toujours plus sévères, dort couchée par terre, avec une pierre pour
oreiller. Commencent alors les attaques du diable, auxquelles elle

oppose une résistance victorieuse. Avant de se faire définitivement

enfermer dans une recluserie, elle passera quatre ans dans

un ermitage non loin de l'église de Saint-Georges à Saint-Gall,
«en liberté» pour ainsi dire, car son biographe observe qu'elle
était presque continuellement à l'église, à veiller et à prier, et
passait très peu de temps dans son ermitage 57. Après cette période

52 Otmar Doerr, Das Institut der Inclusen in Süddeutschland, Münster in Westf. 1934,
73-119.

53 Vitae sanctae Wiboradae. Die ältesten Lebensbeschreibungen der heiligen Wiborada,

éd. Walter Berschin, St. Gallen 1983.
54 Ibid., chap. IX, 44-47.
" Leyser, Hermits and the New Monasticism, op. cit., 23s., observe que le pèlerinage

est souvent le début d'une vie de converti qui ne sait de quel côté se tourner.
36 Vitae Sanctae Wiboradae..., éd. cit., chap. XI, 46-49.
17 Ibid., chap. XV, 52-55.

67



d'épreuve ou d'apprentissage, elle est enfermée par l'évêque
Salomon de Constance dans la recluserie de l'église Sankt-Man-
gen. Le jour de la Pentecôte 916, la cérémonie a lieu devant un
grand concours de peuple58. La suite de l'histoire est bien
connue. Malgré les assauts du diable, Wiborade demeurera dans
sa recluserie jusqu'à ce qu'elle y soit martyrisée par les Hongrois
en 926: en dépit des objurgations de l'abbé de Saint-Gall, qui
l'exhortait à fuir, elle a refusé de manquer à ses vœux
d'enfermement en quittant sa cellule, où elle était bel et bien emmurée,
puisque les soudards ont dû passer par le toit pour arriver jusqu'à
elle 59.

La vie de sainte Wiborade apporte deux éléments à l'examen
de la dialectique errance-stabilité. D'abord l'importance du
pèlerinage, et en général d'un apprentissage et d'une accoutumance à

l'ascèse, qui fait apparaître le reclusage comme le terme, un
accomplissement possible d'une trajectoire religieuse.

D'autre part, l'enfermement dans la cellule ne signifie pas
forcément un repli total sur soi, mais peut exercer une certaine
attraction sur les gens de l'extérieur. Bien que rivée à sa recluserie,

Wiborade avait une vie sociale intense. Elle recevait non
seulement les visites du diable et les visions de divers saints et
confesseurs, mais par sa fenestella elle dispensait des conseils et des

appuis spirituels à tous ceux qui venaient la voir.
Ce genre de vie au service d'autrui est précisément source

d'une dégénérescence de l'institution même du reclusage, qui va
s'accentuant au cours du XIIe siècle. Nous avons vu l'opinion
défavorable que le moine de Petershausen, au milieu du XIIe
siècle, avait des reclus orgueilleux et prophètes trop bavards 60. Il
avait eu sous les yeux des exemples d'imposture spirituelle qu'il
cite dans sa chronique: le moine Walcounus, et deux convers
(barbatifratres), Meriboto et Hartmannus, qui se firent reclus; et il
ajoute: «Viri tarnen isti omnes pene ita erant importuni animi, ut
non facile in congregatione permanere potuissent»61. Ce qui

's Ibid., chap. XVII, 56-57; la recension exécutée vers 1047 par le moine Ekkehart IV
contient plus de détails, ibid., chap. XIX, 160-161.

59 Ibid., version d'Ekkehart I, chap. XXXI-XXXIII, 78-85; version d'Ekkehart IV,
chap. XXXI-XXXVI, 190-205.

60 Ci-dessus.
61 Die Chronik des Klosters Petershausen, éd. cit., lib. V, n° 37, 230-231.

68



revient à dire que le reclusage était un alibi pour des caractériels
asociaux.

Le Cistercien Aelred de Rielvaulx, qui rédigea à la même
époque pour sa sœur recluse une règle «De institutione inclusa-
rum» va beaucoup plus loin. Son ouvrage commence par une
description des recluses de son temps, dont il compare les vices
avec le but primitif de l'institution: à l'origine, le reclusage était
destiné à ceux qui n'étaient pas sûrs, dans la solitude, de résister
aux attraits de la liberté et à la tentation de vagabondage. Mais
l'enfermement physique est devenu un alibi pour la divagation
spirituelle et morale 62; devant iesfenestellae des recluses, le bavardage

se développe et s'enfle, les commérages, les médisances

empoisonnement l'âme de la recluse et tout son entourage. La
rédaction de la règle doit remédier à ce défaut, mais n'empêchera
pas la décadence inexorable de l'institution.

Le Valais au XIIIe et au XIVe siècle m'en fournira quelques
exemples. Si les recluses y sont bien enfermées, ce qui reste
d'ailleurs à prouver, elles ont pourtant une vie sociale très active.
La recluse de Notre-Dame du Scex à Saint-Maurice est installée
près d'un lieu de pèlerinage important, qui joue le même rôle, aux
yeux des Bas-Valaisans, qu'Einsiedeln pour les Haut-Valaisans 63.

A Saint-Maurice toujours, la recluse de Saint-Laurent habite près
d'une route internationale 64. Ainsi, les visites ne devaient pas

manquer.
Ces visites pouvaient avoir un but de piété. Dès le XIIIe siècle,

les routes menant aux passages alpins du Grand Saint-Bernard et
du Simplon sont parcourues en tous sens par les moines
mendiants. Le Valais fait partie du territoire de prédication et de

62 Sed multi rationem huius ordinis vel ignorantes, vel non curantes, membra tantum
intra parietes cohibere satis esse putant, cum mens non solum pervagatione dissolvatur,
curis et sollicitudinibus dissipetur, immundis etiam et illicitis desideriis agitetur, sed etiam
lingua tota die per vicos et civitates, per foras et nundinas, per vitas et mores et opera
hominum, non solum inutilia, sed etiam turpia curiose discurrat» (Aelred de Rievaulx, La
vie de recluse. La prière pastorale, éd. Charles Dumont, Paris 1961, 44—45.)

63 Cf. Anne Joseph de Rivaz, Opera historica, mss. aux Archives cantonales du Valais,
VII, 16; Dionys Imesch, Marienverehrung im Wallis, Visp 1941, 32-34; et mon article
sur les ermites du Valais, à paraître, in: Vallesia (1988), n. 141. Sur Notre-Dame du Scex,
Léon Dupont-Lachenal, in: Les Echos de Saint-Maurice, 50 (1952), 89-98.

64 Paul Fleury, Une ancienne chapelle disparaît: Saint-Laurent hors-les murs, in: Les
Echos de Saint-Maurice 57 (1959), 42-67.

69



quête des dominicains de Lausanne; c'est seulement si le couvent
de Lausanne ne dispose pas d'un prédicateur de langue allemande

que celui de Berne peut en envoyer un dans le Haut-Valais 65.

Divers testaments ou donations à cause de mort montrent
l'attachement des Valaisans à ces prêcheurs venus du Pays de Vaud
ou même d'outre-Jura. Mais surtout, ce qui m'intéresse ici, ce sont
les contacts entre ces moines mendiants et les reclus valaisans.
Ainsi à Viège, où les reclus, recluses, ermites et convers sont
nombreux 66, les ermites de Saint-Augustin ont dès le XIVe siècle

un pied-à-terre. Le 28 juillet 1310, Nicolas, sautier de Viège,
remet aux frères ermites de Saint-Augustin, du couvent de

Fribourg, lorsqu'ils viennent quêter en Valais, la jouissance du diesai

qu'il possède sous l'église Saint-Martin de Viège, devant la
recluserie de feu Belina, recluse; il leur donne également la

jouissance de la cuisine et d'une chambre chauffée 67. Quelque
temps plus tard, la recluserie a une nouvelle occupante: Itta, fille
de feu le sire Ulric de Rarogne, chevalier, et veuve de Walter
Aspers - encore une veuve pour qui la vie de recluse est la fin du

voyage - qui doit partager la cuisine avec les ermites de Saint-
Augustin lorsqu'ils viennent à Viège pour leur commodité et le
salut des âmes ; les deux locataires ont, à ce qu'il semble, une porte
commune 68. Enfin, le 31 octobre 1337, le frère Werner, de Bâle,
acquiert pour 6 livres une petite maison sous l'église Saint-Martin
de Viège pour les franciscains de Domodossola lorsqu'ils sont de

passage à Viège69.
On peut vraiment se demander si une telle promiscuité entre

les recluses et les moines mendiants était bien raisonnable,
surtout lorsqu'on lit un acte du 28 mars 1360 du notaire Jean Matri-
cularis de Naters 40. La scène se passe à Glis, dans la recluserie de

Margareta Fullerin, recluse. Sont présents le prieur des frères

prêcheurs de Lausanne, le vicaire de Glis, le curé de Naters... et la

recluse, qui vient d'accoucher. Elle retire solennellement les

65 En vertu d'un accord de février 1274 entre les deux couvents (Jean Gremaud,
Documents relatifs à l'histoire du Vallais, II, Lausanne, 1876, n°816, 217—218).

66 Voir notre article déjà cité, à paraître dans Vallesia 1988.
67 Gremaud, op. cit., III, n° 1325, 203-204.
68 Ibid., n° 1312, 193—194; ce document porte la date du 17 janvier 1310, mais il est

postérieur au n° 1325 et doit par conséquent dater de 1311.
69 Archives du Chapitre de Sion, tir. 69/50, 25.
70 Ibid., min. B 25, 81-82.

70



accusations qu'elle a portées contre le frère Augustin, ermite de

Saint-Augustin du couvent de Fribourg, d'être le père de son
enfant. Mais elle ne nomme aucun autre père, ce qui laisse pour
nous planer un fort soupçon sur la vertu de ce moine et sur la

retenue de la recluse.
Le reclusage en Valais aura encore d'autres avatars. A Saint-

Maurice, entre 1416 et 1440 environ, le syndic Antoine Wiberti
rend compte d'une dépense d'un florin pour «une petite incluse
appelée la petite Marie, qui fut conduite à Géronde parce qu'elle
était devenue folle»71. Ascèse excessive de l'enfermement pour
une personne trop jeune? Il est difficile de le dire. Mais à cette
époque, le vrai reclusage dur n'existait plus. On a encore des

exemples de reclus, mais ils sortent, bien que rarement: ainsi en
1516, la recluserie du Colombier à Chambéry était habitée par un
gentilhomme flamand, Yves de la Howarderie ou Yves de
Castello, ancien écuyer de Charles le Téméraire et de l'empereur
Maximilien. Mourant presque de faim avec son compagnon, un
tertiaire de Saint François, il ne sort que le jour du Saint-Suaire et
à la Fête-Dieu. Il adresse à Marguerite de Savoie dont il a servi le

père et le grand-père une supplique pour obtenir une chape
armoriée aux armes de la princesse, une chasuble et deux tuniques
pour être habillé convenablement à la procession de la Fête-
Dieu72. Voilà un reclus bien mondain! Mais il est déjà de la

catégorie des ermites modernes, pour ne pas dire des ermites
d'ornement. Pour nous, il est surtout révélateur d'une évolution
dans le style de vie érémitique qui a débuté trois siècles plus
tôt.

Le mouvement érémitique des XIe et XIIe siècles a prouvé que
les ermites pouvaient être vagants pour de bonnes raisons, autres

que le pieux prétexte du pèlerinage. Le grand nombre des
prédicateurs itinérants, des fondateurs d'ordres, et finalement les

moines mendiants ont imposé l'idée d'un monachisme ou d'un
érémitisme non stable. Qu'il y ait eu alors une quantité d'indignes,

un déchet considérable, est évident. L'historiographie

71 « Quia erat mente capta ». Texte cité dans Anne-Joseph de Rivaz, Histoire analytique
de la Ville et Bourgeoisie de Saint-Maurice d'après les titres et documens existant dans ses

archives, ms. aux archives de la ville de Saint-Maurice, 899.
72 Max Bruchet, Marguerite d'Autriche, duchesse de Savoie, Lille 1927, 402-403,

n. 1-2.

71



médiévale, contrairement à la nôtre, ne s'encombre pas de
criminels et de ratés, sinon peut-être pour servir de «repoussoirs»
aux saints et aux véritables religieux.

Dans les carrières d'ermites que l'on peut suivre alors, on peut
distinguer la bonne de la mauvaise errance. Les mauvais, ce sont
les moines indisciplinés — les nonnes aguicheuses aussi — enfuis ou
expulsés du couvent. Leur inconduite morale s'accompagne
généralement de déviation théologique, donc d'hérésie. On les
connaît dès le XIVe et surtout dès le XVe siècle, par des sentences
d'excommunication, des procédures criminelles et d'autres pièces
d'archives. Dans les villes suisses en pleine expansion économique

et politique, les ermites vagants et les imposteurs trouvent
non seulement un terrain favorable à la satisfaction de leurs
appétits, mais encore des gouvernements pour les surveiller. A
Lucerne, à Saint-Gall, on connaît quelques-uns de ces personnages

douteux. A Genève, avant que la ville réformée ne devienne
le lieu où les ermites et les moines viennent abjurer la religion
papiste, une procédure criminelle de février 1496 nous renseigne
sur la carrière de deux compagnons déguisés en ermites73. L'un
d'eux, Jean Guillermin de Valleciis, de Vincelle près de Lons-
le-Saulnier, autrefois tisserand, est allé à Rome où il a exercé le
métier de porteur d'eau. Puis, de passage à Toulouse, il y a pris
l'habit du Tiers-Ordre de Saint-François, quoiqu'il ne sache ni
lire, ni parler le latin. En compagnie d'un nommé Jean-Baptiste
L'Hermitte, ermite du Tiers-Ordre de Saint-Paul — arrêté et

interrogé parallèlement à lui —, il va d'une ville à l'autre, à Lyon, à

Saint-Claude, plus tard à Viterbe, à Rome et dans d'autres villes
italiennes, vivant d'aumônes; il est finalement arrêté à Genève.
Accusé de vagabondage, soupçonné d'espionnage, il est sur le

point d'être mis à la question. Mais finalement le tribunal des

syndics se contente de l'expulser de la ville et des Franchises avec
son compagnon.

Ces êtres déracinés apparaissent bien comme les membres les

plus fragiles et les plus exposés de l'Eglise. Mais les «bons ermites»,

ceux qui errent pour la bonne cause, qui rapportent de Rome
ou de Jérusalem des indulgences et des reliques, les pèlerins, les

prédicateurs itinérants, ceux qui quêtent pour des œuvres pies, ne

7| Archives d'Etat de Genève, P.C. 2e série, n° 75.

72



sont pas toujours à l'abri des accusations d'inconduite ou d'hérésie:

songeons seulement à Robert d'Arbrissel, traînant avec lui
des troupeaux où hommes et femmes vont pêle-mêle, avec des

prostituées récemment repenties "4.

La tâche de stabiliser les ermites était peut-être désespérée. Dès
le XIIIe siècle on l'aborda de front. Admettant que la stabilité
dans l'espace physique ne pouvait être imposée à chacun, on
s'efforça de rattacher les ermites, hommes et femmes, à des ordres
approuvés qui pourtant laissaient une liberté suffisante à leurs
membres. Dès lors, les ermites membres du Tiers-Ordre de Saint-
François se multiplient, comme aussi les communautés de femmes

placées sous cette observance. En Suisse, leur destin sera
brillant, surtout à partir de la Contre-Réforme 75. Parallèlement,
la lutte de la hiérarchie contre le béguinage, considéré comme
une hérésie, conduit soit à interdire les béguines purement et
simplement, soit à les forcer à se soumettre à la règle du Tiers-
Ordre 76.

Dès le XVe, mais surtout dès le XVIIe siècle, ce sont les

communes qui s'efforcent de récupérer les vocations érémitiques
pour les appliquer aux sacristies et au gardiennage des chapelles et
des buts de pèlerinage. Comme les communes préfèrent confier
leurs chapelles avec leurs revenus à des ressortissants du lieu, le
mode de recrutement aussi tend à stabiliser les ermites. Par là leur
vocation spirituelle est transformée en un métier lucratif. Ce qui
n'empêchera pas, du reste, les ermites foncièrement instables de

changer constamment de chapelle, ou d'utiliser le pieux alibi du
pèlerinage pour tromper l'ennui, ou encore de partir en tournée
de quête lorsqu'ils se sont disputés avec leur compagnon. Tout

74 Jacques Dalarun, Robert d'Arbrissel, fondateur de Fontevraud, Paris 1987, 84—94;

Leyser, Hermits and the Monasticism, op. cit., 49-50, 77-80.
75 Le volume consacré aux tertiaires dans PHelvetia sacra (Abt. V: Die Franziskaner,

die Klarissen und die regulierten Franziskaner-Terzianerinnen in der Schweiz, Bern 1978,
ne donne, malgré une très remarquable introduction de Mme Brigitte Degler-Spengler
(609—662) qu'un aperçu incomplet de ces richesses, puisque seuls les établissements qui
ont survécu à la Réforme et à la Contre-Réforme sont mentionnés ; en attendant le volume
sur les béguines, on peut compléter dans une certaine mesure ce matériel à l'aide du
volume sur les capucins de la même série, Abt. V, Bd. 2: Die Kapuziner und Kapuzinerinnen

in der Schweiz, Bern 1974, 2. Teil, 941-1122.
76 Dossier très complet et relativement récent par Jean-Claude Schmitt, Mort d'une

hérésie. L'Eglise et les clercs face aux béguines et aux béghards du Rhin supérieur du XIVe
au XVe siècle, Pans 1978.

73



cela est bien connu 77, et concerne plutôt l'Ancien Régime, même
si les sources de cette évolution remontent à la fin du Moyen
Age.

A certains égards, le cas de Nicolas de Flue préfigure celui de
nombreux ermites de Suisse centrale. On sait qu'après une
enfance pieuse et sérieuse, où déjà des visions lui montraient
l'aboutissement de sa vie spirituelle, Nicolas se maria, eut dix
enfants et fit son devoir à l'armée et dans la communauté dont il
était l'un des notables. Les visions continuant et l'appel de la
solitude se faisant toujours plus pressant, il décida, avec l'accord
de sa femme et de ses grands enfants, de tout quitter pour devenir
ermite (16 octobre 1467). Pour reprendre l'expression de son
confident, le curé de Stans Heini am Grund, «er wollte in das

Eilend gän»78, par où il faut entendre la misère, le dénuement,
voire la croix du Christ. Il se dirigea d'abord, non pas vers un but
de pèlerinage prestigieux comme les tombeaux des Apôtres, mais
vers la région du Haut-Rhin et de l'Alsace, où des groupes de

mystiques avaient recueilli l'héritage des Heinrich Suso et Tauler

- c'est du moins une interprétation des historiens, car les

témoignages des contemporains de Nicolas n'en disent pas autant.
Arrivé près de Liestal, il crut voir le bourg tout en flammes.
S'étant fait héberger par un paysan de l'endroit, il s'ouvrit à lui de

son projet, mais son interlocuteur parvient à l'en détourner, le

persuada de retourner chez lui auprès des siens et d'y servir Dieu,
«que cela plairait davantage à Dieu que d'aller demeurer chez des

étrangers, et qu'il lui serait plus cher [seil, à Dieu], parce qu'il était
un Confédéré et ne serait pas également apprécié par chacun»79.
Ces propos marqués au coin de la psychologie et du bon sens

77 Jean Sainsaulieu, Etudes sur la vie érémitique en France de la Contre-Réforme à la

Restauration, Thèse Paris IV, Lille 1974, passim, particulièrement 82-183.
78 Témoignage du curé de Stans dans le Kirchenbuch von Sächseln, recueil de

témoignages constitué en vue de la béatification selon une procédure de type inquisitorial peu
après la mort de Nicolas (en 1488, après le 14 septembre); éd. in: Bruder Klaus. Die
ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluß, éd.

Robert Durrer, Samen 1917-1921, I, 466.
79 « Doran derselb pur nit gefallens hette, sunder im das widerriette und meint, er soltte

wider heimgan zu den synen und daselbs gott dienen, das wurde gott empfengklicher sin
dann uff andren fremden lütten zu ligen und im ruwiger werden, uss der ursach das er ein
Eyttgnoss, dennen aber nit yederman glich hold were» (Témoignage d'Erny Rorer
d'Unterwald, ibid., 462-463).

74



politique lui furent confirmés par une vision qu'il eut ensuite,
accompagnée de phénomènes physiques fort désagréables, qui
l'obligèrent impérativement à retourner dans son pays. S'étant
d'abord établi dans le Melchtal, où il possédait des pâturages, il
reçut une nouvelle vision qui lui désignait le Ranft, également sur
ses terres, pour s'y construire un ermitge et une chapelle. Nouvelle

vision, qui venait en confirmer une autre qu'il avait eue à

l'âge de seize ans, où il avait vu une haute tour bâtie à l'endroit
précis où son ermitage et sa chapelle allaient être édifiés 80.

Ces visions et ces réflexions concourent avec une rare
cohérence à dessiner la carrière idéale d'un ermite, qui a concilié son
devoir social et politique avec sa vocation spirituelle. Après la
quête qui l'avait entraîné jusque dans la région bâloise, Nicolas se

voyait révéler où était son destin, tel qu'il lui avait été annoncé
déjà dans le ventre de sa mère. Il avait en effet confié au curé de
Stans qu'avant sa naissance il avait vu une grosse pierre, qui
représentait la solidité et la stabilité de son être, dans laquelle il
devait persévérer sans s'écarter de son projet81. Voilà une vie
entière orientée vers Dieu et le prochain, la stabilité spirituelle
étant complétée par la stabilité matérielle, au Ranft, incarnant
l'idée du service à la communauté et à la famille. Nicolas de Flue
résumait dans sa vie la carrière des Eucher et des Léonien, mais il
annonçait aussi autre chose: moins peut-être les ermites d'Ancien
Régime qui, en Suisse centrale, sont obnubilés par son exemple,
qu'ils essaient désespérément d'imiter, que certains Réformateurs.

Car c'est un des messages essentiels de la Réforme, exprimé
parfois violemment dans les polémiques, que la présence de Dieu
n'est pas liée à certains endroits précis, buts de pèlerinage, et que
le chrétien doit servir Dieu dans sa communauté, qui dans les

villes réformées du XVIe siècle, ne peut être que la communauté
politique locale.

80 Ibid., et témoignage d'Erny an der Haltten d'Unterwald, ibid., 464.
81 «Der bedûtte die veste und stetty sins wesens, darinn er beharren und von sim

furnemen nit abfallen soit» (Témoignage de Heini am Grund, ibid., 465).

75


	Errance et stabilité chez les ermites des Alpes occidentales

