Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 82 (1988)

Artikel: Errance et stabilité chez les ermites des Alpes occidentales
Autor: Santschi, Catherine
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CATHERINE SANTSCHI

ERRANCE ET STABILITE CHEZ LES ERMITES
DES ALPES OCCIDENTALES

Le sujet de ce colloque me donne la possibilité d’approfondir
deux questions qui sont nées au cours de mes recherches sur les
ermites alpins. La premiere concerne saint Gall, devenu le
modéle et le saint tutélaire de la Suisse orientale. La tradition
depuis le début du VIII¢ siecle !, combattue depuis une trentaine
d’année par quelques historiens alémaniques ?, veut qu’il ait été
un moine irlandais, compagnon de saint Colomban, qui serait
resté au bord du lac de Constance a la suite d’une fievre, laissant
Colomban poursuivre ses pérégrinations jusqu’en Italie. On peut
se demander, en lisant les V7tae trés élaborées de Wetti et de
Walafrid Strabon, comment ces bénédictins exemplaires ont pu
prendre pour patron et pour modele un moine irlandais, c’est-
a-dire un de ces personnages extrémistes, ascétiques et errants, le
contraire en somme de la mesure en toutes choses et de la szabilitas
loci préconisée par la Régle de saint Benoit. C’est donc qu’il y a
diverses maniéres d’interpréter ces principes, et qu’'a travers le
temps leur application a varié.

! Vitae Galli vetustissimae fragmentum, éd. Bruno Krusch, in: Passiones vitaeque
sanctorum aevi merovingici, MGH, Script. rerum meroving., IV, 251-256; Vita Galli
auctore Wettino cum prologo metrico ad Gozbertum, ibid., 256-280; Prologus Walafridi
Strabonis de vita Sancti Galli confessoris, ibid., 280—337.

? Voir en particulier Hans Lieb, Tuggen und Bodman. Bemerkungen zu zwei rémi-
schen Itinerarstationen, in: Revue suisse d’histoire, 2 (1952), 386-396; Barbara und
Hanno Helbling, Der Heilige Gallus in der Geschichte, ibid., 12 (1962), 1-52.

53



L’autre question m’est venue en recherchant quels avaient pu
étre les modeles des ermites du Valais au Moyen Age: en I'ab-
sence de tout document théorique ou hagiographique sur la vie
d’ermite dans des bibliothéques et archives valaisannes, on était
obligé de se référer a la vocation du Valais comme lieu de passage,
notamment pour les pélerinages aux tombeaux des Apotres. Au
moment ou des ermites apparaissent dans les documents du
Valais, c’est-a-dire a 'extréme fin du XIII¢ siécle et surtout au
XIVe siecle, Iérémitisme chrétien a déja une longue histoire
derriere lui, et les personnages cités n’ont certainement pas
inventé leur genre de vie de toutes pieces. C’est ainsi que le
présent colloque m’a suggéré d’examiner comment 'idée d’éré-
mitisme s’était propagée et comment les modeles avaient pu
s’imposer dans ces régions alpines relativement écartées. Et plus
particuliérement jenvisage de rechercher comment la vagance
des ermites avait pu contribuer 2 la circulation de ces idées et au
développement de la spiritualité érémitique.

Je ne suis pas la premiére 2 m’étre penchée sur ce sujet. Bien
que la stabilitas loci soit devenue un maitre mot chez les bénédic-
tins, les études sur la Reégle de saint Benoit ne s’attachent guere a
ce sujet. Le theme de la peregrinatio eremitica a été abordé d’abord
en 1930 par le baron Hans von Campenhausen ?, puis dans un
bref chapitre du livre de Bernhard Kotting sur les pelerinages
dans I’ancienne Eglise ¢. Par la suite, dom Jean Leclercq I’a repris
a 'occasion de divers congres, notamment a celui de Mendola de
1962, dont les actes constituent encore un ouvrage de référence
sur 'érémitisme des XI¢ et XII¢ siecles .

Le probléme est également abordé, avec toutes les autres com-
posantes de I’érémitisme — pauvreté, solitude, prédication — par
Henriette Leyser, qui étudie ’érémitisme en relation avec ses
traditions venues du monachisme égyptien, mais aussi avec le

¥ Hans von Campenhausen, Asketische Heimatlosigkeit, Tibingen 1930.

4 Bernhard Kétting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrt und Pilgerwesen in Antike und
Alter Kirche, Regensberg—Miinster 1950.

> Jean Leclercq, Ménchtum und Peregrinatio im Frithmittelalter, in: Rémische Quar-
talschrift, 55 (1960), 212-225; Monachisme et pérégrination du 1X¢ au XII¢ siécle, in:
Studia monastica, 3 (1961), 33—52; L’érémitisme en Occident jusqu’a I'an mil, in: L’ere-
mitismo in Occidente nei secoli XI e XII, Milano 1965, 34. Cf. Gabriel Le Bras, Insti-
tutions ecclésiastiques de la chrétienté médiévale, Paris 1959, 196-197.

54



mouvement monastique des XI¢ et XII¢ siécles®. Toutefois, a
cette époque qui est I’age d’or de ’érémitisme, la stabilité dans
’espace matériel parait moins importante dans I’ascése érémiti-
que, que la stabilité spirituelle, c’est-a-dire la fidélité aux veeux
qu’un ermite peut avoir faits pour devenir moine. Pour certains,
le probléme ne se pose méme pas: pour dom Louis Gougaud, bon
fils de saint Benoit, un ermite qui ne reste pas dans son ermitage
est un faux ermite, un vagabond, un moine gyrovague’. Mais
cette position traditionnelle est aujourd’hui battue en bréche par
les études d’histoire économique et sociale sur les XI¢ et XII¢
siecles. Le renouveau du commerce, 'effervescence générale qui
regne dans I’Europe des croisades, forme le contexte de cet éré-
mitisme nouveau. Une éthique nouvelle du travail manuel, un
retour a certaines normes évangéliques particulierement sensible
chez les cisterciens et plus tard chez les franciscains, un effort
d’adaptation des ermites 4 cette société européenne qui, il faut le
dire, se met alors tout entiére en mouvement, modifient passa-
blement les rapports entre I'ermite et le monde®. La mobilité
étant une donnée de base, c’est 2 nouveau la vieille dialectique
solitude—communauté qui fournit le ressort des études sur ’éré-
mitisme °. Pourtant, comme nous allons le voir, il existe une
liaison psychologique évidente entre la communauté qui soutient
le moine et la stabilité qui en résulte. De méme entre le vaga-
bondage et la solitude, qui donne le champ libre 4 toutes les
illusions du diable, 2 commencer par I’idée qu’on portera plus de
fruit ailleurs.

C’est ce qui ressort assez bien des écrits pour ainsi dire théo-
riques, régles monastiques et érémitiques. Je vais donc commen-
cer par examiner ces écrits, pour passer ensuite a leur application
pratique, c’est-a-dire a I’étude de différents cas tirés de mes
matériaux sur les Alpes occidentales.

¢ Henrietta Leyser, Hermits and the New Monasticism. A Study of Religious Com-

munities in Western Europe 1000-1150, London (1984), particulierement 20, 23s., 38s.

et 72-73.

? Louis Gougaud, Ermites et reclus. Etudes sur d’anciennes formes de vie religieuse,
Ligugé 1928, 49s.

® Bonnes mises au point par Robert Fossier, Enfance de I'Europe, 1, Paris 1982,
306-309, 570, 582 et 596. ‘

¢ Léopold Génicot, L’érémitisme du XI¢ siecle dans son contexte économique et social,
in: L’eremitismo in Occidente, 45-69 n’aborde tout simplement pas le probléme de la
stabilité.

55



Tout quitter, partir pour aller la ou Dieu veut nous conduire,
c’est 'acte principal de la conversion, dont le premier modele a
été fourni par Abraham !'°. Mais tandis qu’Abraham, suivant les
injonctions de I’Eternel, allait dans un pays ou il allait faire souche
et s’enrichir matériellement, les ermites quittent non seulement
leur pays, mais encore leurs richesses, leur famille, et vraiment
tout ce qui peut les attacher au monde. Leur véritable prototype
est Jean-Baptiste, qui va au désert vétu de poil de chameau et se
nourrit de sauterelles et de miel sauvage '!. Jean-Baptiste a bien
quitté sa famille, mais il n’est pas errant, chacun sait ou le trouver
pour entendre sa prédication: il sera en tout cas moins errant que
le Christ dans son ministere '2.

Mais ces modeles bibliques ne semblent pas avoir été utilisés
directement par nos ermites des Alpes occidenales. Ce sont plutét
les modeles palestiniens et ceux de ’Egypte (déserts de Nitrie, de
Scété) qui par la renommée de saint Antoine, par la diffusion des
vies et des apophtegmes des Peres du Désert et finalement par les
écrits de Jean Cassien, qui ont fait école en Occident — et cela
jusqu’a nos jours, puisque les ermites lisent encore les écrits rela-
tifs aux Peres du Désert '°.

Les regles monastiques se soucient avant tout de la cohésion de
la communauté. Les Peres du Désert, en individualistes, recher-
chent surtout I'fovyie, dont 'une des conditions est la stabilité:
rien d’étonnant, dés lors, que leurs ermitages, fouillés aux Kellia
depuis de nombreuses années par 'Université de Genéve, soient
devenus au cours des siecles de véritables monastéres, richement
meublés et décorés 4. Mais cette recherche se manifeste aussi par
des regles morales, qui ont notamment trouvé une expression
littéraire dans les ceuvres de Jean Cassien.

0 Genese 12,14,

"' Matth. 3,1-12; Marc 1,2-8; Luc 3,1-20; Jean 1,19-34.

12 Luc 9,58: «Les renards ont des taniéres, et les oiseaux du ciel ont des nids; mais le
Fils de 'homme n’a pas ou reposer sa téten.

¥ Le P. Hugues Delogne, 0.5.B., mort 2 Longeborgne en 1965, les faisait lire a ses
novices (témoignage oral du P. Joseph Schwizer, bénédictin du Bouveret, ancien novice
du P. Hugues).

' Voir le site monastique copte des Kellia. Sources historiques et explorations archéo-
logiques. Actes du Colloque de Genéve, 13 au 15 aout 1984, Genéve, 1986, p. 175-254; et

Rodolphe Kasser, Le site monastique des Kellia (Basse-Egypte). Recherches des années
1981-1983, Louvain 1984,

56



Dans les /nstitutions cénobitiques, qui doivent dater des années
420-424, Jean Cassien consacre un long livre aux moyens de
lutter contre 'acédie, cette maladie psychique des moines qui, a
force d’ennui et de découragement, les entraine hors de leur
cellule et vient 2 bout des vocations les mieux accrochées. Com-
mentant longuement un passage de la premieére épitre de saint
Paul aux Thessaloniciens, 'auteur exhorte les moines 4 «travail-
ler a étre en repos», c’est-a-dire: « Demeurez dans vos cellules et
ne vous laissez pas inquiéter des diverses rumeurs qu’ont coutume
d’engendrer souhaits et causeries des oisifs, pour jeter aussi I’in-
quiétude chez les autres.» !’ La stabilité prend ici la forme du
travail manuel dans la paix de la cellule, de ’absence de curiosité
pour ce qui vient de 'extérieur, du détachement a I’égard des
ragots et des critiques.

Dans les Conférences de I’abbé Abraham, un moine d’Egypte,
Jean Cassien dénonce «la ruse la plus subtile du démon» pour
détourner les moines et les anachorétes de leur vocation: «il leur
persuade qu’ils devraient chercher des solitudes plus cachées et
plus vastes, qu’il peint a leur imagination toutes fleuries des
agréments les plus merveilleux (...). Quant aux habitants de la
région, le menteur les représente traitables et faciles a2 conduire au
chemin du salut.» Ainsi, croyant donner de plus grands fruits
spirituels en changeant de place, 'ermite se transforme en vaga-
bond, et sa condition devient pire qu’auparavant. «Jamais plus il
ne retrouvera, méme en un degré médiocre, le calme ni la régu-
larité de la vie anachorétique.»'®

L’horreur de saint Benoit pour les moines vagabonds est bien
connue. Chacun se souvient du premier chapitre de sa régle, ou,
décrivant les différentes espéces de moines, il condamne sans
appel «les moines gyrovagues, lesquels passent toute leur vie a
courir de province en province, restant trois ou quatre jours en
chaque monastére; sans cesse errants, jamais stables, esclaves de
leurs passions et adonnés aux plaisirs de la bouche, enfin pires en
toutes choses que les sarabaites» '’. Mais ce chapitre n’est pas

!5 Jean Cassien, Institutions cénobitiques, éd. Jean-Claude Guy, Paris 1965, 391-397
(cf. I Thess. 4,9-11, et IT Thess. 3,3,11, ou saint Paul dénonce ceux qui vont et viennent
avec inquiétude, ne travaillant pas, mais se comportant avec curiosité).

16 Jean Cassien, Conférences, éd. dom E. Pichery, III, Paris 1959, 190-193.

'” La Régle de saint Benoit, trad. par Adalbert de Vogiié, texte établi par Jean Neufville,
I, Paris 1972, 438—441.

57



original. Il est inspiré de la Regle du Maitre, un texte rédigé, selon
A. de Vogii¢, dans le premier quart du VI¢siécle dans une région
proche de Rome, ou remonte a une source commune. La Régle du
Maitre énumeére aussi les diverses especes de moines, les cénobi-
tes, les anachoretes, les sarabaites et les gyrovagues. Mais la des-
cription des gyrovagues est suivie d’une interminable digression
sur ce type de moines, pique-assiette invétérés, qui, sous prétexte
de pelerinage, exigent de tous leurs hotes successifs qu’ils prati-
quent ’hospitalité préconisée par les Apodtres, réclament toutes
sortes de soins nécessités par leur vagabondage, leurs pieds fati-
gués par la marche et leurs entrailles épuisées par tant de goin-
frerie '®. Mais ni dans la Regle du Maitre, ni dans celle de saint
Benoit il n’existe de relation essentielle entre 'anachorétisme et
le caractere de moine gyrovague. Pour I'un comme pour ’autre,
I’anachoréte ou lermite est un personnage méritant, qui sest
engagé dans la vie solitaire, le combat solitaire contre les démons
aprés un long apprentissage dans la communauté: aucun rapport
avec le désordre qui caractérise la vie du moine gyrovague, mal
orienté en somme, qui n’a pas véritablement assumé la vocation
monastique.

Dans la Régle de saint Benoit, les mesures pour lutter contre le
vagabondage touchent a 'organisation de la communauté. On
exige que les moines envoyés en mission au-dehors rentrent le
plus tot possible au monastére, qu’ils s’abstiennent de manger a
Iextérieur s’ils peuvent revenir dans la journée '?. Il est interdit a
ceux qui voyagent de rapporter aux autres moines ce qu’ils ont vu
a I’extérieur 2%, sans doute pour éviter qu’ils ne communiquent a
leurs compagnons restés au monasteére cet esprit de curiosité,
ennemi du repos, qui inquiétait déja les Peres du Désert; de
maniére générale, il est interdit aux moines de sortir de 'enceinte
du monastére sans I'autorisation de ’abbé.

Tout est mis en ceuvre pour fixer dans la communauté non
seulement les hotes temporaires qui le désirent *', mais méme les
moines qui ont quitté le monastere et qui expriment un souhait

'8 La Reégle du Maitre, éd. Adalbert de Vogiié, 1, Paris 1964, 332-347.
9 La Regle de saint Benoit, chap. 51; éd. cit., II, 608-609.

2 1d., chap. 67; éd. cit., II, 662-663.

2t 1d., chap. 61; éd. cit., II, 636—641.

58



sincére de se corriger et de réintégrer les rangs de leurs compa-
gnons %2,

Les Coutumes de Chartreuse, rédigées, rappelons-le, par Gui-
gues I¢f avant le 22 décembre 1133, date de la premiere appro-
bation par le pape, présentent un intérét particulier pour cette
recherche, puisqu’il s’agit 1a d’un texte fondateur de I’érémitisme
alpin. Elles sont trés violemment hostiles a tout ce qui ressemble,
de prés ou de loin, 4 du vagabondage. La stabilité devient une
sorte d’impératif absolu.

C’est ainsi que les novices, faisant leurs veeux perpétuels, pro-
mettent —a I’instar des bénédictins — «stabilitatem et obedientiam
et conversionem morum mearum» *’, tandis que les convers,
amenés par leur activité a se déplacer plus souvent, promettent
seulement ’obéissance, la conversion de leurs meeurs et /z persé-
vérance tous les jours de leur vie dans ce désert**. Le prieur doit par
dessus tout offrir aux moines 'exemple du repos et de la stabili-
té 2°, « Par dessus tout», c’est la traduction du mot zaxime donnée
par le chartreux qui a édité le texte pour la collection des Sources
chrétiennes. Mais rien, sinon peut-étre la tradition des chartreux,
n’indique si ce superlatif est relatif — « par dessus tout» —ou absolu
— «un exemple tres élevé de stabilité et de repos».

Tout dans la vie des moines est organisé pour préserver et
méme favoriser cette stabilité. Les cellules sont meublées d’un
grand nombre d’objets et d’ustensiles, de fagon que les moines
n’alent pas a sortir continuellement de leur cellule pour se pro-
curer ce qui leur est nécessaire 2°. Quant aux convers, lorsqu’ils
sont envoyés au dehors, ils ne peuvent recevoir ni nourriture, ni
hospitalité de qui que ce soit dans les montagnes voisines ?’, ce
qui est une maniere de les obliger 4 réintégrer au plus tot le désert
de Chartreuse.

Le nombre des moines est limité a treize, exceptionnellement a
quatorze, et celui des convers a seize, afin que les dépenses n’ex-

22 1d., chap. 29; éd. cit., II, 554-555.

2 Guigues I¢f, Coutumes de Chartreuse, éd. par un Chartreux, Paris 1984, n° 23, 1, soit
p. 214-215.

24 Ibid., n° 74, 1, soit p. 280-291.

% Ibid., n° 15, 2, soit p. 198-199.

% Ibid., n® 28, 6, soit p. 224-225.

77 Ibid., n° 76, 1, soit p. 282-283.

ab



ceédent pas les ressources du lieu ?%. Pour cette méme raison, les
chartreux veulent bien accueillir des hétes, par le truchement du
procureur, mais refusent de s’occuper de leurs montures, car les
récoltes de la Chartreuse n’y suffiraient pas et les moines seraient
obligés de sortir pour quéter, ce qu’ils ont en horreur « guod vagand;
et quaesitandi horremus omnino tanquam periculosissimam consuetudi-
nem» *°. Mais il faut bien comprendre qu’il s’agit ici d’hotes
payants ou du moins capables de payer leur pension. Car les
pauvres, s’ils recoivent 4 'occasion du pain ou quelque aumone,
sont généralement envoyés loger au village. Les chartreux, ayant
choisi le rude désert de Chartreuse, manifestent plus de sympathie
a ceux qui viennent i eux pour leur ime qu’a ceux qui viennent
pour leur corps *°. Et Guigues I¢f de s’engager dans une compa-
raison avec Marie qui a choisi de s’asseoir aux pieds du Christ
pour recueillir des biens spirituels, tandis que Marthe se laisse
accabler et distraire de la présence du Seigneur par mille soins
matériels *'. Et soudain il explose: «Alors moi, délaissant ma
cellule, mon cloitre, et oublieux de mes engagements, je me ferais
gyrovague pour des gyrovagues, mendiant pour des mendiants, et
séculier pour recevoir et nourrir des séculiers? Qu’ils aillent plu-
tot eux-mémes, qu’ils aillent comme ils ont commencé et qu’ils
fassent le tour du monde, car si je partais moi aussi, je me ferais
qu’augmenter de moi leur nombre. Ou s’ils insistent a fond pour
que 'y aille moi aussi, qu’ils cessent eux et qu’ils fassent ce que je
fais, pour avoir le droit d’étre nourris au prix du labeur et du péril
des religieux!»

Une réaction d’une telle violence s’explique sans doute par
Iampleur du mouvement érémitique a cette époque, qui porte
atteinte méme a la stabilité et a 'autarcie des établissements
bénédictins. On en prendra pour illustration 'exemple de I'ab-
baye de Petershausen, en Souabe, sur le territoire de la ville de
Constance, dont un moine a rédigé au milieu du XII¢ siecle une
chronique treés révélatrice a cet égard *2. Elle contient en effet une
préface théorique sur ’esprit du monachisme et sur les différentes

28 Ibid., n® 78 et 79, soit p. 284-287.

¥ Ibid., n°s 18-19, soit p. 202-207.

30 Ibid., n° 20, soit p. 206-209.

31 Luc 10,39-42.

32 Voir Die Chronik des Klosters Petershausen, éd. Otto Feger, Sigmaringen 1978.



espeéces de moines. L’auteur affirme que toutes les institutions
monastiques ont une origine apostolique, ce qui est une reven-
dication universelle de tous les mouvements monastiques et éré-
mitiques de cette époque. Il détermine dans la vie des moines six
principes, qui, semblables aux six ailes des chérubins, élevent
’dme du moine vers le ciel: le mépris du monde, I'obéissance,
’éloignement de l'activité fébrile du monde (@ mundi strepitn), le
silence, la méditation des textes divins, la priere continuelle. Il
n’est question ici ni de stabilité, ni de communauté, mais de
solitude et de retraite. Pourtant ’enfermement, la cléture des
moines, qui est un élément de stabilité, apparait dans ce texte
comme une des principales conditions de la réalisation des six
idéaux. En la décrivant, 'auteur se réfere expressément au
modele apostolique, évoquant I’épisode de la réapparition du
Christ apres Paques, ou les disciples s’étaient enfermés tous
ensemble dans une chambre ?3. De méme, tous les autres aspects
de la vie monastique sont envisagés comme découlant des Evan-
giles.

Mais c’est surtout au moment ol il énumere et décrit les dif-
férents types de personnes consacrées a Dieu que notre moine de
Petershausen prend ses distances par rapport a la Regle de saint
Benoit: car il élargit beaucoup le cercle des religieux, et montre
par la son modernisme. Il décrit en effet les chanoines «id est
regularibus clericis», qui imitent les Apotres apres la Pentecote,
habités par le Saint-Esprit, qui ne cessent de précher et d’annon-
cer la Parole dans le Temple *4; il décrit les évéques, les ecclé-
siastiques des villes et des campagnes, les vierges consacrées,
montrant pour toutes ces catégories des références ou des mode-
les évangéliques. Il décrit les ermites, qui suivent 'exemple de
Jean-Baptiste ou celui du Christ, qui jetina quarante jours dans la
solitude, signifiant par la «que les hommes de cette profession
doivent s’appliquer par dessus tout 4 jetner et non faire ce que
font les solitaires de nos jours, qui acceptent volontiers de rece-
voir de nombreuses visites et s’entretiennent continuellement
avec elles» *>. Voila, n’est-il pas vrai un premier élément de

3 Ibid., n° 5, soit p. 20-23; cf. Matthieu 19, 27.
34 Ibid., n® 16; cf. Actes 2,42—47.
 Ibid., n® 20, soit p. 34-35.

61



réponse a la question de savoir comment les idées sur 'érémi-
tisme ont pu se diffuser. Quant aux reclus, ils suivent 'exemple
des innombrables chrétiens qui se sont laissé emprisonner pour
I’amour du Christ, et ont recu dans cette situation la visite de
Dieu lui-méme ou de ses anges. Mais, ajoute le moine de Peters-
hausen, «il faut blimer les reclus actuels, qui, a peine enfermés,
veulent passer pour des docteurs et des prophetes, font des pré-
dictions fallacieuses, attirent a eux des foules, sont rarement
capables de rester tranquilles et silencieux, mais veulent porter
des jugements sur tout ce qui se passe dans le monde et passent
leur temps a bavarder avec les uns et avec les autres» *°. Le bilan
de I’érémitisme et du reclusage parait ici largement négatif, tandis
que la catégorie suivante, celle des pélerins, qui voyagent pour le
Christ a 'imitation des apotres, a tous les suffrages de notre moine
de Petershausen, pour les fatigues, I'inconfort, le froid, la soif et la
faim qu’ils endurent *’. Quant aux mendiants, ils suivent 'exem-
ple de Lazare, qui mendiait les miettes tombées de la table sans les
obtenir et qui souffrait de ses ulcéres et de la faim, mais fut
finalement recu dans le sein d’Abraham *%. Et de conclure en
affirmant que toutes ces vocations sont diverses, mais sont dictées
par la méme fol.

Ainst notre moine de Petershausen, tout en restant fidéle a la
Reégle de saint Benoit pour ce qui le concerne, se montre trés
ouvert a de nouvelles formes de vie religieuse, notamment celle
des pelerins et celle des mendiants. On est bien loin de I'ordre
instauré au début de la Regle de saint Benoit, qui, tout en res-
pectant les anachoretes comme de véritables athletes du Christ,
condamnait les gyrovagues et leurs maniéres de pique-assiette —
ce qui était aussi une fagon de condamner une certaine forme de
mendicité abusive.

Au reste, ces textes et d’autres encore montrent qu’aprés l'an
mil, la peregrinatio, ou plus généralement 'errance, est fortement

discutée. On attaque cet idéal, il est nécessaire de le défen-
dre 7.

¢ Ibid., n® 21, soit p. 34-35.

37 Ibid., n° 22, soit p. 34-37.

38 Ibid., n°® 23, soit p. 36=37; cf. Luc 16,19-31.

3 Voir encore Jacques Le Goff, La civilisation de I’'Occident médiéval, I éd., Paris
1964, 173, citant Honorius d’ Autun, pour qui ’errance est suspecte, qui se demande quelle

62



Les propos du moine de Petershausen annoncent surtout, a ce
qu’il me semble, I’essor du monachisme mendiant et itinérant au
XIII¢ siecle. La Regle de saint Francois, écrite en 1210, en est
Iexpression parfaite. Comme les précédentes, elle se réfere aux
Evangiles pour justifier un genre de vie pourtant bien différent,
qui a conféré aux franciscains, aux capucins et aux minimes leur
caractere d’ordre érémitique. Cela avec deux 1dées-force: la pau-
vreté et la mission itinérante. La régle rappelle les conditions
évangéliques pour suivre le Christ: «Si tu veux étre parfait, va,
vends tout ce que tu possédes et donne-le aux pauvres, et tu auras
un trésor dans le Ciel; puis viens et suis-moi.» “* La pauvreté
absolue justifie le fait «qu’il faut demander 'aumoéne», objet de
article 9 et trait typiquement érémitique *'. Saint Frangois rap-
pelle que le Christ fut pauvre et pelerin, et vécut d’aumoéne, lui, la
bienheureuse Vierge et les disciples. Quant a la maniere dont «les
freres doivent aller par le monden, jusque chez les Infideles avec
la permission de leur ministre, elle est réglée avec exactitude par
les passages des Evangiles ou le Christ envoie ses disciples par le
mondec: «Qu’ils ne portent rien en route, ni bourse, ni besace, ni
pain, ni argent, ni baton.» ** Ainsi, nous voila loin de I"attache-
ment du moine a sa cellule préconisé par Jean Cassien ou les
chartreux. Seule demeure la stabilité spirituelle, procurée par le
caractere inexorable des veeux d’obéissance #*. Mais ce n’est pas
sans peine ni sans opposition que les franciscains ont pu faire
admettre ce genre de vie comme authentiquement monastique.
En particulier le caractére itinérant, qui permettait d’échapper
dans une large mesure au controle du clergé séculier, a provoqué
comme il provoque encore a I’égard des ermites, la méfiance de la
hiérarchie.

On pourrait encore mentionner les canons des conciles et les
statuts synodaux qui, a travers les ages, tentent de sévir contre les

est, dans le pelerinage, la part de la curiosité et de la gloriole, et qui estime préférable de
soulager les pauvres. Ces perspectives sont élargies par Fossier, Enfance de I’'Europe, op.
cit., 1I, 873-874.

0 Premiere régle de saint Frangois, trad. par Alexandre Masseron, in: Régles des
moines. Pacéme, Augustin..., introd. et prés. par Jean-Pie Lapierre, Paris 1982, 143-144;
cf. Matthieu 19,21; 19,29; 16,24.

‘1 Premiére régle de saint Frangois, trad. cit., 152—154.

42 1bid., 157-159; cf. Luc 9,3; Luc 10,4-7; Matthieu 5,39; Luc 6,29-30.

43 Premiere régle de saint Frangois, trad. cit., art. 2, 144—145.

63



clercs vagants de toutes sortes. Quant aux regles de reclus, qui
sont une catégorie spéciale d’ermites, nous en parleront plus loin.
Passons maintenant aux cas particuliers des ermites qui ont
contourné ou utilisé ces textes légaux pour mettre a exécution
leur projet de vie solitaire, ou plutot de vie détachée pour Dieu
seul.

L’hagiographie du haut Moyen Age, disons jusqu’a I’an mil,
nous fait connaitre de nombreuses destinées d’ermites et de
reclus. Les textes sont assez détaillés pour permettre de se repré-
senter leur genre de vie et méme la portée spirituelle de leur
option.

Si l’on met a part sainte Marie-Madeleine, dont la vie érémi-
tique dans le Sud de la France au I¢f siecle est légendaire, et saint
Béat, évangélisateur de I’Oberland bernois, tout aussi suspect, le
premier ermite bien attesté dans les Alpes occidentales est saint
Honorat. Issu d’une famille consulaire de la Gaule Belgique, il
quitta sa patrie 4 'exemple d’Abraham, dit son biographe saint
Hilaire, se rendit a Marseille, puis en Grece, et de retour en
Provence se retira dans un ermitage qu’une tradition locale situe 2
la Sainte-Baume du Cap Roux, dans ’Estérel. De la, pour échap-
per aux trop nombreux visiteurs attirés par le renom de ses vertus,
il se retira sur l'ile de Lérins, ou il fonda un monastére et eut
plusieurs disciples, avant de devenir évéque d’Arles en 427 4.

Dans 'orbite de Lérins, il faut encore noter saint Eucher, qui se
retira, entre 422 et 435 environ, sur I’ile Saint-Marguerite, ou il
menait une vie érémitique et rédigea deux éloges de la vie soli-
taire. Il termina sa carriere comme évéque de Lyon, ou il fut élu
peu apres 432 et mourut en 449 °. L’histoire des dioceéses d’Arles
et de Lyon montre encore d’autres passages de la vie d’anachorete
a celle d’évéque, et vice versa.

4 Le passage 2 la Sainte-Baume du Cap Roux proceéde d’une interprétation tardive; la
biographie par Hilaire d’Arles fait commencer la carri¢re proprement érémitique et
monastique d’Honorat a 'ile de Lérins. Edition ancienne de sa vie in: AASS Januarii, 11,
Anvers 1643, 15-24; Jean Cassien, dans ses Conférences, (éd. cit., III, 8-9) fait allusion 2
cette phase érémitique de sa carriére. Cf. encore Lexikon fiir Theologie und Kirche, V,
2¢éd., 472473,

4 Jean Cassien (l.c. a la note précédente), mentionne également cette phase érémiti-
que. Cf. Lexikon fiir Theologie und Kirche, III, 1166; Bibliotheca sanctorum, t. V, Roma
1964, 139-140; Le diocese de Lyon, sous la dir. de Jacques Gadille, Paris 1983, 21-22;
Epistula de Laude eremi, ed. C. Wotke, in: Corpus scriptorum eccelsiasticorum latino-
rum, 31, 1894.

64



Toujours a Lérins, I'itinéraire géographique et spirituel de saint
Antoine est assez mouvementé: en effet, celui-ci est né en Pan-
nonie, fut disciple de saint Séverin, 'ap6tre du Norique, avant
d’aller vivre en compagnie de deux vieux ermites dans une grotte
au bord du lac de Céme, non loin de la tombe de saint Félix. 1l
finit sa vie comme moine de Lérins, ou il mourut en 520 4.

Un premier record de stabilité est établi par le reclus saint
Léonien de Vienne. Lui aussi était venu de Pannonie, et fut en
relation avec les Peres du Jura. A la fin du V¢ et au début du VI¢©
siecle, il vécut plus de quarante ans enfermé dans une cellule,
d’abord 4 Autun, ensuite a2 Vienne, ou il recevait la visite de
nombreux moines et surtout de moniales auxquels il servait de
directeur de conscience *’. Rester quarante ans emmuré dans une
recluserie, d’oll on ne communique avec I’extérieur que par deux
petites fenétres — 'une donnant sur I'église ou la chapelle atte-
nante, I’autre sur la voie publique, voila une forme d’asceése qui
fait 'admiration de tous les hagiographes. C’est d’abord une
bonne manieére de sacrifier sa santé, en se privant de mouvement
et de la plupart des exercices qui contribuent 4 entretenir le corps
en bon état, mais c’est aussi accepter une diminution radicale de
sa vie sociale, dans 'intention de tourner entiérement son esprit
vers Dieu. Cet exemple donné par saint Léonien et quelques-uns
de ses contemporains sera suivi abondamment jusqu’au XII¢,
voire jusqu’au XIII¢ siecle, et nous aurons 'occasion de suivre
’évolution de ce curieux genre de vie.

Mais auparavant il faut décrire la trajectoire d’autres ermites,
qui ont dG combiner leur goit de la solitude avec les exigences de
la stabilité, et finalement les concilier avec une vocation mission-
naire. J’ai déja parlé de saint Gall au début de cette étude.

Saint Amé incarne un destin différent: né dans une illustre
famille 2 Grenoble, il devint moine 4 Saint-Maurice d’Agaune.
Cherchant un désert plus solitaire, il découvrit le rocher ou se
trouve aujourd’hui la chapelle de Notre-Dame du Scex. 1l s’y

¥ Magni Felicis Ennodii. De vita beati Antoni monachi, éd. F. Vogel, in MGH, Auct.
antiquiss., VII, 185-190.

7 Vita sancti Eugendi abbatis, in: Vie des Peres du Jura, éd. Frangois Martine, Paris
1968, 376-379; épitaphe et commentaire apud A. Allmer et A. de Terrebasse, Inscrip-
tions antiques et du Moyen Age de Vienne en Dauphiné, 2¢ partie, I, Vienne 1875,
53-66.

65



établit avec 'autorisation de I’abbé, se fait construire un petit abri
appuyé au rocher et vécut la trois ou quatre ans, de 611 a 614,
faisant divers miracles. C’est 1a qu’il fut trouvé par un abbé de
'obédience colombanienne, saint Eustase, qui revenait d’Italie.
Eustase sut le persuader de le suivre dans les Vosges a Luxeuil, lui
affirmant en particulier que la lumiére ne devait pas étre cachée
sous le boisseau, mais éclairer tous ceux qui sont dans la maison 2.
Amé le suivit 4 Luxeuil, fonda, avec saint Romaric, ’Abbaye de
Remiremont, dont il fut abbé de 620 a 628.

Les carrieres des saints Magnus et Théodore, moines de Saint-
Gall, qui quitterent ’'abbaye au milieu du VIII® siecle pour aller
évangéliser I’ Allgaii ¥, celle de saint Meinrad, moine de Reichen-
au, qui s’enfonca dans I’Alémanie, passa d’une solitude a ’autre
pour finir tragiquement ses jours en 861 dans la Forét sombre °°,
ressemblent plus au modele de saint Gall.

Il ressort de toutes ces destinées que la vie d’ermite peut étre
soit ’aboutissement d’une longue pérégrination, soit réaliser le
modele préconisé par Jean Cassien, la regle du Maitre et celle de
saint Benoit: devenir anachorete, s’engager dans le combat sin-
gulier avec les démons aprés un long apprentissage de la vie et de
la priere en communauté. Mais elle peut aussi étre une étape, un
moment de répit provisoire, avant de se mettre ou de se remettre
au service d’une communauté, comme évéque ou comme
abbé.

A partir du IX¢ siecle et jusqu’au XII¢ siécle, la grande majorité
des ermites connus sont des reclus, ou tout au moins des ermites
vivant dans ’enceinte d’un monastére bénédictin, a ’écart des
autres, mais toujours en situation de reprendre leur place dans la
communauté. C’est pour eux que Grimlaic, a la fin du IX€ siecle,
écrit sa regle des reclus’!.

8 Vita sancti Amati confessoris, éd. Bruno Krusch, dans Passiones vitaeque sanctorum
aevi merovingici, éd. cit., 215-221.

* Vita S. Magni, éd. Maurice Coens, in: Analecta Bollandiana, 81 (1963), 159-
227,

’0 Sa vie, in: MGH SS, XV /2, 445448,

>t La médiocre édition qui se trouve dans PL CIII, 573s., devrait étre remplacée par
une édition plus soignée dans la collection des sources de M™e Marie-Christine Chartier,
qui a bien voulu me laisser consulter ses travaux préparatoires. Sur les reégles de reclus en
général, voir Gougaud, op. cit., 62-75.

66



La vie de recluse parait particulierement indiquée pour per-
mettre aux femmes de mener une vie érémitique — ou peut-étre
est-ce la seule maniére que 'on ait trouvé a cette époque de
contenir les élans mystiques de ce sexe exalté et puissant. Tou-
jours est-1l que dans les interminables listes de reclus et d’inclus
compilées par Otmar Doerr et d’autres a partir des nécrologes des
abbayes bénédictines du Sud de I’Allemagne, les femmes sont
beaucoup plus nombreuses que les hommes 2.

Mais comme on va le voir, une vie de reclus, qui semble
atteindre le comble de la stabilité, est en réalité la fin d’un iti-
néraire long et difficile. La vie de sainte Wiborade, recluse a
Saint-Gall, rédigée vers 960-970 par le moine Ekkehart 1°?,
I'illustre parfaitement. Aprés une enfance sérieuse et méme pieu-
se, Wiborada se consacre de plus en plus aux exercices spirituels
en compagnie de son frere, également trés pieux, qui deviendra
moine de Saint-Gall. Un pelerinage a Rome joue un réle déter-
minant dans sa conversion’¢, phénomene d’ailleurs fréquent
chez les ermites >°. Peu a peu elle prend en horreur les douceurs
du monde et les splendeurs temporelles dans lesquelles elle a été
élevée. La maniére dont son biographe en parle montre bien que
cet état d’esprit correspond a une recherche de stabilité, de soli-
dité: «Caducum instabilemque ipsaque instabilitate defectionem
sul jam jamque minitare» °%. Elle se livre désormais a des jetines
toujours plus séveres, dort couchée par terre, avec une pierre pour
oreiller. Commencent alors les attaques du diable, auxquelles elle
oppose une résistance victorieuse. Avant de se faire définitive-
ment enfermer dans une recluserie, elle passera quatre ans dans
un ermitage non loin de I’église de Saint-Georges a Saint-Gall,
«en liberté» pour ainsi dire, car son biographe observe qu’elle
était presque continuellement a I’église, a veiller et a prier, et
passait trés peu de temps dans son ermitage *’. Apres cette période

52 Otmar Doerr, Das Institut der Inclusen in Siiddeutschland, Miinster in Westf. 1934,
73-119.

*» Vitae sanctae Wiboradae. Die iltesten Lebensbeschreibungen der heiligen Wibora-
da, éd. Walter Berschin, St. Gallen 1983.

*4 Ibid., chap. IX, 44-47.

¥ Leyser, Hermits and the New Monasticism, op. cit., 23s., observe que le pélerinage
est souvent le début d’'une vie de converti qui ne sait de quel coté se tourner.

*6¢ Vitae Sanctae Wiboradae..., éd. cit., chap. XI, 46—49.

*7 Ibid., chap. XV, 52-55.

67



d’épreuve ou d’apprentissage, elle est enfermée par I'évéque
Salomon de Constance dans la recluserie de I’église Sankt-Man-
gen. Le jour de la Pentecote 910, la cérémonie a lieu devant un
grand concours de peuple’®. La suite de l'histoire est bien
connue. Malgré les assauts du diable, Wiborade demeurera dans
sa recluserie jusqu’a ce qu’elle y soit martyrisée par les Hongrois
en 926: en dépit des objurgations de I’abbé de Saint-Gall, qui
I’exhortait 4 fuir, elle a refusé de manquer a ses veeux d’enfer-
mement en quittant sa cellule, ol elle était bel et bien emmurée,
puisque les soudards ont df passer par le toit pour arriver jusqu’a
elle *?.

La vie de sainte Wiborade apporte deux éléments 4 I’examen
de la dialectique errance-stabilité. D’abord I'importance du pele-
rinage, et en général d’un apprentissage et d’'une accoutumance a
’ascese, qui fait apparaitre le reclusage comme le terme, un
accomplissement possible d’une trajectoire religieuse.

D’autre part, 'enfermement dans la cellule ne signifie pas
forcément un repli total sur soi, mais peut exercer une certaine
attraction sur les gens de I'extérieur. Bien que rivée a sa reclu-
serie, Wiborade avait une vie sociale intense. Elle recevait non
seulement les visites du diable et les visions de divers saints et
confesseurs, mais par sa fexestella elle dispensait des conseils et des
appuis spirituels a tous ceux qui venaient la voir.

Ce genre de vie au service d’autrui est précisément source
d’une dégénérescence de 'institution méme du reclusage, qui va
saccentuant au cours du XII¢ siecle. Nous avons vu I'opinion
défavorable que le moine de Petershausen, au milieu du XII¢
siecle, avait des reclus orgueilleux et prophétes trop bavards °°. 1l
avait eu sous les yeux des exemples d’imposture spirituelle qu’il
cite dans sa chronique: le moine Walcounus, et deux convers
(barbati fratres), Meriboto et Hartmannus, qui se firent reclus; et il
ajoute: « Viri tamen Istl omnes pene ita erant importuni animi, ut
non facile in congregatione permanere potuissent»®'. Ce qui

*¥ Ibid., chap. XVIi, 56-37; la recension exécutée vers 1047 par le moine Ekkehart IV
contient plus de dérails, ibid., chap. XIX, 160-161.

* Ibid., version d’Ekkehart I, chap. XXXI-XXXIII, 78-85; version d’Ekkehart IV,
chap. XXXI-XXXVI, 190-205.

60 Ci-dessus.

61 Die Chronik des Klosters Petershausen, éd. cit., lib. V, n°® 37, 230-231.

68



revient a dire que le reclusage était un alibi pour des caractériels
asoclaux.

Le Cistercien Aelred de Rielvaulx, qui rédigea a la méme
é€poque pour sa sceur recluse une regle « De institutione inclusa-
rum» va beaucoup plus loin. Son ouvrage commence par une
description des recluses de son temps, dont il compare les vices
avec le but primitif de I'institution: a 'origine, le reclusage était
destiné a ceux qui n’étaient pas sirs, dans la solitude, de résister
aux attraits de la liberté et a la tentation de vagabondage. Mais
’enfermement physique est devenu un alibi pour la divagation
spirituelle et morale ¢%; devant les fenestellae des recluses, le bavar-
dage se développe et s’enfle, les commérages, les médisances
empoisonnement ’Ame de la recluse et tout son entourage. La
rédaction de la régle doit remédier 4 ce défaut, mais n’empéchera
pas la décadence inexorable de Iinstitution.

Le Valais au XIII¢ et au XIVe siecle m’en fournira quelques
exemples. Si les recluses y sont bien enfermées, ce qui reste
d’ailleurs 4 prouver, elles ont pourtant une vie sociale trés active.
La recluse de Notre-Dame du Scex a Saint-Maurice est installée
pres d’un lieu de pelerinage important, qui joue le méme role, aux
yeux des Bas-Valaisans, qu’Einsiedeln pour les Haut-Valaisans ¢°.
A Saint-Maurice toujours, la recluse de Saint-Laurent habite pres
d’une route internationale ®*. Ainsi, les visites ne devaient pas
manquer.

Ces visites pouvaient avoir un but de piété. Des le XIII¢ siecle,
les routes menant aux passages alpins du Grand Saint-Bernard et
du Simplon sont parcourues en tous sens par les moines men-
diants. Le Valais fait partie du territoire de prédication et de

2 Sed multi rationem huius ordinis vel ignorantes, vel non curantes, membra tantum
intra parietes cohibere satis esse putant, cum mens non solum pervagatione dissolvatur,
curis et sollicitudinibus dissipetur, immundis etiam et illicitis desideriis agitetur, sed etiam
lingua tota die per vicos et civitates, per foras et nundinas, per vitas et mores et opera
hominum, non solum inutilia, sed etiam turpia curiose discurrat» (Aelred de Rievaulx, La
vie de recluse. La priére pastorale, éd. Charles Dumont, Paris 1961, 44—45.)

¢ Cf. Anne Joseph de Rivaz, Opera historica, mss. aux Archives cantonales du Valais,
VII, 16; Dionys Imesch, Marienverehrung im Wallis, Visp 1941, 32-34; et mon article
sur les ermites du Valais, 4 paraitre, in: Vallesia (1988), n. 141. Sur Notre-Dame du Scex,
Léon Dupont-Lachenal, in: Les Echos de Saint-Maurice, 50 (1952), 89-98.

64 Paul Fleury, Une ancienne chapelle disparait: Saint-Laurent hors-les murs, in: Les
Echos de Saint-Maurice 57 (1959), 42-67.

69



quéte des dominicains de Lausanne; c’est seulement si le couvent
de Lausanne ne dispose pas d’un prédicateur de langue allemande
que celui de Berne peut en envoyer un dans le Haut-Valais ©°.
Divers testaments ou donations 4 cause de mort montrent ’at-
tachement des Valaisans a ces précheurs venus du Pays de Vaud
ou méme d’outre-Jura. Mais surtout, ce qui m’intéresse ici, ce sont
les contacts entre ces moines mendiants et les reclus valaisans.
Ainsi a Viege, ou les reclus, recluses, ermites et convers sont
nombreux ¢, les ermites de Saint-Augustin ont des le XIVesiecle
un pied-a-terre. Le 28 juillet 1310, Nicolas, sautier de Viege,
remet aux freres ermites de Saint-Augustin, du couvent de Fri-
bourg, lorsqu’ils viennent quéter en Valais, la jouissance du che-
sal qu’il posséde sous I’église Saint-Martin de Viége, devant la
recluserie de feu Belina, recluse; il leur donne également la
jouissance de la cuisine et d’'une chambre chauffée ¢’. Quelque
temps plus tard, la recluserie a une nouvelle occupante: Itta, fille
de feu le sire Ulric de Rarogne, chevalier, et veuve de Walter
Aspers — encore une veuve pour qui la vie de recluse est la fin du
voyage — qui doit partager la cuisine avec les ermites de Saint-
Augustin lorsqu’ils viennent a Viege pour leur commodité et le
salut des dmes; les deux locataires ont, 4 ce qu’il semble, une porte
commune %8, Enfin, le 31 octobre 1337, le fréere Werner, de Bale,
acquiert pour 6 livres une petite maison sous I’église Saint-Martin
de Viege pour les franciscains de Domodossola lorsqu’ils sont de
passage 4 Viege .

On peut vraiment se demander si une telle promiscuité entre
les recluses et les moines mendiants était bien raisonnable, sur-
tout lorsqu’on lit un acte du 28 mars 1360 du notaire Jean Matri-
cularis de Naters “°. La scéne se passe a Glis, dans la recluserie de
Margareta Fullerin, recluse. Sont présents le prieur des freres
précheurs de Lausanne, le vicaire de Glis, le curé de Naters... etla
recluse, qui vient d’accoucher. Elle retire solennellement les

¢ En vertu d’un accord de février 1274 entre les deux couvents (Jean Gremaud,
Documents relatifs a I’histoire du Vallais, II, Lausanne, 1876, n® 816, 217-218).

€ Voir notre article déja ciié, a paraitre dans Vailesia 1938.

¢ Gremaud, op. cit., III, n°® 1325, 203-204.

8 Tbid., n°® 1312, 193-194; ce document porte la date du 17 janvier 1310, mais il est
postérieur au n® 1325 et doit par conséquent dater de 1311.

¢ Archives du Chapitre de Sion, tir. 69/50, 25.

70 Ibid., min. B 25, 81-82.

70



accusations qu’elle a portées contre le frére Augustin, ermite de
Saint-Augustin du couvent de Fribourg, d’étre le pere de son
enfant. Mais elle ne nomme aucun autre pére, ce qui laisse pour
nous planer un fort soupgon sur la vertu de ce moine et sur la
retenue de la recluse,

Le reclusage en Valais aura encore d’autres avatars. A Saint-
Maurice, entre 1416 et 1440 environ, le syndic Antoine Wiberti
rend compte d’une dépense d’un florin pour «une petite incluse
appelée la petite Marie, qui fut conduite 2 Géronde parce qu’elle
était devenue folle» ’!. Ascese excessive de I'enfermement pour
une personne trop jeune? Il est difficile de le dire. Mais a cette
époque, le vrai reclusage dur n’existait plus. On a encore des
exemples de reclus, mais ils sortent, bien que rarement: ainsi en
1510, la recluserie du Colombier a Chambéry était habitée par un
gentilhomme flamand, Yves de la Howarderie ou Yves de Cas-
tello, ancien écuyer de Charles le Téméraire et de 'empereur
Maximilien. Mourant presque de faim avec son compagnon, un
tertiaire de Saint Frangois, il ne sort que le jour du Saint-Suaire et
a la Féte-Dieu. 1l adresse a Marguerite de Savoie dont il a servi le
pere et le grand-pére une supplique pour obtenir une chape
armoriée aux armes de la princesse, une chasuble et deux tuniques
pour étre habillé convenablement 4 la procession de la Féte-
Dieu’?. Voila un reclus bien mondain! Mais il est déja de la
catégorie des ermites modernes, pour ne pas dire des ermites
d’ornement. Pour nous, il est surtout révélateur d’une évolution
dans le style de vie érémitique qui a débuté trois siécles plus
tot.

Le mouvement érémitique des XI¢ et XII¢siecles a prouvé que
les ermites pouvaient étre vagants pour de bonnes raisons, autres
que le pieux prétexte du pelerinage. Le grand nombre des pré-
dicateurs itinérants, des fondateurs d’ordres, et finalement les
moines mendiants ont imposé 'idée d’'un monachisme ou d’un
érémitisme non stable. Qu’il y ait eu alors une quantité¢ d’indi-
gnes, un déchet considérable, est évident. L’historiographie

7' «Quia erat mente capta». Texte cité dans Anne-Joseph de Rivaz, Histoire analytique
de la Ville et Bourgeoisie de Saint-Maurice d’apres les titres et documens existant dans ses
archives, ms. aux archives de la ville de Saint-Maurice, 899.

72 Max Bruchet, Marguerite d’Autriche, duchesse de Savoie, Lille 1927, 402-403,
n. 1-2.

71



médiévale, contrairement 4 la nétre, ne s’encombre pas de cri-
minels et de ratés, sinon peut-étre pour servir de «repoussoirs
aux saints et aux véritables religieux.

Dans les carrieres d’ermites que I'on peut suivre alors, on peut
distinguer la bonne de la mauvaise errance. Les mauvais, ce sont
les moines indisciplinés — les nonnes aguicheuses aussi — enfuis ou
expulsés du couvent. Leur inconduite morale s’accompagne
généralement de déviation théologique, donc d’hérésie. On les
connait dés le XIVe et surtout dés le X V¢ siecle, par des sentences
d’excommunication, des procédures criminelles et d’autres pi¢ces
d’archives. Dans les villes suisses en pleine expansion économi-
que et politique, les ermites vagants et les imposteurs trouvent
non seulement un terrain favorable a la satisfaction de leurs
appétits, mais encore des gouvernements pour les surveiller. A
Lucerne, a Saint-Gall, on connait quelques-uns de ces personna-
ges douteux. A Geneéve, avant que la ville réformée ne devienne
le lieu ou les ermites et les moines viennent abjurer la religion
papiste, une procédure criminelle de février 1496 nous renseigne
sur la carriere de deux compagnons déguisés en ermites °. L’un
d’eux, Jean Guillermin de Valleciis, de Vincelle prés de Lons-
le-Saulnier, autrefois tisserand, est allé 4 Rome ou 1l a exercé le
métier de porteur d’eau. Puis, de passage a Toulouse, il y a pris
I’habit du Tiers-Ordre de Saint-Frangois, quoiqu’il ne sache ni
lire, ni parler le latin. En compagnie d’un nommé Jean-Baptiste
L’Hermitte, ermite du Tiers-Ordre de Saint-Paul — arrété et
interrogé parallelement a lui—, il va d’une ville a 'autre, 2 Lyon, a
Saint-Claude, plus tard a Viterbe, 2 Rome et dans d’autres villes
italiennes, vivant d’aumones; il est finalement arrété a Genéve.
Accusé de vagabondage, soupconné d’espionnage, il est sur le
point d’étre mis a la question. Mais finalement le tribunal des
syndics se contente de ’expulser de la ville et des Franchises avec
son compagnon.

Ces étres déracinés apparaissent bien comme les membres les
plus fragiles et les plus exposés de I’Eglise. Mais les «bons ermi-
tes», ceux qui errent pour la bonne cause, qui rapportent de Rome
ou de Jérusalem des indulgences et des reliques, les pelerins, les
prédicateurs itinérants, ceux qui quétent pour des ceuvres pies, ne

73 Archives d’Etat de Geneve, P.C. 2¢ série, n° 75.

72



sont pas toujours a ’abri des accusations d’inconduite ou d’héré-
sie: songeons seulement a2 Robert d’Arbrissel, trainant avec lui
des troupeaux ou hommes et femmes vont péle-méle, avec des
prostituées récemment repenties 4.

La tache de stabiliser les ermites était peut-étre désespérée. Dés
le XIII¢ siecle on 'aborda de front. Admettant que la stabilité
dans 'espace physique ne pouvait étre imposée a chacun, on
s’efforca de rattacher les ermites, hommes et femmes, a des ordres
approuvés qui pourtant laissaient une liberté suffisante a leurs
membres. Dés lors, les ermites membres du Tiers-Ordre de Saint-
Francois se multiplient, comme aussi les communautés de fem-
mes placées sous cette observance. En Suisse, leur destin sera
brillant, surtout a partir de la Contre-Réforme 7. Parallélement,
la lutte de la hiérarchie contre le béguinage, considéré comme
une hérésie, conduit soit a interdire les béguines purement et
simplement, soit a les forcer a se soumettre a la regle du Tiers-
Ordre 78,

Des le XVe¢, mais surtout des le XVIIe siecle, ce sont les
communes qui s’efforcent de récupérer les vocations érémitiques
pour les appliquer aux sacristies et au gardiennage des chapelles et
des buts de pelerinage. Comme les communes préferent confier
leurs chapelles avec leurs revenus 4 des ressortissants du lieu, le
mode de recrutement aussi tend a stabiliser les ermites. Par la leur
vocation spirituelle est transformée en un métier lucratif. Ce qui
n’empéchera pas, du reste, les ermites fonciérement instables de
changer constamment de chapelle, ou d’utiliser le pieux alibi du
pelerinage pour tromper I’ennui, ou encore de partir en tournée
de quéte lorsqu’ils se sont disputés avec leur compagnon. Tout

7% Jacques Dalarun, Robert d’Arbrissel, fondateur de Fontevraud, Paris 1987, 84-94;
Leyser, Hermits and the Monasticism, op. cit., 49-50, 77-80.

7> Le volume consacré aux tertiaires dans I’Helvetia sacra (Abt. V: Die Franziskaner,
die Klarissen und die regulierten Franziskaner-Terzianerinnen in der Schweiz, Bern 1978,
ne donne, malgré une trés remarquable introduction de M™¢ Brigitte Degler-Spengler
(609-662) qu’un apercu incompler de ces richesses, puisque seuls les établissements qui
ont survécu i la Réforme et 4 la Contre-Réforme sont mentionnés; en attendant le volume
sur les béguines, on peut compléter dans une certaine mesure ce matériel 4 I'aide du
volume sur les capucins de la méme série, Abt. V, Bd. 2: Die Kapuziner und Kapuzine-
rinnen in der Schweiz, Bern 1974, 2. Teil, 941-1122.

76 Dossier trés complet et relativement récent par Jean-Claude Schmitt, Mort d’une
hérésie. L'Eglise et les clercs face aux béguines et aux béghards du Rhin supérieur du XIV¢
au XV¢esiecle, Paris 1978.

73



cela est bien connu 7”7, et concerne plutét I’Ancien Régime, méme
s1 les sources de cette évolution remontent a la fin du Moyen
Age.

A certains égards, le cas de Nicolas de Flue préfigure celui de
nombreux ermites de Suisse centrale. On sait qu’aprés une
enfance pieuse et sérieuse, ou déja des visions lui montraient
I’aboutissement de sa vie spirituelle, Nicolas se maria, eut dix
enfants et fit son devoir a 'armée et dans la communauté dont il
était 'un des notables. Lcs visions continuant et 'appel de la
solitude se faisant toujours plus pressant, il décida, avec ’accord
de sa femme et de ses grands enfants, de tout quitter pour devenir
ermite (16 octobre 1467). Pour reprendre I’expression de son
confident, le curé de Stans Heini am Grund, «er wollte in das
Ellend gin» 8, par ou il faut entendre la misere, le dénuement,
voire la croix du Christ. Il se dirigea d’abord, non pas vers un but
de pe¢lerinage prestigieux comme les tombeaux des Apoétres, mais
vers la région du Haut-Rhin et de ’Alsace, ou des groupes de
mystiques avaient recueilli ’héritage des Heinrich Suso et Tauler
— c’est du moins une interprétation des historiens, car les témoi-
gnages des contemporains de Nicolas n’en disent pas autant.
Arrivé pres de Liestal, il crut voir le bourg tout en flammes.
S’étant fait héberger par un paysan de I’endroit, il s’ouvrit a lui de
son projet, mais son interlocuteur parvient a ’en détourner, le
persuada de retourner chez lui aupres des siens et d’y servir Dieu,
«que cela plairait davantage 4 Dieu que d’aller demeurer chez des
étrangers, et qu’il lui serait plus cher [scil. a Dieu], parce qu’il était
un Confédéré et ne serait pas également apprécié par chacun» 7.
Ces propos marqués au coin de la psychologie et du bon sens

7 Jean Sainsaulieu, Etudes sur la vie érémitique en France de la Contre-Réforme 4 la
Restauration, These Paris IV, Lille 1974, passim, particulierement 82—183.

8 Témoignage du curé de Stans dans le Kirchenbuch von Sachseln, recueil de témoi-
gnages constitué en vue de la béatification selon une procédure de type inquisitorial peu
aprés la mort de Nicolas (en 1488, apres le 14 septembre); éd. in: Bruder Klaus. Die
iltesten Quellen iiber den seligen Nikolaus von Fliie, sein Leben und seinen EinfluB3, éd.
Robert Durrer, Sarnen 1917-1921, 1, 466.

7 «Doran derselb pﬁr nit gefallens hette, s@nder im das widerriette und meint, er soltte
wider heimgan zu den synen und daselbs gott dienen, das wurde gott empfengklicher sin
dann uff andren frémden litten zd ligen und im r@wiger werden, uss der ursach das er ein
Eyttgnoss, dennen aber nit yederman glich hold were» (Témoignage d’Erny Rorer
d’Unterwald, ibid., 462-463).

74



politique lui furent confirmés par une vision qu’il eut ensuite,
accompagnée de phénomenes physiques fort désagréables, qui
'obligerent impérativement 4 retourner dans son pays. S’étant
d’abord établi dans le Melchtal, ou il possédait des paturages, il
recut une nouvelle vision qui lui désignait le Ranft, également sur
ses terres, pour s’y construire un ermitge et une chapelle. Nou-
velle vision, qui venait en confirmer une autre qu’il avait eue 2
I’age de seize ans, ou il avait vu une haute tour bitie 4 I’endroit
précis ou son ermitage et sa chapelle allaient étre édifiés 8°.

Ces visions et ces réflexions concourent avec une rare cohé-
rence a dessiner la carriére idéale d’un ermite, qui a concilié son
devoir social et politique avec sa vocation spirituelle. Apres la
quéte qui 'avait entrainé jusque dans la région baloise, Nicolas se
voyait révéler ou était son destin, tel qu’il lui avait été annoncé
déja dans le ventre de sa mere. Il avait en effet confié au curé de
Stans qu’avant sa naissance il avait vu une grosse pierre, qui
représentait la solidité et la stabilité de son étre, dans laquelle il
devait persévérer sans s’écarter de son projet . Voila une vie
enticre orientée vers Dieu et le prochain, la stabilité spirituelle
étant complétée par la stabilité matérielle, au Ranft, incarnant
I'idée du service a la communauté et a la famille. Nicolas de Flue
résumait dans sa vie la carriére des Eucher et des Léonien, mais il
annongait aussi autre chose: moins peut-étre les ermites d’Ancien
Régime qui, en Suisse centrale, sont obnubilés par son exemple,
qu’ils essaient désespérément d’imiter, que certains Réforma-
teurs.

Car c’est un des messages essentiels de la Réforme, exprimé
parfois violemment dans les polémiques, que la présence de Dieu
n’est pas liée a certains endroits précis, buts de pelerinage, et que
le chrétien doit servir Dieu dans sa communauté, qui dans les
villes réformées du XVI¢ siecle, ne peut étre que la communauté
politique locale.

80 Ibid., et témoignage d’Erny an der Haltten d’Unterwald, ibid., 464.
81 «Der bediitte die veste und stetty sins wesens, darinn er beharren und von sim
furnemen nit abfallen solt» (Témoignage de Heini am Grund, ibid., 465).

i



	Errance et stabilité chez les ermites des Alpes occidentales

