
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 82 (1988)

Artikel: Das Bild des idealen katholischen Dienstmädchens zur Zeit des ersten
Weltkrieges

Autor: Göldi, Wofgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Göldi

DAS BILD DES IDEALEN KATHOLISCHEN
DIENSTMÄDCHENS ZUR ZEIT
DES ERSTEN WELTKRIEGES1

Die von Urs Altermatt aufgestellte These, daß die katholische
Bevölkerung bis weit ins 20. Jahrhundert ein eigenes, von der
restlichen Gesellschaft abgesondertes und geschlossenes Sozial-
gefüge mit eigenem Kommunikations- und Organisationsnetz
besaß, hat sich in den Geschichts- und Sozialwissenschaften
allgemein durchgesetzt.2 Eigentliche katholische Standesvereine
für Arbeiter, Arbeiterinnen und Dienstmädchen entstanden
allerdings erst um die Jahrhundertwende. Bis weit ins 19.Jahr-

' Der Artikel fußt in wesentlichen Teilen auf einem Kapitel meiner unter der Leitung
von Prof. Urs Altermatt verfassten Lizentiatsarbeit : Wolfgang Göldi, Katholische Arbeiter-,

Arbeiterinnen- und christliche Dienstbotenvereine in der Schweiz (1899—1920).
Entstehung, Verbreitung, Vereinsleben und Standeserziehung, Freiburg/Schweiz
1986.

2 Vgl. dazu: Urs Altermatt, Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der
«katholischen Subgesellschaft» am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Zur Soziologie

des Katholizismus. Hrsg. von Karl Gabriel und Franz-Xaver Kaufmann, Mainz
1980, 145—165. Ders., Konfessionelle Minderheit in der Diaspora: Zwischen Isolation
und Assimilation. Das Beispiel von Katholisch-Zürich 1850-1950, in : Wolfgang Schieder

(Hg.), Volksreligiosität in der modernen Sozialgeschichte, Sonderheft 11, Geschichte und
Gesellschaft. Zeitschrift für Historische Sozialwissenschaft, Göttingen 1986, 185—204. -
Ders., Vom kirchlichen Sonntag zum säkularisierten Weekend. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte des vorkonziliaren Sonntags, in: Alberich M. Altermatt/Th. A. Schnit-
ker (Hg.), Der Sonntag, Anspruch - Wirklichkeit - Gestalt, Festschrift für Prof. Jakob
Baumgartner, Freiburg 1986, 248-289. - Ders., «... daß die Aarebrücke nicht wäre».
Schweizer Katholiken und moderne Entwicklung von der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg. In: «Ich male für fromme Gemüter». Zur religiösen

33



hundert glaubte man mit karitativ geprägten Unterstützungsvereinen
— in gewisser Hinsicht zählte auch der Piusverein dazu -

oder mit bloßen Appellen nach religiös-sittlicher Besserung den
katholischen Arbeitern, Arbeiterinnen, Dienstboten und -mäd-
chen genügend zu helfen. Die von bürgerlichen und kirchlichen
Kreisen geleiteten katholischen Unterstützungsvereine erwiesen
sich angesichts der Auswirkungen der Industrialisierung, dem

erfolgreichen Auftreten sozialdemokratischer Organisationen,
dem stürmischen Wachsen der Städte und dem um sich greifenden

Fernbleiben von der Kirche als völlig unzureichend. Durch
die Gründung von homogenen katholischen Arbeiter- und
Arbeiterinnenvereinen, christlichen Gewerkschaften und
Dienstmädchenvereinen sollten die katholischen Arbeiter, Arbeiterinnen

und Dienstmädchen dem katholischen Milieu erhalten bleiben.

Durch eine intensive Zuwendung zur sozialen Thematik,
durch wirksame und attraktive Selbsthilfeeinrichtungen und
durch die Ausbildung eines spezifischen Standesbewußtseins
sollte jeder Gedanke an Klassenkampf ausgeschaltet und die
kirchlich-katholischen Überzeugungen gestärkt werden.
Traditionelle katholische Werte sollten bewahrt werden. Mit der
Organisation einher schritt aber auch die Zurverfügungstellung von
Wertordnungen, Leitbildern und Normen für die verschiedenen
Standesvereine. Praktisch für alle Verhaltenssituationen und
Alltagsprobleme wurden «Lösungsschemata» angeboten. Präzise

Anleitungen sollten bei der herrschenden Unsicherheit das richtige

Verhalten gegenüber der modernen Welt oder « Außenwelt »

lehren. Im folgenden werden die Organisationsformen, die
Leitbilder und Leitgestalten der katholischen Dienstmädchen
genauer betrachtet.

Schweizer Malerei im 19. Jahrhundert, hrsg. vom Kunstmuseum Luzern 1985, 35-52. -
Ders., Leben auf dem Land - nach dem Rhythmus der Glocken? Zum religiösen
Mentalitätswandel im Luzernbiet um 1950, in: Laßt hören aus neuer Zeit. Gesellschaft,
Wirtschaft und Politik im Kanton Luzern seit dem Ersten Weltkrieg, Luzern 1986,
115-123.

34



7. Zur Lage der Dienstmädchen am Ende des 19. Jahrhunderts:
Karitativ geprägte Dienstbotenvereine und «Mägdehäuser»

Schon früh, bevor es eigentliche katholische Arbeiter- und
Arbeiterinnenvereine gab, galt die Aufmerksamkeit der Kirche
den Dienstboten und im speziellen den Dienstmädchen, da die
Zahl der männlichen Dienstboten durch das wachsende
Arbeitsplatzangebot der Industrie stark sank. Die Tradition der
katholisch-karitativen Fürsorge für die Dienstmädchen in größeren
Städten reichte in der Schweiz in die neunziger Jahre des 19.
Jahrhunderts zurück. Sichtbares Zeichen waren in diesen Orten die
Dienstbotenvereine und die katholischen «Mägdehäuser» '.
Zweck dieser meist unter der Leitung von Ordensschwestern
stehenden, mit strengen Hausregeln versehenen und die
Bewohnerinnen zu religiösen Übungen verpflichtenden Häuser war ein
vielseitiger: Den meist aus ländlich-katholischen Gebieten und
dem Ausland in die Städte einwandernden und dort eine Dienststelle

suchenden, mehrheitlich jungen Mädchen wurde gegen ein
bescheidenes Entgelt, oft auch gratis, bis zum Finden einer
passenden Stelle eine Unterkunft geboten. Den Mädchen sollte der
Übergang von der ländlichen Umgebung in die für sie oft
mentalitätsfremde Stadt, wo « die unerfahrenen Mädchen nur zu oft
die Tugend und damit ihr Lebensglück verlieren und nicht selten
auch an ihren religiösen Überzeugungen Schiffbruch leiden»4,
erleichtert werden.

Im Laufe der Jahre wurde die Zahl dieser Häuser vergrößert
und das Angebot an Dienstleistungen erweitert : Nicht nur
vorüberreisenden Dienstmädchen wurde Kost und Logis geboten,
sondern man wollte auch ledigen Arbeiterinnen einen Familienersatz

und älteren alleinstehenden Frauen eine Art Altersheim
bieten. Verbunden mit den Dienstbotenanstalten waren in der
Regel auch von Ordensschwestern geleitete Vermittlungsbüros.
Die «Mägdehäuser» kümmerten sich auch um die religiös-sittliche

Erziehung und sorgten für Geselligkeit, Freizeitbeschäftigung,

berufliche Weiterbildung, Fürsorge bei Stellenlosigkeit,
Krankheit und standen beratend zur Seite.

Vgl. Schweizerische Kirchen-Zeitung, 1897, 34.

Ebd., 34.

35



Den Heimgründungen ging fast überall die Bildung konfessioneller

Dienstbotenvereine voraus. Beiden war gemeinsam, daß
sie unter den Standesangehörigen den Kontakt förderten und neu
Zugewanderten in der neuen Umgebung eine Stütze boten. Beide
übten auf die Dienstmädchen eine große Anziehungskraft aus.
Die seelsorgerische Betreuung und die religiösen Unterweisungen

förderten eine Art Zusammengehörigkeit mit der kirchlichen
Institution, wie sie es von Kindheit an aus ihrer Umgebung
gewohnt waren.

2. Der christliche Dienstbotenverein St. Gallen
als exemplarisches Beispiel

2.1. Die Anfänge: Karitative Fürsorge und religiös-sittliche Erziehung

Die sittliche und religiöse Gefährdung der Dienstmädchen in
den größeren Städten und das Anwachsen ihrer Zahl ließ auch
den St. Galler PfarrektorJohann Josef Eberle 5 nach dem Vorbild
deutscher Städte die Initiative zur Gründung eines christlichen
Dienstbotenvereins in St. Gallen ergreifen. 52 Dienstmädchen
versammelten sich am 15. Februar 1891 um ihren Vereinsvater,
der bis zu seinem Tode (1905) als geistlicher Direktor die
Geschicke des Vereins und der Anstalten leitete. Zweck des

«Vereins christlicher Dienstboten in St. Gallen», der sich unter
den Schutz der heiligen Familie stellte, sollte es sein, « christliches
Leben und wahre Frömmigkeit unter seinen Mitgliedern zu
fördern, ihnen auch zu ihrer zeitlichen Wohlfahrt nach Kräften
behülflich sein. »6 Die Mitglieder sollten dieses Ziel erstreben,
indem sie

«a) ihre religiöse Pflicht treu erfüllen
b) ihren Herrschaften aus Liebe zu Jesus demüthig und willig

gehorchen.
5 Johann Josef Eberle: geboren 1840, gest. 1905. Studium der Theologie u.a. am

bischöflichen Seminar in Mainz zur Zeit Bischof Kettelers.
Vgl. die Gedenkschrift : Ein Palmzweig am Grabe des verewigten hochwst. Herrn
Prälaten Msgr. Joh. Jos. Eberle weiland Canonicus und Pfarr-Rektor an der Kathedrale zu
St. Gallen niedergelegt von den beiden durch den Seligen gegründeten Marianischen
Congregationen der Dompfarrei, St. Gallen 1905.

6 Statuten des Vereins christlicher Dienstboten in St. Gallen o. J. (1891), Paragraph 1.

36



c) dem Vereine durch untadelhaften, christlichen Wandel Ehre
machen. »7

Die Leitung des Vereins stand unter dem vom Bischof ernannten

geistlichen Direktor, der sich aus den aktiven Mitgliedern die
zur Leitung des Vereins notwendigen Personen selbst auswählen
sollte. Die Passivmitglieder, vor allem bürgerliche Kreise, bildeten

einen «Schutzvorstand zur Hebung und Förderung des Vereins.

»8

Die religiös-sittliche Erziehung, die seelsorgerische Betreuung
und die karitative Fürsorge blieben unter Eberle die bestimmenden

Elemente. Die wirtschaftliche und soziale Aufklärung wurden

vernachlässigt. So heißt es im Jahresbericht von 1892: «Alle
Vierteljahre versammeln sich die Mitglieder; in einem kurzen
Vortrage wird ihnen vom Direktor die Standespflicht erklärt, um
sie vom Wege des Leichtsinns fern und zur Treue und Gewis-
senheit anzuhalten. » 9

Auch in den folgenden Jahren änderte sich nicht viel : Referent
war fast ausschließlich Eberle. Seine Vorträge befaßten sich mit
der Standesehre, der Treue, der Sparsamkeit, dem Opfergeist, der
Wahrheitsliebe, der Reinlichkeit und den Pflichten gegenüber
der Herrschaft10. Damit sich die Mitglieder die Standestugenden
besser einprägen konnten, bediente er sich in seinen Vorträgen
oft der Heiligen, die Vorbilder sein sollten. Die Vorträge sollten
die Dienstmädchen an ihre Pflichten erinnern, speziell die «

Achtung, Liebe, Treue und Anhänglichkeit zum willigen Gehorsam

gegen ihre Dienstherrschaften» u fördern und zu einem
religiössittlichen Leben anleiten: «Ein Dienstbote, der Gott und seiner
Kirche gegenüber seine Pflichten treu erfüllt, ist ebenso
gewissenhaft gegen seine Herschaft. » '2

Die Vereinsmitglieder wurden angehalten, an Sonn- und
Feiertagen wie auch in freien Stunden sich im Vereinslokal bei der
Vorsteherin zur «anständigen Erholung» einzufinden und sich
« in passender Weise » zu unterhalten. Die Freizeit sollte statt « in

7 Ebd., Paragraph 2.
8 Ebd., Paragraph 7.
9 Jahresbericht des DienstbotenVereins St. Gallen pro 1892, 1.

10 Jahresbericht des Dienstbotenvereins St. Gallen pro 1904, 5.
11 Jahresbericht des Dienstbotenvereins St. Gallen pro 1894, 1.

12 Ebd., 1.

37



kalter Kammer oder in dunkler Küche» mit geselliger Unterhaltung,

passender Lektüre, fröhlichen Spielen und munteren
Liedern verbracht werden. An Weihnachtsfeiern wurden belehrende

und erbauende Theaterstücke aufgeführt wie etwa «Zita,
die christliche Dienstmagd ». Ab 1902 erfolgten für treue
Dienstmädchen Prämierungen.

Mitglied des christlichen Dienstbotenvereins konnte jede
christliche Dienstmagd werden, «welche seit drei Monaten hier
[= St. Gallen] im Dienste steht und einen untadelhaften Wandel

» '3 führt. Auswärtige hatten eine Empfehlung eines Pfarres
vorzuweisen. Zwei Jahre nach der Anmeldung erfolgte die
definitive Aufnahme durch den geistlichen Direktor. Verstöße gegen
Sittlichkeit, Religion und Redlichkeit oder das Schulden zweier
Jahresbeiträge konnte den Ausschluß eines Mitgliedes zur Folge
haben.

Aus den unvollständigen Zahlen der Mitgliederentwicklung
(bis 1915) des Dienstbotenvereins St. Gallen lassen sich einige
Tendenzen herauslesen, die wohl auch auf weitere Dienstbotenvereine

zutreffen : So scheint es, erklärbar durch häufigen Stellen-
und Ortswechsel, durch Berufswechsel oder Heirat, eine beachtliche

Mitgliederfluktuation gegeben zu haben. Der Dienstbotenverein

nahm in den ersten Jahren stark zu und erreichte 1897 mit
über 400 Mitgliedern einen Höhepunkt. In den folgenden Jahren
nahm er aber ebenso rasch wieder ab und zählte 1905 noch
ungefähr 100 Dienstmädchen. Unter der Führung von Jung
erreichte der Mitgliederbestand 1910 wieder 400 und konnte bis
1914/15 auf den Höchstbestand von 600 Dienstmädchen gesteigert

werden. 14

2.2. Der Dienstbotenverein unter der Führung Jungs

Nach dem Tode von Eberle 1905 wurde das Amt des geistlichen

Direktors auf Kanonikus Jung, der herausragenden
Gründerpersönlichkeit der christlichsozialen Bewegung, übertragen.
Er sorgte für eine Intensivierung des Vereinslebens und erreichte
bis 1910 eine bedeutende Steigerung der Mitgliederzahl. Seinem

Statuten des Vereins christlicher Dienstboten (1891), Paragraph 5.

Jahresbericht des Dienstbotenvereins St. Gallen pro 1915, 7 f.

38



Organisationstalent und seinen Erfahrungen im Aufbau der
christlichsozialen Arbeiterbewegung ist der Wandel von der eher
rein karitativen Fürsorge zur stärkeren Ausrichtung auf soziale,
wirtschaftliche und berufliche Probleme und der Aufbau eines

eigenen Verbandswesens zu verdanken.
1907 schloß sich der St. Galler Verein christlicher Dienstboten

dem Zentralverband christlichsozialer Arbeiterorganisationen
der Schweiz an, um in den Genuß der Vorteile, welche die
Institutionen dieses Verbandes anboten, zu gelangen und damit
auch die Attraktivität des eigenen Vereins zu steigern. Ausdruck
fand das neue Bewußtsein in der Anpassung der Statuten an jene
der christlichsozialen Standesvereine :

«Der Verein christlicher Dienstboten bezweckt die Hebung und Förderung

der leiblichen und geistigen Lage seiner Mitglieder.

a) das materielle Wohl der Dienstboten wird erstrebt durch Stellenver¬

mittlung, durch eigene Heime für Durchreisende, stellenlose Mädchen,
für erholungsbedürftige Dienstboten, Dienstbotenschule, durch Kranken-,

Pensions- und Sparkassen, durch Verpfründung im Alter und
durch Rechtsschutz.

b) das geistige Wohl der Dienstboten wird erstrebt durch Erfüllung der
religiösen Pflichten, durch Schutz für Glaube und Sitte, durch Übung
der Standespflichten, der Arbeitsamkeit, Ehrlichkeit, Mäßigkeit und
Sparsamkeit, durch passende Vorträge, Unterhaltung und durch Lesen

guter und nützlicher Schriften. » 's

1910 erfolgte auf Initiative Jungs die Gründung eines eigenen
Zentralverbandes, des Zentralverbandes christlicher Dienstboten

der Schweiz, dem sich die Dienstbotenvereine St. Gallen,
Rorschach und Winterthur anschlössen. Im folgenden Jahr
gliederte sich der Verband als Unterverband dem christlichsozialen
Zentralverband an.

In den Augen Jungs waren christliche Dienstbotenvereine —

unter Hinweis auf « Rerum novarum » - eine notwendige Erfordernis

der modernen Zeit und ihrer Verhältnisse16. Wie die
anderen Standesvereine sollten die christlichen Dienstbotenvereine

die materielle und geistige Lage des Dienstbotenstandes
heben. Eine besondere Bedeutung kam neben den Vereinen den
Heimen zu : Sie sollten Zufluchtsstätten sein und gewissermaßen

15 Statuten des Vereins christlicher Dienstboten in St. Gallen (1910), Artikel 1.
16 Schweizerische Dienstboten-Zeitung SDZ), 1. März 1911.

39



das Elternhaus ersetzen: «... da findest du die Mutter in der
leitenden Schwester, da findest du deine Geschwister wieder in
den Mädchen des Hauses - es sind deine Standesschwestern.

»17

Verein und Heim sollten sittlichen Schutz bieten : «Im Verein
findest du Freundinnen, Gleichgesinnte, edle, oft recht erfahrene
Mädchen, an denen du eine Stütze findest.»18 Die Ausbildung
und Vollendung des Charakters war das erklärte Hauptziel des

Verbandes.
Ab Januar 1911 erschien als eigenes Standesblatt die «Schweizerische

Dienstboten-Zeitung». Sie ermöglichte eine engere
Verbindung, eine einheitliche Organisation und Führung der wenigen,

bisher lose nebeneinander bestehenden und unabhängigen
Dienstbotenvereine, Dienstbotensektionen der katholischen
Arbeiterinnenvereine und der unorganisierten christlichen
Dienstmädchen.

Auf Initiative des Pfarrers Alois Schweiwiler wurde am
12. Juni 1912 der Verband für weibliche Hotel- und Wirtschaftsangestellte

gegründet19. Noch im gleichen Jahr erfolgte die
Verschmelzung mit dem Verband christlicher Dienstboten zum
Verband für weibliche Haus-, Hotel- und Wirtschaftsangestellte, der
sich wiederum am 22. Oktober 1912 dem christlichsozialen
Zentralverband anschloß. Parallel dazu verlief auch die Titeländerung

des Standesblattes, das nun «Heimat und Fremde» hieß.

2.3. Das Vereinsleben

Hauptzweck des Vereinslebens war die religiös-sittliche und
religiös-apologetische Schulung und die Standeserziehung der
Dienstmädchen und Hausangestellten. Erreicht wurden diese
Ziele vor allem durch das Standesblatt und das Versammlungsund

Vortragswesen. Als Beispiel möge wiederum der Dienstbotenverein

St. Gallen dienen: Trat der Verein unter der Leitung
von Eberle im Jahr in der Regel viermal zusammen, steigerte sich
der Versammlungsrhythmus unter Jung auf sieben bis elf Anläs-

40



se. Befaßten sich die fast alle von Eberle selbst gehaltenen
Vorträge, die «fleißig besucht» wurden, praktisch ausnahmslos mit
den Standestugenden, -pflichten und der Betonung der Vorzüge
des Dienstbotenstandes 20, so senkte sich der Anteil der
religiösapologetischen und religiös-sittlichen Themen in der Ära Jung
leicht. Die Inhalte waren nun auch von allgemeinbildender,
sozialwirtschaftlicher und unterhaltender Natur. Mit Ausnahme
von drei Laien stammten die Referenten aus St. Gallen oder
nächster Umgebung und waren Geistliche. Einen großen Anteil
an den Vorträgen leistete Jung. Diskussionen im Anschluß an

Vorträge gab es nicht. Eine wichtige Funktion kam der geselligen
Einbettung der Versammlungen und den geselligen Anlässen zu.
Großer Beliebtheit erfreute sich der unter Jung regelmäßig
durchgeführte jährliche Sommerausflug. Die Spaziergänge führten

vor allem zu nah gelegenen Ausflugszielen, eher selten wurde
ein größerer Ausflug unternommen. Jede Versammlung, jeder
Ausflug und jedes Festchen wurde durch Lieder, Deklamationen
und kleine Theaterstücke aufgelockert. Höhepunkt des Vereinslebens

war die alljährliche Christbaumfeier, verbunden mit der
Diplomierung treuer Dienstmädchen. Der Ablauf der Feier
gestaltete sich in etwa wie folgt: Festrede eines Geistlichen,
einfaches, belehrendes und erbauendes Theaterstück, Gedichte, Lieder

und gelegentlich sogenannte lebende Bilder. Im Zentrum
stand aber die Diplomierung für treue langjährige Dienste 21. Die
Veröffentlichung der Namen der ausgezeichneten Dienstmädchen

im Standes- und Lokalblatt sollte Ansporn für die jüngeren
Dienstmädchen sein. Zu den festlichen Veranstaltungen gehörten

ferner: Stiftungsfeste, die Namenstagfeier des Präses und die
Notburgafeier. Ein großes Gewicht wurde auch aufdie Pflege des

religiösen Lebens gelegt: Die Vereinsausflüge wurden immer mit
einem Kirchenbesuch gekoppelt. Die für langjährige Dienste
diplomierten Dienstmädchen erhielten als Anerkennung
religiöse Andenken. Gemeinschaftskommunionen wurden, bedingt
durch die Arbeitszeiten der Dienstmädchen, jedoch sehr selten
durchgeführt.

" SDZ, 8. März 1911.
18 SDZ, 15. März 1911.

" Heimat und Fremde HuF), 20. Mai 1914.
20 Jahresbericht des Dienstbotenvereins St. Gallen pro 1904, 5.
21 Vgl. etwa. SDZ, 11. Januar 1911, HuF, 1. Januar 1913 und 7. Januar 1915.

41



3. Die Standeserziehung

3.1. Das ideale Dienstmädchen

Der Inhalt der Standeszeitung zielte speziell auf die
Dienstmädchen, die zumeist jung, unerfahren und überwiegend aus
ländlichen Gebieten stammend nur zu oft «im Sünden- und
Lastergewoge» 22 ihre bisherigen Wertvorstellungen und Leitbilder

verlieren würden.
Leitartikel, Erzählungen, Vereinsberichte, die Rubrik

«Sonntagsglocken», Legenden, Gedichte, Gebete, Sinn- und Merksprüche
und Ratschläge verfolgten alle den Zweck, eine bestimmte

Mentalität zu konservieren oder zu erzeugen. Es sollten
Wertnormen, Tugendmuster, Verhaltensformen und Leitbilder
vermittelt werden. Man bot den Leserinnen eine kohärente
Weltanschauung und Stabilitäten an.

Die Anweisungen befaßten sich oft auch mit Details, wie die
folgende Beschreibung eines vorbildlichen Dienstmädchenzimmers

zeigt:
«Alles im Stübchen zeugte von Reinlichkeit und Ordnungsliebe der Besitzerin.

Einfache, schlichte Möbel, ein höchst sauberes Bett, mit einer Pers-
decke zugedeckt, zwei Rohrstühle, eine Kommode, darauf ein wächsernes
Christkindlein unter Glassturz, zwei hübsche Glasleuchter und einige
gemalte Tassen und geschliffene Trinkgläser, die aber nur als Zierde
aufbewahrt standen, in der Mitte des Gemaches ein rein gefegter Eichentisch
und an den Wänden einige Heiligenbilder in dunklen Holzrahmen, nebst
einem einfachen Spiegel, bildeten das Hauptgeräte der freundlichen Wohnung.

[...] Zu Bettes haupten hing ein Muttergottesbild, darüber ein
Kruzifix; hinter ihm stak das Palmenzweiglein der letzten Charwoche an der
Wand, und ganz nahe dabei ein blankes, zinnernes Weihbrunnkessel-
chen ...» 2i

22 HuF, 29. Oktober 1913. - In diesem Zusammenhang wurde auch immer wieder die

Verantwortung des Landpfarrers hervorgehoben, dessen Aufgabe es sein müsse, die

jungen abwandernden Mädchen über die Gefahren der Stadt eindringlich zu warnen. Er
sollte ihnen Adressen von katholischen Vereinen der Stadt mitgeben oder noch besser,
Namen und Adressen abwandernder Mädchen an die städtischen Geistlichen melden,
damit Vertrauensleute die Zugewanderten aufsuchen und für den Verein gewinnen
könnten. (HuF, 29. Oktober 1913).

2J HuF, 9. Mai 1917.

42



Und vom Wandschmuck eines Dienstmädchenzimmers wurde
verlangt:

«Ein braves, religiös gesinntes Mädchen wird vor allem nicht unterlassen,
Bilder des Heilandes, der Mutter Gottes, der Namenspatronin, auch
Photographien der Angehörigen und lieber Bekannter anzubringen; schöne
Landschaftsbilder sind ebenfalls eine erfreuliche, das Gemüt erhebende,
poetisch und oft auch religiös anregende Zierde.» 21

Der Dienstbotenstand oder die Billigung der Erwerbstätigkeit
der Frau als Dienstmädchen stand außer Frage, da ihre Arbeitsstätte

im häuslichen Bereich lag und sie faktisch in die Familie
integriert war. Der Beruf als Dienstmädchen wurde als eine
andere Arten, vor allem der Fabrikarbeit, überragende
Frauenbeschäftigung gepriesen25: So sei jeden Tag der Tisch gedeckt
und nach getaner Arbeit könne man sich ruhig und sorglos zur
Ruhe legen. Der Dienstmädchenberuf sei zudem zuträglicher als

der einer Fabrikarbeiterin oder Bürogehilfin und garantiere
einen regelmäßigeren Lohn. Das Dienstmädchen sei auch in der
Lage, mehr als andere Berufsklassen zu sparen und nicht zuletzt
sei ihr Beruf auch die ideale Vorbereitung auf den Ehestand.

Unterstrichen wurde immer wieder die religiöse Dimension
des Dienstbotenberufs:

Der «dienende Beruf bietet... Gelegenheiten zur Ausübung schöner und
wichtiger Tugenden, wodurch ein Dienstbotenleben in aller Stille
unvergängliche, himmlische Reichtümer ansammeln kann.»26 Oder: Der
Dienstbotenstand «enthält, wenn man ihn richtig erfaßr und durchführt,
eine beständige Nachahmung jenes still verborgenen und doch so unendlich

segensreichen und gnadenvollen Lebens der drei heiligsten Personen
Jesus, Maria und Joseph in Nazareth.»27

Besonderen Nachdruck legte die Verbandszeitung auf die
Standestugenden und die religiös-sittliche Schulung. Die
Dienstmädchen und weiblichen Hotelangestellten sollten sich durch
«Charakterfestigkeit» auszeichnen, um die «hohen Güter des

Glaubens und der Unschuld bewahren zu können.» 28 Insbeson-

24 HuF, 26. Mai 1920.
25 Aloisius Scheiwiler, Dienen und herrschen. Ein Büchlein für Dienstboten. Einsiedeln

o.J. (1917), 18ff.
26 Ebd., 21.
27 Ebd., 21.
28 Ebd., 27.

43



dere wurden auch die sozialdemokratischen Absichten — die
Dienstmädchen gegen die herrschenden Stände aufzuhetzen und
sie von Kirche und Familie zu entfremden — verurteilt. Ein braves

Dienstmädchen sollte vielmehr
« in jeder Hinsicht für das Interesse seiner Herrschaft sorgen, ihr im Herzen
aufrichtig zugetan sein und nichts Nachteiliges über sie kommen
lassen.» 29

Die Dienstmädchen sollten sich durch Dankbarkeit, Hochachtung,

eine gewisse Ehrfurcht, Treue, Redlichkeit und Verschwiegenheit

auszeichnen. Eine unabdingbare Eigenschaft sollte auch
die Ordnungsliebe sein: Am Morgen sollte sich das Dienstmädchen

rasch und pünktlich erheben und sich sauber und bescheiden

ankleiden. Groß geschrieben wurde auch die Sparsamkeit:
«Sei sparsam mit dem, was der Herrschaft gehört. Vermeide
unnütze Ausgaben für Kleider oder Putzgegenstände oder eitle
Vergnügungen. »30 Als weitere wünschenswerte Eigenschaften
wurden wiederholt gefordert: Zufriedenheit, ein ruhiges Wesen,
Streben nach Bildung, Ehrlichkeit, Treue, Fröhlichkeit, Vorsichtigkeit,

die richtige Pflege des Sonntags, geziemendes Benehmen,
Zuverlässigkeit, Verschwiegenheit, Schicksalsergebenheit,
Kindervorbild und Standesbewußtsein.

3.2. Heilige als Leitgestalten

Neben den moralisierenden Erzählungen vermittelten in
erster Linie die zahlreichen Heiligenlegenden und
Lebensbeschreibungen damaliger berühmter Personen 31 Muster für
bestimmte sittliche Verhaltensnormen und Einstellungsweisen.
Die Heiligenviten zeigten sich didaktisch besonders geeignet,
Tugendvorbilder und Imitiationsfiguren anzubieten. Als Leitgestalten

sollten sie für die Alltags- und Gegenwartsprobleme der
Dienstmädchen Lösungswege vorzeichnen oder wenigstens

29 Ebd., 31.
30 Ebd., 37; vgl. auch HuF, 8. Januar 1913, 20. August 1913 und 6. Januar 1915.
51 Einige Beispiele: Fürstin von Waldburg und Waldsee (SDZ, 30. August, 6. und

13. September 1911); Einfachheit am englischen Königshofe (SDZ, 17. Januar 1912);
Elise Hoskier (SDZ, 5., 12., 19. und 26. Juni, 3., 10., 17. und24.Juli 1912); Wie ein edler
König starb (SDZ, 24. Dezember 1912) ; Sein Mütterchen. Aus dem Leben von Papst Pius
X. der Wirklichkeit nacherzählt von E. K. Korff (HuF, 28. Januar und 4. Februar 1914);
Am Grabe des österreichischen Thronfolgerpaares (HuF, 15. Juli 1914).

44



Orientierungshilfen anbieten. Beliebte Vorbilder stellten der heilige

Josef und die Gottesmutter Maria dar. Der heilige Josef
wurde zum Leitbild für Keuschheit, Verschwiegenheit,
Zufriedenheit, Gehorsam, Arbeitsamkeit und Hingabe an Gott:

Wie «eine Friedensgestalt ist sein Bild in unsere unruhige, zerklüftete Zeit
hineingestellt, um den Hohen und Dienenden die rechten Gesinnungen zu
lehren und zugleich zu erbitten und auf diese Weise zur Erhaltung des

sozialen Friedens beizutragen und die drohenden Gefahren abzuwenden.
Möchten alle, Hohe und Niedere, Vorgesetzte und Dienende, den

Willen Gottes so treu erfüllen, jene sich demütigen, diese aber in ihrem
Stande Zufriedenheit und Gehorsam üben, letzteres auch gegenüber den
Menschen, die nach Gottes Willen ihre Vorgesetzten sind. Vor diesem
Geiste müßte Klassenhaß, Hochmut und Empörung verschwinden,
gegenseitige Eintracht und Liebe müßte erblühen und Glück und Freude
überall herrschend werden.» ,2

Maria stand für die christlichen Tugenden der hingebenden
Liebe, für das geduldige Ertragen und Leiden und für die Flucht
vor aller Sinnlichkeit. Weitere nachahmenswerte Vorbilder boten

die hl. Agnes, die hl. Ursula, die hl. Elisabeth, die hl. Anna,
die hl. Katharina von Siena und der hl. Aloisius. Ausführliche
und wiederholte Legenden waren den Standesheiligen, der
hl. Notburga (Fest am 14. September), der hl. Zita, der hl. Orin-
ga, der hl. Gertrud von Osten, der hl. Kaiserin Helena (Patronin
des Gastwirtegewerbes) und der Anna Maria Taigi gewidmet. Sie
alle vermittelten den Dienstmädchen Verhaltensschemata für
das ganze Dienstbotenleben. In der Legende von der hl.
Notburga wurden ihnen zum Beispiel etwa folgende Ratschläge
mitgegeben 33:

«Zwei Vorzüge also treten uns an dieser Heiligen gleich im Beginne ihrer
Laufbahn wie zwei helle Sterne entgegen: erstens, sie war tüchtig;
zweitens, sie war fromm und gottesfürchtig Liebe Leserin! Sorge dafür,
daß auch dein Wirken durch diese beiden Vorzüge ausgezeichnet sei:

Tüchtigkeit und Gottesfurcht!»

«Mögen alle Dienstboten am Beispiele dieser Verklärten lernen, ihren
Beruf als Mittel der Heiligung aufzufassen und ihre Pflichten gewissenhaft
zu üben; mögen sie mit Notburga in allen Lagen und Prüfungen des
Lebens fest auf Gott vertrauen und sich niemals vom Pfade der Tugend
entfernen; mögen sie die heilige Gottesliebe mit aufrichtiger Nächstenliebe

verbunden, ihrer irdischen Herrschaften in Rücksicht auf den himm-

32 HuF, 12. März 1914.
33 Vgl. HuF 10., 17. und 24. September 1913, 1., 8., 15. und 22. Oktober 1913.

45



lischen Herrn in Gehorsam und Treue ergeben und so durch ihren
gottgewollten Berufsich die Palme des ewigen Lebens erringen.»

3.3. Das Lob des Dienens

Eine große Bedeutung wurde dem Begriff Dienen zugemessen.
Die zeitbedingte Abneigung der Mädchen gegen das Dienen und
die geringe Ansicht des Dienstbotenstandes sollten durch die
Standeserziehung bekämpft und beseitigt werden. Dienen - so
der häufige Tenor im Standesblatt - sei keine Schande, sondern
vielmehr ein Weg zum großen Glück und besseren Fortkommen

3*4. Durch das Loben und Hervorheben der Vorteile des

Dienstbotenstandes und unter Hinweis auf die oft noch schlechtere

Lage der Arbeiterinnen wurde versucht, die Abwanderung
der Dienstmädchen in die Industrie zu stoppen und den Status
des Dienstmädchens zu heben. Immer wieder hervorgehoben
wurde, daß der Dienstbotenstand «Ausdruck eines Naturgesetzes
und des göttlichen Willens»35 sei und geheiligt «durch das

Beispiel und Gnade Jesu Christi, der sich selbst zum Diener seiner
Geschöpfe machte» 36 sei. Standesunterschiede galten im Gegensatz

zu den «unmöglichen und törichten Hirngespinsten
sozialdemokratischer Hetzer» 37 als gottgegeben, als «ein Geheimnis
des Menschenlebens, ein unauflösliches Rätsel, ein Prüfstein des

Charakters und der Tugend». Der dienende Stand sollte geliebt
werden, weil er «dich ihm [= Christus] ähnlich macht und dir
Gelegenheit gibt, so viel für die Ewigkeit zu verdienen.»38

Besonders hervorgehoben wurden Wert und Bedeutung des

Dienstbotenstandes: «Wer gut gehorchen und dienen gelernt
hat, wird später umso besser regieren können, umso besser einem
Geschäfte, einer Familie vorstehen können.»39

3.4. Der Kampfgegen das Unsittliche

Mit meist stereotypen Vorwürfen kämpfte das Standesblatt

gegen schädliche Einflüsse und das Unsittliche in Sport, Kino,
4 SDZ, 4. Januar 1911.

SDZ, 15. März 1912.
16 Ebd.

HuF, 22. Juli 1914.

Ebd., vgl. auch HuF, 12. Februar 1913.

SDZ, 4. Januar 1911.

46



Theater und Literatur an. Dem Sport wurde vor allem die
Tendenz zur Überbetonung des Leibes, die Vernachlässigung des

Geistes und sein «Hinauslaufen auf feinere Wollust und Sitten-
losigkeit»40 vorgeworfen. Besonders hingewiesen wurde auf die
Nachteile des Sportes:

Statt «geschmeidig, weiß, durchsichtig, dünn werden die Hände und Finger

allmälig (sie) dicker, stärker und umfangreicher, die ganze Figur nicht
schlanker und zierlicher, sondern auch stärker, d. h. dicker, plumper und
deswegen scheinbar auch kürzer.»"

Einige Jahre später wird zwar gegen einen mäßig betriebenen,
anständigen und der Gesundheit zuträglichen Sport — obwohl der
einfache Spaziergang vor allen sportlichen Aktivitäten den Vorzug

erhält - nicht mehr viel eingewendet, aber Übertreibungen
werden auch weiterhin abgelehnt, weil sie «Sittenlosigkeit und
den Abfall von Gott fördern helfen.»42 Dem Dienstmädchen
wurde empfohlen, beim Sport äußerste Zurückhaltung zu üben.

Bekämpft wurden auch die unsittlichen Ansichtskarten, das

neuaufgekommene Kino und besonders die Theater; die beiden
letzteren wurden als «Eiterherde» etikettiert.

Brandkatastrophen in Theatern galten denn auch nicht als

Zufälle: «Es ist, als ob das Feuer in der Hand Gottes die Aufgabe
hätte, die durch Schandtaten und Schandspiele verunreinigten
Orte zu reinigen und zu entsühnen und die Menschen zur
Vernunft zu bringen.»43

Mit besonderem Eifer entrüstete sich das Standesblatt über die
Schundliteratur, das florierende Kolportageunwesen und die
grassierende «Lesepest». Eine «sehr große Zahl dieser Schriften,
Gedichte, Romane, Detektiverzählungen hat weder einen
literarischen noch geschichtlichen, noch sprachlichen Wert, und in
religiöser und sittlicher Hinsicht sind sie das reinste Gift; sie sind
Schundware, höchstens gut genug zum Verbrennen.»44

Als Beleg wurden eine ganze Reihe durch die «Lesepest»
verursachter religiöser Verirrungen, Verbrechen, Morde und Selbstmorde

angeführt. Grundsätzlich sollte von den Dienstmädchen

40 SDZ, 25. Oktober 1911.
41 Ebd.
42 HuF, 30. April 1919.
43 SDZ, 22. März 1911.
44 SDZ, 6. November 1912.

47



nur das gelesen werden, «was geeignet ist, den Geist höher zu
bilden und mit Kenntnissen zu bereichern, zum Beispiel
Geschichte, Kirchengeschichte, Naturlehre usw.»45. Weiter hieß
es:

«Bist du aber zu müde zu ernster Lektüre und willst du etwas zur
Unterhaltung lesen, so gibt es herrliche katholische Zeitschriften, welche das

alles bieten; vorzüglich Bücher, welche in unsern Vereinsbibliotheken zu
bekommen sind, oder welche der Seelsorger dir nennen oder auch leihen
kann.»

Empfohlen wurde der Beitritt zum Ingenbohler Bücherverein,
dem Borromäusverein oder ähnlichen katholischen Büchervereinen.

Informationen und Entscheidungshilfen bezüglich Wahl
von Kalendern, Broschüren, Büchern und Zeitungen bot das

Standesblatt. Empfohlen wurden vor allem christlichsoziale
Schriften und Andachts- beziehungsweise Erbauungsliteratur.
Zudem wurde durch Erzählungen und Heiligenlegenden
entsprechende Werbung betrieben.

3.5. Die Kleidung

Zur Standeserziehung zählte auch eine standesgemäße
Kleidermode. Das Dienstmädchen sollte nicht «all sein Geld an
Kleider, Putz und Flitter»46 hängen und wie ein «Jahrmarktäff-
chen» herumstolzieren. Nicht nur würden die jungen, braven,
«verständigeren und besseren» Männer vor einer Heirat mit
solchen Mädchen zurückschrecken, sondern auch die Dame des

Hauses würde vor einem solchen Mädchen die Achtung verlieren.

Zudem würden die Dienstherrschaften mit Extrageschenken
zurückhalten und nicht selten den Lohn kürzen. Dienstmädchen
sollen überhaupt keine «mehr oder weniger freche, unanständige
Kleidung»47 tragen und Wünsche der Herrschaft in dieser Richtung

nicht befolgen. Neue Modetrends wie möglichst tiefe
Halsausschnitte, Betonung der Körperformen und «ein ganz zartes
Gewebe, einen Tüll über die Haut bis tief in die Brust und
Rücken, anscheinend, ob sie nicht einmal Unterwäsche trüge»48
oder auch hohe Schuhabsätze wurden als «Fangnetze des Satans»

45 Ebd.
46 Ebd., vgl. auch SDZ, 18. Januar 1911.
47 HuF, 15. Januar 1913.
48 Vgl. HuF, 1. Oktober 1913.

48



verabscheut und verurteilt. Die Dienstmädchen sollten sich
«anständig, sauber gekleidet»49 präsentieren.

Als schönste Mode wurde die «Sauberkeit und Reinlichkeit,
verbunden mit Bescheidenheit und Freundlichkeit» 50

propagiert;

der wichtigste und schönste Schmuck «bestehe in Scham-
haftigkeit, Sittsamkeit, Gottesfurcht, Sanftmut». Anständige
Kleider würden zudem auf religiöse und sittliche Dienstmädchen
schließen lassen. Jede katholische Tochter sollte sich ein «Ska-

pulier, ein Bußkleid»" anziehen und «darüber wenigstens ein
anständiges, einfaches und nettes Modekleid nach christlichem
Schnitt.» Eine besondere Empfehlung galt der Tracht.
Abgedruckte offizielle kirchliche Stellungnahmen zur Frauenmode
unterstrichen zusätzlich die Ansichten des Standesblattes.

3.6. Bekanntschaft und Heirat

Anschauliche Erzählungen, Kurzgeschichten, Legenden und
Gebote versuchten den Dienstmädchen bestimmte Verhaltensformen

für den Umgang mit Bekanntschaften einzuprägen. Der
zukünftige Ehemann sollte ganz bestimmte Kriterien erfüllen.
Eindringlich wurden die Dienstmädchen und weiblichen
Angestellten vor Mischehen gewarnt. Denn diese «bringen einen
heillosen Zwiespalt in das häusliche Glück und die Erziehung der
Kinder. Gewöhnlich erzeugen sie Gleichgültigkeit gegen Gott
und Tugend und sind Quelle unsäglichen Unglücks.»52

Deshalb sollte ein unabdingbarer Grundsatz sein: «In Wahrheit

und Wirklichkeit können nur Brautleute mit gleicher Religion

ein Herz und eine Seele sein.» 53 Nur jene Dienstmädchen
sollten heiraten, die umfangreiche und detaillierte Anforderun-
genskataloge erfüllten: Dazu gehören nach Jung eine solide
Gesundheit, ein edler Charakter und tüchtige Erziehungsqualitäten,

ferner eine «echte praktische Religiosität und Tugend» 54

und «christlich-häuslicher Sinn.» Bei der Heirat sollte der weib-

49 SDZ, 18. Januar 1911.
50 HuF, 15. Januar 1913.
51 Ebd., vgl. auch HuF, 28. Juli 1915.
52 SDZ, 19. Juli 1911.
53 Ebd., vgl. auch SDZ, 6. Dezember 1911, SDZ, 6. November 1912; HuF, 26.

November 1913, 20. September 1916; 30. Juli und 6. August 1919.
54 SDZ, 19. Juli 1911.

49



liehe Teil nicht viel älter sein als der Mann und beide sollten ein
gewisses Vermögen mitbringen. Der zukünftige Gatte sollte
neben der gleichen Konfession gesund und «in einem gereiften
Alter sein, das erst mit dem 24. Jahre beginnt.» 5' Ferner sollte er
eine sichere Anstellung besitzen, sparsam sein, nicht dem Alkohol

zusprechen, «sittenrein und charaktervoll» wie auch keusch
sein und gelernt haben, «das Weib zu achten und zu ehren.» 56

Bekanntschaften sollten nicht «beim sinnverwirrenden Klange
der Tanzmusik im hellerleuchteten Festsaale»57 erfolgen, denn
alles, «was nur auf dem Grundpfeiler der Sinnlichkeit aufgerichtet

wird, das muß schließlich dem traurigen Verfall entgegengehen».

Die zukünftige Gattin sollte auch nie vergessen, daß «sie
der lenkende, vermittelnde und nachgebende Teil sein muß,
wenn nicht die düstern, schwarzen Wolken des Unfriedens und
der Zwietracht den klaren Himmel der Ehe trüben sollten.»58
Das Heiraten sei - so der Tenor — «überhaupt eine gefährliche
Geschichte.» ,9 Deshalb sollte man «ernstlich beten und wochenlang

beten» 60, bevor man in diesen Stand trete. Die Standeswahl
sollte «in ruhiger Gemütsverfassung, etwa beim Empfang der
heiligen Sakramente»61 erfolgen. Falle der Entscheid für eine
Heirat, solle die Braut bis zur Eheschließung die Keuschheit
bewahren. Die christliche Sitte verbiete es auch, ohne Zeugen
sich in Unterhaltungen mit dem Bräutigam einzulassen. Sei man
einmal verheiratet, so gebe es «keinen andern Rat, als trag das
Kreuz in Geduld, was deine Ehe dir eingebracht hat. [...] Es ist
jetzt so, trag das Kreuz, es gehört zu einem christlichen Leben und
denk, eine Ehe ist keine Hölle, insofern die Sense des Todes der

ganzen Geschichte ein End macht und gründlich scheidet von
Tisch und Bett, ohne daß ein Teil Schriften und Advokat braucht
und Sportel zahlen muß. Die Ehe mag dir aber ein gutes Fegefeuer

werden, wo du manche Üppigkeit und unbotmäßiges Gebaren

abgewöhnen und sattsam abbüßen kannst.»62

55 SDZ, 13. Dezember 1911.
56 SDZ, 13. Dezember 1911 ; vgl. auch SDZ, 4. September 1912.
57 HuF, 20. Oktober 1915.
58 Ebd.
59 Ebd., vgl. auch 27. September 1916.
60 Ebd.
61 SDZ, 19. Juli 1911. Vgl. auch HuF, 27. September 1916.
62 HuF, 27. September 1916.

50


	Das Bild des idealen katholischen Dienstmädchens zur Zeit des ersten Weltkrieges

