
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 80 (1986)

Artikel: Le regard critique de Viret sur son enfance catholique

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORGES BAVAUD

LE REGARD CRITIQUE DE VIRET
SUR SON ENFANCE CATHOLIQUE

Devenu Réformateur, Pierre Viret (1511-1571) jette un regard très

critique sur son enfance parce qu'à ses yeux, l'Eglise de son baptême a

été corrompue par l'Antéchrist: «Elle est tant différente à celle de la

première vraie Eglise chrétienne qui a été du temps des Apôtres et de

leurs vrais successeurs, que ce n'est plus celle-là, mais une autre toute
diverse : comme si on avait voulu forger par manière de dire une
nouvelle forme d'Alchoran marqué d'un autre masque, qui ressemblât plus
à la religion chrétienne que celle de Mahomet: afin que ceux qui
auraient été séduits par lui, le fussent plus facilement sous une autre
couleur. Mais cette nouvelle forme de religion a aussi cela davantage
qu'outre ce qu'elle tient des juifs, elle tient encore plus de celle des

païens, notamment touchant l'idolâtrie, que celle de Mahomet, laquelle
condamne totalement toutes images et idoles.»1

Viret reconnaît qu'il était pieux dans son enfance passée à Orbe
(Suisse) et cette ferveur l'a conduit à commettre des actes d'idolâtrie,
«d'autant plus, dit-il, que par nature, j'étais plus adonné à la religion. »2

On l'envoie à Paris pour qu'il se prépare au sacerdoce, mais il ne reçut
pas la tonsure qui l'aurait constitué membre du clergé. Il en remercie le

Seigneur en écrivant: «Dès ma première jeunesse, étant encore aux
écoles, (il) m'a retiré de ce labyrinthe d'erreur, avant que j'ai été plus
profondément en celle Babylone de l'Antéchrist et reçu la marque de la

Bête à laquelle j'étais préparé. »3

1 L'Interim fait par dialogues, Lyon 1565, p. 40.
2 Disputations chrestiennes touchant l'estat des trépassés. 1552, p. 26.
3 Ibidem, p. 25.

99



Pourquoi Viret accuse-t-il le catholicisme d'être tombé dans l'idolâtrie

Parce que de nombreuses pratiques liturgiques ne peuvent pas, à

ses yeux, s'appuyer sur la Sainte Ecriture. Il déclare en effet: «Tout
service qu'on veut tenir pour divin et par lequel on prétend honorer
Dieu autrement qu'il n'a commandé par sa Parole est idolâtre. »4

Certes, le Réformateur le reconnaît, certaines cérémonies qui ne

s'appuient pas sur la lettre de l'Ecriture ne sont pas opposées à la Parole
de Dieu. Il parlera de pratiques «indifférentes». Cependant, il s'en
méfie habituellement et il estime que beaucoup de traditions liturgiques
«papistes» sont «ridicules», «puériles», «sottes et badines»s. Il était
nécessaire de rappeler ces principes théologiques pour saisir la portée
des affirmations de Viret. Elles nous révèlent certains aspects de la vie
du catholicisme avant la Réforme. Mais l'historien objectif portera sur
eux un jugement beaucoup plus nuancé.

L EDUCATION DE VIRET

Avant de se rendre à Paris au collège de Montaigu6 pour s'adonner à

des études universitaires, Viret a été écolier dans la ville d'Orbe. Dans

ses écrits, le Réformateur porte un jugement sévère sur l'éducation qu'il
a reçue dans le catholicisme. « Nous avons été nourris en toute barbarie,
sans humanité. »7

Le climat dans lequel cette éducation s'est accomplie n'était pas

évangélique : « On ne quérait point les lettres pour l'amour d'elles, ni

pour l'amour de vertu ou de la Parole de Dieu : mais seulement pour
gain. »8

Le recours aux châtiments corporels était fréquent. Parlant de ses

maîtres, le Réformateur déclare : « Ils ne savaient faire autre chose que

4 De la communication des fidèles qui cognoissent la vérité de l'Evangile, aux
cérémonies des Papistes. 1547, p. 21-22.

3 Response aux questions proposées par Jean Ropitel Minime aux Ministres de l'Eglise
Reformée de Lyon. Lyon 1565, p. 31-32.

6 H. Vuilleumier, Notre Pierre Viret. Lausanne 1911, p. 12.
7 Dialogues du désordre qui est à présent au monde et des causes d'iceluy. Genève

1545, p. 990. «Nous nous moquons maintenant des maîtres d'écoles barbares que nous
avons eus, qui ne nous savaient lire que le doctrinal d'Alexandre et nous y entretenaient
toute notre vie, sans jamais nous faire goûter un bon auteur. » Disputations chrestiennes
touchant "estât des trépassés p. 38. Il parle au même endroit de la «Logique de

Tartaret. »
8 Dialogues du désordre p. 990.

100



toujours frapper dessus, comme dessus des ânes : tellement qu'il n'y avait
enfant de si bon esprit qu'ils ne missent en désespoir, et auquel ils ne
fissent haïr les lettres avant qu'il eût commencé à les connaître et
aimer. »9

Viret évoque les oreilles des enfants « auxquels je les ai vues tirer (par
les maîtres) qu'on leur faisait longues comme aux ânes.»10

Cependant, le Réformateur ne condamne pas le châtiment corporel
en tant que tel, mais uniquement les abus puisqu'il déclare : «Je ne veux
point sortir de notre ville. J'ai connu une femme qui était bien digne
d'être comparée aux singes qui tuent leurs singeons par leur folle
amour. Car elle est souventes fois courrue à l'école, pour venir reven-
cher (venger) ses enfants quand le maître les châtiait et qu'elle les oyait
crier. » ' '

Viret se souvient d'un livre de lecture qui racontait le «voyage de

saint Patrix auquel on voit tout l'état de tous les trépassés»12. Et de

préciser:
« N'as-tu jamais ouï parler du voyage et du Trou du Puits de saint

Patrix Ne te souvient-il point des livres que nous avions à l'école du

temps que nous étions petits enfants? Tu me réduis en mémoire les

contes de ma grand'mère. N'étions-nous pas bienheureux en ce temps-
là, que nous avions tels livres entre les mains, au lieu de quelque bon
auteur et de la Bible et des saintes Ecritures Pense que ce livre, auquel
est écrit le voyage de saint Patrix et les autres semblables, plein de fables,

encore plus sottes et plus lourdes, étaient fort propres pour donner

quelque bonne doctrine aux enfants. Un Nouveau Testament ne leur
eût-il pas été meilleur entre les mains?»13

Viret se souvient que son imagination était charmée par ces récits où
le merveilleux surabondait, mais devenu Réformateur, il ne peut que
détester ces lectures qui favorisaient le culte des saints.

Le Réformateur n'a donc pas gardé un bon souvenir de l'école:

«Quand j'étais jeune enfant et que j'oioie sonner la cloche pour aller à

l'école, il me semble qu'elle disait quelquefois ce qu'on m'avait mis en

tête: pain du, tu sera battu: et étais tout ébahi qu'elle avait dit

9 Ibidem, p. 989.
10 Ibidem, p. 344.
11 Ibidem, p. 920.
12 Disputations chrestiennes p. 158.
13 Ibidem, p. 124-125.
14 L'office des morts faits par dialogues. 1552, p. 71.

101



LE JUGEMENT PORTE SUR LES PRETRES CATHOLIQUES

Viret enseigne que l'Eglise reçoit du Christ des ministres qui
enseignent la Parole de Dieu et administrent les sacrements du baptême et de

la cène. Mais ces pasteurs n'ont pas d'autre sacerdoce que celui de leur
baptême. Aussi le Réformateur condamne-t-il la conception qu'ont les

catholiques du prêtre.
La première messe de celui qui vient d'être ordonné est l'occasion

d'une cérémonie dont Viret a été le témoin à Orbe.

«J'ai vu en notre ville que, quand un prêtre chantait sa messe
nouvelle, deux autres puissants gallants hardis) de prêtres allaient
l'empoigner à l'autel, à l'heure de l'offertoire, et le chargeaient sur leurs

épaules et le portaient hors du temple, en la plus belle place de la ville ;

puis le mettaient dans une grande cuve que nous appelons tine en notre
langage, laquelle était préparée à cela, et bien tapissée et puis on lui
tenait la main, laquelle tous les parents et les amis et conséquemment les

autres du peuple allaient baiser, lui offrant or et argent, lequel ils jetaient
en celle cuve et tine, selon la dévotion d'un chacun qui lui offrait, et qui
plus est, quand il y avait quelque femme ou fille qui avait le gros gosier,
lequel nous appelons goètre, elle le venait présenter au prêtre, à savoir à

ce nouveau messire Jean, pour le lui empoigner et toucher de celle main
sacrée. Car ils ont donné à entendre au peuple que celle sainte main
avait vertu miraculeuse à le guérir pour ce jour-là, comme celle des Rois
de France a vertu de guérir des écrouelles. »[ 5

Aussi, dans presque chaque famille, désire-t-on qu'un garçon se

prépare au sacerdoce. «Il n'y avait presque maison qui ne s'estimât
malheureuse, s'il n'était sorti d'elle quelque prêtre ou moine.»16

Cependant, selon Viret, beaucoup se préparent à la prêtrise par intérêt,

et non point poussés par le désir de l'évangélisation. La coutume
s'était introduite d'ordonner des jeunes gens pour célébrer des messes
fondées pour les défunts, sans qu'ils exercent d'autre ministère. Ainsi,
par exemple à Moudon, on compte une vingtaine de prêtres17. Le
Réformateur souligne à la fois les motivations peu évangéliques du

clergé et le caractère défectueux de sa formation :

13 De la vraye et fausse religion, touchant les voeus et les serments licites et illicites....
1590, p. 623-624.

16 Dialogues du désordre p. 972.
17 Richard Paquier, Le Pays de Vaud, Des origines à la conquête bernoise. Editions de

l'Aire, Lausanne 1979, t. II, p. 189.

102



« Ceux qui prétendaient à se faire prêtres ne regardaient tous, excepté
bien peu, qu'au profit qui leur en pouvait revenir. Car la religion n'était
plus qu'un art mercenaire. Par quoi les poures pauvres) se contentaient

de savoir un petit livre et chanter, pour avoir leur messe et gagner
par icelle leurs six blancs ou autre telle somme, selon laquelle telle
marchandise était taxée. Car ils se fiaient au proverbe commun qui dit:
Jamais Dominus vobiscum ne mourut de faim.»18

Cette soif du gain se manifestait parfois lors d'enterrements. Ainsi à

Orbe, des conflits s'élevèrent parfois entre le clergé paroissial et celui du

couvent des clarisses.

« Et sans aller querre (sic) les exemples fort loin, j'ai vu des grands
différents à Orbe et de grandes inimitiés entre les prêtres de la clergie et
les cordeliers du couvent de sainte Claire, à cause de ceux qui se faisaient
enterrer en l'habit de saint François. Car les vicaires étaient fort marris
de perdre les corps, à cause qu'ils en avaient du dommage et que les

offrandes et anniversaires en étaient beaucoup moindres pour eux. Et
vous assure que j'en ai été souventes fois scandalisé. Mais il n'y a pas

encore trop longtemps que les cordeliers et jacopins de Lausanne jouèrent

une bonne farce touchant cette matière. Car ils se cuidèrent
crurent) tuer les uns les autres en pleine rue pour avoir un corps qu'on
portait enterrer. Il y en avait qui se pouvaient bien vanter qu'ils avaient

porté la croix, mais non celle de Jésus. Car ils s'empoignèrent si bien les

uns les autres par le chapperon sorte de coiffure) et se donnaient de si

bons coups du bâton sur la croix, que ceux étaient bien ladres lépreux)
qui ne le sentaient. Ne faisait-il pas beau voir ce jeu?»19

Pour souligner l'ignorance des prêtres, Viret évoque la réaction d'un
curé d'Orbe. En tribunal, le prêtre est appelé à jurer en mettant sa main

sur la poitrine (pectusin latin). Or, écrit Viret : « Un curé que nous avions

et lequel j'ai bien connu, qui, étant requis en justice de jurer perpectus,

empoignant les poils de sa tête, dit: Je jure per pectus, par le poil.»20
Le Réformateur évoque un autre souvenir. Il parle du «prêtre duquel

j'ai ouï faire le conte, qui disait qu'il n'aurait point si grand soin de se

confesser et de rendre conte (sic) à Dieu des messes omises que de

celles qu'il avait dites. Car il n'avait commis qu'une faute en celles qu'il

" Dialogues du désordre p. 963.

"Ibidem, p. 438-439.
20Des actes des vrais successeurs de Jésus-Christ et de ses Apostres. Genève 1554,

p. 217.

103



avait omises.... Mais aux autres, il avait commis presque autant de fautes

qu'il y avait de mots.»21

Viret souligne aussi l'inconduite de certains prêtres qui «ont couché

avec leurs paillardes et adultères, la nuit devant qu'ils chantent messe

ou qui entrent au bourdeau au partir de l'autel.»22

Le Réformateur évoque la demande que font les paroissiens à leurs

prêtres avant le temps des récoltes:

« Les paysans et laboureurs de ce pays n'ont pas ignoré ce train des

prêtres. Et pourtant partant), il soûlaient avaient la coutume) de

dire à leurs curés et vicaires, en temps d'été, qu'ils se gardassent bien de

tenir des putains, cependant que les biens de la terre étaient en la garde
de Dieu; [ils entendaient que les biens de la terre étaient en la garde de

Dieu], devant moissons et vendanges, assavoir avant que les fruits
fussent recueillis, pource qu'ils craignaient alors les grêles et tempêtes.
Car ils estimaient bien que les prêtres ne pouvaient pas avoir vertu à

conjurer le diable ni les tempêtes, s'ils n'étaient en bon état et qu'ils ne

pouvaient être en bon état, cependant qu'ils avaient leurs putains en la

maison. »23

Viret fait allusion, sans le nommer explicitement, à l'évêque Claude

d'Estavayer dont parle Pierrefleur dans ses Mémoires24. Faisant allusion
à la rapacité qui se manifeste dans certaines cours épiscopales, au

moment de la mort de l'évêque, Viret déclare: «J'en ai connu un
(évêque), duquel j'ai ouï dire à ceux qui ont été auprès de lui que voyant
ce ménage que ses serviteurs et ses rufiens débauchés) et maquereaux
et putains faisaient autour de lui, se prit à maugréer et dépiter maudire)

Dieu de sa vie et puis mourut en tel état et en telle dévotion. Et puis
après qu'il fut mort et accoutré habillé) en son état episcopal, cependant

qu'on le gardait avant de l'enterrer, ses serviteurs le couvrirent tout
de reines de cartes, pource qu'il avait toujours bien aimé les dames

durant sa vie et semblablement le jeu des cartes à des dés.»25

21 Disputations chrestiennes touchant Testât des trépassés. 1552, p. 252—253.
22 De la nature et diversité des voeuz et des lois qui ont esté baillées de Dieu. 1551,

p. 181.
23 Ibidem, p. 181-182.
24 Pierrefleur nous dit que Claude d'Estavayer «fut enterré au dit Romainmôtier avec

un jeu de cartes.» Mémoires de Pierrefleur. Editions Louis Junod, Lausanne 1933,

p. 93.
23 Des actes des apostres de Jésus-Christ et des apostats de l'Eglise. 1559, p. 614.

104



Viret a été servant de messes. Il se souvient de la multiplication des

messes célébrées en même temps dans la même église. « Il me souvient
bien que moi-même, étant jeune enfant, me suis quelques fois trouvé
fort empêché, étant tout seul à répondre et à servir à trois ou quatre
prêtres, disant chacun leur messe tous ensemble en diverses chapelles ;

en sorte qu'il me fallait courir maintenant de çà, maintenant de là, ne

pouvant toujours être auprès d'un chacun d'eux, incontinent que la
chose le requérait.»26

Le Réformateur se rappelle aussi comment s'était introduite la
coutume d'abréger le Credo à la messe. «Il y a aussi un décret au Concile de

Bâle contre ceux qui ne le disaient entièrement, sinon à demi, comme je

l'ai vu souventes fois faire, quand j'allais à la messe, étant jeune enfant.
Nos prêtres avaient un certain chant du Credo à l'Allemande, lequel ils
appelaient le Credo d'Allemagne, lequel n'allait sinon jusque : Et homo

factus est, puis finissaient là. Ils en usaient quand ils avaient hâte de dîner
et qu'ils se fâchaient de dire le Symbole tout au long et nous ne doutons

point qu'ils n'en besognent encore ainsi aujourd'hui, non obstant le
décret de Bâle. »27

En relation avec les prêtres, Viret nous dit aussi comment on appelait
habituellement leurs gouvernantes : « On appelle communément les

servantes des prêtres, servantes de Notre Dame.»28

DEVOTION AUX SAINTS ET TRADITIONS POPULAIRES

Les réformateurs ont combattu l'invocation des saints du ciel, pratique

qu'ils condamnent comme étant, à leurs yeux, une idolâtrie. Dans ce

contexte, Viret évoque les deux statues de saint Germain qui se
trouvaient dans l'église paroissiale d'Orbe. « Vous savez que nous avons saint
Germain pour notre patron, lequel on a accoutré habillé) en évêque.
Nous en avions deux en notre église paroissiale, l'un vieil, et l'autre
nouveau. Le vieil était là tout debout sur l'auteul, assez mal en ordre,
accoutré et orné à l'antique. Le jeune était de l'autre côté, en lieu plus
honorable, assis dessus une belle et brave (noble) chaire episcopale,
mignon et brave comme un époux nouveau. »29 Et le Réformateur de

26 Des actes des vrais successeurs de Jésus-Christ p. 200.
27 Ibidem, p. 752.
28 La Necromance papale. 1553, p. 32.
29 Le monde à l'empire et le monde démoniacle. Genève 1580, p. 15.

105



rapporter la réflexion d'une vieille femme: «Voilà ce poure et bon
homme, notre vieil saint Germain et bon patron ancien qu'on fait
toujours là demeurer debout sur l'autel comme un poure valet et ce jeune
glorieux, ce nouveau venu est assis auprès de lui en son pontificat
comme un Pape, et ne lui daignerait pas seulement... lui prêter sa chaire
un petit de temps.»30

La réflexion de Viret est empreinte d'ironie. Elle se poursuit pour
dépister l'invocation de saints auxiliaires, par exemple, sainte Marguerite

qui a la réputation d'aider les femmes en couche. « Il est dit en sa

légende, écrit Viret, que Dieu lui a donné ce privilège qu'elle fera grâce
aux femmes pour les faire délivrer de l'enfant, si elles l'invoquent et si

on lit sa vie et sa légende cependant qu'elles seront au travail : ce qu'elles
font faire. Et moi-même, étant jeune enfant, ai été souventes fois appelé

par icelles, pour leur servir de lecteur en ceci. »31

D'autres saints sont invoqués. Par exemple, saint Eloi pour les

chevaux. «J'ai vu même mener des chevaux à la messe de saint Eloi et les

faire là demeurer, tout au long de la messe, pour rendre plus dévotement
leur vœu.»32 Le jour de la Saint-Etienne, on se préoccupe aussi des

chevaux. «J'ai vu aussi mener les chevaux ordinairement, le lendemain
de Noël, en voyage à S. Etienne, le jour de la fête et les faire aller en
procession en tournoyant tout autour de son temple. Laquelle superstition

a été tant imprimée au cœur des ignorants qu'encore aujourd'hui,
en aucuns lieux de ceux mêmes auxquels l'Evangile est prêché, on
retient la coutume de faire saigner les chevaux ce jour même.... Mais qui
pis est, ils ont cette opinion que c'est un fort bonheur pour les chevaux,
s'ils peuvent boire la première fleur de l'eau, l'eau bue la première, le

jour de la S. Etienne. Ils appellent la première fleur de l'eau, l'eau bue la

première, avant que nul autre y ait bu. Par quoi encore aujourd'hui... les

pasteurs de chevaux et valets d'étables combattent ensemble qui (se)

lèvera le plus matin ce jour pour abreuver ses chevaux le

premier. »33

Saint Claude est invoqué contre la peste. Depuis notre pays, s'organisent

des pèlerinages à la ville de St-Claude dans le Jura. « Vous voyons
souventes fois et principalement après un temps de peste, les chemins

30 Ibidem, p. 15-16.
31 De la nature et diversité des voeuz et des lois qui ont esté baillées de Dieu, 1551,

p. 132-133.
32 Ibidem, p. 127.
33 Ibidem, p. 128.

106



tout couverts des pèlerins qui le vont chercher à la montagne de Joux
pour lui rendre leurs vœux et pour rendre plus évident témoignage
combien la superstition et idolâtrie qui est autour de cette idole est

enracinée aux cœurs de plusieurs, aux lieux mêmes auxquels l'Evangile
est maintenant prêché et principalement en ceux qui sont plus prochains
de celle idole, plusieurs pères et mères baillent au baptême ce nom de

Claude aux enfants, comme les voulant consacrer à cette idole déjà par le

baptême, au lieu de les consacrer à Dieu et à Jésus-Christ, w34

La fête des saints Innocents est l'occasion de désordres : « Les jou-
vençaux vont trouver les jeunes filles et les vont surprendre toutes nues
en leurs lits.»35

Viret mentionne encore une autre coutume en ce jour: «Les pères et
les mères de bon matin vont fouetter leurs enfants au lit... et appellent
cela bailler les Innocents. »36 Cette tradition s'est même répandue dans
des couvents. « Il y a aussi plusieurs lieux, esquels les moines se fouettent
les uns les autres et se baillent les Innocents en celle même manière.

»37

Le Réformateur évoque aussi la solennité des Rois. « Les petits
enfants crient entre nous la bonne année, la veille des Rois, en laquelle
nous faisons les Rois de la fève comme aux Saturnales et on leur jette des

fruits emmy (au milieu de) les rues, en signe et souhait de bonne année.
Et puis de crier : Au Roi bois, après que le roi de la fève est élu, autant
qu'un chacun a de gorge.»38 Et Viret de préciser: «Quand on fait les

parties du gâteau auquel la fève est cachée, on en lève une qui s'appelle
la part de Dieu. Si la fève se rencontre en cette part, Dieu est Roi en la

maison et le père de famille son lieutenant. Si elle se rencontre dans une
autre pièce, le voilà dépouillé de son Royaume et le Royaume transporté

39à un autre, voire au valet de la maison ...»
Evoquant la piété populaire, Viret précise que le dépit s'empare

souvent des chrétiens qui n'ont pas été exaucés. Evoquant l'image des

saints, il écrit : « Les paysans ont souventes fois jette les leurs ou aux eaux,

"Ibidem, p. 129.
33 Ibidem, p. 119.
33 De la vraye et fausse religion p. 277.
36 Ibidem, p. 277.
37 Ibidem, p. 277.
38 La physique papale. 1552, p. 292-293.
39 Ibidem, p. 293.

107



ou ailleurs par dépit, quand ils ne en pouvaient impréter ce qu'ils
voulaient. »40

Le Réformateur mentionne encore une pratique qui lui paraît
superstitieuse. Parlant du prologue de l'Evangile de saintJean, il déclare : « Les
nonnains (religieuses) le baillent enclos au dedans des petites croix faites
de tuyaux de plume, ou dedans des petits oreillers faits de soie ou de

velours, ou dedans de petites images qu'ils appellent Agnus Dei ou
autres tels fatras, pour les porter sur soi, pendus au col ou en quelque
autre manière. »41

Viret condamne aussi la récitation du chapelet. Or, de son temps, on
en confectionne avec des perles précieuses. « Depuis qu'ils ont été mis

en usage, ils sont venus en si grand honneur, qu'on les a faits non
seulement de bois et de terre cuite, mais aussi d'ambre, de coural, de

cassidoine, de perles et d'autres perles précieuses, et d'argent et d'or, en
sorte qu'ils sont maintenant estimés en la papistene, entre les principaux
ornements et joyaux des femmes, et notamment entre ceux qu'il fallait

que l'époux achetât à l'épousée. Car une principale partie de la gloire des

femmes gît en la beauté de leurs chapelets.»42
Et d'évoquer ceux «qui ont chargé des grands patrinôtres chapelets)

et des grands chapelets en leurs cols comme des hermites. »43

LA VIE LITURGIQUE

Durant le carême, la liturgie catholique renonce au chant de l'Alleluia.

Pour en prendre congé, une coutume était née : on le noyait sous le

symbole de bougies plongées dans une cuve remplie d'eau.

«Ils noyent ce poure Alleluia. Car ils mettent une chauderette

pleine d'eau au milieu du chœur du temple ; et puis les enfants de chœur

chantent un grand Benedicamus Domino avec neuf Alleluia au bout.

Il y a une troupe de petits enfants tout autour de ce vaisseau plein d'eau,

tenant de petits mouchons (mèches) et bouts de chandelles de cire tous
allumés en leurs mains, haut élevés en l'air. Et puis incontinent qu'ils
sentent le dernier Alleluia approcher, tous jettent leurs mouchons allu-

40 Ibidem.p. 345.
41 Exposition familière de l'oraison de nostre Seigneur Jésus-Christ. Genève 1548,

p. 73.
42 Vray usage de la salutation faite par l'ange à la vierge Marie. 1562, p. 66-67.
43 La Necromance papale p. 34.

108



mes en l'eau. Et puis celui qui peut être le plus habile pour verser le

vaisseau d'eau contre ses compagnons, icelui est le plus galant (hardi) de

tous et celui pareillement qui peut plus amasser de ces mouchons
éteints. Je dis ce que j'ai vu là où j'ai été nourri jeune enfant et où j'ai
joué ce personnage en mon jeune âge avec les autres.»44

Il ajoute ailleurs qu'à Pâques, 1'« Alleluia qui avait été enseveli, un
petit avant carême, ou noyé en l'eau, comme le dieu Apis des Eggyp-
tiens, est alors ressuscité.»45

Le Réformateur évoque le carnaval en ces termes : « Quelle chrétienté
est-ce et quel honneur fait-on à Dieu de se déguiser, vêtir masques, jouer
des mommons (mascarades), exercer maquerelage» (prostitution)?46

Le mot de carnaval n'est pas utilisé par Viret. Il parle de «carême-

prenant» «appelé autrement saint Pansard» (Pensu)47.
Au début du carême, les catholiques reçoivent les cendres sur la tête.

Voici comment le Réformateur évoque cette cérémonie : « Il (le prêtre)
leur peindra une grande croix au front avec ses cendres, puis s'en
reviendront tout charbouillés, comme s'ils sortaient de la forge d'un
maréchal, et puis se riront et moqueront l'un de l'autre. »48 Viret précise
aussi la matière dont les cendres ont été préparées. On brûle «des

rameaux qui ont été bénis l'année devant, et des bandes, chrémeaux

(linges) et béguins (bonnets) qu'on a mis aux petits enfants, en leur
baptême et confirmation.»49

Durant le carême, les catholiques «contrefont un petit le bon
chrétien»50. Les images sont voilées durant ce temps de pénitence: «Au

temps qu'ils tâchent plus de faire à Dieu ils cachent leurs images,
comme s'ils reconnaissaient qu'ils ont fait contre Dieu, en les dressant.

»51

Le dimanche des Rameaux est appelé « Pâques fleuries » ou le « jour de

Rampos »52 (Rameaux). Viret rappelle la procession de ce jour : « Quand

44 Des actes des vrais successeurs de Jésus-Christ. p. 296. Sur cette coutume des
«adieux de l'Alleluia», voir l'article de F. Cabrol Alleluia dans de F. Cabrol: Dictionnaire

d'archéologie chrétienne et de liturgie, t. I, col. 1245, Paris 1907.
43 La physique papale p. 320. A cette époque, on abandonne l'Alleluia, la veille de la

Septuagésime.
46 Ibidem p. 296.
47 Ibidem, p. 294.
48 Ibidem, p. 299-300.
49 Ibidem, p. 289.
50 Ibidem, p. 302.
31 Ibidem, p. 315.
32 Ibidem, p. 316.

109



aux temples, nous ne les fermons pas comme les païens, sinon le jour de
< Pâques fleuries > quand on fait la procession et qu'il faut rentrer au

temple. Je pense que cela se fait pour représenter la manière en laquelle
Jésus-Christ rompit les portes de l'enfer. Car le prêtre qui fait l'office
heurte trois ou quatre fois à la porte avec la croix et le bâton d'icelle,
chantant: Attolite portas.»53

A cette époque, la Semaine sainte s'appelait, soit la « grande semaine»54,

soit la «semaine peneuse». Viret explique le sens de cette
dernière expression : «J'entends bien qu'on l'appelle semaine peneuse, à

cause de la peine que les hommes se donnent en icelle pour faire
pénitence.»55

Il arrivait que l'on jouât la passion. Evoquant des bateleurs Viret
écrit: «J'en ai vu qui jouaient toute la passion avec des marmousets
(marionnettes)»56.

Le Réformateur décrit les principaux offices de la Semaine sainte. Le
Jeudi saint, les fidèles en allant adorer le Saint Sacrement déclarent:
«Allons voir Dieu en repos.»57 La liturgie dite des «ténèbres» est
décrite ainsi par Viret: «Tu sais qu'alors on allume douze ou treize

cierges ou chandelles plantées sur un chandelier dressé au chœur, devant
le grand autel : lesquelles, ainsi qu'on procède au service divin, et aux
leçons des lamentations, on éteint toutes l'une après l'autre, par certains
intervalles de temps jusqu'à la dernière, après laquelle les ténèbres
s'ensuivent. »58 Et Viret de préciser : « On fait les ténèbres avec un bruit
horrible, comme si tout le temple tombait, ou comme s'il se donnait une
alarme, en laquelle ciel et terre fussent mêlés ensemble.»59.

La veille de Pâques, se célèbre la cérémonie du «feu nouveau». «U
faut premièrement éteindre tout le feu qui est au temple, au commencement

du divin office. Puis il en faut tirer du nouveau d'une pierre,
avec un fusil d'acier, ou d'un cristal, mis contre le soleil. Puis le faut
nourrir, non de toutes sortes de bois, mais de sarments de vigne.»60

33 Ibidem, p. 312.
34 Ibidem, p. 303.
33 Ibidem, p. 303.
56 Des clefs de l'Eglise et de l'administration de la parole de Dieu. Genève 1564,

331.
37 La physique papale p. 269.
38 Ibidem, p. 311.
39 Ibidem, p. 311.
60 Ibidem, p. 257.

110



Déjà existe la coutume de ramasser des œufs à l'occasion de Pâques :

Viret évoque «ceux qui vont chantant la complainte de Notre Dame,

pour amasser des œufs pour Pâques.»61

Pour les enfants, l'attente de la fête de Pâques est longue. Faisant
allusion à l'expression de semaine «peneuse», Viret écrit: «J'ai
quelquefois pensé que, par aventure, elle était ainsi nommée, pource qu'elle
dure longtemps aux gourmands et friants (coquins) qui attendent

Pâques, qui leur est une autre fête de saint Pansard, avallent déjà leur
salive, à l'odeur des tartes et friands (agréables) morceaux qu'ils espèrent

manger lors. J'en parle comme expérimenté ; car nul ne sait en quelle
peine j'étais, quand j'étais enfant, depuis que j'avais senti celle
odeur. »62

Le jour de Pâques, les prédicateurs utilisent souvent des ouvrages
contenant des histoires plaisantes. Viret déclare : « As-tu jamais point vu
de livre: De risupaschali?»6* Et il précise: «Des livres qui contiennent
les bonnes sornettes que les beaux pères disent en leurs sermons des fêtes

de Pâques. »64

Le Réformateur précise : « Messieurs les caphards qui ont prêché le

carême, en récompense des larmes et des pleurs qu'ils ont fait jeter aux
dames en prêchant, non pas tant la passion deJésus-Christ que celle de la

Vierge Marie et les lamentations d'icelle, leur baillent des bouquets et

racontent des petites sornettes et contes joyeux pour faire rire et éveiller
les auditeurs qui sont tant saouls qu'ils n'en peuvent plus.»65

Parlant des chrétiens réformés, il écrit : « Ils ne disent pas comme
vous : Après Pâques, dailies, dailies. Après Pâques, sermons cordez

(arrêtez), comme les lamproies : saint Bernard est tout prêché. Ils ne
renvoient pas Jésus-Christ en Galilée, comme vous le dites les uns les

autres, en vous moquant de votre cène.»66

Ces réflexions semblent résumer les sentiments des fidèles qui
estiment avoir suffisamment entendu de prédication pour toute l'année.

61 Ibidem, p. 312. Le vendredi saint est appelé «saint, et auré (d'or) et absolu». De la

vraye et fausse religion p. 352.
62 Ibidem, p. 303-304.
63 Ibidem, p. 322.
64 Ibidem, p. 322.
63 Ibidem, p. 320.
66 Ibidem, p. 321-322. Le terme daille signiûefaux. Allusion au fait qu'après Pâques, il

faut faucher l'éloquence des prédicateurs?

111



L ADMINISTRATION DU BAPTEME

La prédication catholique entretenait une crainte excessive au sujet
du sort réservé aux enfants morts sans baptême si l'on fait confiance à ce

que nous révèle Viret, à propos de l'enseignement des prêtres : «Je leur
ai bien ouï encore prêcher qu'il vaudrait mieux qu'une ville ou un

pays fussent abîmés qu'un enfant mourût sans baptême.»67
C'est dans ce sentiment de crainte qu'était née cette croyance

superstitieuse à une résurrection temporaire des enfants morts sans baptême
obtenue par la prière de la Vierge invoquée dans certaines églises, dont
la cathédrale de Lausanne. Viret nous raconte la démarche de Gaspard
de la ville d'Orbe : « Sa femme lui enfanta un enfant mort-né. Il le porta à

notre dame de Lausanne, qui faisait tant de beaux miracles, qui ressuscitait

ces petits enfants morts-nés, et puis fallait incontinent enterrer
après. Car depuis qu'elle les avait ressuscites, ils ne coûtaient jamais plus
rien de nourrir au père ni à la mère. Quand l'enfant eut été quelque

peu de temps devant l'idole, il ressuscita comme les autres, et le miracle
se fit quand il plut à la vieille qui le gardait. Car il y avait aussi moyen de

hâter le miracle ; car quand on avait donné à boire à la vieille, elle voyait
bien plus clair pour connaître quand l'enfant changeait de couleur ou
quand il soufflait ou bougeait. Et s'en est bien trouvé, tant là qu'à Notre
dame de grâce de Genève, de ces vieilles qui ont bien osé dire à aucuns

qui leur ont apporté de ces enfants, quand ils ne les ont pas voulu
abreuver à leur guise et donner ce qu'elles demandaient : Au diable le

miracle que vous aurez de trois jours. Encore vivent ceux qui l'ont ouï,
qui en peuvent témoigner à la vérité. Par quoi, je conclus que la vieille
faisait des miracles, et non pas notre dame. »68

La théologie catholique enseignait que les enfants morts sans baptême

vivaient dans les «limbes», privés de la vision de Dieu, mais jouissant

d'un bonheur naturel. Viret nous rapporte l'opinion des « vieilles de

notre pays » : « Elles tiennent pour certain que les petits enfants qui, par
faute de baptême extérieur, sont envoyés au limbe, oient bien de là où ils

sont, les joies de paradis, mais ils ne les peuvent voir, (ce) qui leur est un
merveilleux tourment.»69

67 Disputations chrestiennes touchant Testât des trépassés. 1552, p. 315.
68 Pierre Viret, Deux dialogues. Lausanne 1971, p. 67-68. Tiré du dialogue L'alcumie

du Purgatoire, une des parties des Disputations chrétiennes, édition de 1544. Postface et
notes de J. Courvoisier.

69 Disputations chrestiennes. 1552, p. 297. Cf. Cette coutume existait encore à Lille
au XVIIe siècle. Voir H. Platelle, Les chrétiens face au miracle, p. 48-52, Mél. de

112



Face à ce grave danger, l'Eglise demandait à des laïcs, principalement
aux sages-femmes, de baptiser eux-mêmes les enfants en danger de

mort. Au moment où l'on amenait l'enfant à l'église, les prêtres, écrit
Viret, «demandent pour le moins en notre pays et notre ville: Y a-t-il
que bien Ils demandent cela, pour savoir si l'enfant a point encore été

baptisé par les femmes. S'il n'a point été baptisé, elles répondent qu'il
n'y a que bien.» Et Viret de conclure en polémiste: «Il s'en suit donc

qu'il y a du mal, quand l'enfant a été baptisé par elles.»70

LA CELEBRATION DU MARIAGE

Le rituel de l'époque prévoyait que le prêtre recouvre les nouveaux
époux, durant la célébration liturgique des noces, de sa chasuble.

Cependant, nous dit Viret, ce geste était omis lorsqu'un veuf ou une
veuve se remariait.

« Pour le moins, il n'est admis, si j'ai bonne souvenance, qu'on ne

couvre point de la chasuble les remariés, comme les nouveaux et jeunes

époux et épouses.»71
Le Réformateur nous parle aussi, [d'une appréhension superstitieuse,

celle de se marier au mois de mai.
«Il y en a encore aujourd'hui,] voire entre ceux-mêmes auxquels

l'Evangile est prêché purement qui font difficulté grande, non seulement

de s'épousçr au temps qui était défendu par les prêtres, ia soit (bien
que) qu'ils aient liberté de ce faire: mais aussi au mois de mai même, et

non pour autre cause que pour une folle opinion et persuasion qu'ils ont

Science relig. 195, p. 183. Voir aussi Catherine Santschi. Les sanctuaires à répit dans les

Alpes occidentales. Zeitschrift für Kirchengeschichte 1985, p. 119-143.
70 Ibidem, p. 360. Dans le rituel de l'époque, le prêtre devait prononcer cette formule :

« Aie en horreur les idoles » Viret commente : «Je suis ébahi comment ils ont laissé ce
point en leur forme de baptême, lequel ils semblent avoir retenu de l'Eglise ancienne,
laquelle n'avait point ni d'idoles ni d'images. » Le Manuel ou Instruction des Curés et
Vicaires de l'Eglise Romaine. Lyon 1564, p. 53. A propos du sel que reçoit l'enfant, le
Réformateur écrit: «Craignent-ils qu'ils ne puissent pas assez boire quand ils seront
devenus en plus grand âge, s'ils ne leur salent la gorge de si bonne heure Les bergers et
pasteurs en besognent ainsi envers leurs brebis et leurs ouailles et les charretiers envers
leurs chevaux. Car ils leur salent la gorge, pour les mettre en appétit. » Ibidem, p. 66—

67.
71 Le Manuel ou Instruction p. 139.

113



que les mariages des épousés en mai sont malheureux et mal-fortunés»72.

Et de préciser: «On appelle aussi ce moi, le mois des ânes en ce

pays: je ne sais pas si c'est à cause de cela.»73

LA PRIERE POUR LES MORTS

Viret a souvent souligné que la prière pour les morts est source de

profit pour le clergé. Voici comment il rappelle une coutume en vigueur
à Orbe.

« En notre ville, quand quelqu'un est mort et qu'on le porte ensevelir,
il faut qu'il porte son trentenier (argent pour la messe de trentième) avec
soi. Car incontinent que le corps est arrivé en l'église, on lui met dix
liards dessus la poitrine qui sont trente deniers, lesquels le curé ou le

vicaire va incontinent empoigner. »74

Les défunts riches peuvent demander d'être enterrés dans l'église. «Si

tu débourses beaucoup, il te sera loisible de pourrir auprès du grand
autel. Si tu débourses peu, tu seras en la pluie avec le poure populaire. »75

Le cimetière a été béni. Et Viret de commenter : « Ne sais—tu pas que nos

prêtres appellent communément terre crue celle qui est hors du cimetière

et qui n'a pas été bénite et consacrée. » Et de conclure : « Si elle est

crue, je conclus par le contraire que l'autre est cuite.»76
Sur les tombes, on allume des bougies. «Quand il est enterré, ne

faut-il pas tenir, pour le moins tous les dimanches, un an durant, des

chandelles allumées sur la sépulture, cependant qu'on lui chante les

Libera me Et puis les offrir aux prêtres, sans les autres fois qu'il faut
faire le semblable pour tous les autres trépassés.»77

Le Réformateur parle aussi d'une coutume de donner des fèves après
la mort d'un parent. «Plusieurs ont encore aujourd'hui accoutumé de

bailler des fèves après les funérales (sic) et au jour anniversaire, pour
aumônes, pour le salut des âmes de leurs parents et amis trépassés. Il y en
a même plusieurs, qui font des légats et des fondations annuelles, par
lesquelles ils ordonnent quelque centaine de mesure de fèves, pour en

72 L'office des morts p. 272-273.
73 Ibidem, p. 273.
74 La physique papale p. 101.
73 Ibidem, p. 397.
76 Ibidem, p. 400.
77 Ibidem, p. 366-367.

114



faire du potage et en bailler à tout venant, tant qu'il pourra durer. »78 Et
d'ajouter : « Cela ne se fait pas seulement aux lieux auxquels la parole de

Dieu n'est point prêchée publiquement, mais entre ceux aussi, qui se

glorifient de la réformation de l'Evangile. Ils font le semblable de leurs
autres donnes. Tu sais qu'ils appellent donnes, en notre pays, ces
aumônes qu'ils font publiquement à tous venants.»79

Viret décrit le vêtement des veuves de cette manière. Il nous les

montre « étant vêtues de noir et de couvre chefs et linges blancs, comme
les papistes font encore aujourd'hui.»80

En rapport avec la mort, signalons cette manière de prier le Seigneur
contre ses ennemis : « Il y en a qui choisissent d'entre ces caphards pour
leur faire réciter tous les jours le psaume cent neuvième contre leurs
ennemis capitaux desquels Us désirent la mort et la ruine.»81

EN GUISE DE CONCLUSION: LE PROBLEME DE LA PIETE POPULAIRE

Influencé par sa théologie, Viret porte un jugement entièrement
négatif sur les coutumes liturgiques catholiques qu'il critique. En fait, le

peuple chrétien a besoin de symboles pour concrétiser sa foi. La question

qu'il faudrait étudier consisterait à discerner quelles sont les
cérémonies qui incarnent vraiment la foi et celles qui manifestent, à

l'évidence, de la superstition ou sont l'occasion d'un manque de respect
envers la dignité du culte. Mais ce problème dépasse la portée de notre
étude qui se situe sur le plan de l'histoire et non pas d'abord sur celui de

la théologie. La coutume de la « noyade de l'Alleluia » est née du souci de

montrer au peuple l'approche du temps de pénitence, mais elle est vite
devenue l'occasion de bousculades et de rires parmi les enfants.
Curieuse également cette confrairie dont nous parle Viret : « Les bons

compagnons de ce pays ont une confrairie et fête de saint Lasche

(Paresseux) qui vaut autant comme Soul-d'ouvrer (fatigué de travailler)
ou saint Fait-néant. C'est le patron des lasche journées, des paresseux et
gaudisseurs (bon vivants) qui font plutôt une fête d'un jour ouvrier

78 L'office des morts p. 163-164.
79 Ibidem, p. 164.
80 Ibidem, p. 213.
81 De la vraye et fausse religion p. 324.

115



qu'un jour ouvrier d'une fête. Ils n'ont besoin de curé ou de vicaire pour
leur annoncer et commander les fêtes.»82

A travers la polémique de Viret, nous percevons mieux quelques-uns
des aspects de la vie concrète des habitants de notre pays romand au

début du XVIe siècle car plusieurs des coutumes de la ville d'Orbe
devaient exister dans d'autres paroisses des diocèses de langue
française83.

82 La physique papale p. 324—325.
83 En présence de la polémique de Viret contre le recours à des cérémonies qui ne sont

pas explicitement bibliques, j'ai songé a ce mot de J.J. von Allmen : « C'est à se demander si

chez nous la foi ne s'enrhume pas à grelotter d'être toute nue. » Pastorale du baptême,
Fribourg, Paris, 1978, p. 180, note 200.

116


	Le regard critique de Viret sur son enfance catholique

