
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 80 (1986)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTE RENDUS

Helvetia Sacra, begründet von P. Rudolf Henggeler OSB, weitergeführt von
Albert Bruckner, herausgegeben vom Kuratorium der Helvetia Sacra. Abteilung

III : Die Orden mit Benediktinerregel. Band 1 : Frühe Klöster, die
Benediktiner und Benediktinerinnen in der Schweiz, redigiert von Eisanne Gilo-
men-Schenkel. 3 Teilbände, A. Francke AG Verlag, Bern 1986.

Der in drei stattlichen Teilbänden vorgelegte Band 1 der die «Orden mit
Benediktinerregel » erfassenden Abteilung III der Helvetia Sacra ist von
50 Autoren in einem Zeitraum von mehr als zwei Jahrzehnten bearbeitet worden.

Er enthält auf 2150 Seiten unterschiedlich ausführliche Artikel über
insgesamt 92 monastische Institutionen, die nach dem bewährten Schema der
bisher erschienenen Bände aufgebaut sind, sowie drei umfangreiche einführende

Beiträge von Eisanne Gilomen-Schenkel über «Frühes Mönchtum und
benediktinische Klöster des Mittelalters in der Schweiz» (S. 33-93), von Rudolf
Reinhardt über die «Die Schweizer Benediktiner in der Neuzeit» (S. 94—170)
und von Brigitte Degler-Spengler über «Die Schweizer Benediktinerinnen in
der Neuzeit» (S. 171—230). Die Konzeption der Helvetia Sacra, über die Albert
Bruckner im ersten Band dieser Reihe (1972, S. 5-16), Brigitte Degler-Spengler
in der Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte 22 (1972, S. 282-295),
Eisanne Gilomen-Schenkel in derselben Zeitschrift (29, 1979, S. 509—515) und
dann nochmals im ersten der drei zu besprechenden Teilbände (S. 5—10)
Rechenschaft abgelegt haben, wurde den älteren Vorarbeiten Friedrich von
Mülinens und Rudolf Henggelers folgend « von dem ersr seit dem Hochmittelalter

aufgefächerten Ordenswesen her entwickelt» (111/1,1, S. 5). Diese nicht
unproblematische Entscheidung bringt es mit sich, daß sich eine nicht geringe
Anzahl monastischer Kommunitäten, deren Gründung vor der anianischen
Reform erfolgte, der Einordnung unter den für diese Zeit anachronistischen
Begriff «Benediktinerklöster» entzieht. Herausgeber und Redaktion haben dieses

Problem bewußt in Kauf genommen und ihm Rechnung zu tragen versucht,
indem die fraglichen 17 Gemeinschaften unter dem Titel « Frühe Klöster in der
Schweiz» in einer eigenen Abteilung zusammengefaßt sind (S. 231—353), die
den Abschnitten «Die Benediktiner in der Schweiz» (S. 355—1675) und «Die
Benediktinerinnen in der Schweiz» (S. 1677—2019) vorangestellt ist. Es folgt
(S. 2021-2141) ein Register, das die Aufgabe, «die genannten Personen und
Orte von der deutschen, französischen und italienischen Sprache her auffindbar
zu machen» (S. 2021), recht unterschiedlich löst. So ist beispielsweise Karl der

213



Große unter « Karl », sein Sohn Ludwig der Fromme aber unter « Louis »

eingereiht. Merkwürdig ist auch, daß der Reichenauer Abt Walahfrid unter « Stra-
bo », der Fuldaer Abt Hraban unter « Maurus », Benedikt unter « Aniane », Otfrid
unter « Weißenburg», Notker Balbulus von St. Gallen dagegen unter « Notker»,
Grimald von St. Gallen unter «Grimald» usw. eingereiht sind, zumal Verweise
nicht in allen Fällen für notwendig erachtet wurden. — Es ist hier nicht möglich,
auf die Artikel im einzelnen einzugehen und die Arbeit der jeweiligen Autoren
zu würdigen. Die Unausgewogenheit, die sich aufgrund der Vielzahl von
Verfassern auch nicht durch eine noch so sorgfältige redakrionelle Überarbeirung
ausgleichen läßt, ist unübersehbar. Sie zeigt sich schon rein äußerlich am
Umfang der einzelnen Artikel, so etwa, wenn die Geschichte der Reichsabtei
Murbach nur eine knappe Seite (S. 872 f.) und damit nicht einmal ein Fünftel
des Raumes einnimmt, der der Geschichte des Frauenklosters Säckingen
eingeräumt ist (S. 324—332). Beide Klöster liegen bekanntlich nicht aufdem Gebiet
der heutigen Schweiz, sind aber als dem «schweizerischen Gebiet essentiell
verbundene ausländische Klöster aufgenommen » (S. 6) worden. Dies ist sicher

grundsätzlich zu begrüßen, wenn auch das, was beispielsweise über die einstmals

bedeutendste Reichsabtei Reichenau (S. 1059-1062) notiert ist, nicht einmal

den oberflächlichsten Benutzer zufriedenstellen dürfte (vgl. dagegen
S. 1180—1232 die ausführlich dargestellte Geschichte der Schwesterabtei
St. Gallen Hier — wie in vielen anderen Artikeln — fällt auch der unterschiedliche

Bearbeitungsstand sehr ins Gewicht : Während einige Artikel noch den
Stand der sechziger Jahre repräsentieren - wie trotz einiger Nachträge der
Artikel « Reichenau » —, zeugen andere Artikel von dem Bemühen, den neuesten
Forschungsstand, auch bezüglich der zuständigen Quellen-Editionen und
Sekundärliteratur, zu berücksichtigen. Es ist auch nicht ersichtlich, warum die
Äbte — etwa im Artikel « Reichenau » — als « Obere », im Artikel « St. Gallen »

usw. aber als «Äbte» bezeichnet sind. Diese und andere Unzulänglichkeiten
vermögen aber nicht die Freude darüber zu trüben, daß nun auch die frühe
Klosterwelt der Schweiz eine adäquate Darstellung gefunden hat, die als Basis
für die Erforschung des benediktinischen Mönchtums in den Frauen- und
Männerklöstern dieser Region wertvolle Dienste leisten wird. Dazu werden vor
allem die meist sehr reichhaltigen Quellen- und Literaturangaben beitragen. In
diesem Zusammenhang ist nachdrücklich auf die bereirs oben erwähnten
einführenden Beiträge hinzuweisen, in denen die Entwicklungen in den einzelnen
Klöstern im Zusammenhang übergreifender monastischer Bewegungen, « Wellen»

und Reformen gesehen werden und Darstellung finden. Sie machen,
gemeinsam mit den einzelnen Klosterartikeln und den diesen angefügten Äbte-
Katalogen und -Kurzbiographien, die drei vorliegenden « Benediktinerbände »

zu einem zukünftig unentbehrlichen Nachschlagewerk, das den Stand der
Erforschung des benediktinischen Mönchtums auf dem Gebiet der heutigen
Schweiz repräsentiert. Dafür ist dem Kuratorium der Helvetia Sacra, der Redaktion

und nicht zuletzt den einzelnen Autoren, die nach ihrem Vermögen zu der
gemeinsamen Aufgabe beigetragen haben, nachdrücklich zu danken.

Freiburg i.Br. Dieter Geuenich

214



Kirchengeschichte und allgemeine Geschichte in der Schweiz. Die Aufgabe
der Helvetia Sacra. - L'histoire de l'Eglise et l'histoire générale en Suisse. La
mission de l'Helvetia Sacra. Basel : Schwabe, 1986.124 S. ITINERA 4.

Unter obigem Titel wurde in Bern der Schweizerische Historikertag 1985
durchgeführt. Die Besucherzahl war recht erfreulich. Das Interesse an
(Schweizer) Kirchengeschichte (KG) ist reichlich vorhanden. In vorliegendem
Band der neuen, von der AGGS betreuten Reihe ITINERA liegen die Referate
gedruckt vor, versehen mit Anmerkungen. Im Vorwort, wofür die Redaktion
der Helvetia Sacra (HS) zeichnet, wurden auch einige Probleme, die sich
bezüglich der HS bei der Diskussion stellten, berücksichtigt und klargestellt.

B. Degler-Spengler führt mit ihrem Referat über die HS ins Thema « KG als
Teil der allgemeinen Geschichre» ein: Das großangelegTe Werk will ein
« Handbuch und Arbeitsinstrument zur Geschichte der Schweiz» sein, die selber
wieder Teil der allgemeinen, übernationalen Geschichte und KG ist. Die
folgenden Beiträge greifen dann Einzelaspekte heraus, die diese Verflechtung
beispielhaft darlegen. E. Gilomen-Schenkel kann mit ihrer Abhandlung über
den Gebetsbund von Attigny 762 zeigen, daß mit den dort genannten
«Schweizer» Teilnehmern die gesamte Schweiz fest im frühen Karolingerreich
integriert ist und korrigiert damit bisherige Auffassungen von einer « Königsferne»

der damaligen Schweizergebiete. Die Autorin greift am meisten auf die
Vorarbeiten zurück, die die HS bereitstellt. Ein wirtschaftsgeschichtliches Thema,

das eng mit der KG verknüpft ist, nimmt H.-J. Gilomen auf mit dem Streit
um die Basler Wucherpredigt des Johannes Mulberg (um 1411), worin kirchliche

Theorie und Wirrschaftspraxis bezüglich Rentenkauf auseinanderklafften.
Zum Themenbereich Kirche und Staat führt P. Braun mit seinem Beitrag über
die Auseinandersetzungen des Lausanner Bischofs J. B. de Strambino (1662—84)
mit der Freiburger Obrigkeit. Er zeigt, wie das durch die langjährige Abwesenheit

des Diözesanbischofs erstarkte Staatskirchentum sich gegen die nachtri-
dentinischen Reformbestrebungen sträubte, wobei Familienpolitik und andere
Gründe mitspielten. In denselben Themenkreis fällt A. Gössis Referat über die
Pfarrvisitation im Kanton Luzern im 18. Jahrhundert. Der konstanzische Visitator

durfte nur in Begleitung eines staatlichen Vertreters seines Amtes walten,
wobei es zu gewissen Anständen kam bezüglich der « res mixtae ». Interessant ist
der Hinweis, «daß die obrigkeitlichen kirchlichen Reformbestrebungen in
erster Linie der Intensivierung und dem Ausbau der Herrschaft dienten»
(S. 80). Natürlich sind die Visitationsprotokolle höchst ergiebige Quellen für
sozialgeschichtliche Fragestellungen. F. Python greift einen Aspekt freiburgi-
scher KG des 19. Jahrhunderts heraus : Eine Klerikergruppe, in einem Geheimbund

vereinigt, kämpft gegen die Herausforderungen des Liberalismus mit
einem gut aufgebauten Informationssystem, versucht aber auch die Zeitprobleme

wissenschaftlich zu untersuchen und die nötigen Maßnahmen zu ergreifen.

A. Moretti sprach über die Tessiner Diözesanfrage, die auch eine Frage war
unter den Geistlichen, die dem römischen und dem ambrosianischen Ritus
angehörten, wobei natürlich die politische Situation im Kanton ebenso

Schwierigkeiten machte.

215



In diesem Zusammenhang sollen auch noch die beiden vorausgehenden
Bände der ITINERA hier kurz erwähnt werden. Bd. 1 ist der «Ortsgeschichte»
gewidmet, dessen Beiträge auf den Historikertag 1984 zurückgehen. Der
Doppelband 2/3 faßt die Referate des Zweiten Schweizerischen Historikerinnentreffens

in Basel 1984 zusammen. Von besonders kirchengeschichtlichem Interesse

ist der erste Artikel über die katholische Frauenbewegung in der Schweiz.
Kirchliche Aspekte kommen teilweise auch in den anderen Beiträgen zur
Sprache. Die Behauptung der «Anbetung Mariens» (S. 5) durch die Katholiken
gehört offenbar zu den unausrottbaren Schlagwörtern aus dem antiquierten
Arsenal konfessioneller Polemik ; in wissenschaftlichen Arbeiten sollte sie nicht
mehr zu finden sein.

Mariastein Lukas Schenker

Liber Donationum Altaenpae. Cartulaire de l'abbaye cistercienne d'Haute -

rive (XIIe—XIIIe siècles), éd. Ernst Tremp, trad. Isabelle Bissegger-Gann,
Lausanne 1984 (MDR III/l 5), 433 p.

L'histoire de la Glane et de la Moyenne-Sarine au XIIIe siècle nous échapperait

presque complètement sans le Cartulaire d'Hauterive, qui a recueilli
quelque 280 documents entre la fondation (1138) et 1200, avant d'en recevoir
encore une quarantaine au XIIIe siècle. Leur importance est telle que les
historiens les exploitent depuis deux siècles et qu'il existait, depuis 1896, une
édition du Cartulaire due à l'abbé Gremaud. Mais cette édition n'était fondée

que sur des copies du XVe et du XVIIIe siècle, à cause des tribulations du
manuscrit: disparu d'Hauterive vers 1800, il ne fut signalé qu'en 1897 en
Angleterre et se trouve maintenant à Berlin. On comprendra donc que l'édition
Gremaud devait être remplacée.

La nouvelle édition d'Ernst Tremp, remarquablement traduite en français, va
bien au-delà de l'attente. Non seulement, le texte est établi de façon scrupuleuse,
mais l'analyse interne du Cartulaire a permis de reconstituer sa composition et
d'identifier son auteur principal avec une quasi-certitude (le cellérier Conon,
actif à la fin du XIIe siècle). Parallèlement, la naissance de l'institution et son
développement économique, tels qu'ils résultent des actes, sont amplement
traités. Toutes les questions abordées bénéficient de la connaissance précise qu'a
l'éditeur des autres établissements romands.

Reste peut-être la question de la datation des pièces, qui mérite plus ample
discussion. C'est une particularité embarassante du Cartulaire d'Hauterive que
l'absence de dates pour presque toutes les pièces ; pour tout le XIIe siècle, il n'y
en a guère qu'une dizaine qui nous ont été transmises datées. Pour toutes les

autres, il existe une datation tradirionnelle qui remonte au XVIIIe siècle, à

l'abbé d'Hauterive Bernard de Lenzbourg, premier historien à avoir utilisé le
Cartulaire: annotant une copie qui lui servait pour ses travaux, il attribua à

chaque acte non-daté une année indicative. Ces dates ont été reprises en 1923

par Gumy, dans son Regeste de l'abbaye d'Hauterive, et, ainsi diffusées, se

216



retrouvent dans tous les travaux récents. L'éditeur a choisi de les conserver
chaque fois qu'elles n'étaient pas insoutenables. On peut se demander s'il
n'aurait pas mieux valu les remplacer par des fourchettes délimitant la période
possible de rédaction ou par des formules vagues (milieu du XIIe siècle

lorsqu'il aurait été impossible de déterminer les terminus post et ante quem. On
aurait ainsi évité le risque qu'implique une proposition trop précise: l'année
choisie un peu au hasard parmi les années plausibles s'impose aux historiens qui
oublient presque inévitablement que la date qu'on leur propose ferait partie
d'une fourchette de 10 ou 20 années et n'a pas plus de poids qu'aucune autre
d'entre elles. Même l'éditeur, déjà, cède à cette tendance : dans l'acte 50, il
appuie la date 1142 de Lenzbourg et Gumy en relevant qu'il y a parmi les

témoins les doyens Emerrad et Giroud, qui sont également témoins d'une autre
charte datée, elle, explicitement de 1142. Or ces deux doyens ont siégé plus de
30 ans ensemble au Chapitre de Lausanne et se retrouvent côte à côte comme
témoins aussi bien en 1135 (Zeerleder 1/74) qu'en 1162 (Gallia Christiana,
Instr. XV/28). C'est ainsi que des dates qui ne reposent presque sur rien
s'imposent peu à peu. Cela ne va pas sans conséquences; c'est que, par ses

longues listes de témoins, le Cartulaire d'Hauterive concerne un grand nombre
de familles nobles et de dignitaires ecclésiastiques du diocèse de Lausanne.
Ainsi, les datations arbitraires de Lenzbourg-Gumy ont troublé la mise au point
de questions sans rapport direct avec Hauterive. Ne changeons pas d'exemple :

ce même acte daté de 1142 a, par sa liste de témoins, pourvu l'histoire des débuts
d'Hautcrêt et de Montheron d'abbés dont on est bien embarassé à cette date

(Helvetia Sacra III/3/1, p. 159 pour Hautcrêt, p. 327 pour Montheron). On
peut donc regretter que cette édition ait encore, renforcé l'autorité de ces dates
traditionnelles ; certes, l'éditeur ne pouvait pas les remplacer par des datations
précises, mais mieux fondées : les sources ne le permettaient pas. Mais l'impossibilité

de dater les chartes d'Hauterive ne favorise pas les dates proposées par
Lenzbourg-Gumy; elle en montre, au contraire, l'inanité.

Mais c'est là une réserve très secondaire, devant un travail d'une telle
précision et d'une telle qualité ; elles en font, avec le Cartulaire du Chapitre de
Lausanne, une des très rares éditions de sources romandes des XIIe et XIIIe
siècles qui se prêtent sans risque à des études minutieuses (du formulaire, de la
titulature des dignitaires qu'en général on n'ose conduire que sur les originaux.

C'est que l'édition est fiable dans les plus petits détails : donnons pour finir
l'exemple de cet Astralabius, abbé cité vers 1164 (no 74). On a pu penser que le
fils d'Héloïse et d'Abélard avait trouvé refuge à Haurerive, puisque le nom
d'Astralabius avait été forgé par ses parents et ne pouvait que très difficilement
avoir été porté par quelqu'un d'autre. On sait maintenant que le seul passage qui
le mentionne (à part une liste d'abbés des environs de 1300 qui sans doute s'en

inspire) a été réécrit après grattage (note 8 au no 74). On ne peut pas imaginer
que l'unique mention d'un aussi étrange abbé a pu être réécrite sans qu'il y ait
falsification. Et ce n'est peut-être pas inintéressant pour l'histoire de la fortune
d'Héloïse et d'Abélard qu'un monastère cistercien se soit soucié d'annexer leur
fils comme abbé.

Lausanne Jean-Daniel Morerod

217



Helmut Maurer (éd.), Churrätisches und St. Gallisches Mittelalter. Festschrift
für Otto P. Clavadetscher zu seinem fünfundsechzigsten Geburtstag, Sigmaringen,

Jan Thorbecke Verlag, 1984, p. X-280, ill.

Cette intéressante «Festschrift», dédiée à l'un des meilleurs spécialistes de

l'histoire de St-Gall (bibl. des travaux de O. P. Clavadetscher: p. 257—264), est
divisée en deux parties. La première intéresse l'histoire médiévale de la Rhétie,
la deuxième l'histoire de St-Gall. Les contributions portent avant tout sur
l'époque carolingienne.

Ursus Brunold (Neu entdeckte Handschriftenfragmente in rätischer Minuskel,

p. 7-21) présente un certain nombre de fragmenrs en minuscule rétique qui
ont été découverts récemment dans des couvertures de livres et qui sont
conservés actuellement à Coire et à Flums. Iso Müller (Vom Baptisterium zum
Taufstein. Zur Missionierung Churrätiens, p. 23—36) soumet à une nouvelle
analyse critique complète, la documentation textuelle et archéologique attestant
les premières phases de la christianisation de la haute Rhétie. L'a. réussit à

éclairer un contexte institutionnel et religieux, destiné généralement à rester des

plus obscurs, faute de sources suffisantes. L'itinéraire monastique et intellectuel
d'un des maîtres les plus importants de l'abbaye de St-Gall au IXe siècle - le
moine Iso - est reconstruit, avec une certaine argutie, par Johannes Duft (Iso
monachus - doctor nominatissimus, p. 129-171). Il s'agit d'une importante
contribution d'histoire intellectuelle carolingienne, qui contribue à éclaircir des

problèmes que l'érudition antique et moderne avait laissés en suspens. La

signification historique du séjour de l'empereur Charles III à St-Gall (883) est
reconstituée par Karl Schmid (Brüderschaften mit den Mönchen aus der Sicht
des Kaiserbesuchs im Galluskloster vom Jahre 884, p. 173—194), qui réexamine
de manière large le phénomène complexe de la « fraterniras » et de l'«amicitia»
dans le contexte impérial post-carolingien. La contribution de Michael Borgolte
(Salomo III. und St. Mangen. Zur Frage nach den Grabkirchen der Bischöfe von
Konstanz, p. 195—223) devra être prise en considération avec attention par les

historiens et les archéologues intéressés par les problèmes des sépultures épis-
copales. L'enquête confirme l'affirmation de M. Sot (Gesta Episcoporum. Gesta

Abbatum, in Typologie des sources du moyen âge occidental, fase. 37, 1981),
selon laquelle la cathédrale devient siège traditionnel de sépultures épiscopales
en liaison avec la production d'écrits de «mémoire» (anniversaires, gesta etc.).
A Constance nous avons une date, pour le début d'un tel phénomène : 1118. Un
indice important pour en rechercher les causes dans le plus vaste contexte
spirituel et ecclésiastique de la Réforme Grégorienne. Walter Berschin (Das
Benedictionale Salomons III. für Adlabero von Augsburg (Cambridge, Fitzwil-
laim Museum Ms. 27) met ce Codex en relation avec la production de manuscrits

liturgiques à St-Gall sous l'abbé Salomon (890-920). La contribution de

Ernsr Ziegler (Kirchenpfleger und Kirchenamt. Bemerkungen zur Verwal-
tungs- und Archivgeschichte der Stadt St. Gallen im Spätmittelalter, p. 237-
256) est la seule qui touche un problème d'histoire de l'église pour le bas Moyen
Age.

Lausanne Agostino Paravicini Bagliani

218



Subsidia Sangallensia I. Materialien und Untersuchungen zu den
Verbrüderungsbüchern und zu den älteren Urkunden des Staatsarchivs St. Gallen, éd.
Michael Borgolte, Dieter Geuenich und Karl Schmid, Staatsarchiv und
Stiftsarchiv St. Gallen 1986 (St. Galler Kultur und Geschichte, 16), p. 756, ill.

Ces toutes dernières années, l'histoire de l'abbaye de St. Gali a été l'objet
d'importants travaux de haute érudition. Ainsi, deux nouvelles éditions critiques

ont vu récemment le jour : les Casus S. Galli du moine Ekkehard IV, par
Hans H. Haefele (Darmstadt 1980), et la Vita sanctae Wiboradae, par Walter
Berschin (St-Gall 1983). D'autre part, une équipe de chercheurs dirigés par
Albert Bruckner a publié une édition-facsimilé d'un des trésors du «Stiftsarchiv»

de St. Gall, le Liber viventium de l'abbaye de Pfäfers (Bàie 1973).
Le présent volume, nouveau témoin de cette extraordinaire vitalité de

recherche, contient deux amples monographies. Karl Schmid, Dieter Guenich
et Roland Rappmann signent la première contribution qui porte sur les « libri
confraternitatum» de l'abbaye de St-Gall; Michael Borgolte et Dieter Guenich
sont les auteurs d'un «commentaire» aux chartes saingalloises les plus anciennes.

Un fil commun réunit ces travaux, fruit d'une érudition imposante et
apparemment sans faille: le désir de traiter de manière globale, des sources dont
l'accès n'avait été jusqu'ici, et malgré un siècle de bonne érudition moderne, que
partiel et incomplet.

Les contributions concernant les « libri fraternitatum », prolégomènes à une
future édition facsimile du Cod. sangall. Class. I. Cist. C 3. B 55 du Stiftsarchiv
de Saint-Gall, projetée par les Monumenta Ge.rmaniae Historica, présentent une
toute nouvelle hypothèse de travail, à savoir qu'à l'abbaye de St-Gall ont été

produits, à l'époque carolingienne, deux «libri fraternitatum», rassemblés plus
tard en un seul. La démonstration s'appuie sur une analyse extrêmement
détaillée de l'ensemble des indices - paléographiques, codicologiques et textuels

- provenant d'une documentation originale qui n'existe que très partiellement
aujourd'hui. Les parties manquantes (reconstitution des 24 ff. du Codex A
p. 91-138 et des 60 ff. du Codex B: p. 157—276) ont pu être restituées, avec un
degré suffisant de probabilité, à partir du deuxième volume des Alamannicarum
Rerum Scriptores de Melchior Goldast, qui contient une tradition tardive, et de
l'édition du célèbre Codex Traditionum de St-Gall (1645).

Les résultats des recherches de la deuxième partie intéresseront un grand
nombre de spécialistes, étant donnée la diversité des démarches. Ainsi, M.
Borgolte rassemble les éléments qui permettent de remonter à une «conscience
clanique» («Selbstverständnis einer Verwandtengemeinschaft») de la part des
membres d'une des plus importantes familles alémannes (le « Geschlecht » des

Alaholfingiens).
Deux recherches de type fondamental constituent le noyau principal de cette

deuxième partie : une liste complète de toutes les données chronologiques (date
du document), diplomatiques (nom du scribe) et toponymiques (lieu de 1'«

actum » et du terriroire objet de la charte) contenues dans les chartes sangalloises
(ca. 800, jusqu'à 920 ca.) les plus anciennes (Wartmann II et II avec les adden-

219



da) : le commentaire, fruit d'un réexamen paléographique complet, a permis de
dresser une carte - impressionante par quantité et étendue — des possessions
monastiques à l'époque mérovingienne et carolingienne. Nul doute que l'index
des 22 000 noms de personnes présents dans ces mêmes chartes (p. 493—734),
produit à partir d'une révision systématique des actes eux-mêmes, est de nature à

relancer la recherche dans au moins deux domaines : l'onomastique et la pro-
sopographie.

Lausanne Agostino Paravicini Bagliani

Carlos M.N. Eire, War against the Idols. The Reformation of Worship from
Erasmus to Calvin, Cambridge, Cambridge University Press, 1986, 326 p.

Dès son introduction, l'auteur nous avertit de l'ampleur et de l'ambition de la

thèse générale d'un ouvrage qui fut d'ailleurs une thèse universitaire: «Calvin
en défendant l'héritage de l'attitude protestante envers l'idolâtrie, a forgé une
métaphysique théologique nouvelle, fondée sur l'Ecriture sainte, dans laquelle
les frontières entre le spirituel et le matériel étaient plus clairement tracées

qu'auparavant. Sa réaffirmation de l'importance centrale d'un culte «spirituel»
a fourni le fondement idéologique solide qui explique en grande partie
l'agitation politique et sociale accompagnant la diffusion du calvinisme» (p. 3).

En fait cette «large synthèse» (p. 4) prétend montrer que le concept d'idolâtrie,

sorte «d'œil du cyclone», cet endroit calme où semble se nourrir la

tempête, permet d'opérer un discernement non seulement entre catholicisme et

protestantisme, mais à l'intérieur de ce dernier entre luthériens et calvinistes.

On savait déjà que la théologie favorable ou au contraire hostile aux
représentations dans le christianisme était seulement la pointe d'un iceberg.
Ch. Schönborn a bien montré que la querelle iconoclaste des VIIIe et IXe siècles

en Orient, mettait en œuvre toute la théologie de l'Incarnation (L'icône du
Christ, Paris', 1985), et F. Boespflug, que le problème de la représentation
trinitaire au XVIIIe siècle latin mettait en cause le rapport de l'Eglise et des

Lumières (Dieu dans l'art, Paris, 1984). Mais au XVIe siècle, il y a encore plus,
car selon sa définition, le concept d'idolâtrie engage non seulement les rapports
de l'Eglise avec l'activité artistique, la légitimité du culte de la Vierge et des

saints, mais encore la théologie de l'Eucharistie dont la conception symbolique
permettrait de sauvegarder l'aspect «spirituel», et même le rôle à accorder à

l'Etat dans les problèmes religieux. En effet, par nature, l'iconoclasme ne peut se

contenter d'une prédication enflammée ou de pamphlets rageurs, il doit encore
descendre dans la rue ou pénétrer dans les églises, et y briser les idoles. Le
problème est donc de savoir à qui revient cette violence légitimée : aux individus
ou à l'Etat C'est la perspective du dernier chapitre de l'ouvrage, retraçant le
chemin qui mène «de l'iconoclasme à la révolution».

Selon l'auteur, lc point de départ du processus est le dépassement de ce qui
aurait été une religion de l'immanence au Moyen Age vers celle d'une
transcendance, par la volonté humaniste et réformée de rejeter la dévotion populaire

220



médiévale, proche d'un « para-polythéisme ». L'analyse s'appuie sur les ouvrages
classiques en la matière. Mais il reste à clarifier — ce qui ne pouvait se faire dans

un ouvrage dont Erasme constitue le premier jalon — les rapports complexes
entre la haute mystique spéculative médiévale et ses retombées sur les cercles
laïcs qui lui sont rattachés.

Hostiles aux «abus» du culte des saints et de leurs images, Wycliffe et Hus ne
fondent pas théologiquement leur répugnance. Erasme, qui manie son ironie
féroce contre les superstitions, y voit bien plutôt une piété mal dirigée qu'un mal
en soi. Certes la revendication d'un «pur Evangile» contribue implicitement à

rejeter tout ce qui ne s'y rattache pas directement.
La problématique se noue vraiment dans l'affrontement qui oppose Karlstadt

et Luther. A partir de 1520 et surtout lorsque Luther a dû quitter Wittenberg,
Karlstadt met au point une vraie théologie de l'iconoclasme, spécialement dans
le «Von Abthung der Bylder und das keyn Bedtler unter Christen seyn sollen»
du début 1522, dont la pratique dévastatrice fut sanctionnée partiellement par
l'électeur Frédéric. A son retour, Luther s'oppose à celui qui est devenu son
«pire ennemi»: son scandale vient-il de la violence ou de la théologie mise en
œuvre La réponse est très clairement fondée sur sa propre conception de la
Réforme et de la liberté du chrétien. Karlstadt n'a-t-il pas fait de l'iconoclasme
une nouvelle et plus dangereuse «bonne œuvre»? Luther montre d'ailleurs
l'inanité du combat lui-même : « Pourquoi la conscience chrétienne devrait-elle
être prise au piège et torturée par ce qui n'a aucune réalité » écrit-il à la fin 1524
(Contre les prophètes célestes, WA 40, 69). Ce «vide» des images montre bien,
selon M. Eire, que Luther n'a ni l'intention ni l'intérêt de se servir de l'idolâtrie
comme concept opératoire pour son combat, alors que la majorité des autres
Réformateurs y attachent plus d'importance.

C'est ce qu'on voit en examinant les écrits de Vadian, si du moins c'est lui qui
se cache sous le «Judas Nazarei», auteur de «Vom alten und neuen Gott,
Glauben und Lehre» publié à Bâle en 1521, de LudwigHätzer, deZwingli et de

Bullinger. L'auteur étudie les positions dont chacune a ses nuances. Il n'omet
pas le cas de Berne er cire la sarire versifiée de Nicolas Manuel : « Klagrede der
armen verfolgten Götzen und Tempelbilder»: les pauvres idoles ne sont pas
responsables de la manière dont on les fait et traite mais l'impiété des hommes!

Le milieu de la Réforme de langue française est ensuite minutieusement
examiné dans la mesure même où il prépare l'épanouissement de la théologie de
Calvin qui donnera à l'idolâtrie sa force explosive. L'analyse de la position de
Lefèvre d'Etaples, centrée sur le culte des saints d'ailleurs, et non sur le rôle des

images, semble équilibrée : si l'auteur ne souscrit pas à ce qu'écrivait Imbart de la
Tour, il prend ses distances par rapport aux outrances de H. Heller. Puisqu'il cite
l'édition que nous avons proposée avec F. Giacone, des « Epistres et Evangiles »

issues du milieu fabrisien, il convient de rectifier une allégation : notre hypothèse

(citée p. 176, n. 35) n'est pas de voir en Gérard Roussel « the real author of
most of the work » mais seulement des six dernières homélies ajoutées vers 1530.
Or parmi ces textes, il est intéressant pour la compréhension du cercle de
Meaux, de noter que, traitant de la fête de la Toussaint qui aurait bien convenu

221



pour un rejet du culte des images et des statues, le rédacteur se contente de

proposer une belle méditation sur les Béatitudes mais que, pour la Dédicace, il
oppose, discrètement d'ailleurs, les pierres vivantes que sont les chrétiens aux
«pierres mortes» de nos églises d'ici-bas. En fait il n'y a pas dans la production
de Lefèvre de développements théologiques sur l'idolâtrie.

A l'inverse, on en trouve chez Guillaume Farei dont on s'étonnera que
l'auteur n'ait pas du tout utilisé le grand texte « Du vray usage de la croix de Jesus
Christ» de 1560. Il y a enfin Calvin. Une longue et bonne analyse de l'œuvre
calvinienne, et en particulier du « Traité des reliques » (1543) et de 1'« L'Excuse à

Messieurs les Nicodémites» (1544) montre comment le réformateur de Genève
met en œuvre une véritable psychologie de l'idolâtrie.

Le refus du « nicodémisme » et de toute dissimulation privée se fait précisément

au nom de l'horreur de l'idolâtrie, et donne sa justification à la nécessité du
schisme. L'ouvrage apporte ainsi une contribution à la question posée par
J. Courvoisier: les réformateurs voulaient-ils fonder une nouvelle Eglise? (De
la Réforme au protestantisme, Paris, 1977). De cette séparation fondée dans le
droit divin, pour ainsi dire, naît la spécificité de la tradition réformée. Dans sa

conclusion, Eire montre quelques conséquences sur la mentalité réformée, dont
l'exclusion, ou du moins la réduction, de la symbolique féminine, véhiculée par
la Vierge et les saintes.

Sans vouloir reprocher des lacunes à un livre déjà très riche, trop riche
peut-être, il est possible de faire quelques suggestions pour continuer la recherche

sur le thème de l'idolâtrie au XVIe siècle. Il serait important de compléter ce

qui est dit sur le protestantisme continental par l'examen de la Réforme anglicane

dans la ligne de l'article de R. Whiting (Journal ofEcclesiastical History, 33

(1982), 30—47), mais aussi de façon plus originale, d'établir des analogies avec
l'iconoclasme catholique espagnol contre les idoles indigènes en Amérique, qui
eut aussi ses extrémistes. Enfin une recherche pourrait être entreprise à partir de

l'histoire de l'exégèse à travers tout le XVIe siècle catholique et protestant par
un examen détaillé des commentaires bibliques de 2 Rois 22,14 (sur la réforme
dejosias) mais surtout Matthieu 21, 12—17 et ses trois parallèles, sur les vendeurs
chassés du Temple.

C'est dire combien ce livre brillant et nuancé à la fois suscite l'intérêt. Il
concilie une bonne information et une belle clarté. Sa présentation est agréable
en dépit de quelques fautes de typographie dans les noms en français, et surtout
du manque dommageable d'une récapitulation de la bibliographie. Sa thèse
centrale sera certainemenr discutée avec plus de précision dans l'avenir mais on
devra tenir compte de cet ouvrage important sur les fondements mêmes de la
Réforme protestante du XVIe siècle et de sa consolidation.

Fribourg Guy Bedouelle

222



Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire. Histoire religieuse de la France
conremporaine. Tome 1. 1800-1880. Toulouse, Privat, 1985. 352 p.

Cet ouvrage ne fait pas seulement le point des connaissances sur l'état
religieux de la France au XIXe siècle, il est aussi un témoignage remarquable des

recherches et des points d'excellence de l'historiographie française des dernières
décennies en ce domaine.

Cette «école» ne se contente pas, en effet, de la dimension ecclésiastique et
tourne résolument le dos au genre apologétique. A partir du fait catholique
majoritaire, elle s'ouvre à une démarche comparative, faisant place au
protestantisme et au judaïsme. Son souci d'équilibre apparaît aussi bien dans l'alliage
judicieux des techniques nouvelles (analyses sérielles, par exemple) et des

approches plus classiques que dans la pondération entre ce qui a été vécu par le

grand nombre et ce qui est demeuré marginal. Le recours constant à la
géographie religieuse en est une autre caractéristique. Le XIXe siècle apparaît alors
sinon réhabilité du moins sous un jour neuf, avec son rythme propre qui ne se

calque ni sur la chronologie politique, ni sur les seules séquences sociales ou
économiques.

Le plan de l'ouvrage, en deux parties, exprime bien cet acquis et met en
évidence deux versants dans ce premier XIXe siècle, dont la période charnière
se situe entre 1830—40. En amont, c'est la reconquête lente et indécise par un
clergé affaibli d'un monde ébranlé par la Révolution. Les rapports privilégiés
avec l'Etat ne vont pas sans désavantages et les divisions internes ne sont pas
comblées. Sous le triomphalisme affiché, le tissu des chrétientés se reforme
inégalement. L'environnement culturel des Secondes Lumières ne favorise pas
le retour des élites intellectuelles et le détachement des masses — terme que les

auteurs préfèrent à l'ambiguë et apparemment irréversible « déchristianisation »

- s'impose dans certaines régions et selon des modalités variables.
Un renouveau apparaît cependant dans les années 1830-50, printemps de

l'Eglise de France, qui donne lieu, en aval, à une période d'épanouissemenr
jusque dans les années 1870.

Ce renouveau n'est pas analysé d'abord dans ses composantes sociologiques
ou institutionnelles, mais par le biais du développement d'une nouvelle piété et
sensibilité religieuse: une religion plus ultramontaine, plus aimable et plus
festive en réaction contre le rigorisme et le gallicanisme, une religion plus
proche du vécu et de l'attente des fidèles, donc plus populaire. Il en résulte un
nouveau clergé - notamment un grand nombre de religieux et religieuses en

marge des rigidités concordataires — et de nouvelles bases institutionnelles
(écoles primaire et secondaire, œuvres) qui caprent en faveur de la religion la

peur sociale (1848, Commune). Un retour des élites se note qui atteint plus
l'aristocratie que la bourgeoisie, mais les effets de la Révolution industrielle
enrayent le mouvement dans la classe ouvrière dont le détachement est
finement mesuré et relativisé par les aureurs.

Ce souci d'une histoire attentive aux diversités sociales s'épanouit dans un
vaste et dernier chapitre consacré à la présentation d'une géographie religieuse
de la France. On y distingue, dans la moitié nord du pays, une zone centrale

223



dépressionnaire avec Pans et les diocèses qui l'avoisinent, entourée de
chrétientés dont la restauration fut vigoureuse : l'Ouest, dans sa masse profonde, le

Nord et l'Est, lorrain et alsacien, où les fidélités ecclésiales se nourrissent des

rivalités confessionnelles. Dans la moitié Sud, de solides chrétientés rurales
s'échelonnent de la Franche-Comté au Pays basque - là où souvent existent aussi
des réformés — avec des zones plus ou moins vastes de détachement qui se

prolongent sur le littoral.
L'ouvrage se termine par un bilan de cette restauration religieuse séculaire,

vers 1880, à un moment où le trend du conformisme ambiant s'inverse et
devient défavorable au catholicisme. La fracture révolutionnaire subsiste, mais
les efforts de reconquête, avec leurs rythmes propres et leurs effets variables
selon les couches sociales et les régions, ont remodelé la carte religieuse de la

France.
Cette remarquable synthèse, appelée à être poursuivie jusqu'à l'histoire récente,

s'ouvre à divers points de vue, et son souci d'impartialité lui fait éviter toute
visée culpabilisante. Par sa dimension comparative et sa volonté de prendre en

compte les diverses confessions, elle pourrait servir de modèle au renouvellement

de l'histoire religieuse d'autres pays.

Fribourg Francis Python

FRANCIS PYTHON

Mgr Etienne Marilley
et son clergé à Fribourg
au temps du Sonderbund
1846-1856
Intervention politique et défense religieuse
Collection: Etudes et recherches d'histoire contemporaine, vol. 10

620 pages, broché Fr. 84.-

Bulletin de commande
à retourner à votre librairie
ou aux Editions Universitaires, Pérolles 42, 1700 Fribourg

Le soussigné commande ex. Francis Python: Mgr Etienne Marilley et son
clergé à Fribourg au temps du Sonderbund, au prix de Fr. 84- (+ port et emballage).

Nom: Prénom:

Adresse: Signature:

224


	Rezensionen = Comptes rendus

