
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 79 (1985)

Artikel: Les sanctuaires à répit dans les alpes occidentales

Autor: Santschi, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


>

CATHERINE SANTSCHI

LES SANCTUAIRES À RÉPIT
DANS LES ALPES OCCIDENTALES

Cette étude est un simple maillon dans une chaîne de recherches qui a

commencé à la fin du siècle passé. En Suisse, l'idée d'étudier les

chapelles et les églises où l'on ressuscitait les petits enfants morts sans

baptême a été conçue et mise en œuvre d'abord par le P. Iso Müller, dans

deux articles parus en 1958 et en 1964 ', ensuite par le regretté Oskar
Vasella qui a publié, en 1966 dans la Revue d'histoire ecclésiastique suisse, les

résultats d'une enquête sur ce sujet, réalisée essentiellement en Suisse et

au Tyrol2.
Cet article doit aussi beaucoup aux travaux du professeur Henri

Meylan qui, en 1977, avait présenté dans un cercle privé une note
relative à la cathédrale Notre-Dame de Lausanne comme sanctuaire à

répit. Cette note, il comptait la publier dans la présente revue, en

complément à l'étude d'O. Vasella, mais la mort l'a empêché de le faire.
Madame Meylan m'ayant autorisée à utiliser les papiers de son mari3

pour étudier ce sujet qui m'intéressait depuis longtemps, mon propre
article s'en est trouvé fort enrichi.

1 Iso Müller, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bündnerland, in : Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, t. 54, 1958, p. 15-27; Id., Die churrätische Wallfahrt im Mittelalter.

Ein Überblick, Basel, 1964 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde, 43)

2 Oskar Vasella, Über die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in : Revue
d'histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966, p. 1-75.

3 Conservés aux Archives cantonales vaudoises sous la cote P Meylan.

119



PETIT TOUR D HORIZON BIBLIOGRAPHIQUE

Une des premières études, à ma connaissance, que nous possédions

sur la résurrection des enfants morts sans baptême est le Traité des

superstitions qui regardent les sacrements... de l'abbé Jean-Baptiste Thiers,
dont la première édition a paru en 16974. Jean-Baptiste Thiers, au

chapitre du baptême, affirme : « C'est être superstitieux que de baptiser
des enfants mort-nés, des monstres » ; et de citer divers statuts synodaux
du diocèse de Langres (de 1452 et 1479), du diocèse de Sens (de 1524),
qui l'interdisent, en décrivant très précisément la manière dont on
réchauffe les petits cadavres pour faire croire qu'ils vivent. Les statuts
synodaux de l'Eglise de Lyon imprimés en 1566 «défendent de batizer
les avortons ou enfants mort-nés, quand même certaines femmelettes

qui les apportent à l'église et qui les y gardent quelques jours, assureraient

qu'elles y auraient remarqué des signes de vie» 5. Dans le
Dictionnaire de théologie catholique, E. Aman décrit Jean-Baptiste Thiers
(1636—1703) comme un «chercheur infatigable, esprit curieux, critique
aiguisé, peut-être trop caustique...»6.

Le terme de « sanctuaire à répit » est apparu au début du XXe siècle, à

ce qu'il semble, dans les travaux de recherches sur le folklore et les

traditions populaires. C'est, à ma connaissance toujours, Pierre Sainty-
ves qui l'utilise le premier, dans un article fondamental sur ce sujet7,

paru en 1911. En Picardie, on donnait le nom de répits aux chapelles qui
étaient censées jouir de ce privilège miraculeux. La coutume d'y porter
les enfants mort-nés dut être assez générale, puisque nous voyons un
synode d'Amiens l'interdire en 1679 (p.67).

Depuis l'époque où Pierre Saintyves a publié son article, les recherches

se sont poursuivies, surtout dans les travaux d'histoire locale, à

propos d'une chapelle ou d'un sanctuaire particulier. Parmi les articles

4 4 volumes, Paris, 1697. L'édition commentée, mais très fortement tronquée, publiée
parJean-Marie Goulemot, Paris, Le Sycomore, 1984, n'a malheureusement pas retenu les

passages qui nous intéressent.
3 J.-B. Thiers, Traité des superstitions..., 2e éd., Paris, 1697-1703, t. I, préface, et t. II,

p. 59-62.
6 Dictionnaire de théologie catholique, t. XV, 1, Paris, 1946, col. 617—618.
7 Pierre Saintyves, Les résurrections d'enfants morts-nés et les sanctuaires à répit,

dans : Revue d'ethnologie et de sociologie, t. II, 1911, p. 65-74. Repris dans : En marge de
la légende dorée. Songes, miracles et survivances. Essai sur la formation de quelques
thèmes hagiographiques, Paris, 1931, p. 167—192.

120



comportant une réflexion de caractère général, M. Meylan a relevé une
contribution de Marcel Bernos, de l'université d'Aix-Marseille, concernant

un miracle à l'Annonciade d'Aix 8. Cet article, rédigé à propos
d'une résurrection d'enfant observée en 1558, constitue une approche
extrêmement sérieuse du phénomène, qui laisse de côté les opinions un
peu crispées des théologiens pour envisager des explications physiologiques

et médicales qui permettent de comprendre les changements
d'aspect des nouveaux-nés ou des petits cadavres.

On pourrait citer de nombreuses autres études, en particulier celle de

M.Jean-Charles Didier, parue en 1968, qui ne nous apporte pas moins
de onze attestations notariées d'enfants réanimés dans une petite église
rurale du diocèse de Langres, entre mai et septembre 1657 9. Mais le

phénomène se trouve aussi en ville: on vient de voir le cas d'Aix-
en-Provence, et l'abbé Henri Platelle a rencontré des cas en milieu
urbain, dans ses recherches sur Lille au XVIIe siècle 10.

Envisagée du point de vue sociologique, la résurrection des enfants

morts sans baptême est considérée par l'abbé Jean Sainsaulieu comme
une activité ou même un métier possible pour des ermites. Il présente en
effet la résurrection d'enfants morts sans baptême comme «la spécialité
la plus curieuse des ermites guérisseurs»11. De nombreux cas sont
signalés en Lorraine à la fin du XVIIe siècle et au début du XVIIIe, et
l'auteur suppose que le phénomène se prolonge en terre d'Empire — sur
le plan géographique, on peut d'ailleurs douter que l'enquête de l'abbé

Sainsaulieu, dirigée essentiellement vers la catégorie sociale des ermites,
ait exactement rendu compte de l'extension réelle des sanctuaires à

répit : car il s'agit d'un phénomène qui couvre toute la France, mais qui
est infiniment plus répandu dans l'Ouest que dans l'Est, sur une vaste

région qui s'étend de la Mer du Nord aux Alpes maritimes.

8 Marcel Bernos, Réflexions sur un miracle de l'Annonciade d'Aix. Contribution à

l'étude des sanctuaires à répit, dans: Annales du Midi, t. 82, 1970, p. 5-20.
'Jean-Charles Didier, Un sanctuaire à répit du diocèse de Langres, l'église de Fayl-

Billot, Haute-Marne ; d'après les actes notariés du XVIIe siècle, dans : Mélanges de science

religieuse, Lille, 1968, p. 3-21.
10 Henri Platelle, Les Chrétiens face au miracle. Lille au XVIIe siècle, Paris, 1968,

p. 48-52, 69-70.
" Jean Sainsaulieu, La vie érémitique en France de la Contre-Réforme à la Restauration,

thèse, Paris IV, 28 juin 1973. Lille, 1974, p. 97 et suiv. (Edition à citer plutôt que
l'édition commerciale, Les ermites français, Paris, Cerf, 1974, qui ne contient aucune
référence).

121



Mais nous aurons l'occasion de revenir tout à l'heure au rôle joué par
les ermites dans les sanctuaires à répit, et sur ce point comme sur
d'autres, il n'est pas douteux que l'abbé Sainsaulieu a proféré quelques
suggestions stimulantes en remarquant que «cette traînée de miracles
à travers la Lorraine illustrait trop bien l'indépendance religieuse
des ermitages», toujours soupçonnés par la hiérarchie de favoriser
l'hérésie.

Terminons ce petit tour d'horizon bibliographique, du reste limité
aux pays de langue française et incomplet, par un article de Jacques Gélis

paru tout récemmentl2. Il s'agit d'une étude essentiellement ethnologique,

fondée sur un catalogue de deux cent soixante sanctuaires en
France, d'où émergent deux cas particulièrement intéressants: celui
d'Avioth, près de Montmédy dans le diocèse de Trêves, où un curé a

enregistré cent trente-cinq résurrections entre 1624 et 1673, et celui de

Faverney (diocèse de Besançon), où un religieux bénédictin a consigné
quatre cent quatre-vingt-neuf cas entre 1569 et 1593. Ce brasseur de

documents (J. Gélis) annonce une étude analogue pour la Belgique,
l'Italie, l'Autriche, l'Allemagne et la Suisse.

DEUX EXEMPLES DE L EPOQUE PALEO-CHRETIENNE

Dans un de ses sermons, saint Augustin rapporte un cas de «répit»
accordé à un nouveau-né non baptisé : une chrétienne habitant Uzale
était dans un état voisin du désespoir à l'idée que son enfant, mort sans

baptême, n'aurait aucune part à la vie éternelle. Ayant prié avec ardeur
le protomartyr saint Etienne, dont Uzale possédait des reliques, elle
obtint de son intercession la résurrection de son enfant, juste le temps de

recevoir tous les rites de l'initiation. L'enfant fut donc baptisé, puis
mourut à nouveau, mais cette fois définitivement, et sa mère l'ensevelit,
rassurée de le savoir sauvé 13.

12 Jacques Gélis, La mort et le salut spirituel du nouveau-né. Essai d'analyse et

d'interprétation du «sanctuaire à répit» (XVe-XIXe siècles), dans: Revue d'histoire
moderne et contemporaine, t. XXX, 1984, p. 361-373.

13 S. Augustin, Sermon n° 324 (Mic-ne, Patrologiae latinae cursus completus, t. 38,

p. 1447). Cet exemple, signalé à J.-Ch. Didier par le chanoine Henri Platelle, a influencé
les siècles postérieurs, et l'on voit certains curés se référer au sermon de S. Augustin pour

122



Que le baptême ait constitué une condition pour être enterré en terre
bénite est déjà attesté à l'époque des Pères du Désert. L'abbé Bessarion,
anachorète au tournant du IVe au Ve siècle, racontait qu'un homme
avait renoncé au monde, alors qu'il avait une femme et une fille, qui
n'était pas encore chrétienne, mais seulement catéchumène. Il partagea
ses biens en trois parts. Entretemps sa fille mourut sans avoir été
baptisée. Le père, pour la racheter, donna sa part aux pauvres avec celle de

sa femme et la sienne propre. Une voix lui dit pendant qu'il priait : «Ta
fille a été baptisée, ne t'inquiète pas». Il ne voulut pas le croire. La voix
lui dit alors de creuser le tombeau de sa fille pour voir s'il la trouverait. Il
alla au tombeau, creusa et ne la trouva pas, car elle avait été placée avec
les fidèles 14.

PROBLEMATIQUE

Si l'on en juge par les documents qui nous sont conservés, actes de

donations pieuses, récits de miracles, interdictions par les statuts
synodaux, c'est seulement à partir du XVe siècle que commence la pratique
des «répits» octroyés dans certains sanctuaires sous la forme d'une
résurrection au moins apparente, mais fugace, permettant juste de baptiser

les enfants morts sans baptême, de manière à ce qu'ils puissent se

faire enterrer en terre bénite. La généralisation de cette pratique montre
à quel point la pastorale chrétienne du baptême a pénétré dans le peuple
et de quelle manière le baptême sacralisé a été «récupéré» par lui pour
devenir un rite de passage essentiel. L'idée venait de saint Augustin.
Comme le fait observer Jean Delumeau, « on pensait alors avec saint

Augustin que les enfants décédés vont en enfer. Inversement, il suffisait,

croyait-on, de la cérémonie baptismale pour changer le destin éternel

recommander à leurs fidèles d'implorer un tel miracle. (J.-Ch. Didier, art. cit., dans:

Mélange de science religieuse, 1968/1, p. 4, note 1)
14 Les sentences des pères du désert, nouveau recueil : Apophtegmes inédits ou peu

connus, rassemblés et présentés par dorn L. Regnault, traduits par les moines de Soles-

mes, 2e édition, Solesmes, 1977, p. 15-16, N 9 (Apophtegmes traduits du grec, ms. Coislin
126). Sur l'abbé Bessarion, voir : Lexikon für Theologie und Kirche, 2e éd., t. II, Freiburg
i.Br., 1958, col. 301-302, et Les sentences des pères du désert, collection alphabétique,
trad, et prés, par dorn Lucien Regnault, Solesmes, 1981, p. 64—67.

123



d'un enfant qui n'atteindrait pas l'âge de raison. D'où le désespoir des

parents, lorsque leurs bébés étaient mort-nés, d'où aussi la nécessité

(psychologique) de certains sanctuaires dédiés à la Vierge, par exemple
autour de Lille et dans la région parisienne, où l'on portait les enfants
mort-nés. On les déposait sur l'autel et on voyait leurs joues se colorer,
leurs lèvres remuer, leurs narines palpiter. On les baptisait à la hâte.

Puis, rassurés, les parents, parrains et marraines les laissaient retourner à

l'immobilité de la mort»15.
Les Réformateurs d'abord, puis la Réforme catholique s'efforcent,

pour des raisons théologiques, de lutter contre ces pratiques, où le

sacrement du baptême leur paraît récupéré à des fins païennes. Comme

on le verra dans les pages qui suivent, les procédés ne sont pas les mêmes
de part et d'autre, et les succès remportés contre la superstition sont
médiocres. C'est que la pastorale est handicapée par la discussion
théologique toujours plus vive, particulièrement au XVIIe siècle, sur
l'interprétation de saint Augustin et sur le salut des enfants morts sans
baptême 16. Mais aussi — et c'est là un paramètre dont on n'a tenu compte
que très tardivement — les XVe et XVIIe siècles n'ont pas ce que Pierre
Chaunu appelle « la placide certitude du XIXe siècle sur les signes cli-

13 Jean Delumeau, Le catholicisme entre Luther et Voltaire, Paris, 1971, p. 245 (La
Nouvelle Clio, t. 30 bis).

16 Je ne puis donner ici qu'un aperçu très court et très général sur cette discussion, qui a

commencé dans les premiers siècles du christianisme et a pris véritablement forme au
Ve siècle, principalement dans les écrits d'Augustin contre le pélagianisme (voir Karl
Werner, Geschichte der apologetischen und polemischen Literatur der christlichen
Theologie, Neudr. der Ausg. 1861-1867, Osnabrück, 1966, t. II, p. 564-568;
G Bareille, art. «Baptême d'après les Pères grecs et latins», dans: Dictionnaire de

théologie catholique, t. II/l, Paris, 1910, col. 178-219). La polémique a repris à diverses

époques, chaque fois que les textes de saint Augustin ont été soumis à de nouvelles
interprétations et que la question du salut des petits enfants morts sans baptême a été

reposée. Ainsi dans la polémique contre les réformes luthérienne et calvinienne, mais
aussi, du côté protestant, dans la lutte contre les anabaptistes (K. Werner, op.cit., t. IV,
p. 204-212, 483-494; C. Ruch, art. «Baptême d'après le Concile de Trente»;
E. Mangenot, art. «Baptême dans l'église anglicane et dans les sectes protestantes après
le Concile de Trente», dans: Dictionnaire de théologie catholique, t. II/l, 1910,col. 296—

341 ; J. Bellamy, art. «Baptême (sort des enfants morts sans)», ibid., col. 364—378 ;

A. Gaudel, art. «Limbes», ibid., t. IX/1, 1926, col. 760—772; et du côté réformé: Otto
Ritschl, Dogmengeschichte des Protestantismus, t. III, Göttingen, 1926, p. 233-235 et
IV, Göttingen, 1927, p. 172-180). Au XVIIe siècle, le développement du Jansénisme
redonna une certaine actualité au débat, qui se répercuta aussi dans les milieux littéraires,
comme on peut le lire dans Charles-Augustin Sainte-Beuve, Port-Royal, texte prés, et
annoté par Maxime Leroy, Paris, Gallimard, 1953, t. l,p. 326 et notes, 530etsuiv., 615 et
suiv. (Bibliothèque de la Pléiade).

124



niques de la mort » '7. Cette hésitation sur la réalité de la mort est tout au
bénéfice des enfants morts sans baptême. Elle permet d'espérer, de

constater même un miracle, ce «signe de vie arraché par la Foi qui
permet le baptême et donne aux parents éplorés le signe tangible du
salut assuré». Avec le développement de la science médicale dès la fin
du XVIIIe siècle, de tels signes ne sont plus possibles. C'est seulement
alors que le combat de l'Eglise pour redonner au baptême son vrai sens a

des chances d'aboutir.
Ainsi, en étudiant les sanctuaires à répit, il faut garder à l'esprit ces

deux côtés de la pratique: le baptême, d'une part et le sens qu'on lui
donne, mais aussi la mort, et l'attitude des hommes face à la mort durant
les différentes périodes de l'histoire des mentalités.

NOTRE-DAME DE LAUSANNE, SANCTUAIRE A REPIT

O. Vasella a déjà relevé, en 1966, la résurrection d'un enfant opérée
en 1236 par l'intercession de Notre-Dame de Lausanne 18. Le Cartulaire
du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne rapporte, entre autres miracles,

que le premier dimanche après l'octave de Pâques, une femme vint
de Turin, disant que son fils tout enfant (parvulus) était mort. Elle le

«rendit» (c'est-à-dire sans doute elle le voua) à Notre-Dame de

Lausanne, et l'enfant ressuscita aussitôt. La mère apporta à Lausanne la

petite chemise de l'enfant, rendant grâce à la Sainte-Vierge de Lausanne

19. Ce récit n'est guère explicite. Le texte n'indique pas si l'enfant
était mort sans baptême, et rien ne dit qu'on a profité de cette
résurrection pour le baptiser. Si c'était le cas, nous aurions là le plus ancien

exemple d'un «répit» miraculeux en Suisse romande.
De fait, pour Notre-Dame de Lausanne, il faut attendre jusqu'à la J '

Réforme pour trouver des témoignages concernant la résurrection des f

"Pierre Chaunu, La Mort à Paris. XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, 1978,

p. 39.
18 O. Vasella, art. cit., dans: Revue d'histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966,

p. 2.
19 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, éd. crit. par Charles Roth, t. I :

Texte, Lausanne, 1948, p. 650 (Mémoires et documents publiés par la Société d'histoire de
la Suisse Romande, 3e série, t. III)

125

<



enfants morts sans baptême. C'est Pierre Viret qui, dans ses Disputations
chrestiennes en manière de deviz, parues en 1544, en donne la description la

plus complète. Dans cet ouvrage de polémique, quatre personnages sont
en présence, qui disputent pendant trois jours jusqu'à ce que les

représentants de l'Eglise romaine se soient rendus aux arguments de leurs
adversaires. L'un des deux partisans de l'Evangile est Théophile,
«l'homme grave, honneste et scavant aux lettres divines et humaines,

qui parle tous jours en grand honneur et révérence de la parolle de

Dieu». Mais c'est à l'autre, Hilaire, qu'il appartient de dénoncer, en
termes crus et pleins de verdeur, le scandale des résurrections d'enfants
morts sans baptême. Hilaire est dépeint en effet comme « un petit plus
éventé que cestuy-cy [c'est-à-dire que Théophile] et un petit plus
desgorgé, pour parler plus librement contre les abuz». Au cours d'une
laborieuse discussion consacrée à la valeur du sacrement du baptême, à

sa signification scripturaire, à son utilité pour arracher les petits enfants

aux limbes où ils seront privés à tout jamais de la vision de Dieu, Hilaire
met à rude épreuve les croyances et les pratiques de ses concitoyens
vaudois.

«J'ai congneu des sainctes femmes, cheminans en vraye simplicité de

cueur et grande crainte de Dieu, qui estoyent tellement troublées en leur
conscience à cause que telz inconveniens leur estoyent advenuz, et

qu'elles estoyent ainsi persuadées qu'à peine pouvoit l'on trouver
moyen pour les consoler, et mettre leur conscience à repos, quelque
chose qu'on leur peust dire. Combien qu'on leur affermoit que Nostre -

Dame de Lausanne avoit fait grace à l'enfant, et que ceux qui avoyent
esté presens leur rendoyent tesmoignage du beau miracle qu'elle avoit
faict d'avoir ressuscité l'enfant pour le baptiser tout mort, puis le mettre
en la fosse, tout cela neantmoins ne les pouvoit bien asseurer. Et n'ont
peu estre a repos en leur conscience jusques à ce que par la predication
de l'Evangile elles ont esté délivrées de ces faulses et caphardes opinions
et doctrines diaboliques » 20.

Un peu plus loin, Viret revient sur le sujet : « Si tu entens cela, tu ne
seras plus en doute n'en perplexité des petiz enfans qui meurent sans

baptesme, mais les laisseras en la main de Dieu, et remettras le tout à sa

miséricorde. Et si tu es une foys jusques à ce point, tu congnoistras aussi

20 Pierre Viret. Disputations chrestiennes..., Genève.J. Girard, 1544, IIIe partie, p. 68

et suiv. ; voir analyse très complète de cet ouvrage dans Jean Barnaud, Pierre Viret. Sa vie
et son œuvre (1511-1571), Saint-Amans (Tarn), 1911, p. 257-272.

126



l'erreur de ceux qui portent les enfans mornes aux idoles, comme on
faisoit en ce pays à celle de Nostre Dame de grace de Geneve, ou à

Nostre Dame de Lausanne.
Thobie. On en portoit aussi à la Saincte Croix, et à Nostre Dame de

beurre.
Hilaire. Il ne falloit plus qu'une Nostre Dame de fromage, avec celle

de beurre, laquelle est maintenant du tout fondu. Nous avions bien peu
de jugement, qui ne savions pas congnoistre ce grand abus et juger de ces
faux miracles. Daventage, par ces mesmes raisons tu peux juger de la

superstition de ceux qui donnent authorité aux sages femmes de baptiser
les petiz enfans, quand elles craignent qu'ils ne soyent en danger de

mort» 21.

Dans le premier dialogue, Viret avait illustré ses dires en contant
l'histoire du pauvre Gaspard, dont je serais bien étonnée qu'il l'eût
inventée pour les besoins de la cause.

« Il y avoit en la ville d'Orbe un puvre cousturier, nommé Gaspard. Je

pense que tu l'as bien congneu. Tu sais qu'à grand peine pouvoit il vivre
et qu'il avoit plus de pieces de drap en sa robbe qu'il n'y a de jours en l'an.
Elle estoit tant rapetassée, broudee et rebroudée de tant de pieces l'une
sus l'autre que elle resembloit mieux à une brigantine qu'à une robbe. Sa

femme luy enfanta un enfant morné. Il le porta à Nostre Dame de

Lausanne qui faisoit tant de beaux miracles, qui ressuscitoit ces petis
enfans mornez, et puis les failloit incontinent enterrer après C'estoit
une resurrection toute differente à celle de Jesus Christ et de ceux
lesquelz il a ressucitez, qui parloyent, cheminoyent, beuvoyent et man-
geoyent après leur resurrection

«Quand l'enfant eust esté quelque peu de temps devant l'idole, il
ressuscita comme les autres, et le miracle se fit quand il pleut à la vieille
qui le gardoit. Car il y avoit aussi moyen de haster les miracles. Car

quand on avoit donné tresbien à boire à la vieille elle voyoit bien plus
clair pour congnoistre quand l'enfant changeoit couleur ou quand il
souffloit ou bougeoit Ce povre Gaspard l'abbreva il bien Je ne say

qu'il fit. Je pense que quand elle le vit tant répétasse, qu'elle en eut pitié.
Mais quand il fut question d'ensevelir cest enfant ressuscité, alors eut il
affaire. Car il falloit payer quatre ou cinq gros pour la sepulture. Et je

croy qu'il n'avoit pas quatre liardz pour payer ses despens. Toutesfoy il
ne peust jamais accorder avec les prestres, mais fut contraint de rap-

2' P. Viret, op.cit., IIIe partie, p. 98 et suiv.

127



porter son enfant à Orbe, ou autrement il le luy eust fallu enterrer en

terre crue. Car il ne peut jamais avoir un pied de la cuite.
Tbobie: Qu'appelles-tu terre cuite et terre crue?
Hilaire : Tu es du pais, et tu n'entens pas le langage Ne sais tu pas bien

que noz prestres appellent communément terre crue celle qui est hors du

cimitiere, et qui n'a point esté beneite et consacrée, c'est à dire charmée

par eux comme celle de leur église. Si celle est crue, je conclu par le

contraire que l'autre est cuite.
Thobie : Et quant il fut a Orbe, trouva il les prestres plus pitoyables qu'à

Lausanne
Hilaire: Dieu sait comment ce povre homme fut revanné. Hz le

cuderent manger tout vif et le vouloyent contraindre de le rapporter à

Lausanne, ou pour le moins ne luy vouloyent permettre de l'enterrer au
cimitiere. Toutesfoys il l'ensevelit»22.

Voilà donc un son de cloche protestant, qui montre à quel point le

phénomène était répandu dans le pays de Vaud avant la Réforme. Viret
signale impitoyablement les aspects financiers du rite — les frais d'un
enterrement en terre bénite — et le côté magique de l'opération : l'emploi
du mot « charmée » pour la cérémonie de bénédiction.

Cette pratique a-t-elle donné lieu à la confection d'ex-voto? Les

témoignages que j'en ai trouvés ne sont pas très clairs. L'inventaire du
trésor de la Cathédrale de Lausanne, confectionné en 1441, mentionne
une petite image d'enfant en argent doré23. En 1537, l'avoyer et Conseil
de la ville de Berne donnent décharge au Chapitre de la cathédrale
Notre-Dame pour une série d'objets précieux qui appartenaient à cette
église, parmi lesquels figure « un petit enfant d'argent, dans un soleil »24.

Le trésor, en particulier celui de la chapelle de la Vierge, contenait de

nombreux objets votifs en métaux précieux, tels que yeux et bras en

argent, qui témoignaient manifestement de la reconnaissance des

bénéficiaires d'une guérison. Mais les petits enfants en argent S'agit-il de

résurrections d'enfants morts sans baptême, ou d'un accouchement
heureux, ou de la guérison d'un enfant Il est difficile de le dire, comme
de préciser le sens exact de cet ex-voto sous forme d'un « enffant de cyre,

22 P. Viret, op.cit., Ire partie, p. 157 et suiv.
23 Ernest Chavannes, Le trésor de l'église cathédrale de Lausanne, Lausanne, 1873,

n°81; cf. Jacques Stammler, Le trésor de la cathédrale de Lausanne, Lausanne, 1902,

p. 51 (Mémoires et documents publiés par la Société d'histoire de la Suisse romande,
2e série, t. V).

24 J. Stammler, op. cit., p. 93.

128



de la grosseur et grandeur que peut estre ung enffant de l'aage de deux
mois et avant plus gros que moindre», offert en 1493 par Philippe de

Hochberg, sire de Neuchâtel, à l'église de Notre-Dame d'Oberbüren 25

dans le canton de Berne (Notre-Dame de Beure dans le texte de Pierre

Viret), autre sanctuaire à répit très important en Suisse occidentale
avant la Réforme, dont O. Vasella a d'ailleurs parlé très longuement en
1966 26.

Il faut du reste remarquer, à propos de ces ex-voto, que les inventaires
des trésors des églises ne mentionnent que les objets précieux, en or ou
en argent. Il est certain qu'il a existé beaucoup d'autres ex-voto, beaucoup

plus humbles, beaucoup moins durables, et dont les documents
d'archives ne parlent qu'incidemment: ainsi cette chemisette d'un
enfant ressuscité, mentionnée par le Cartulaire de Lausanne en 1236.

Mais les quelques sondages que j'ai effectués dans les catalogues d'ex-

voto, que l'on publie en masse depuis quelques années, n'ont rien fourni
jusqu'à présent qui soit décisif.

A GENEVE, L EGLISE NOTRE-DAME DES GRACES

Antoine Froment, dans ses « Actes et Gestes merveilleux de la cité de

Genève», énumère longuement les supercheries et pratiques idolâtres

par lesquelles les prêtres et les moines abusaient le bon peuple chrétien

pour en tirer de l'argent. Il consacre un chapitre, qui est bien connu, à

l'image de Notre-Dame des Grâces, dans l'église des Augustins qui,
dit-il, « faysoit de grandz miracles et qu'elle ressussitoit et reuicoulloit les

petis enfantz mortz mais pour avoir baptesme, car mieulx eust vallu que
deux cités fussent peries qu'ung enfant fust mort sans baptesme,
disoynt-ils : tellement qu'on y couroit de tous costés, ainsi que à Notre-
Dame de Lausanne, ou comme à Notre-Dame de Burrevtroys lieux près
de Berne, lesquelles troys ydolles estoynt les plus renommées quy
fussent en tout le pays de Suysse, à rayson des grandz miracles qu'on

23 Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben
und seinen Einfluß, hrsg. v. Robert Durrer, Samen, 1917-1921, t. I, p. 499-500.

26 O. Vasella, art. cit., dans : Revue d'histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966, p. 11-
25, 32-35.

129



donnoit à entendre es povres ignorans qu'elles faysoynt. » Et Antoine
Froment de décrire les procédés par lesquels des vieilles femmes, qui
vivaient aux crochets des moines, réchauffaient les enfants pour les faire
suer ou uriner ou leur soufflaient dans « le fondement » avec une sorte de

chalumeau pour faire s'envoler une petite plume qu'elles avaient placée
sur la bouche des petits cadavres. Voyant ces prétendus signes de vie,
elles criaient au miracle et l'on se dépêchait de baptiser le petit qui
mourait aussitôt après. Commentant ces prétendus miracles, Froment
ajoute ceci, qui est sans doute inspiré par le texte de Viret que je viens de

citer: «...tous differens des miracles de Jésus-Christ qui les a faict
réellement ressussitant le Lasare qui a parlé, beu et mangé après qu'il eust
rendu la vie quatre jours, après sa mort qui puoit desja, mais de ceux icy
ne s'en est jamais trouvé ung vivant, beuvant ne mangeant après leurs
miracles»27.

Le Petit Conseil, qui décida d'interdire ces pratiques dans un arrêt du
10 mai 1535 28, Antoine Froment et Michel Roset29, qui les décrivent,
n'avaient pas en tête une véritable motivation théologique, mais plutôt
sociale et politique : il fallait en finir avec ces abus, avec les scandales de

ces prétendus miracles qui n'étaient faits que pour soutirer de l'argent
aux gens crédules.

L EGLISE REFORMEE DE GENEVE ET

LE BAPTÊME DES PETITS ENFANTS

Quant aux règlements sur le baptême élaborés par Farei en 153730,

par Calvin dans les ordonnances ecclésiastiques de 1541 31, ils ne prennent

pas position sur l'aspect théologique, c'est-à-dire sur la nécessité du

baptême pour le salut, mais se bornent à établir l'ordre qui doit être

27 Antoine Froment, Les Actes et Gestes merveilleux de la Cité de Genève, éd.

Gustave Revilliod, Genève, 1854, p. 152-153.
28 Registres du Conseil de Genève, pubi, par la Société d'histoire et d'archéologie de

Genève, T. XIII, Genève, 1940, p. 205.
29 Michel Roset, Chroniques de Genève, éd. Henry Fazy, Genève, 1894, p. 196—

197.
30 Les Sources du Droit du Canton de Genève, éd. Emile Rivoire et Victor Van

Berchem, t. II, Arau, 1930, p. 333, n° 719.
31 Ibid., p. 377-390, n° 794; particulièrement p. 385.

130



observé. Le baptême doit être administré par le predicant ou le ministre,
à l'église, tous les jours. Il faut toutefois observer que l'ordonnance sur
les églises de la campagne promulguée en 1547, contient une précision
assez révélatrice: «Si les sages-femmes usurpent l'office de baptiser,
qu'elles en soyent reprises ou chastiees selon qu'on trouvera le delict ; et

que cela soyt tenu pour nul, veu que la commission ne leur en est point
donnée, sus peynne d'estre mises troys jours en pain et eau, et de dix solz
d'amende...»32.

Il faut bien conclure de cette disposition qu'il existait dans les

campagnes, mais peut-être aussi en ville, une forte tendance à considérer le

baptême comme un rite de passage absolument indispensable, que les

sages-femmes n'hésitaient pas à pratiquer pour assurer le paradis à tous
les enfants moribonds. La lutte des Réformateurs pour imposer leur
vision de la grâce seule nécessaire et pour rétablir une notion du
baptême qui leur paraissait plus conforme à l'Evangile, se heurtait donc,
dans le peuple, à une sourde résistance qui procédait, somme toute,
d'une conception magique des sacrements 33.

Du reste le débat théologique n'était pas clos. Il reprit au XVIIe siècle,

et fit rage aussi bien chez les catholiques que chez les protestants. Il faut
bien se rendre compte que nos pères avaient, à cet égard comme à

d'autres, une sensibilité théologique d'écorchés vifs.

Je n'ai jamais trouvé, à Genève ou dans la campagne genevoise, de cas

d'enfant baptisé après sa mort ou, disons, après sa résurrection. Mais
l'attitude de l'Eglise de Genève à l'égard de ce problème montre qu'elle
suivait avec beaucoup d'attention toute déviation des règlements.
M. Perrenoud a montré, dans un souci méthodologique et statistique,

que le baptême, dans la Genève protestante, intervenait dans un délai de

un jour à une semaine après la naissance, et qu'au cours du XIXe siècle le

délai a tendance à s'allonger, tandis que dans les pays catholiques les 90 à

95 pour cent des enfants sont baptisés dans les trois jours qui suivent la

naissance 34. Cela procède évidemment d'une différence théologique.
En étudiant certains cas, on se rend compte d'une sensibilité

religieuse qui n'était pas tout à fait adéquate à l'enseignement officiel. Ainsi

32 Ibid., p. 500-505, n° 841, particulièrement p. 502.
33 Janine Garrisson-Estèbe, (Protestants du Midi, Toulouse, 1980, p. 247), fait la

même remarque.
34 Alfred Perrenoud, La population de Genève du seizième au début du dix-neuvième

siècle. Etude démographique, t. I, Genève, 1979, p. 393—394 (Mémoires et documents
publiés par la Société d'histoire et d'archéologie de Genève, t. 47).

131



en 1647, une femme de Saint-Jean de Gonville ayant accouché à Malvai
trois mois après son mariage, le pasteur de Russin crut devoir baptiser
l'enfant tout aussitôt, sur place, donc sans l'assistance de l'Eglise, de la

communauté des fidèles, qui était requise par les règlements. Il s'en

excusa en prétextant l'urgence, mais la Vénérable Compagnie le reprit
assez sévèrement et rappela la règle selon laquelle le baptême devait
avoir lieu au Temple, « ou au moins en quelque maison où on a accous-
tumé de faire les interrogations, et toutesfois non, sinon en extreme
nécessité » 35. On voit donc que la pression du peuple chrétien — et il faut

remarquer que la scène se déroule à la campagne — était suffisante pour
obtenir du pasteur un baptême d'urgence.

Au reste, il faut peut-être nuancer l'appréciation que l'on portera sur
ce cas précis : la théologie et 1'« ordre » du baptême ne sont pas ici seuls

en cause. L'accouchement ayant eu lieu trois mois après le mariage, il est
clair que l'enfant avait été conçu en paillardise, et que les parents
encouraient des poursuites de la part du Consistoire. Il est possible qu'ils
aient cherché à échapper à ces poursuites en cachant la naissance et en
demandant un baptême à domicile.

DU COTE DE L EGLISE ROMAINE

Pendant ce temps, l'Eglise romaine allait dans une tout autre direction,

en développant la réglementation sur l'ondoiement, la formation
ad hoc des sages-femmes au XVIIIe et au XIXe siècle, et, à la même

époque, en encourageant la pratique de la césarienne pour baptiser à

tout prix les nouveau-nés. Le but est évidemment d'empêcher le scandale

des pseudo-miracles, résurrections d'enfants morts sans baptême,
contre lesquels l'Eglise s'efforce de lutter depuis le XVe siècle. Mais les

exemples qui suivent montrent bien que sur le plan local, le peuple ne
suit pas la hiérarchie, et même que certains curés manifestent à l'égard
de ces pratiques un curieux laxisme.

33 Archives d'Etat de Genève, dépôt de la Vénérable Compagnie des Pasteurs, R. Cp.
Past. 9, p. 129-130 (23 avril 1647).

132



/

QUELQUES SANCTUAIRES A REPIT EN DAUPHINE ET EN SAVOIE

Les folkloristes et historiens français des mentalités ont déterminé

que les sanctuaires à répit étaient particulièrement nombreux dans la

partie orientale de la France. Dans le Midi, nous avons vu le miracle
d'Aix-en-Provence de 1559, commenté avec bonheur par M. Bernos.

Le diocèse de Grenoble comporte quelques sanctuaires à répit.
Etudiant les visites pastorales de Mgr Le Camus, Robert Chanaud trouve
plusieurs attestations du phénomène au XVIIe siècle. En 1673, un
rapport sur la paroisse de Tullins signale que « le peuple a beaucoup de piété

pour » la chapelle Notre-Dame de Pitié à Morette et ajoute « on y porte
les enfants qui naissent morts, et on dit qu'il y en a qui donnent signe de

vie »36. Mais dans tout le diocèse, c'est certainement la chapelle de

Notre-Dame du Laux qui est la plus fréquentée par ce type de pèlerins,
puisque Mgr Le Camus est obligé, en 1687, de consacrer tout un article
d'une ordonnance synodale à cette chapelle : « Nous deffendons à tous
les fidèles de ce diocèze sous peine d'excommunication de déterrer et

porter leurs enfants morts sans baptême à la chapelle de Notre-Dame du
Laux ny ailleurs, sous prétexte qu'il s'y fait des miracles et que ces

enfants, ressuscitans pour un instant, reçoivent le baptême»37.
En Savoie, on connaît une dizaine de sanctuaires à répit, dont certains

étaient encore recherchés au XIXe siècle 38. Mais les auteurs issus du

clergé sont extrêmement réticents à l'égard des résurrections d'enfants
morts sans baptême, et plus encore à l'endroit des baptêmes eux-mêmes.

Ainsi, l'enquête de l'évêque Louis Rendu sur les coutumes et les usages
dans les paroisses du diocèse d'Annecy, réalisée en 1845 39, ne pose pas
la question et aucun des curés qui auraient pu se sentir concernés n'en
souffle mot.

Tous les sanctuaires à répit de Savoie sont consacrés à la Vierge. Aux
Contamines-Montjoie, on cite la chapelle Notre-Dame de la Gorge,

36 Robert Chanaud, Folklore et religion dans le diocèse de Grenoble..., dans: Le
monde alpin et rhodanien. Revue régionale d'ethnologie, 5e année, 1977, p. 82.

37 Ibid., p. 81.
38 Enumérés par Christian Abry, Roger Devos, Henri Raulin, Les sources régionales

de la Savoie, Paris, 1979, p. 494-497.
39 Mœurs et coutumes de la Savoie du Nord au XIXe siècle. L'enquête de Mgr Rendu,

présentée et publiée par Roger Devos et Charles Joisten, Annecy-Grenoble, 1978,
(Mémoires et documents publiés par l'Académie salésienne, t. 87-88, Collection Documents
d'ethnologie régionale, vol. 6).

133



mais l'abbé Grobel, qui la décrit longuement et mentionne de nombreux
miracles, ne dit rien des résurrections d'enfants morts sans baptême.

40.

On cite aussi la chapelle Notre-Dame de Briançon, le plus célèbre

pèlerinage de Tarentaise, mais là aussi, l'abbé Grobel se garde bien de

mentionner le miracle. Le baron Raverat, qui visita la Savoie et rédigea
une sorte de guide bleu de cette province qui parut en 1872, est plus
loquace et dit « On y vient demander à Dieu la cessation de la sécheresse,

alors que le soleil brûle les champs cultivés et compromet les récoltes ;

on y apporte aussi les enfants mort-nés ; ils ressuscitent pour quelques
minutes, c'est-à-dire juste assez de temps pour recevoir le baptême»41.
Le ton détaché qu'il adopte, l'emploi du présent, pourrait donner à

penser que la chose se pratiquait encore en 1872, et qu'elle était admise,

au moins comme une pratique qui ne pouvait pas faire de mal. Cela
d'autant plus que le baron Raverat semble avoir une notion très claire de

la chronologie : décrivant un autre sanctuaire à répit, la chapelle Sainte-
Marie dans la cathédrale de Moûtiers-Tarentaise, il dit, employant
l'imparfait: «Avant [17]93, on voyait sur l'autel de cette chapelle la

statue miraculeuse de la Vierge Marie, tenant sur ses genoux le corps
inanimé de son fils. Les mères avaient l'habitude d'apporter devant cette
statue leurs enfants morts avant le baptême; là aussi, comme dans

plusieurs autres sanctuaires en renom, les petites créatures revenaient à

la vie pour recevoir l'eau sainte, et remonter ensuite auprès de
l'Eternel»42. De nouveau, pas de moquerie pour ce phénomène qui paraît
courant et même communément admis. Quant aux silences de l'abbé

Grobel, ils ne sont pas toujours aussi complets : mais il est plus sceptique,
et somme toute plus discipliné que le baron Raverat. Citant la chapelle
Notre-Dame de Pitié, fondée en 1524 par un bourgeois d'Annecy à

l'entrée du faubourg du Bœuf, il se réfère à l'auteur des « Mémoires pour
servir à l'histoire ecclésiastique des diocèses de Savoie», c'est-à-dire à

Fabbé Joseph-Antoine Besson, dont l'ouvrage parut en 1759. OrBesson

40 F. Grobel, Notre-Dame de Savoie et variétés historiques dont les plus célèbres
sanctuaires dédiés à la Mère de Dieu et les principales dévotions établies en Son honneur
dans les diocèses de la Savoie rappellent le souvenir, Annecy, 1860, p. 263-265. C'est
H. Grandjacques (Notre-Dame de la Gorge. Notice historique, Chambéry, 1928, p. 13)

qui se fait l'écho de ce type de miracle.
41 A.chille Raverat, Savoie, promenades historiques, pittoresques et artistiques en

Maurienne, Tarentaise, Savoie-Propre et Chautagne, Lyon, 1872, p. 374.
42 Ibid., p. 387.

134



est prudent, puisqu'il note : «On y porte les enfants morts sans Batême,

qui l'y ont reçu quelquefois, ayant donné des signes de vie», ce que
Grobel précise encore en disant « que plusieurs y donnèrent des signes
de vie suffisants pour recevoir le sacrement de la régénération»43.
L'abbé Grobel se retranche aussi derrière Besson lorsqu'il parle de la

chapelle Notre-Dame du Rhône, à Seyssel, qui avait reçu des papes
« diverses indulgences et prérogatives en considération des graces qui s'y
obtiennent en faveur des enfans morts sans Batême, qui y étant portés,
donnent quelquefois des signes de vie et reçoivent le Batême»44.

Quant à la chapelle Notre-Dame du Mont-Provent, à Châtillon sur
Cluses, elle est plus gênante pour Grobel. En effet, on y cite au moins
deux cas, en 1820 et en 1863, de résurrection d'enfants morts sans

baptême. C'était donc, en plein milieu du XIXe siècle, une pratique
encore actuelle, à peine tolérée par l'Eglise. Aussi Grobel prend-il ses

distances en écrivant : « Les mères portent à cette chapelle leurs enfants

malades, et la Vierge aime à y exaucer leurs prières ; on dit même qu'elle y
a opéré des miracles en faveur des enfants morts sans baptême»45.

La Savoie semble bien être le pays alpin où le recours aux sanctuaires à

répit a duré le plus longtemps. Mais la proximité chronologique ne nous

permet pas pour autant de pénétrer les mobiles de cette pratique, ni les

causes de l'étonnant laxisme des autorités diocésaines et surtout paroissiales

à l'égard de ce que l'abbé Sainsaulieu a très judicieusement appelé
« les sacrements du malheur et de la miséricorde ». Les gens d'Eglise ou
les grands bourgeois qui en rendent compte ont quelque pudeur ou
même de la honte à parler d'une telle hérésie, et donc la refoulent ou
l'occultent le plus possible.

LES SANCTUAIRES A REPIT EN VALAIS

Le dossier que nous avons réuni à propos du diocèse de Sion à la fin du

XVIIIe et au début du XIXe siècle nous permettra-t-il d'en savoir plus
En Valais, plusieurs documents absolument sûrs attestent l'existence de

43 F. Grobel, op.cit., p. 461, d'après [Joseph-Antoine] Besson, Mémoires pour l'histoire

ecclésiastique des diocèses de Genève, Tarentaise, Aoste et Maurienne et du décanat
de Savoye, Nancy [=Annecy], 1759, p. 128.

44 F. Grobel, op.cit., p. 231-232, d'après J.-A. Besson, op.cit., p. 165.
43 F. Grobel, op.cit., p. 393-395. Cf. Chr. Abry, R. Devos, H. Raulin, op.cit., Le.

135



sanctuaires à répit à quatre endroits : dans le Valais central, la chapelle
de Notre-Dame des Corbelins à Chandolin sur Savièse, et la chapelle
Notre-Dame de Crétel, à Saint-Maurice de Laques; et dans le Haut-
Valais la chapelle de la Visitation de Notre-Dame ou Waldkapelle à

Visperterminen, et la chapelle de Hohenflue, à Moerel, entre le Rhône
et la route cantonale, chapelle dédiée à Notre-Dame des Douleurs ou
Notre-Dame de Pitié.

A ces quatre chapelles, il faut peut-être ajouter quelques endroits
privilégiés dans la vallée de la Borgne. Une Valaisanne un peu marginale,

Marie Métrailler (1901—1979), affirme que l'ermitage de Longe-
borgne était un sanctuaire à répit pour les gens du Val d'Hérens 46. Il y
aurait un argument en faveur de cette hypothèse, c'est que l'une des

chapelles de Longeborgne est dédiée à Notre-Dame de Pitié, vocable
extrêmement fréquent pour les sanctuaires à répit. Malheureusement, le

témoignage de Marie Métrailler est unique et malgré des recherches

approfondies sur l'ermitage de Longeborgne 47, je n'ai absolument rien
trouvé qui le corroborât. Tout au plus pourrait-on risquer une explication

: la confusion dans l'esprit de Marie Métrailler, entre le sanctuaire à

répit et une autre attribution de Longeborgne, celle d'un sanctuaire de la

fécondité, attestée par de nombreux ex-voto, et popularisée par une
tradition orale selon laquelle l'ermite de Longeborgne apporte les

enfants nouveau-nés 48.

Il faut remarquer du reste que le témoignage de Marie Métrailler a été
contesté assez vigoureusement en Valais, ce qui, à vrai dire, est assez

ambigu pour le problème qui nous occupe : car on peut attribuer cette
suspicion soit à la fausseté du témoignage, soit au contraire à son
caractère révélateur d'une réalité que les gens de la vallée d'Hérens
voulaient cacher. C'est pourquoi je livre cette information avec toutes
les réserves, mais sans exclure absolument qu'elle puisse reposer sur la
réalité. Il en va de même pour un autre «répit» du val d'Hérens, dont
Marie Métrailler est également le seul témoin : « Pas très loin d'ici

46 Son témoignage a été enregistré et publié par Marie-Magdeleine Brumagne sous le
titre La Poudre de Sourire, Le témoignage de Marie Métrailler, Lausanne, 1980,

p. 70.
47 Parues dans Catherine Santschi, Gaétan Cassina, Bernard Wyder, L'Ermitage de

Longeborgne, Sion, 1979 (Sedunum nostrum, annuaire n° 9).
48 Cette tradition a été étudiée par Mme Rose-Claire Schule, De l'ermite à la cigogne...

L'origine des enfants en Valais et en Vallée d'Aoste, dans : Le monde alpin et rhodanien,
5e année, 1977, p. 363-372.

136



(c'est-à-dire d'Evolène), il y a un endroit qu'on appelle le Mayen du

Plan. On y voyait une croix à côté d'un vieux four à pain qui a été

démoli. On y portait également les enfants morts sans baptême. »49

Cette croix était dédiée à sainte Apolline.
Mais venons-en aux témoignages sûrs. En 1794, avant d'entreprendre

la visite du diocèse, l'évêque de Sion Joseph-Antoine Blatter envoya à

tous les curés un questionnaire sur l'état de leur paroisse. Ce questionnaire

évoquait, entre autres points, celui des pratiques relatives aux
sanctuaires à répit et aux enfants morts sans baptême. On lit dans les

réponses des curés de Moerel et de Reckingen que les enfants morts sans

baptême ou les enfants mort-nés sont apportés à la chapelle zu Hohen
Flühen afin que, par l'œuvre de la Sainte-Vierge, ils reçoivent la grâce
du baptême après avoir donné signe de vie. Le curé de Moerel ajoute que
c'est un lieu de pèlerinage très fréquenté et qu'on y observe
malheureusement des beuveries scandaleuses, de l'un et de l'autre sexe, dans les

auberges des alentours 50. Le témoignage de ces deux curés est confirmé

par plusieurs autres, ceux de Münster, de Biel, de Naters, de Simplon-
Village et de Mund ". Les registres de baptêmes des paroisses de Biel, de

Münster, d'Ernen, de Bellwald et de Binn entre 1738 et 1863 contiennent

plusieurs mentions d'enfants portés à la chapelle zu Hohen Flühen

52. Le dernier baptême semble avoir eu lieu en 1852. Le registre des

baptêmes de Biel mentionne encore, au 22 mai 1863, le décès d'en
enfant non baptisé « à la suite d'une stupide négligence », porté à Hohen
Flühen et enterré là deux jours plus tard. En revanche, l'ex-voto
représentant un enfant au maillot, avec la Vierge des Douleurs trônant sur des

nuages, signalé encore en 1946, n'a pas été retrouvé par Klaus Anderegg
lors de son enquête effectuée en 1968 et 1969 dans les districts de

Conches et de Rarogne-Oriental53. Par contre, un récit du début du

49 M.-M. Brumagne, I.e.
30 Archives de l'évêché de Sion. T 34/1 et 2 (état de la paroisse de Moerel, vers 1795) et

T 16/4 (état de la paroisse de Reckingen, 1795).
31 Erwin Jossen, Die Kirche im Oberwallis am Vorabend des Franzoseneinfalls 1790—

1798. Ein Beitrag zur Geschichte des Oberwallis, dans : Blätter aus der Walliser Geschichte,

t. XVI, 3. Jg, 1972. p. 112-113, en particulier note 108.
32 Relevés par Klaus Anderegg, Durch der Heiligen Gnad und Hilf. Wallfahrt,

Wallfahrtskapellen und Ex votos in den Oberwalliser Bezirken Goms und Östlich-Raron,
Basel, 1979. p. 331-332, trad, allemande, p. 84-85.

33 Ibid., p. 257-330; cf. Robert Zimmermann, «Die Kapelle zen Hohen Flühen»,
dans: Walliser Jahrbuch, t. XVI, 1947, p. 33-40 ; Jules-Bernard Bertrand, «Deux
sanctuaires valaisans suppléant au baptême des enfants morts-nés», dans: Folklore suisse.

Bulletin de la Société suisse des traditions populaires, 33e année, 1943, p. 2*—5*.

137



XIXe siècle nous informe de manière assez complète sur la pratique de

porter à Hohen Flühen les enfants morts sans baptême : il a été rédigé

par le Dr. Antoine Kaempfen (1784—1856), de Brigue, qui fut
chirurgien-major au service de France.

Le Dr. Kaempfen décrit minutieusement le phénomène, précisant

que de temps immémorial on a vu arriver à la chapelle «des pèlerins
depuis l'Italie et apporter des enfants moitié putréfiés, afin de les faire
ressusciter et de les rendre aptes à recevoir le baptême». Le miracle a

lieu durant la messe, au moment de l'élévation. Il faut fixer avec
attention les traits du bébé pour y surprendre le moindre mouvement, le

moindre signe de vie, dont on profite pour le baptiser et rassurer ainsi sa

mère sur le salut de l'enfant.
L'auteur fait à ce sujet deux remarques très révélatrices de l'évolution

des mentalités : « Il est facile de comprendre que la plupart des personnes

qui attestent ce miracle sont réellement de bonne foi, ou qui, dans le

doute, préfèrent adopter ce qui est le plus consolant pour la mère ; car

essayons de fixer avec une grande attention pendant quelque temps un
objet, il nous arrivera souvent de croire que cet objet remue et prend une
autre nuance de couleur; une telle illusion toute naturelle, et qui
consiste uniquement dans les sensations de nos yeux, doit avoir lieu bien

plus facilement lorsqu'une confiance aveugle nous donne d'avance une
espèce de certitude qu'un miracle doit se faire.

«On m'a assuré dans mon dernier voyage, que j'ai fait en Valais en
1822, que cette église commençait depuis longtemps à perdre sa

réputation miraculeuse et qu'on n'y voyait maintenant arriver que très

rarement apporter des enfants. Est-ce un bien, est-ce un mal que de voir
la superstition diminuer?Jusqu'à présent, je ne vois encore qu'un mal,

parce qu'on est devenu moins vertueux depuis qu'on a moins de dévotion,

et on a aussi moins de consolation dans le chagrin. »54

Voilà un point de vue typiquement médical. Antoine Kaempfen
cherche à expliquer le phénomène par des arguments raisonnables, de

caractère psychique et physiologique. Tout en appelant d'entrée de jeu
cette pratique une superstition, il manifeste beaucoup de compréhension

et même de respect pour le peuple croyant, et estime que la

dévotion - même celle-là — est source de vertu. Cela explique sans doute

34 Deux cahiers des «Souvenirs du Dr. Antoine Kaempfen (1784—1856), de Brigue,
chirurgien-major au service de France», publiés par Georges FoËx, dans: Vallesia,
t. XVII, 1962, p. 23-24.

138



que même des ecclésiastiques de haut rang, par goût de la paix et de

l'ordre, aient fermé un œil. On voit du reste que, avec l'évolution des

idées, le pèlerinage à Hohen Flühen perdait beaucoup de son importance

dans les années 1820. Toutefois, l'état de la paroisse de Moerel
rédigé en 1879 mentionne encore le cimetière de la chapelle zu Hohen
Flühen, destiné aux enfants morts sans baptême, fermé d'un mur et
d'une porte; il ajoute sobrement: «.Sacellum ut thaumaturgicum venera-

tur. » si

Sur la chapelle de Crétel, dans la paroisse de Saint-Maurice de Laques,
le curé François-Joseph Rey fait, en date du 13 juillet 1794, un rapport
complet sur la résurrection des enfants morts sans baptême. En voici la

traduction française : « Ici, on apporte les enfants morts sans baptême
dans l'intention que, par un miracle de la miséricorde du Dieu tout-
puissant, ils soient rappelés à la vie pour être baptisés. Jusqu'à ce qu'il en
soit ordonné autrement, j'ai donné des instructions à l'ermite qui baptise

: à savoir qu'il ne baptise absolument personne, si l'enfant ne donne

pas de signe de vie évident; secundo que ceux qui donnent un signe
douteux soient baptisés sous condition, mais il faut que ce signe douteux
soit très probable ; sans de tels signes, j'ai interdit qu'on baptise, même
conditionnellement. Il me semble que ce n'est pas là tenter Dieu, nous

croyons du reste qu'il est tout-puissant, mais nous demandons cette
grâce comme les autres grâces à l'infinie bonté de Dieu, non sans

toutefois nous résigner à Sa très juste volonté. Si Dieu a fait une fois un
tel miracle, Dieu lui-même prouve qu'une telle prière ne lui déplaît pas.
Le très révérend Bournier, curé de Venthône, a vu un tel miracle à

Crétellet, c'est-à-dire un signe de vie évident sur un enfant mort, et

pendant que je lisais, il a baptisé l'enfant. La pieuse confiance des

catholiques serait très fortement troublée si on l'interdisait
«Or, comme ceux qui baptisent et enterrent à Crétel demandent

quelquefois trop d'argent à ceux qui apportent là-bas des enfants morts,
les tarifs devraient être fixés par décret episcopal. Il me semble que
l'ermite qui baptise et enterre devrait se contenter de 3 batz et la
chapelle elle-même d'un batz pour l'entretien des cierges : le revenu serait
donc de 4 batz. » 56

33 Archives de l'évêché de Sion, T 34/90.
36 «Hue deferunturproies sine baptismo decedentes, ea intentione ut per miraculum omnipotentis

misericordiae Dei revocentur ad vitam utpossint baptizari. Donec aliter ordinetur, sic eremitani qui
baptizat instruxi, nempe ut neminem baptize! absolute, nisi evidens Signum vitae dederitproles. 2do ut
baptizentur sub conditione quae dant Signum dubium sed tarnenprobabilius vitae; sine talibus signis

139



Voilà donc ce curé, occupé à gérer le miracle, l'envisageant sous les

aspects de la pastorale, de la théologie, de la politique locale, de la

sensibilité de ses ouailles et finalement des gros et petits sous.

Le curé François-Joseph Rey, né à Montana, baptisé à Lens le 3 mai
1747, n'est pas dénué d'instruction : il a voyagé, a été ordonné prêtre en
Autriche en 1772. Il est curé de Saint-Maurice de Laques depuis le
23 novembre 1775 57. Il paraît bien établi dans la situation, qui lui
convient. L'ermite Antoine Bellwald, qui procède à ces baptêmes et aux

sépultures d'enfants, est un brave homme. Né dans la paroisse, à Mol-
lens, tertiaire de Saint-François depuis le 25 juillet 1794 58, approuvé par
l'évêque, il se comporte bien, fréquente régulièrement l'église paroissiale,

rend des services et tient l'école pour la jeunesse de Randogne et
des hameaux voisins.

Ce rapport favorable du curé contraste curieusement avec les

jugements généralement négatifs portés par le clergé séculier des paroisses
contre les ermites, considérés presque toujours comme des ivrognes, des

instables et des fainéants. On a l'impression ici d'une situation de

compromis, où le curé cherche à préserver la paix du village et à justifier
vis-à-vis de l'évêque une attitude peut-être trop coulante sur le plan du

dogme.
Il y eut des ermites à Crétel jusqu'à la fin du XIXe siècle, mais la

pratique de baptiser les petits enfants morts sans baptême — après avoir
donné des signes de vie évidents — n'est plus attestée dans les documents
de cette époque. Seul un état de la paroisse de Saint-Maurice de Laques

qui doit remonter à 1861 précise que le cimetière paroissial est bénit, à

prohibui baptizare etiam conditionate. Hoc mihi non videtur tentans Dei, credimus eum atioquin esse

omnipotentem etc. sedpostulamus hancgratiam sicut aliasgratias ab infinita Dei bonitate, non tarnen

resignando justissimae ipsius voluntati. Si Deus semel talia miracula fecit, ipse Deus probat talent

petitionem sibi non displicere : tale miraculum vidit in Cretellet nempe evidens Signum vitae in prole
mortua Adm. R.D. Bournier, parochus Venthonae, qui me legente sacrum baptizavit prolem;
tumultuoseperturbareturpia confidentia catholkorum, si hocprohiberetur
« Cum autem (sie) baptizantes et sepelientesproles in Crettelet aliquando nimispostulerit ab Ulis qui
mortuas proies Mue deferunt, taxandae sunt expensae decretto episcopali. Mihi videretur quod bap-
tizans et sepeliens eremita deberet esse contentus cum tribus baeeis et sacellum cum baceo pro manu-
tentione candelarum: hoc important quatuor baeeos. » (Archives de l'évêché de Sion,
T 135/1).

37 Ibid., curriculum vitae donné par le curé lui-même en tête de l'état de la paroisse.

38 Date à laquelle il a fait profession : Generalprofeßbuch der deutschschweizerischen
Drittordenszentrale in Schwyz, f. A 6 (extrait dactylographié par Johann Seitz, à la
Stiftsbibliothek St. Gallen). Antoine Bellwald est encore attesté en qualité d'ermite à Mollens
par le recensement de 1837 (vol. 20, f. 66 v., aux Archives d'Etat du Valais).

140



l'exception de ce qu'il faut excepter : la partie du cimetière destinée à la

sépulture des excommuniés est séparée et visiblement distincte, quant
aux petits qui meurent sans baptême, ils sont enterrés à Crétellet59. Pas

de miracle donc, plus de sacrement du malheur et de la miséricorde : le

champ des morts maintient la différence entre les élus et les réprouvés,
ceux qui sont privés à jamais de la vision de Dieu.

A Visperterminen, nous avons aussi un témoignage intéressant à la

fin du XVIIIe siècle, et l'on observe la même évolution qu'à Notre-
Dame de Crétel.

La chapelle de la Forêt (Waldkapelle), dédiée à la Visitation de

Notre-Dame, et qui remonte au XVIIe siècle, est aussi un sanctuaire à

répit. A vrai dire, le P. Laurenz Burgener, qui décrit en 1864 tous les

lieux de pèlerinage de la Suisse catholique, parle bien de nombreux
miracles et de pèlerins encore plus nombreux, mais pas de résurrections
d'enfants morts sans baptême 60. Ce capucin bien discipliné a la même
attitude prudente que son homologue savoyard l'abbé Grobel à l'égard
de ce genre de miracle.

Mais l'existence et les propriétés de ce pèlerinage de Visperterminen
sont connues par d'autres textes, en particulier par l'état de la paroisse
rédigé en 1795 par le curé de Visperterminen Joseph Jordan 61. Ce curé
est d'ailleurs au plus mal avec l'ermite du lieu, qui est un ivrogne
désobéissant, mais il n'ose pas agir contre lui, craignant de provoquer la

colère des femmes de la paroisse, très férues de l'ermite. Avec cette

concurrence, J.Jordan n'a pas pu s'assurer le contrôle du sanctuaire à

répit, comme le faisait son collègue le curé de Saint-Maurice de Laques.
Il se borne à remarquer qu'on a coutume d'apporter les enfants morts
sans baptême à la Waldkapelle pour que, par l'intercession de la Mère de

miséricorde, ils revivent et soient baptisés.

Vingt-six ans plus tard, en 1821, le curé de Visperterminen Joseph-
Antoine Clausen donne une nouvelle description de sa paroisse. Le
problème des enfants morts sans baptême est abordé sous l'angle de leur
sépulture : « Le cimetière, écrit-il, est entouré de murs, mais non fermé
de portes. On y voit une croix haute. Il est bénit, excepté un emplacement

pour les non-catholiques. Les petits enfants non baptisés sont

" Archives de l'évêché de Sion, T 135/6.
60 Laurenz Burgener, Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz, aus den besten

Quellen gesammelt, t. II, Ingenbohl, 1864, p. 226—229.
61 Archives de l'évêché de Sion, T 67/8.

141



portés à la chapelle Notre-Dame dans la forêt, où un emplacement est

préparé pour eux. En outre, le lieu pour les enfants baptisés est séparé.

»62 Là aussi, la ségrégation est irrémédiable. Le seul recours, pour
ceux qui sont morts sans baptême, c'est le cimetière réservé, où peut-être
l'intercession de Notre-Dame leur assurera un sort meilleur que celui
promis par les foudres canoniques. Mais il n'y a plus de miracles visibles.
La foi s'est émoussée.

Et pourtant Le quatrième sanctuaire à répit, Notre-Dame des Cor-
belins, à Chandolin sur Savièse, nous est connu en particulier par le récit
du voyage fait en Valais par François Bourquenoud le Jeune (1785—

1837). Ce Fribourgeois de Charmey, qui devait être membre du Grand
Conseil, puis du Conseil d'Etat de Fribourg avant de se retirer de la

politique par dégoût du gouvernement patricien de Fribourg, a fait en
1810 un voyage en Valais dont il a rédigé un compte-rendu. Très

critique à l'égard des croyances du Vieux-Pays, son texte montre que le
Valais était bien le conservatoire de vieilles traditions que ses contemporains

taxaient déjà de superstition. Voici en effet ce qu'il écrit : « On y
a une singulière dévotion que l'on devrait défendre, et même démolir la

chapelle si c'était nécessaire. Quand une femme accouche d'un enfant
mort ou qu'un enfant meurt sans baptême, l'on y fait aller un prêtre ou
un capucin de Sion y dire la messe et au moment de la consécration la

sage-femme se trouve avec l'enfant mort qu'elle pose sur une espèce de

banc de pierre — que j'ai vu en passant — à côté de la chapelle et le

baptise; le peuple s'imagine qu'à ce moment l'enfant revient pour
recevoir le baptême et qu'il meurt une seconde fois. Il y a eu des Evêques
de Sion qui ont défendu cette manie-là qui ne fait pas honneur aux
lumières du peuple valaisan. » 63 Voilà bien le discours rationaliste d'un
homme qui envisage ce phénomène d'un point de vue tout extérieur.
On n'y trouve aucune des nuances de charité et de compassion qui
marquent la relation du Dr. Kaempfen.

"Ibid., T 67/15.
63 «Relation du voyage fait en Valais en août 1810 par François Bourquenoud le

Jeune», éd. André Donnet, dans: Annales valaisannes, 2e série, t. 7, 1949-1951,
p. 105.

142



POUR CONCLURE

Les discours que l'on tient sur le baptême des petits enfants et par
conséquent sur le phénomène des sanctuaires à répit éclairent d'abord la

question du baptême lui-même. A toutes les époques de chrétienté, il est
considéré comme un rite de passage obligatoire pour tout être humain.
Mais la réponse donnée par les Eglises à cette nécessité varie : l'Eglise
catholique et la hiérarchie, préoccupée d'empêcher le scandale des

fausses résurrections, a encouragé la pratique de l'ondoiement et
prodigué les instructions aux sages-femmes pour qu'elles dispensent des

baptêmes d'urgence. Les ministres protestants au contraire se sont
efforcés d'éduquer leurs ouailles pour leur ôter de la tête cette notion de

baptême comme rite magique pour capter la vie éternelle et la vision de

Dieu. L'état actuel de la pratique n'est pas comparable à ce qu'on
observe sous l'Ancien Régime: nous ne sommes plus en chrétienté.
Désormais le baptême redevient un acte volontaire d'adhésion à la

communauté des chrétiens, responsable et non obligatoire. D'un côté

comme de l'autre, le baptême même des tout petits enfants signifie au
moins un engagement personnel de la part des parents. C'est là la seule

évolution qui pouvait mettre fin à la pratique des «répits».

143


	Les sanctuaires à répit dans les alpes occidentales

