Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 79 (1985)

Artikel: Les sanctuaires a répit dans les alpes occidentales
Autor: Santschi, Catherine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CATHERINE SANTSCHI

LES SANCTUAIRES A REPIT
DANS LES ALPES OCCIDENTALES

Cette étude est un simple maillon dans une chaine de recherches quia
commencé a la fin du siecle passé. En Suisse, I'idée d’étudier les cha-
pelles et les églises ou I'on ressuscitait les petits enfants morts sans
baptéme a été congue et mise en ceuvre d’abord par le P. Iso Miiller, dans
deux articles parus en 1958 et en 1964 !, ensuite par le regretté Oskar
Vasella qui a publié, en 1966 dans la Revue d’histoire ecclésiastique suisse, les
résultats d’'une enquéte sur ce sujet, réalisée essentiellement en Suisse et
au Tyrol %

Cet article doit aussi beaucoup aux travaux du professeur Henri
Meylan qui, en 1977, avait présenté dans un cercle privé une note
relative a la cathédrale Notre-Dame de Lausanne comme sanctuaire a
répit. Cette note, il comptait la publier dans la présente revue, en
complément a I’étude d’O. Vasella, mais la mort I’'a empéché de le faire.
Madame Meylan m’ayant autorisée 2 utiliser les papiers de son mari?
pour étudier ce sujet qui m’intéressait depuis longtemps, mon propre
article s’en est trouvé fort enrichi.

! Iso MULLER, Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland, in: Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde, t. 54, 1958, p. 15-27; Id., Die churritische Wallfahrt im Mittel-
alter. Ein Uberblick, Basel, 1964 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volks-
kunde, 43)

? Oskar VaseLra, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Revue
d’histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966, p. 1-75.

@ 3 Conservés aux Archives cantonales vaudoises sous la cote P Meylan.

119



PETIT TOUR D HORIZON BIBLIOGRAPHIQUE

Une des premieres études, 4 ma connaissance, que nous possédions
sur la résurrection des enfants morts sans baptéme est le 77raité des
superstitions qui regardent les sacrements... de I'abbé Jean-Baptiste Thiers,
dont la premiere édition a paru en 16974 Jean-Baptiste Thiers, au
chapitre du baptéme, affirme: « C’est étre superstitieux que de baptiser
des enfants mort-nés, des monstres»; et de citer divers statuts synodaux
du diocese de Langres (de 1452 et 1479), du diocese de Sens (de 1524),
qui interdisent, en décrivant trés précisément la maniére dont on
réchauffe les petits cadavres pour faire croire qu’ils vivent. Les statuts
synodaux de I’Eglise de Lyon imprimés en 1566 «defendent de batizer
les avortons ou enfants mort-nés, quand méme certaines femmelettes
qui les apportent a I’église et qui les y gardent quelques jours, assure-
raient qu’elles y auraient remarqué des signes de vie» ’. Dans le Dic-
tionnaire de théologie catholique, E. Aman décrit Jean-Baptiste Thiers
(1636—1703) comme un «chercheur infatigable, esprit curieux, critique
aiguisé, peut-étre trop caustique...» 5.

Le terme de «sanctuaire a répit» est apparu au début du XXe¢ siecle, a
ce qu’il semble, dans les travaux de recherches sur le folklore et les
traditions populaires. C’est, 2 ma connaissance toujours, Pierre Sainty-
ves qui l'utilise le premier, dans un article fondamental sur ce sujet 7,
paruen 1911. En Picardie, on donnait le nom de répits aux chapelles qui
étaient censées jouir de ce privilége miraculeux. La coutume d’y porter
les enfants mort-nés dut étre assez générale, puisque nous voyons un
synode d’Amiens I'interdire en 1679 (p.67). '

Depuis I’époque ou Pierre Saintyves a publié son article, les recher-
ches se sont poursuivies, surtout dans les travaux d’histoire locale, a
propos d’une chapelle ou d’un sanctuaire particulier. Parmi les articles

* 4 volumes, Paris, 1697. L’édition commentée, mais trés fortement tronquée, publiée
par Jean-Marie GouLEMoOT, Paris, Le Sycomore, 1984, n’a malheureusement pas retenu les
passages qui nous intéressent.

5 J.-B. THiERs, Traité des superstitions..., 2¢ éd., Paris, 1697-1703, t. I, préface, et t. II,
p. 59-62.

¢ Dictionnaire de théologie catholique, t. XV, 1, Paris, 1946, col. 617-618.

7 Pierre SAINTYVES, Les résurrections d’enfants morts-nés et les sanctuaires A répit,
dans: Revue d’ethnologie et de sociologie, t. IT, 1911, p. 65-74. Repris dans: En marge de
la légende dorée. Songes, miracles et survivances. Essai sur la formation de quelques
thémes hagiographiques, Paris, 1931, p. 167-192.

120



comportant une réflexion de caractere général, M. Meylan a relevé une
contribution de Marcel Bernos, de 'université d’ Aix-Marseille, concer-
nant un miracle 2 ’Annonciade d’Aix 8. Cet article, rédigé a propos
d’une résurrection d’enfant observée en 1558, constitue une approche
extrémement sérieuse du phénomene, qui laisse de cdté les opinions un
peu crispées des théologiens pour envisager des explications physiolo-
giques et médicales qui permettent de comprendre les changements
d’aspect des nouveaux-nés ou des petits cadavres.

On pourrait citer de nombreuses autres études, en particulier celle de
M. Jean-Charles Didier, parue en 1968, qui ne nous apporte pas moins
de onze attestations notariées d’enfants réanimés dans une petite église
rurale du diocése de Langres, entre mai et septembre 1657 °. Mais le
phénoméne se trouve aussi en ville: on vient de voir le cas d’Aix-
en-Provence, et ’abbé Henri Platelle a rencontré des cas en milieu
urbain, dans ses recherches sur Lille au XVIIesiecle '°.

Envisagée du point de vue sociologique, la résurrection des enfants
morts sans baptéme est considérée par I’abbé Jean Sainsaulieu comme
une activité ou méme un métier possible pour des ermites. Il présente en
effet la résurrection d’enfants morts sans baptéme comme «la spécialité
la plus curieuse des ermites guérisseurs»''. De nombreux cas sont
signalés en Lorraine a la fin du XVIIesiécle et au début du X VIIIe, et
'auteur suppose que le phénomene se prolonge en terre d’Empire — sur
le plan géographique, on peut d’ailleurs douter que ’enquéte de I’abbé
Sainsaulieu, dirigée essentiellement vers la catégorie sociale des ermites,
ait exactement rendu compte de 'extension réelle des sanctuaires a
répit: car il s’agit d’'un phénomeéne qui couvre toute la France, mais qui
est infiniment plus répandu dans I’Ouest que dans I’Est, sur une vaste
région qui s’étend de la Mer du Nord aux Alpes maritimes.

8 Marcel BErNos, Réflexions sur un miracle de I’Annonciade d’Aix. Contribution 4
I’étude des sanctuaires a répit, dans: Annales du Midi, t. 82, 1970, p. 5-20.

? Jean-Charles Dipier, Un sanctuaire a répit du diocese de Langres, ’église de Fayl-
Billot, Haute-Marne ; d’aprés les actes notariés du X VII¢ siécle, dans: Mélanges de science
religieuse, Lille, 1968, p. 3-21.

1 Henri PLATELLE, Les Chrétiens face au miracle. Lille au XVII¢ si¢cle, Paris, 1968,
p. 48-52, 69-70.

'! Jean SAINSAULIEU, La vie érémitique en France de la Contre-Réforme a la Restau-
ration, theése, Paris IV, 28 juin 1973. Lille, 1974, p. 97 et suiv. (Edition a citer plutét que
I’édition commerciale, Les ermites frangais, Paris, Cerf, 1974, qui ne contient aucune
référence).

121



Mais nous aurons ’occasion de revenir tout a I’heure au role joué par
les ermites dans les sanctuaires a répit, et sur ce point comme sur
d’autres, il n’est pas douteux que I’abbé Sainsaulieu a proféré quelques
suggestions stimulantes en remarquant que «cette trainée de miracles
a travers la Lorraine illustrait trop bien l'indépendance religieuse
des ermitages», toujours soupgonnés par la hiérarchie de favoriser
I'hérésie.

Terminons ce petit tour d’horizon bibliographique, du reste limité
aux pays de langue frangaise et incomplet, par un article de Jacques Gélis
paru tout récemment 2. Il s’agit d’une étude essentiellement ethnolo-
gique, fondée sur un catalogue de deux cent soixante sanctuaires en
France, d’ol émergent deux cas particulierement intéressants: celui
d’Avioth, prés de Montmédy dans le diocése de Treves, ol un curé a
enregistré cent trente-cinq résurrections entre 1624 et 1673, et celui de
Faverney (diocese de Besangon), ou un religieux bénédictin a consigné
quatre cent quatre-vingt-neuf cas entre 1569 et 1593, Ce brasseur de
documents (J. Gélis) annonce une étude analogue pour la Belgique,
I'Italie, I’Autriche, I’Allemagne et la Suisse.

DEUX EXEMPLES DE L’EPOQUE PALEO-CHRETIENNE

Dans un de ses sermons, saint Augustin rapporte un cas de «répit»
accordé a un nouveau-né non baptisé: une chrétienne habitant Uzale
était dans un état voisin du désespoir a I'idée que son enfant, mort sans
baptéme, n’aurait aucune part a la vie éternelle. Ayant prié avec ardeur
le protomartyr saint Etienne, dont Uzale possédait des reliques, elle
obtint de son intercession la résurrection de son enfant, juste le temps de
recevoir tous les rites de I'initiation. L’enfant fut donc baptisé, puis
mourut 4 nouveau, mais cette fois définitivement, et sa meére ’ensevelit,
rassurée de le savoir sauvé '’

'?2 Jacques GELIs, La mort et le salut spirituel du nouveau-né. Essai d’analyse et
d’interprétation du «sanctuaire a répit» (XV¢-XIX¢ siécles), dans: Revue d’histoire
moderne et contemporaine, t. XXX, 1984, p. 361-373.

138, AucusTin, Sermon n° 324 (MiGNE, Patrologiae latinae cursus cempletus, t. 38,
p. 1447). Cet exemple, signalé 4 J.-Ch. Didier par le chanoine Henri Platelle, a influencé
les siecles postérieurs, et I’on voit certains curés se référer au sermon de S. Augustin pour

122



Que le baptéme ait constitué une condition pour étre enterré en terre
bénite est déja attesté a I’époque des Peres du Désert. L’abbé Bessarion,
anachorete au tournant du IVe au Vesiécle, racontait qu'un homme
avait renoncé au monde, alors qu’il avait une femme et une fille, qui
n’était pas encore chrétienne, mais seulement catéchumene. Il partagea
ses biens en trois parts. Entretemps sa fille mourut sans avoir été bap-
tisée. Le pere, pour la racheter, donna sa part aux pauvres avec celle de
sa femme et la sienne propre. Une voix lui dit pendant qu’il priait: « Ta
fille a été baptisée, ne t’inquiete pas». Il ne voulut pas le croire. La voix
lui dit alors de creuser le tombeau de sa fille pour voir s’il la trouverait. 1l

alla au tombeau, creusa et ne la trouva pas, car elle avait été placée avec
les fideles '4.

PROBLEMATIQUE

Si 'on en juge par les documents qui nous sont conservés, actes de
donations pieuses, récits de miracles, interdictions par les statuts syno-
daux, c’est seulement a partir du XVesiécle que commence la pratique
des «répits» octroyés dans certains sanctuaires sous la forme d’une
résurrection au moins apparente, mais fugace, permettant juste de bap-
tiser les enfants morts sans baptéme, de maniére a ce qu’ils puissent se
faire enterrer en terre bénite. La généralisation de cette pratique montre
a quel point la pastorale chrétienne du baptéme a pénétré dans le peuple
et de quelle maniere le baptéme sacralisé a été « récupéré » par lui pour
devenir un rite de passage essentiel. L’idée venait de saint Augustin.
Comme le fait observer Jean Delumeau, «on pensait alors avec saint
Augustin que les enfants décédés vont en enfer. Inversément, il suffisait,
croyait-on, de la cérémonie baptismale pour changer le destin éternel

recommander a leurs fideles d’implorer un tel miracle. (J.-Ch. DIDIER, art. cit., dans:
Mélange de science religieuse, 1968/1, p. 4, note 1)

'Y Les sentences des péres du désert, nouveau recueil: Apophtegmes inédits ou peu
connus, rassemblés et présentés par dom L. REGNAULT, traduits par les moines de Soles-
mes, 2¢ édition, Solesmes, 1977, p. 15-16, N 9 (Apophtegmes traduits du grec, ms. Coislin
126). Sur I’abbé Bessarion, voir: Lexikon fiir Theologie und Kirche, 2¢ éd., t. I, Freiburg
1.Br., 1958, col. 301-302, et Les sentences des peres du désert, collection alphabétique,
trad. et prés. par dom Lucien REGNAULT, Solesmes, 1981, p. 64-67.

123



d’un enfant qui n’atteindrait pas 1’age de raison. D’ou le désespoir des
parents, lorsque leurs bébés étaient mort-nés, d’ou aussi la nécessité
(psychologique) de certains sanctuaires dédiés a la Vierge, par exemple
autour de Lille et dans la région parisienne, ou 'on portait les enfants
mort-nés. On les déposait sur ’autel et on voyait leurs joues se colorer,
leurs lévres remuer, leurs narines palpiter. On les baptisait a la hate.
Puis, rassurés, les parents, parrains et marraines les laissaient retourner a
I'immobilité de la mort» '’

Les Réformateurs d’abord, puis la Réforme catholique s’efforcent,
pour des raisons théologiques, de lutter contre ces pratiques, ou le
sacrement du baptéme leur parait récupéré a des fins paiennes. Comme
on le verra dans les pages qui suivent, les procédés ne sont pas les mémes
de part et d’autre, et les succés remportés contre la superstition sont
médiocres. C’est que la pastorale est handicapée par la discussion théo-
logique toujours plus vive, particulierement au XVII¢ siecle, sur 'inter-
prétation de saint Augustin et sur le salut des enfants morts sans bap-
téme '®. Mais aussi — et c’est ]1a un parameétre dont on n’a tenu compte
que treés tardivement — les X Ve et XVII¢ siecles n’ont pas ce que Pierre
Chaunu appelle «la placide certitude du XIXe¢siecle sur les signes cli-

1% Jean DELUMEAU, Le catholicisme entre Luther et Voltaire, Paris, 1971, p. 245 (La
Nouvelle Clio, t. 30 bis).

16 Je ne puis donner ici qu’un apergu trés court et trés général sur cette discussion, qui a
commencé dans les premiers siécles du christianisme et a pris véritablement forme au
Ve siecle, principalement dans les écrits d’Augustin contre le pélagianisme (voir Karl
WEeRNER, Geschichte der apologetischen und polemischen Literatur der christlichen
Theologie, Neudr. der Ausg. 1861-1867, Osnabriick, 1966, t. II, p. 564-568;
G. BAREILLE, art. «Baptéme d’aprés les Peres grecs et latins», dans: Dictionnaire de
théologie catholique, t. I1/1, Paris, 1910, col. 178-219). La polémique a repris a diverses
époques, chaque fois que les textes de saint Augustin ont été soumis a de nouvelles
interprétations et que la question du salut des petits enfants morts sans baptéme a été
reposée. Ainsi dans la polémique contre les réformes luthérienne et calvinienne, mais
aussi, du coté protestant, dans la lutte contre les anabaptistes (K. WERNER, op.cit., t. IV,
p. 204-212, 483-494; C.RucH, art. «Baptéme d’aprés le Concile de Trentex;
E. MANGENOT, art. « Baptéme dans I’église anglicane et dans les sectes protestantes apres
le Concile de Trente », dans: Dictionnaire de théologie catholique, t. 11/1, 1910, col. 296—
341; J. BELLAMY, art. «Baptéme (sort des enfants morts sans)», ibid., col. 364-378;
A. GAUDEL, art. « Limbes», ibid., t. IX /1, 1926, col. 760-772; et du coté réformé: Otto
RitscHL, Dogmengeschichte des Protestantismus, t. ITI, Géttingen, 1926, p. 233-235 et
IV, Géttingen, 1927, p. 172-180). Au XVII¢ siécle, le développement du Jansénisme
redonna une certaine actualité au débat, qui se répercuta aussi dans les milieux littéraires,
commc on peut le lire dans Charles-Augustin SAINTE-BEUVE, Port-Royal, texte prés. et
annoté par Maxime LEROY, Paris, Gallimard, 1953, t. 1, p. 326 et notes, 530 et suiv., 615 et
suiv. (Bibliothéque de la Pléiade).

124



niques de la mort» '7. Cette hésitation sur la réalité de la mort est tout au
bénéfice des enfants morts sans baptéme. Elle permet d’espérer, de
constater méme un miracle, ce «signe de vie arraché par la Foi qui
permet le baptéme et donne aux parents éplorés le signe tangible du
salut assuré». Avec le développement de la science médicale dés la fin
du XVIIIesiecle, de tels signes ne sont plus possibles. C’est seulement
alors que le combat de I’Eglise pour redonner au baptéme son vrai sens a
des chances d’aboutir.

Ainsi, en étudiant les sanctuaires a répit, il faut garder a Pesprit ces
deux cotés de la pratique: le baptéme, d’une part et le sens qu’on lui
donne, mais aussi la mort, et I’attitude des hommes face a la mort durant
les différentes périodes de I'histoire des mentalités.

NOTRE-DAME DE LAUSANNE, SANCTUAIRE A REPIT

O. Vasella a déja relevé, en 1960, la résurrection d’un enfant opérée
en 1236 par 'intercession de Notre-Dame de Lausanne 8. Le Cartulaire
du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne rapporte, entre autres mira-
cles, que le premier dimanche apres ’octave de Pidques, une femme vint
de Turin, disant que son fils tout enfant (parvuius) était mort. Elle le
«rendit» (c’est-a-dire sans doute elle le voua) 2 Notre-Dame de Lau-
sanne, et ’enfant ressuscita aussitot. La meére apporta 2 Lausanne la
petite chemise de I’enfant, rendant grice a la Sainte-Vierge de Lausan-
ne '%. Ce récit n’est guére explicite. Le texte n’indique pas si 'enfant
était mort sans baptéme, et rien ne dit qu’on a profité de cette résur-
rection pour le baptiser. Si c’était le cas, nous aurions la le plus ancien
exemple d’'un «répit» miraculeux en Suisse romande.

De fait, pour Notre-Dame de Lausanne, il faut attendre jusqu’a la
Réforme pour trouver des témoignages concernant la résurrection des

7 Pierre CHAUNU, La Mort a4 Paris. XVIe, XVII¢ et XVIII¢siecles, Paris, 1978,
p. 39.

8 O. VASELLA, art. cit., dans: Revue d’histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966,
p. 2.

19 Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, éd. crit. par Charles RoTs, t. I:
Texte, Lausanne, 1948, p. 650 (Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de
la Suisse Romande, 3¢ série, t. III)

125



enfants morts sans baptéme. C’est Pierre Viret qui, dans ses Disputations
chrestiennes en maniére de deviz, parues en 1544, en donne la description la
plus complete. Dans cet ouvrage de polémique, quatre personnages sont
en présence, qui disputent pendant trois jours jusqu’a ce que les repré-
sentants de ’Eglise romaine se soient rendus aux arguments de leurs
adversaires. L’'un des deux partisans de I’Evangile est Théophile,
«’homme grave, honneste et scavant aux lettres divines et humaines,
qui parle tous jours en grand honneur et révérence de la parolle de
Dieu». Mais c’est a I'autre, Hilaire, qu’il appartient de dénoncer, en
termes crus et pleins de verdeur, le scandale des résurrections d’enfants
morts sans baptéme. Hilaire est dépeint en effet comme «un petit plus
eventé que cestuy-cy [C’est-a-dire que Théophile] et un petit plus des-
gorgé, pour parler plus librement contre les abuz». Au cours d’une
laborieuse discussion consacrée 2 la valeur du sacrement du baptéme, a
sa signification scripturaire, a son utilité pour arracher les petits enfants
aux limbes ou ils seront privés a tout jamais de la vision de Dieu, Hilaire
met a rude épreuve les croyances et les pratiques de ses concitoyens
vaudois.

«J’ai congneu des sainctes femmes, cheminans en vraye simplicité de
cueur et grande crainte de Dieu, qui estoyent tellement troublees en leur
conscience a cause que telz inconveniens leur estoyent advenuz, et
qu’elles estoyent ainsi persuadées qu’a peine pouvoit l'on trouver
moyen pour les consoler, et mettre leur conscience a repos, quelque
chose qu’on leur peust dire. Combien qu’on leur affermoit que Nostre-
Dame de Lausanne avoit fait grace a ’enfant, et que ceux qui avoyent
esté presens leur rendoyent tesmoignage du beau miracle qu’elle avoit
faict d’avoir ressuscité ’enfant pour le baptiser tout mort, puis le mettre
en la fosse, tout cela neantmoins ne les pouvoit bien asseurer. Et n’ont
peu estre a repos en leur conscience jusques a ce que par la predication
de ’Evangile elles ont esté delivrées de ces faulses et caphardes opinions
et doctrines diaboliques» 2°.

Un peu plus loin, Viret revient sur le sujet: «Si tu entens cela, tu ne
seras plus en doute n’en perplexité des petiz enfans qui meurent sans
baptesme, mais les laisseras en la main de Dieu, et remettras le tout 4 sa
misericorde. Et si tu es une foys jusques 4 ce point, tu congnoistras aussi

20 Pierre VIRET, Disputations chrestiennes..., Geneve, 1. Girard, 1544, ITI¢ partie, p. 68
et suiv. ; voir analyse trés compléte de cet ouvrage dans Jean BARNAUD, Pierre Viret. Sa vie
et son ceuvre (1511-1571), Saint-Amans (Tarn), 1911, p. 257-272.

126



Perreur de ceux qui portent les enfans mornés aux idoles, comme on
faisoit en ce pays a celle de Nostre Dame de grace de Geneve, ou 2
Nostre Dame de Lausanne.

Thobie. On en portoit aussi a la Saincte Croix, et 2 Nostre Dame de
beurre.

Hilaire. 1] ne falloit plus quune Nostre Dame de fromage, avec celle
de beurre, laquelle est maintenant du tout fondu. Nous avions bien peu
de jugement, qui ne savions pas congnoistre ce grand abus et juger de ces
faux miracles. Daventage, par ces mesmes raisons tu peux juger de la
superstition de ceux qui donnent authorité aux sages femmes de baptiser
les petiz enfans, quand elles craignent qu’ils ne soyent en danger de
mort » 2!

Dans le premier dialogue, Viret avait illustré ses dires en contant
I’histoire du pauvre Gaspard, dont je serais bien étonnée qu’il 'etit
inventée pour les besoins de la cause.

«Il'y avoit en la ville d’Orbe un puvre cousturier, nommé Gaspard. Je
pense que tu I’as bien congneu. Tu sais qu’a grand peine pouvoit il vivre
et qu’il avoit plus de pieces de drap en sa robbe qu’il n’y ade joursen I’an.
Elle estoit tant rapetassee, broudee et rebroudée de tant de pieces I'une
sus [’autre que elle resembloit mieux 4 une brigantine qu’a une robbe. Sa
femme luy enfanta un enfant morné. Il le porta 2 Nostre Dame de
Lausanne qui faisoit tant de beaux miracles, qui ressuscitoit ces petis
enfans mornez, et puis les failloit incontinent enterrer aprés (...) C’estoit
une resurrection toute differente a celle de Jesus Christ et de ceux
lesquelz il a ressucitez, qui parloyent, cheminoyent, beuvoyent et man-
geoyent apres leur resurrection (...)

«Quand ’enfant eust esté quelque peu de temps devant I’idole, il
ressuscita comme les autres, et le miracle se fit quand il pleut a la vieille
qui le gardoit. Car il y avoit aussi moyen de haster les miracles. Car
quand on avoit donné tresbien a boire a la vieille elle voyoit bien plus
clair pour congnoistre quand I’enfant changeoit couleur ou quand il
souffloit ou bougeoit (...) Ce povre Gaspard ’abbreva il bien? Je ne say
qu’il fit. Je pense que quand elle le vit tant repetassé, qu’elle en eut pitié.
Mais quand il fut question d’ensevelir cest enfant ressuscité, alors eut il
affaire. Car il falloit payer quatre ou cinq gros pour la sepulture. Et je
croy qu’il n’avoit pas quatre liardz pour payer ses despens. Toutesfoy il
ne peust jamais accorder avec les prestres, mais fut contraint de rap-

2! P. VIRET, op.cit., ITI¢ partie, p. 98 et suiv.

127



porter son enfant 4 Orbe, ou autrement il le luy eust fallu enterrer en
terre crue. Car il ne peut jamais avoir un pied de la cuite.

Thobie : Qu’appelles-tu terre cuite et terre crue?

Hilaire : Tu es du pais, et tu n’entens pas le langage ? Ne sais tu pas bien
que noz prestres appellent communement terre crue celle qui est hors du
cimitiere, et qui n’a point esté beneite et consacrée, c’est 4 dire charmée
par eux comme celle de leur eglise. Si celle est crue, je conclu par le
contraire que I’autre est cuite.

Thobie : Et quant il fut a Orbe, trouva il les prestres plus pitoyables qu’a
Lausanne ?

Hilaire : Dieu sait comment ce povre homme fut revanné. Ilz le
cuderent manger tout vif et le vouloyent contraindre de le rapporter a
Lausanne, ou pour le moins ne luy vouloyent permettre de enterrer au
cimitiere. Toutesfoys il ensevelit» 22,

Voila donc un son de cloche protestant, qui montre i quel point le
phénomene était répandu dans le pays de Vaud avant la Réforme. Viret
signale impitoyablement les aspects financiers du rite — les frais d’un
enterrement en terre bénite — et le coté magique de 'opération : 'emploi
du mot «charmée» pour la cérémonie de bénédiction.

Cette pratique a-t-elle donné lieu a la confection d’ex-voto? Les
témoignages que j’en ai trouvés ne sont pas trés clairs. L’inventaire du
trésor de la Cathédrale de Lausanne, confectionné en 1441, mentionne
une petite image d’enfant en argent doré 2. En 1537, ’'avoyer et Conseil
de la ville de Berne donnent décharge au Chapitre de la cathédrale
Notre-Dame pour une série d’objets précieux qui appartenaient a cette
église, parmi lesquels figure «un petit enfant d’argent, dans un soleil » 24.
Le trésor, en particulier celui de la chapelle de la Vierge, contenait de
nombreux objets votifs en métaux précieux, tels que yeux et bras en
argent, qui témoignaient manifestement de la reconnaissance des béné-
ficiaires d’une guérison. Mais les petits enfants en argent? S’agit-il de
résurrections d’enfants morts sans baptéme, ou d’'un accouchement
heureux, ou de la guérison d’un enfant ? Il est difficile de le dire, comme
de préciser le sens exact de cet ex-voto sous forme d’un « enffant de cyre,

22 P. VIRET, op.cit., I*® partie, p. 157 et suiv.

23 Ernest CHAVANNES, Le trésor de I’église cathédrale de Lausanne, Lausanne, 1873,
n°®81; cf. Jacques STAMMLER, Le trésor de la cathédrale de Lausanne, Lausanne, 1902,
p. 51 (Mémoires et documents publiés par la Société d’histoire de la Suisse romande,
2¢ série, t. V).

24 ]. STAMMLER, op. cit., p. 93.

128



de la grosseur et grandeur que peut estre ung enffant de I’aage de deux |/
mois et avant plus gros que moindre », offert en 1493 par Philippe de
Hochberg, sire de Neuchatel, a I’église de Notre-Dame d’Oberbiiren ?°
dans le canton de Berne (Notre-Dame de Beure dans le texte de Pierre
Viret), autre sanctuaire a répit trés important en Suisse occidentale
avant la Réforme, dont O. Vasella a d’ailleurs parlé trés longuement en
1966 26,

I faut du reste remarquer, 4 propos de ces ex-voto, que les inventaires
des trésors des églises ne mentionnent que les objets précieux, en or ou
en argent. Il est certain qu’il a existé beaucoup d’autres ex-voto, beau-
coup plus humbles, beaucoup moins durables, et dont les documents
d’archives ne parlent qu’incidemment: ainsi cette chemisette d’un
enfant ressuscité, mentionnée par le Cartulaire de Lausanne en 1236.
Mais les quelques sondages que j’ai effectués dans les catalogues d’ex-
voto, que I’on publie en masse depuis quelques années, n’ont rien fourni
jusqu’a présent qui soit décisif.

A GENEVE, L’EGLISE NOTRE-DAME DES GRACES

Antoine Froment, dans ses « Actes et Gestes merveilleux de la cité de
Genéve», énumeére longuement les supercheries et pratiques idolitres
par lesquelles les prétres et les moines abusaient le bon peuple chrétien
pour en tirer de I'argent. Il consacre un chapitre, qui est bien connu, 4
I'image de Notre-Dame des Grices, dans 'église des Augustins qui,
dit-il, « faysoit de grandz miracles et qu’elle ressussitoit et reuicoulloit les
petis enfantz mortz mais pour avoir baptesme, car mieulx eust vallu que
deux cités fussent peries quung enfant fust mort sans baptesme,
disoynt-ils : tellement qu’on y couroit de tous costés, ainsi que 4 Notre-
Dame de Lausanne, ou comme 4 Notre-Dame de Burre, troys lieux prés
de Berne, lesquelles troys ydolles estoynt les plus renommées quy fus-
sent en tout le pays de Suysse, a rayson des grandz miracles qu’on

2% Bruder Klaus. Die iltesten Quellen iiber den seligen Nikolaus von Fliie, sein Leben
und seinen EinfluB3, hrsg. v. Robert DURRER, Sarnen, 1917-1921, t. I, p. 499-500.

26 O. VASELLA, art. cit., dans: Revue d’histoire ecclésiastique suisse, t. 60, 1966, p. 11—
25, 32-35,

129



donnoit a entendre es povres ignorans qu’elles faysoynt.» Et Antoine
Froment de décrire les procédés par lesquels des vieilles femmes, qui
vivaient aux crochets des moines, réchauffaient les enfants pour les faire
suer ou uriner ou leur soufflaient dans « le fondement» avec une sorte de
chalumeau pour faire s’envoler une petite plume qu’elles avaient placée
sur la bouche des petits cadavres. Voyant ces prétendus signes de vie,
elles criaient au miracle et 'on se dépéchait de baptiser le petit qui
mourait aussitot aprés. Commentant ces prétendus miracles, Froment
ajoute ceci, qui est sans doute inspiré par le texte de Viret que je viens de
citer: «...tous differens des miracles de Jésus-Christ qui les a faict réel-
lement ressussitant le Lasare qui a parlé, beu et mangé aprés qu’il eust
rendu la vie quatre jours, aprés sa mort qui puoit desja, mais de ceux icy
ne s’en est jamais trouvé ung vivant, beuvant ne mangeant apres leurs
miracles» 7.

Le Petit Conseil, qui décida d’interdire ces pratiques dans un arrét du
10 mai 1535 *%, Antoine Froment et Michel Roset ?%, qui les décrivent,
n’avaient pas en téte une véritable motivation théologique, mais plutét
sociale et politique : il fallait en finir avec ces abus, avec les scandales de
ces prétendus miracles qui n’étaient faits que pour soutirer de 'argent
aux gens crédules.

L’EGLISE REFORMEE DE GENEVE ET
LE BAPTEME DES PETITS ENFANTS

Quant aux réglements sur le baptéme élaborés par Farel en 153739,
par Calvin dans les ordonnances ecclésiastiques de 1541 %', ils ne pren-
nent pas position sur I’aspect théologique, c’est-a-dire sur la nécessité du
baptéme pour le salut, mais se bornent a établir 'ordre qui doit étre

27 Antoine FROMENT, Les Actes et Gestes merveilleux de la Cité de Geneéve, éd.
Gustave ReviLLiop, Geneve, 1854, p. 152-153.

28 Registres du Conseil de Genéve, publ. par la Société d’histoire et d’archéologie de
Geneve, T. XIII, Geneve, 1940, p. 205.

22 Michel Roser, Chroniques de Geneve, éd. Henry Fazy, Geneve, 1894, p. 196—
197.

30 T es Souices du Droit du Canton de Genéve, éd. Emile Rivoire et Victor VAN
BERCHEM, t. I, Arau, 1930, p. 333, n°® 719.

3 Ibid., p. 377-390, n°® 794 ; particuliérement p. 385.

130



observé. Le baptéme doit étre administré par le prédicant ou le ministre,
a I’église, tous les jours. Il faut toutefois observer que 'ordonnance sur
les églises de la campagne promulguée en 1547, contient une précision
assez révélatrice: «Si les sages-femmes usurpent l'office de baptiser,
qu’elles en soyent reprises ou chastiees selon qu’on trouvera le delict; et
que cela soyt tenu pour nul, veu que la commission ne leur en est point
donnée, sus peynne d’estre mises troys jours en pain et eau, et de dix solz
d’amende...» ?2,

Il faut bien conclure de cette disposition qu’il existait dans les cam-
pagnes, mais peut-étre aussi en ville, une forte tendance 4 considérer le
baptéme comme un rite de passage absolument indispensable, que les
sages-femmes n’hésitaient pas a pratiquer pour assurer le paradis a tous
les enfants moribonds. La lutte des Réformateurs pour imposer leur
vision de la grice seule nécessaire et pour rétablir une notion du bap-
téme qui leur paraissait plus conforme a I’Evangile, se heurtait donc,
dans le peuple, a4 une sourde résistance qui procédait, somme toute,
d’une conception magique des sacrements *3.

Du reste le débat théologique n’était pas clos. Il reprit au XVII¢ siecle,
et fit rage aussi bien chez les catholiques que chez les protestants. Il faut
bien se rendre compte que nos péres avaient, a cet égard comme 2
d’autres, une sensibilité théologique d’écorchés vifs.

Je n’ai jamais trouvé, 2 Genéve ou dans la campagne genevoise, de cas
d’enfant baptisé apres sa mort ou, disons, aprés sa résurrection. Mais
I’attitude de I’Eglise de Genéve a I’égard de ce probleme montre qu’elle
suivait avec beaucoup d’attention toute déviation des réglements.
M. Perrenoud a montré, dans un souci méthodologique et statistique,
que le baptéme, dans la Genéve protestante, intervenait dans un délaide
un jour a une semaine aprés la naissance, et qu’au cours du XIXe siecle le
délai a tendance 4 s’allonger, tandis que dans les pays catholiques les 90 a
95 pour cent des enfants sont baptisés dans les trois jours qui suivent la
naissance *4. Cela proceéde évidemment d’une différence théologique.

En étudiant certains cas, on se rend compte d’une sensibilité reli-
gieuse qui n’était pas tout a fait adéquate a I’enseignement officiel. Ainsi

32 Ibid., p. 500-505, n°® 841, particuliérement p. 502.

33 Janine GARRIssoN-EsTEBE, (Protestants du Midi, Toulouse, 1980, p. 247), fait la
méme remarque.

34 Alfred PERRENOUD, La population de Genéve du seiziéme au début du dix-neuvieme
siecle. Etude démographique, t. I, Geneéve, 1979, p. 393-394 (Mémoires et documents
publiés par la Société d’histoire et d’archéologie de Geneve, t. 47).

131



en 1647, une femme de Saint-Jean de Gonville ayant accouché a Malval
trois mois aprés son mariage, le pasteur de Russin crut devoir baptiser
’enfant tout aussitot, sur place, donc sans 'assistance de ’Eglise, de la
communauté des fideles, qui était requise par les réglements. Il s’en
excusa en prétextant 'urgence, mais la Vénérable Compagnie le reprit
assez séveérement et rappela la régle selon laquelle le baptéme devait
avoir lieu au Temple, «ou au moins en quelque maison ol on a accous-
tumé de faire les interrogations, et toutesfois non, sinon en extreme
nécessité » **. On voit donc que la pression du peuple chrétien — et il faut
remarquer que la scéne se déroule a la campagne — était suffisante pour
obtenir du pasteur un baptéme d’urgence.

Au reste, il faut peut-étre nuancer 'appréciation que ’on portera sur
ce cas précis: la théologie et '« ordre » du baptéme ne sont pas ici seuls
en cause. L’accouchement ayant eu lieu trois mois apres le mariage, il est
clair que I’enfant avait été congu en paillardise, et que les parents
encouraient des poursuites de la part du Consistoire. Il est possible qu’ils
aient cherché a échapper a ces poursuites en cachant la naissance et en
demandant un baptéme a domicile.

DU COTE DE L’EGLISE ROMAINE

Pendant ce temps, ’Eglise romaine allait dans une tout autre direc-
tion, en développant la réglementation sur 'ondoiement, la formation
ad hoc des sages-femmes au XVIII¢ et au XIXe¢siecle, et, a la méme
époque, en encourageant la pratique de la césarienne pour baptiser a
tout prix les nouveau-nés. Le but est évidemment d’empécher le scan-
dale des pseudo-miracles, résurrections d’enfants morts sans baptéme,
contre lesquels ’Eglise s’efforce de lutter depuis le X Ve siecle. Mais les
exemples qui suivent montrent bien que sur le plan local, le peuple ne
suit pas la hiérarchie, et méme que certains curés manifestent a I’égard
de ces pratiques un curieux laxisme.

3 Archives d’Etat de Geneve, dépot de la Vénérable Compagnie des Pasteurs, R. Cp.
Past. 9, p. 129-130 (23 avril 1647).

132



QUELQUES SANCTUAIRES A REPIT EN DAUPHINE ET EN SAVOIE

Les folkloristes et historiens frangais des mentalités ont déterminé
que les sanctuaires a répit étaient particulierement nombreux dans la
partie orientale de la France. Dans le Midi, nous avons vu le miracle
d’Aix-en-Provence de 1559, commenté avec bonheur par M. Bernos.

Le diocese de Grenoble comporte quelques sanctuaires a répit. Etu-
diant les visites pastorales de Mgr Le Camus, Robert Chanaud trouve
plusieurs attestations du phénomene au XVII¢siecle. En 1673, un rap-
port sur la paroisse de Tullins signale que «le peuple a beaucoup de piété
pour» la chapelle Notre-Dame de Pitié 4 Morette et ajoute «on y porte
les enfants qui naissent morts, et on dit qu’il y en a qui donnent signe de
vie» 3%, Mais dans tout le diocése, c’est certainement la chapellé de
Notre-Dame du Laux qui est la plus fréquentée par ce type de pelerins,
puisque Mgr Le Camus est obligé, en 1687, de consacrer tout un article
d’une ordonnance synodale a cette chapelle: « Nous deffendons 4 tous
les fideles de ce diocéze sous peine d’excommunication de déterrer et
porter leurs enfants morts sans baptéme a la chapelle de Notre-Dame du
Laux ny ailleurs, sous prétexte qu’il s’y fait des miracles et que ces
enfants, ressuscitans pour un instant, recoivent le baptéme» 7.

En Savoie, on connait une dizaine de sanctuaires a répit, dont certains
étaient encore recherchés au XIX¢ siecle 8. Mais les auteurs issus du
clergé sont extrémement réticents a 1’égard des résurrections d’enfants
morts sans baptéme, et plus encore a ’endroit des baptémes eux-mémes.
Ainsi, ’enquéte de I’évéque Louis Rendu sur les coutumes et les usages
dans les paroisses du diocese d’Annecy, réalisée en 1845 39, ne pose pas
la question et aucun des curés qui auraient pu se sentir concernés n’en
souffle mot.

Tous les sanctuaires a répit de Savoie sont consacrés 2 la Vierge. Aux
Contamines-Montjoie, on cite la chapelle Notre-Dame de la Gorge,

* Robert CHANAUD, Folklore et religion dans le diocése de Grenoble..., dans: Le
monde alpin et rthodanien. Revue régionale d’ethnologie, 5¢ année, 1977, p. 82.

37 Ibid., p. 81.

* Enumérés par Christian ABry, Roger DEvos, Henri RAULIN, Les sources régionales
de la Savoie, Paris, 1979, p. 494—497.

¥ Mceurs et coutumes de la Savoie du Nord au XIX¢ siécle. L’enquéte de Mgr Rendu,
présentée et publiée par Roger DEvos et Charles JoisTen, Annecy-Grenoble, 1978, (Mé-
moires et documents publiés par I’Académie salésienne, t. 87—88, Collection Documents
d’ethnologie régionale, vol. 6).

133



mais [’abbé Grobel, qui la décrit longuement et mentionne de nombreux
miracles, ne dit rien des résurrections d’enfants morts sans bapté-
mie, 10,

On cite aussi la chapelle Notre-Dame de Briangon, le plus célebre
pelerinage de Tarentaise, mais la aussi, 'abbé Grobel se garde bien de
mentionner le miracle. Le baron Raverat, qui visita la Savoie et rédigea
une sorte de guide bleu de cette province qui parut en 1872, est plus
loquace et dit « On y vient demander 4 Dieu la cessation de la sécheresse,
alors que le soleil brile les champs cultivés et compromet les récoltes;
on y apporte aussi les enfants mort-nés; ils ressuscitent pour quelques
minutes, c’est-a-dire juste assez de temps pour recevoir le baptéme » 4,
Le ton détaché qu’il adopte, 'emploi du présent, pourrait donner 2
penser que la chose se pratiquait encore en 1872, et qu’elle était admise,
au moins comme une pratique qui ne pouvait pas faire de mal. Cela
d’autant plus que le baron Raverat semble avoir une notion trés claire de
la chronologie : décrivant un autre sanctuaire a répit, la chapelle Sainte-
Marie dans la cathédrale de Modtiers-Tarentaise, 1l dit, employant
Pimparfait: « Avant [17]93, on voyait sur 'autel de cette chapelle la
statue miraculeuse de la Vierge Marie, tenant sur ses genoux le corps
inanimé de son fils. Les meres avaient I’habitude d’apporter devant cette
statue leurs enfants morts avant le baptéme; la aussi, comme dans
plusieurs autres sanctuaires en renom, les petites créatures revenaient a
la vie pour recevoir I’eau sainte, et remonter ensuite aupres de I’Eter-
nel» 2. De nouveau, pas de moquerie pour ce phénomeéne qui parait
courant et méme communément admis. Quant aux silences de ’abbé
Grobel, ils ne sont pas toujours aussi complets : mais il est plus sceptique,
et somme toute plus discipliné que le baron Raverat. Citant la chapelle
Notre-Dame de Pitié, fondée en 1524 par un bourgeois d’Annecy a
Ientrée du faubourg du Beeuf, il se référe a 'auteur des « Mémoires pour
servir 4 I’histoire ecclésiastique des dioceses de Savoie», c’est-a-dire 4
I’abbé Joseph-Antoine Besson, dont 'ouvrage parut en 1759. Or Besson

40 F. GroBEL, Notre-Dame de Savoie et variétés historiques dont les plus célebres
sanctuaires dédiés a la Mére de Dieu et les principales dévotions établies en Son honneur
dans les diocéses de la Savoie rappellent le souvenir, Annecy, 1860, p. 263-265. C’est
H. GranDjacQuEs (Notre-Dame de la Gorge. Notice historique, Chambéry, 1928, p. 13)
qui se fait 'écho de ce type de miracle.

41 Achille Raverar, Saveie, promenades historiques, pittoresques et artistiques en
Maurienne, Tarentaise, Savoie-Propre et Chautagne, Lyon, 1872, p. 374.

42 1bid., p. 387.

134



est prudent, puisqu’il note: « On y porte les enfants morts sans Batéme,
qui I’y ont regu quelquefois, ayant donné des signes de vie», ce que
Grobel précise encore en disant «que plusieurs y donnérent des signes
de vie suffisants pour recevoir le sacrement de la régénération» 3.
L’abbé Grobel se retranche aussi derriere Besson lorsqu’il parle de la
chapelle Notre-Dame du Rhoéne, a Seyssel, qui avait recu des papes
«diverses indulgences et prérogatives en considération des graces qui s’y
obtiennent en faveur des enfans morts sans Batéme, qui y étant portés,
donnent quelquefois des signes de vie et recoivent le Batéme » #4.

Quant a la chapelle Notre-Dame du Mont-Provent, a Chatillon sur
Cluses, elle est plus génante pour Grobel. En effet, on y cite au moins
deux cas, en 1820 et en 1863, de résurrection d’enfants morts sans
baptéme. C’était donc, en plein milieu du XIX¢siecle, une pratique
encore actuelle, a peine tolérée par ’Eglise. Aussi Grobel prend-il ses
distances en écrivant: « Les méres portent a cette chapelle leurs enfants
malades, et la Vierge aime 4 y exaucer leurs prieres ; on dit méme qu’elle y
a opéré des miracles en faveur des enfants morts sans baptéme» **.

La Savoie semble bien étre le pays alpin ou le recours aux sanctuaires a
répit a duré le plus longtemps. Mais la proximité chronologique ne nous
permet pas pour autant de pénétrer les mobiles de cette pratique, ni les
causes de I’étonnant laxisme des autorités diocésaines et surtout parois-
siales a I’égard de ce que I’abbé Sainsaulieu a trés judicieusement appelé
«les sacrements du malheur et de la miséricorde ». Les gens d’Eglise ou
les grands bourgeois qui en rendent compte ont quelque pudeur ou
méme de la honte a parler d’une telle hérésie, et donc la refoulent ou
’occultent le plus possible.

LES SANCTUAIRES A REPIT EN VALAIS

Le dossier que nous avons réuni a propos du diocese de Sion a la fin du
XVIIIe et au début du XIX¢ siecle nous permettra-t-il d’en savoir plus?
En Valais, plusieurs documents absolument strs attestent ’existence de

43 F. GROBEL, op.cit., p. 461, d’aprés [Joseph-Antoine] BessoN, Mémoires pour I’his-
toire ecclésiastique des dioceses de Geneve, Tarentaise, Aoste et Maurienne et du décanat
de Savoye, Nancy [=Annecy], 1759, p. 128.

4 F. GROBEL, op.cit., p. 231-232, d’apres J.-A. BEsson, op.cit., p. 165.

** F. GROBEL, op.cit., p. 393-395. Cf. Chr. Asry, R. DEvos, H. RAuLIN, op.cit., l.c.

135



sanctuaires a répit a quatre endroits: dans le Valais central, la chapelle
de Notre-Dame des Corbelins 2 Chandolin sur Saviese, et la chapelle
Notre-Dame de Crétel, a Saint-Maurice de Laques; et dans le Haut-
Valais la chapelle de la Visitation de Notre-Dame ou Waldkapelle 2
Visperterminen, et la chapelle de Hohenflue, 2 Moerel, entre le Rhéne
et la route cantonale, chapelle dédiée a Notre-Dame des Douleurs ou
Notre-Dame de Pitié.

A ces quatre chapelles, il faut peut-étre ajouter quelques endroits
privilégiés dans la vallée de la Borgne. Une Valaisanne un peu margi-
nale, Marie Métrailler (1901-1979), affirme que I’ermitage de Longe-
borgne était un sanctuaire a répit pour les gens du Val d’Hérens . Il y
aurait un argument en faveur de cette hypothése, c’est que 'une des
chapelles de Longeborgne est dédiée a Notre-Dame de Pitié, vocable
extrémement fréquent pour les sanctuaires a répit. Malheureusement, le
témoignage de Marie Métrailler est unique et malgré des recherches
approfondies sur ’ermitage de Longeborgne *7, je n’ai absolument rien
trouvé qui le corroborit. Tout au plus pourrait-on risquer une explica-
tion: la confusion dans I’esprit de Marie Métrailler, entre le sanctuaire 2
répit et une autre attribution de Longeborgne, celle d’un sanctuaire de la
fécondité, attestée par de nombreux ex-voto, et popularisée par une
tradition orale selon laquelle ’ermite de Longeborgne apporte les
enfants nouveau-nés %,

Il faut remarquer du reste que le témoignage de Marie Métrailler a été
contesté assez vigoureusement en Valais, ce qui, a vrai dire, est assez
ambigu pour le probleme qui nous occupe: car on peut attribuer cette
suspicion soit a la fausseté du témoignage, soit au contraire 4 son
caractere révélateur d’'une réalité que les gens de la vallée d’Hérens
voulaient cacher. C’est pourquoi je livre cette information avec toutes
les réserves, mais sans exclure absolument qu’elle puisse reposer sur la
réalité. Il en va de méme pour un autre « répit» du val d’Hérens, dont
Marie Métrailler est également le seul témoin: «Pas treés loin d’ici

 Son témoignage a été enregistré et publié par Marie-Magdeleine BRUMAGNE sous le
titre La Poudre de Sourire, Le témoignage de Marie Métrailler, Lausanne, 1980,
p- 70.

7 Parues dans Catherine SANTSCHI, Gaétan CassiNA, Bernard WyDER, L’Ermitage de
Longeborgne, Sion, 1979 (Sedunum nostrum, annuaire n°® 9).

8 Cette tradition a été étudiée par M™¢ Rose-Claire ScrULE, De 'ermite a la cigegne...
L’origine des enfants en Valais et en Vallée d”Aoste, dans: Le monde alpin et rhodanien,
5¢ année, 1977, p. 363-372.

136



(c’est-a-dire d’Evoléne), il y a un endroit qu’on appelle le Mayen du
Plan. On y voyait une croix a c6té d’un vieux four a pain qui a été
démoli. On y portait également les enfants morts sans baptéme.» #?
Cette croix était dédiée a sainte Apolline.

Mais venons-en aux témoignages sars. En 1794, avant d’entreprendre
la visite du diocese, I’évéque de Sion Joseph-Antoine Blatter envoya 2
tous les curés un questionnaire sur I’état de leur paroisse. Ce question-
naire évoquait, entre autres points, celui des pratiques relatives aux
sanctuaires a répit et aux enfants morts sans baptéme. On lit dans les
réponses des curés de Moerel et de Reckingen que les enfants morts sans
baptéme ou les enfants mort-nés sont apportés a la chapelle zu Hohen
Flihen afin que, par I’ceuvre de la Sainte-Vierge, ils regoivent la grace
du baptéme apres avoir donné signe de vie. Le curé de Moerel ajoute que
c’est un lieu de pelerinage trés fréquenté et qu'on y observe malheu-
reusement des beuveries scandaleuses, de I’un et de ’autre sexe, dans les
auberges des alentours *°. Le témoignage de ces deux curés est confirmé
par plusieurs autres, ceux de Minster, de Biel, de Naters, de Simplon-
Village et de Mund *!. Les registres de baptémes des paroisses de Biel, de
Miinster, d’Ernen, de Bellwald et de Binn entre 1738 et 1863 contien-
nent plusieurs mentions d’enfants portés a la chapelle zu Hohen Fli-
hen 2. Le dernier baptéme semble avoir eu lieu en 1852. Le registre des
baptémes de Biel mentionne encore, au 22 mai 1863, le déces d’en
enfant non baptisé «a la suite d’une stupide négligence », porté 2 Hohen
Flihen et enterré 1a deux jours plus tard. En revanche, ’ex-voto repré-
sentant un enfant au maillot, avec la Vierge des Douleurs tronant sur des
nuages, signalé encore en 1946, n’a pas été retrouvé par Klaus Anderegg
lors de son enquéte effectuée en 1968 et 1969 dans les districts de
Conches et de Rarogne-Oriental **. Par contre, un récit du début du

49 M.-M. BRUMAGNE, l.c.

*% Archives de I’évéché de Sion. T 34/1 et 2 (état de la paroisse de Moerel, vers 1795) et
T 16/4 (état de la paroisse de Reckingen, 1795).

*! Erwin JosseN, Die Kirche im Oberwallis am Vorabend des Franzoseneinfalls 1790—
1798. Ein Beitrag zur Geschichte des Oberwallis, dans : Blitter aus der Walliser Geschich-
te, t. XVI, 3. Jg, 1972. p. 112-113, en particulier note 108.

’? Relevés par Klaus ANDEREGG, Durch der Heiligen Gnad und Hilf. Wallfahrt,
Wallfahrtskapellen und Ex votos in den Oberwalliser Bezirken Goms und Ostlich-Raron,
Basel, 1979. p. 331-332, trad. allemande, p. 84—85.

3 Ibid., p. 257-330; cf. Robert ZimMeRMANN, «Die Kapelle zen Hohen Flithen»,
dans: Walliser Jahrbuch, t. XVI, 1947, p. 33—40; Jules-Bernard BERTRAND, « Deux sanc-
tuaires valaisans suppléant au baptéme des enfants morts-nés», dans: Folk-lore suisse.
Bulletin de la Société suisse des traditions populaires, 33¢ année, 1943, p. 2*-5*.

137



XIXesiecle nous informe de maniére assez compléte sur la pratique de
porter 4 Hohen Fliihen les enfants morts sans baptéme: il a été rédigé
par le Dr. Antoine Kaempfen (1784—1856), de Brigue, qui fut chirur-
gien-major au service de France.

Le Dr. Kaempfen décrit minutieusement le phénomeéne, précisant
que de temps immémorial on a vu arriver a la chapelle «des pelerins
depuis I'Italie et apporter des enfants moitié putréfiés, afin de les faire
ressusciter et de les rendre aptes a recevoir le baptéme». Le miracle a
lieu durant la messe, au moment de ’élévation. Il faut fixer avec
attention les traits du bébé pour y surprendre le moindre mouvement, le
moindre signe de vie, dont on profite pour le baptiser et rassurer ainsi sa
mere sur le salut de 'enfant.

L’auteur fait a ce sujet deux remarques trés révélatrices de I’évolution
des mentalités: « Il est facile de comprendre que la plupart des person-
nes qui attestent ce miracle sont réellement de bonne foi, ou qui, dans le
doute, préferent adopter ce qui est le plus consolant pour la mére ; car
essayons de fixer avec une grande attention pendant quelque temps un
objet, il nous arrivera souvent de croire que cet objet remue et prend une
autre nuance de couleur; une telle illusion toute naturelle, et qui
consiste uniquement dans les sensations de nos yeux, doit avoir lieu bien
plus facilement lorsqu’une confiance aveugle nous donne d’avance une
espece de certitude qu’un miracle doit se faire.

«On m’a assuré dans mon dernier voyage, que jai fait en Valais en
1822, que cette église commengait depuis longtemps 4 perdre sa répu-
tation miraculeuse et qu’on n’y voyait maintenant arriver que tres
rarement apporter des enfants. Est-ce un bien, est-ce un mal que de voir
la superstition diminuer ? Jusqu’a présent, je ne vois encore qu’un mal,
parce qu’on est devenu moins vertueux depuis qu’on a moins de dévo-
tion, et on a aussi moins de consolation dans le chagrin. » *

Voila un point de vue typiquement médical. Antoine Kaempfen
cherche a expliquer le phénomene par des arguments raisonnables, de
caractere psychique et physiologique. Tout en appelant d’entrée de jeu
cette pratique une superstition, il manifeste beaucoup de compréhen-
sion et méme de respect pour le peuple croyant, et estime que la
dévotion — méme celle-1a — est source de vertu. Cela explique sans doute

54 Deux cahiers des «Souvenirs du Dr. Antoine Kaempfen (1784-1856), de Brigue,
chirurgien-major au service de France», publiés par Georges FoEx, dans: Vallesia,
t. XVII, 1962, p. 23-24.

138



que méme des ecclésiastiques de haut rang, par gout de la paix et de
'ordre, aient fermé un ceil. On voit du reste que, avec ’évolution des
idées, le pelerinage 2 Hohen Flithen perdait beaucoup de son impor-
tance dans les années 1820. Toutefois, ’état de la paroisse de Moerel
rédigé en 1879 mentionne encore le cimetiére de la chapelle zu Hohen
Flihen, destiné aux enfants morts sans baptéme, fermé d’un mur et
d’une porte; il ajoute sobrement: «Sacellum ut thaumaturgicum venera-
tur. » >’

Sur la chapelle de Crétel, dans la paroisse de Saint-Maurice de Laques,
le curé Frangois-Joseph Rey fait, en date du 13 juillet 1794, un rapport
complet sur la résurrection des enfants morts sans baptéme. En voici la
traduction frangaise: «Ici, on apporte les enfants morts sans baptéme
dans I'intention que, par un miracle de la miséricorde du Dieu tout-
puissant, ils soient rappelés a la vie pour étre baptisés. Jusqu’a ce qu’il en
soit ordonné autrement, y’ai donné des instructions a ’ermite qui bap-
tise : a savoir qu’il ne baptise absolument personne, si 'enfant ne donne
pas de signe de vie évident; secundo que ceux qui donnent un signe
douteux soient baptisés sous condition, mais il faut que ce signe douteux
soit trés probable; sans de tels signes, y’ai interdit qu'on baptise, méme
conditionnellement. Il me semble que ce n’est pas la tenter Dieu, nous
croyons du reste qu’ll est tout-puissant, mais nous demandons cette
grice comme les autres grices a linfinie bonté de Dieu, non sans
toutefois nous résigner a Sa trés juste volonté. Si Dieu a fait une fois un
tel miracle, Dieu lui-méme prouve qu’une telle priere ne lui déplait pas.
Le tres révérend Bournier, curé de Venthone, a vu un tel miracle a
Crétellet, c’est-a-dire un signe de vie évident sur un enfant mort, et
pendant que je lisais, il a baptisé 'enfant. La pieuse confiance des
catholiques serait trés fortement troublée si on l'interdisait (...)

«Or, comme ceux qui baptisent et enterrent a Crétel demandent
quelquefois trop d’argent a ceux qui apportent la-bas des enfants morts,
les tarifs devraient étre fixés par décret épiscopal. Il me semble que
I’ermite qui baptise et enterre devrait se contenter de 3 batz et la cha-
pelle elle-méme d’un batz pour I'entretien des cierges: le revenu serait
donc de 4 batz. » °¢

55 Archives de ’évéché de Sion, T 34,/90.

56 « Huc deferuntur proles sine baptismo decedentes, ea intentione ut per miraculum omnipotentis
misericordiae Dei revocentur ad vitam ut possint baptizari. Donec aliter ordinetur, sic eremitam qui
baptizat instruxi, nempe ut neminem baptizet absolute, nist evidens signum vitae dederit proles. 2do ut
baptizentur sub conditione quae dant signum dubium sed tamen probabilius vitae; sine talibus signis

139



Voila donc ce curé, occupé a gérer le miracle, I’envisageant sous les
aspects de la pastorale, de la théologie, de la politique locale, de la
sensibilité de ses ouailles et finalement des gros et petits sous.

Le curé Frangois-Joseph Rey, né a Montana, baptisé a Lens le 3 mai
1747, n’est pas dénué d’instruction: il a voyagé, a été ordonné prétre en
Autriche en 1772. 1l est curé de Saint-Maurice de Laques depuis le
23 novembre 1775°7. 1l parait bien établi dans la situation, qui lui
convient. L’ermite Antoine Bellwald, qui procéde a ces baptémes et aux
sépultures d’enfants, est un brave homme. Né dans la paroisse, 2 Mol-
lens, tertiaire de Saint-Frangois depuis le 25 juillet 1794 *8, approuvé par
I’évéque, il se comporte bien, fréquente régulierement I’église parois-
siale, rend des services et tient ’école pour la jeunesse de Randogne et
des hameaux voisins.

Ce rapport favorable du curé contraste curieusement avec les juge-
ments généralement négatifs portés par le clergé séculier des paroisses
contre les ermites, considérés presque toujours comme des ivrognes, des
instables et des fainéants. On a I'impression ici d’une situation de
compromis, ou le curé cherche a préserver la paix du village et a justifier
vis-a-vis de ’évéque une attitude peut-étre trop coulante sur le plan du
dogme.

Il y eut des ermites a Crétel jusqu’a la fin du XIXe¢siecle, mais la
pratique de baptiser les petits enfants morts sans baptéme — aprés avoir
donné des signes de vie évidents — n’est plus attestée dans les documents
de cette époque. Seul un état de la paroisse de Saint-Maurice de Laques
qui doit remonter a4 1861 précise que le cimetiére paroissial est bénit, a

probibui baptizare etiam conditionate. Hoc mibi non videtur tentans Dei, credimus eum alioquin esse
omnipotentem elc. sed postulamus hanc gratiam sicut alias gratias ab infinita Dei bonitate, non tamen
resignando justissimae ipsius voluntati. Si Deus semel talia miracula fecit, ipse Deus probat talem
petitionem sibi non displicere : tale miraculum vidit in Cretellet nempe evidens signum vitae in prole
mortua Adm. R.D. Bournier, parochus Venthonae, qui me legente sacrum baptizavit prolem
tumultuose perturbaretur pia confidentia catholicorum, si hoc probiberetur (...)

« Cum autemn (sic) baptizantes et sepelientes proles in Crettelet aliquando nimis postulerit ab illis qui
mortuas proles illuc deferunt, taxandae sunt expensae decretto episcopali. Mihi videretur quod bap-
tizans et sepeliens eremita deberet esse contentus cum tribus baceis et sacellum cum baceo pro manu-
tentione candelarum: hoc importaret quatuor baceos.» (Archives de I'évéché de Sion,
T 135/1).

57 Ibid., curriculum vitae donné par le curé lui-méme en téte de ’état de la parois-
se.

*8 Date a laquelle il a fait profession: GeneralprofeBbuch der deutschschweizerischen
Drittordenszentrale in Schwyz, f. A 6 (extrait dactylographié par johann Seitz, 2 la Stifts-
bibliothek St. Gallen). Antoine Bellwald est encore attesté en qualité d’ermite 2 Mollens
par le recensement de 1837 (vol. 20, f. 66 v., aux Archives d’Etat du Valais).

140



I’exception de ce qu’il faut excepter: la partie du cimetiere destinée 4 la
sépulture des excommuniés est séparée et visiblement distincte, quant
aux petits qui meurent sans baptéme, ils sont enterrés a Crétellet *%. Pas
de miracle donc, plus de sacrement du malheur et de la miséricorde: le
champ des morts maintient la différence entre les élus et les réprouvés,
ceux qui sont privés a jamais de la vision de Dieu.

A Visperterminen, nous avons aussi un témoignage intéressant a la
fin du XVIII¢siécle, et 'on observe la méme évolution qu’a Notre-
Dame de Crétel.

La chapelle de la Forét (Waldkapelle), dédiée a la Visitation de
Notre-Dame, et qui remonte au X VIIe siecle, est aussi un sanctuaire a
répit. A vrai dire, le P. Laurenz Burgener, qui décrit en 1864 tous les
lieux de pelerinage de la Suisse catholique, parle bien de nombreux
miracles et de pelerins encore plus nombreux, mais pas de résurrections
d’enfants morts sans baptéme °. Ce capucin bien discipliné a la méme
attitude prudente que son homologue savoyard I’abbé Grobel a ’égard
de ce genre de miracle.

Mais Pexistence et les propriétés de ce pelerinage de Visperterminen
sont connues par d’autres textes, en particulier par 1’état de la paroisse
rédigé en 1795 par le curé de Visperterminen Joseph Jordan ¢'. Ce curé
est d’ailleurs au plus mal avec I'ermite du lieu, qui est un ivrogne
désobéissant, mais il n’ose pas agir contre lui, craignant de provoquer la
colére des femmes de la paroisse, tres férues de ermite. Avec cette
concurrence, J. Jordan n’a pas pu s’assurer le contréle du sanctuaire a
répit, comme le faisait son collegue le curé de Saint-Maurice de Laques.
Il se borne 4 remarquer qu’on a coutume d’apporter les enfants morts
sans baptéme a la Waldkapelle pour que, par I'intercession de la Mére de
miséricorde, ils revivent et soient baptisés.

Vingt-six ans plus tard, en 1821, le curé de Visperterminen Joseph-
Antoine Clausen donne une nouvelle description de sa paroisse. Le
probléme des enfants morts sans baptéme est abordé sous I’angle de leur
sépulture : « Le cimetiére, écrit-il, est entouré de murs, mais non fermé
de portes. On y voit une croix haute. Il est bénit, excepté un emplace-
ment pour les non-catholiques. Les petits enfants non baptisés sont

59 Archives de I’évéché de Sion, T 135/6.

60 Laurenz BURGENER, Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz, aus den besten
Quellen gesammelt, t. II, Ingenbohl, 1864, p. 226-229.

61 Archives de I’évéché de Sion, T 67/8.

141



portés a la chapelle Notre-Dame dans la forét, ou un emplacement est
préparé pour eux. En outre, le lieu pour les enfants baptisés est sépa-
ré.» 62 La aussi, la ségrégation est irrémédiable. Le seul recours, pour
ceux qui sont morts sans baptéme, c’est le cimetiére réservé, ou peut-étre
I'intercession de Notre-Dame leur assurera un sort meilleur que celui
promis par les foudres canoniques. Mais il n’y a plus de miracles visibles.
La foi s’est émoussée.

Et pourtant! Le quatrieéme sanctuaire a répit, Notre-Dame des Cor-
belins, 2 Chandolin sur Saviése, nous est connu en particulier par le récit
du voyage fait en Valais par Frangois Bourquenoud le Jeune (1785-
1837). Ce Fribourgeois de Charmey, qui devait é&tre membre du Grand
Conseil, puis du Conseil d’Etat de Fribourg avant de se retirer de la
politique par dégott du gouvernement patricien de Fribourg, a fait en
1810 un voyage en Valais dont il a rédigé un compte-rendu. Tres
critique a I’égard des croyances du Vieux-Pays, son texte montre que le
Valais était bien le conservatoire de vieilles traditions que ses contem-
porains taxaient déja de superstition. Voici en effet ce qu’il écrit: «On y
a une singuliére dévotion que ’on devrait défendre, et méme démolir la
chapelle si c’était nécessaire. Quand une femme accouche d’un enfant
mort ou qu’un enfant meurt sans baptéme, 'on y fait aller un prétre ou
un capucin de Sion y dire la messe et au moment de la consécration la
sage-femme se trouve avec I’enfant mort qu’elle pose sur une espéce de
banc de pierre — que j’ai vu en passant — a c6té de la chapelle et le
baptise; le peuple s’imagine qu’a ce moment ’enfant revient pour
recevoir le baptéme et qu’il meurt une seconde fois. Il y a eu des Evéques
de Sion qui ont défendu cette manie-1a qui ne fait pas honneur aux
lumieres du peuple valaisan. » ¢* Voila bien le discours rationaliste d’un
homme qui envisage ce phénomeéne d’un point de vue tout extérieur.
On n’y trouve aucune des nuances de charité et de compassion qui
marquent la relation du Dr. Kaempfen.

62 Ibid., T 67/15.

63 «Relation du voyage fait en Valais en aoGt 1810 par Francois Bourquenoud le
Jeune», éd. André DoNNET, dans: Annales valaisannes, 2°¢série, t. 7, 1949-1951,
p. 105.

142



POUR CONCLURE

Les discours que I’on tient sur le baptéme des petits enfants et par
conséquent sur le phénomene des sanctuaires a répit éclairent d’abord la
question du baptéme lui-méme. A toutes les époques de chrétienté, il est
considéré comme un rite de passage obligatoire pour tout étre humain.
Mais la réponse donnée par les Eglises a cette nécessité varie: ’Eglise
catholique et la hiérarchie, préoccupée d’empécher le scandale des
fausses résurrections, a encouragé la pratique de 'ondoiement et pro-
digué les instructions aux sages-femmes pour qu’elles dispensent des
baptémes d’urgence. Les ministres protestants au contraire se sont
efforcés d’éduquer leurs ouailles pour leur oter de la téte cette notion de
baptéme comme rite magique pour capter la vie éternelle et la vision de
Dieu. L’état actuel de la pratique n’est pas comparable a ce qu’on
observe sous I’Ancien Régime: nous ne sommes plus en chrétienté.
Désormais le baptéme redevient un acte volontaire d’adhésion a la
communauté des chrétiens, responsable et non obligatoire. D’un coté
comme de l'autre, le baptéme méme des tout petits enfants signifie au
moins un engagement personnel de la part des parents. C’est la la seule
évolution qui pouvait mettre fin a la pratique des « répits».

143



	Les sanctuaires à répit dans les alpes occidentales

