Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 79 (1985)

Artikel: Das Ende des Basler Konzilsversuchs von 1482
Autor: Stoecklin, Alfred

Kapitel: Ausklang

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ten Werk. Die Basler hitten anliBlich des verungliickten Konzilsver-
suchs den pipstlichen Abgesandten folgende Antwort gegeben: «Sie
wiren N. B. wie ihre Voreltern allwegen und noch jetzt dem Aposto-
lischen Stuhl gehorsam gewesen, begehrten jedoch um gewisser (ange-
zeigter) Ursachen wegen, um kleine Zeit Geduld etc. Als aber einer ausz
diesen Gesandten bald hernach wider ein lobliche Statt interdict ange-
schlagen hat, ein Hochweiser Rath dieses nicht als eine nichtige Sach
verlachet, sondern so grosz geachtet, dasz sie darwider als eine unricht-
miBige Handlung fiir den Papst zu appelliert und solche Appellation gar
in Truck verfertiget. Als aber ein andrer Pibstlicher Abgesandte die
statt auffs neu in Bann erkennt, ist entlich 3 Tig interdict gehalten,
hernach diesem Pibstlichen Abgesanten vor dem Miinster ein Briige 27
auffgericht und ab selbiger minniglich klein und grof3 von ihme absol-
viert worden » 368,

AUSKLANG

Wer als Historiker heute mit dem bedringenden Problem der Liqui-
dation fertig werden will, dem bleiben zwei entscheidende Fragen
immer noch offen. Sie sind seit der mit dem Konzilssekretir Peter
Numagen einsetzenden ersten Darstellung in der Forschung bis heute
kontrovers beantwortet worden und bestimmen auch das Urteil, das wir
am Schlufl unseres Versuches abzugeben haben. Es betrifft sowohl die
Persénlichkeit von Zamometié als auch den Boden und die Umwelt, die
ihn tragen, also den durch die Reformkonzilien geschaffenen Kontext,
aus dem das kithne Unterfangen erst zu begreifen ist.

Bei der Beurteilung der P e rs o n muB selbstverstindlich die ganze
Lebenszeit beriicksichtigt werden. Man darf sich also nicht auf die
beiden oder drei letzten Jahre beschrinken, die er in Basel — zunichst als

367 Nach GrimM, Dt. Wérterbuch 2, 1860, 422 bedeutet Bruge ein Brettergeriist.
368 Vgl. Langs Werk Bd. 1, Einsiedeln 1692, 947.

92



hochst aktiver Konzilspromotor und dann passiv als Gefangener —
verbracht hat. Peter Numagen, der seit Juni 1482 als Konzilssekretir
wirkte !, erlebte ihn sowohl im Angriff als auch in der Verteidigung aus
der Nihe und kommt deshalb fiir uns als Augenzeuge in erster Linie in
Betracht. Seine verschiedenen dem Papier anvertrauten privaten und
personlichen AuBerungen? sind zwar subjektiv gefirbt und dienen
gewill auch der eigenen Rechtfertigung, bleiben aber trotzdem ein
wichtiges Zeugnis, um einem so widerspriichlichen Menschen, wie es
Andrea Zamometi¢ doch war, etwas niher zu kommen.

Was dem beobachtenden Numagen zuerst auffillt, sind die negati-
ven, ja pathologischen Ziige, die er «jenem elenden Menschen» mit
«eifersiichtigem Herzen und einer unsinnigen Kiihnheit» zuschreibt.
Er erkennt ihm zwar « Beredsamkeit » und eine gewisse Geschiftstiich-
tigkeit im Dienste von Kaiser und Papst zu, weist aber auch auf seine
Geisteskrankheit («cerebrum laesum et mentis arrostian», Krankheit)
vorwurfsvoll hin. Jener Mensch sei — immer nach Numagen — seiner
nicht immer michtig, sondern sinnlos gewesen. Dies sei in dieser Phase
noch gefihrlicher gewesen, nichts habe er vorausgesehen, nichts vor-
bedacht. Durch die verriickte Raserei (furore) seines Kopfes sei er zu
den grofiten Ubeln verfiihrt worden, wihrend er weder Rat gesucht
noch Ratschlidge angenommen habe.

Uber die Aussichtslosigkeit des Konzilsversuchs scheint Numagen
sich bald klar geworden zu sein, wie aus einem StoBseufzer hervorgeht,
den er auf ein leeres Blatt vor sich hinkritzelte : « O Deus, eripe me huic
(AZ??); parce juventuti meae!» 3. Wenn er aber trotzdem beim Kon-
zilshelden ausharrte, so waren daran schuld die Zureden seiner theolo-
gischen konzilsfreundlichen Professoren, die er aber leider nicht mit
Namen nennt 4, dann auch die fiir einen jungen Menschen lockende
Aussicht, seine literarischen Fihigkeiten und seine mehr kirchenrecht-
liche als theologische Gelehrsamkeit dem Konzilsmann bei der Abfas-
sung der Konzilsschriften zur Verfiigung zu stellen und damit selber

! J. ScHLECHT 125,

2J. H. HoTTINGER, 354 ff. hat sie als reformierter Theologe begreiflicherweise in sei-
nem Sinne interpretiert.

3 Schon ]. ScHLEcHT 125 A. 5 hat darauf aufmerksam gemacht.

4 Zur Zeit der Konzilsuniversitit waren es ausschlieBlich Vertreter des Konziliarismus,
worauf E. Bonjour, Geschichte der Universitit Basel, 2. Aufl. Basel 1971, 23 hingewie-
sen hat. Um 1482 waren die Meinungen der Universititslehrer in dieser Hinsicht wohl
geteilt. A.St. 43 A. 4.

93



einigen Ruhm erwerben zu kénnen. Dall Zamometi¢ auf ihn und seine
Mitarbeit angewiesen war, wulte Numagen sehr wohl und driickte es
bei Gelegenheit — etwa bei der Abfassung einer Antwort an den Kaiser
vom 10. August 1482 ° — recht deutlich aus, ohne seinen Stolz zu ver-
bergen. Trotz diesem kritischen Vorbehalt bilden die Notizen und
Randbemerkungen Numagens aber eine Grundlage oder besser: den
Ausgangspunkt fiir die Forschung,

Sie hat aber auch Umschau zu halten nach den positiven Urteilen, die
der Person und der Tatigkeit des AZ. im Laufe der Jahre zuteil gewor-
den sind. Welches sind die positiven Qualititen, auf Grund derer er
wihrend Jahren — 1478-81 — als Diplomat im Dienste des Kaisers ¢ und
umgekehrt des Papstes — 1479 7 wirkte ? Wire allein die «facundia» und
eventuell die Gewandtheit im Umgang mit Menschen verantwortlich
fir die erfolgreiche Karriere, die dem Ordensmann die Wiirde eines
Erzbischofs einbrachte und sogar auf einen Kardinalshut hoffen liess ?
Auch wenn sich Numagen dariiber v6llig ausschweigt — um sein eigenes
Verhalten zu entlasten —, so diirfen sie trotzdem bei einer Gesamtbe-
urteilung nicht einfach iibergangen werden. Weil die uns zur Verfiigung
stehenden Quellen zu wenig hergeben, wissen wir iiber das hinaus, was
Josef Schlecht in mihsamer Arbeit® iiber Herkunft, Heimat und
Abstammung erforscht hat, doch recht wenig, ahnen etwas von seinem
Adel, konnen uns auf Grund des Inventars eine gewisse Vorstellung
von seinem Reichtum, den er im Moment seiner Verhaftung noch
hatte, wohl machen. Was ihn nach dem Urteil von Zeitgenossen aus-
zeichnete, war — nach J. Schlecht — eigentlich weniger Schirfe des
Urteils und Tiefe der Auffassung als eine «grofle Beweglichkeit des
Geistes und erstaunliche Gewandtheit in der Rede » ? neben der Kennt-
nis der italienischen und der deutschen Sprache und der verschiedenen
stiidslawischen Dialekte '°.

* A. St. 129. Numagen selbst (Hottinger 1. c. 556): ad quam missivam territus Cray-
nensis, quid responderet, ignoravit, mihi igitur onus imposuit, quatenus ex mea industria
si quid possem scriberem. Compassus itaque misero viro festinus hanc edidi episto-
lam.

¢ J. ScHLECcHT 2044, spez. 43/4.

7 J. SCHLECHT 43.

8 J. ScHLECHT 1. Kapitel 7-19.

? 1. ScHLECHT 9.

19 ]. ScHLECHT 13. Das zeigte sich auch wihrend seiner Gefangenschaft, als er sich mit
seinen Wichtern auf deutsch unterhalten konnte.

94



So fal3bar die Zahl seiner sachlichen Gegner und seiner persénlichen
Feinde auch sein mag, so schwierig ist es, jene zu eruieren, die ihm nur
aus theologischen oder politischen Motiven kiirzere oder lingere Zeit
gewogen waren oder gar ihm ihre Unterstiitzung liehen, sondern ihm in
echter Freundschaft verbunden waren. Fand er solche etwa auch in
Basel selbst, beim Patriziat oder der Achtburgerschaft ? Damit gelangen
wir zum schwierigsten Problem, das mit dem Charakter und Tempera-
ment beider Partner unlésbar verbunden zu sein scheint. Ich meine die
menschlichen Beziehungen, die seit den gemeinsamen Studien in Padua
den Dominikaner Andrea mit dem Minoritenbruder Francesco della
Rovere — seit 1471 Papst SixtusIV. — verbanden. Dal3 eine gewisse
Freundschaft noch jahrelang andauerte, ergibt sich aus der Tatsache,
daB3 der Rovere-Papst 1476 den slawischen Dominikaner zum Erzbi-
schof von Granea oder besser Kraijna (im Norden Albaniens, wie
J. Petersohn, L. c. 153 vermutet) erhob. Er begriindete diese Ernennung
mit folgenden das Mal3 der tiblichen Komplimente iibersteigenden
Worten: «... der du dem Predigerorden zugehérst, Professor der Theo-
logie und adeligen Geschlechts bist, die priesterliche Wiirde und das
legitime Alter hast, dich durch Eifer fiir die Religion und sittenreinen
Wandel ausgezeichnest, auch in geistigen und weltlichen Dingen die
nétige Erfahrung und Klugheit besitzest» !!.

DaB aber in den Jahren zwischen 1476 und 1482 die Freundschaft
zerbrach und einer erbitterten persénlichen Feindschaft wich, ist eine
Tatsache, an der nicht zu riitteln ist. Aber weniger deutlich und faB3bar
sind die einzelnen Etappen der gegenseitigen Entfremdung. Sie wuchs
wohl in dem Mafe, als Zamometi¢ dank seiner Romaufenthalte immer
deutlicher die Mif3stinde an der Kurie eines von Nepoten beherrschten
Papstes wahrnahm und dann immer lauter und schirfer einer grund-
sitzlichen Kritik zu unterziehen begann. Das fiihrte zu einer entspre-
chenden Abwehrreaktion des angegriffenen Papstes, der den listigen
Kritiker einsperren lie3 und durch sein eigenes Verhalten letzten Endes
den AnstoB zum verungliickten Konzilsversuch gab.

Gerade an dieser Stelle wird man sich erneut bewuBt, wie eng sich
personliche Motive mit sachbezogenen Konflikten — seien es ideologi-
sche, seien es machtpolitische — kreuzen. Und ein Urteil iiber den
Rovere-Papst wie liber den slawischen Prediger hingt letzten Endes
davon ab, in welcher Weise man die Akzente setzt — mehr auf den

' Zitiert von J. ScHLECHT 11.

95



autoritiren Standpunkt und die Amtsauffassung des einen — oder auf
den eigensinnigen Reformwillen des andern, der sich auf dieselbe all-
gemeine Kirche berief, wie ein Jahrzehnt spiter ein Girolamo Savona-
rola '2, aber ohne dessen Ernst und Uberzeugungskraft.

Natiirlich stellt sich auch die Frage nach einer das kirchliche Enga-
gement tragenden Frommigkeit bei Zamometié, so hoch man auch den
seine Aktivitit ebenfalls antreibenden personlichen Ehrgeiz — der
weder dem Klerus noch den Laien erspart bleibt — in Anschlag bringt.
War der demiitig-fromme Lebensstil, den sogar Sixtus IV. dem Ordens-
mann bei seiner Erhebung zum Erzbischof nachriihmte, ein leeres Wort
oder aber eine Realitit, die sich in den folgenden Jahren oder gar im
Gefingnis angesichts des Todes zu bewihren hatte? Wir wissen es —
abgesehen von den Andeutungen in der sogenannten Todesurkunde —
nicht mit Sicherheit und hiiten uns deshalb, sein Konzilsabenteuer
einfach auf das Konto einer maf3losen Ehrsucht zu setzen, wie es spiter
die papalistische Geschichtsschreibung zu tun pflegte. Ein Mensch also
voll von Widerspriichen, die sich allerdings erst im Wandel der Jahre fiir
die Zeitgenossen und die Nachwelt offenbarten und so zur schillernden
Figur in ihrem Urteil werden lieBen. Das letzte groBte Ritsel hat
Andrea Zamometi¢ uns aber mit seinem Freitod hinterlassen, den er —
nach zweijihriger zermiirbender Haft — wihlte. Welche Schliisse wiirde
ein moderner Psychiater aus den diirftigen Angaben und Andeutungen
der schon mehrfach zitierten « Todesurkunde » heute wohl ziehen?

Neben rein ungiinstigen Urteilen (Sixtus IV., Geraldini, Maraschi)
sind die andern meist ambivalent, jenes von Institoris !? zweideutig,
auch dann, wenn, wie Baccio Ugolini seinem Florentiner Herrn
Lorenzo schreibt ' und « ihn lobte und ihm schmeichelte wie das so der
Brauch ist ... Die Hauptsache aber ist, dal3 er Frate ist, das ist die Krone
aller seiner Eigenschaften, und er hat ein vertrauenerweckendes, uner-
schrockenes Gesicht und wird seinen Mann stellen und sich niemand
niher kommen lassen». Ugolini fiigt einige Tage spiter allerdings noch
bei: « Ubrigens habe ich eine solche Herrschaft iiber den Erzbischof
erlangt, daB er iiber nichts froher ist ». « Er erhebt stiindlich seine Hinde

12 Bekanntlich trug sich Savonarola ~ iibrigens ebenfalls ein Dominikaner ~ 1494 und
1498 ernsthaft mit Konzilsplinen. Vgl. J. ScHNITZER, Savonarola I (1924) 496 ff., 11
735 ff. 11. 1029, ferner G. GIERATHS, Savonarola, Ketzer od. Heiliger? (1961). Neueste
Lit.: LTK 9, 1964, 353-355 (G. Gieraths).

13 A. St. 104.

'Y AuBer Pastor, II (10.-12. Aufl.), 585 auch A. St. 148.

96



unzihligemal zum Himmel und dankt Gott, der mich ihm gesandt hat».
Schon frither erwihnten wir das Lob aus venezianischem Mund, das
thm zuteil wurde «als einem tadellosen und eifrig um die Ehre und den
Ruhm der Kirche Gottes bemiihten Mann» '°.

Dem slawischen Erzbischof wird man aus einseitiger Sicht kaum
gerecht, ebensowenig, wenn man ihn nur isoliert — als Einzelphinomen
— sieht und beurteilt, statt ihn in umfassendere Zusammenhinge —
seiner Zeitgenossen und der immer noch konziliar gesinnten Umwelt —
einzuordnen. Wenn Andrea Zamometié¢ zu einer gewissen geschichtli-
chen Wirkung kam, so verdankt er dies weniger der eigenen Substanz als
dem Konziliarismus seiner Zeit — im weitesten Sinne verstanden —, dem
wir uns nunmehr zuzuwenden haben.

I1.

1. Basler Erinnerungen an das Konzi/

Auszugehen hat man wohl am besten von der Erinnerung, welche die
Zeitgenossen in den Jahren nach 1480 noch an das Basler Konzil, an
seine Anliegen, seinen Glanz, seine damaligen fiir die Stadt besonders
gefihrlichen Auswirkungen !¢, aber auch an seine spiteren erfreuliche-
ren Folgen (unter anderem die Stiftung der eigenen Universitit) in sich
trugen, auch wenn sie selbst — Jugendliche und Kinder, die sie damals
noch waren — es natiirlich nicht mitgestaltet und mitverantwortet
hatten. Es fiel ja auch in die Jugendjahre der beiden Protagonisten.
Sixtus IV. (geboren 1414) mochte 1435 wohl etwas iiber zwanzig Jahre
und Zamometi¢ etwa 15 Jahre zihlen, als sich beide zum Eintritt in ihre
Ordensgemeinschaften entschlossen. Erinnerungen wirkten in beiden
jedenfalls noch nach, wenn sie auch im Laufe der Jahre mehr positive
oder mehr negative Akzente setzten. Und noch bei vielen anderen um
eine echte und wirksame Kirchenreform besorgten Christen — Kleriker

!5 Ebenfalls Pastor, II (10.-12. Aufl.), 597.

16 Wir erinnern dabei an die schon weiter oben erwihnten Armagnakennéte Basels,
das sich wegen des Konzils direkt vom Papst bedroht fiihlte. Der Zug des Dauphin, so
glaubten manche, sei durch den Papst angestiftet und habe auch dem Konzil und den
widerspenstigen Konzilsvitern gegolten. Vgl. R. WACKERNAGEL, I, 549 ff., 562.

9



wie Laien — welche die Mifistinde jeden Tag von neuem erlebten. Dal3
die Konzilsstadt Basel dies in besonderer Weise erfuhr, wird uns nicht
tberraschen: mit eigenen Augen konnte man noch die Gebiulichkeiten
sehen, das Miinster, die Kloster besichtigen, in denen die Konzilsviter
seinerzeit getagt, beraten und — sich gestritten hatten, oder das Gesell-
schaftshaus zur Miicke, wo der Savoyarde Felix V. einst gewihlt worden
war, ein Gegenpapst allerdings, der schlie8lich mit dem Papsttum einen
ehrenvollen Frieden schlieBen sollte...

Die materiellen Vorteile, welche sich die Basler 1482 von einer
Erneuerung oder Wiederholung des Konzils fiir Auffrischung des
eigenen stidtischen Glanzes erhofften, geniigen — fiir sich allein genom-
men — wohl nicht, um ihren anfinglich tatsichlichen Einsatz fiir den
Konzilsversuch zu erkliren.

Auch die rein religiésen Motive — ob lautstark oder schriftlich faB3bar
— miifiten ernstgenommen werden, auch wenn sie sich quellenmiBig
kaum fassen lassen, aber doch vielleicht als gelebter Glaube eines
anonymen Kirchenvolks vorausgesetzt werden diirfen. Da solche Zeug-
nisse schwer aufzutreiben sind, greifen wir auf ein Material zuriick, das
uns auch heute noch — oder wieder — zuginglich ist oder erschlossen
werden kann, auf das Schrifttum jener Zeit, das sich mit dem Thema
Konzil — pro oder contra — auseinandergesetzt hat. Darin fand die
Reflexion tber Glaube und Kirche ihren zeitgemifBen Ausdruck.

2. Der Konziliarismus im 15. Jabrbundert

Die Forschung der letzten fiinfzig Jahre hat nicht nur manche der fiir
die Konzilsdiskussion relevanten Schriften ausfindig gemacht, analy-
siert und zum Teil wenigstens auch ediert. Sie hat den Uberblick
erleichtert, gleichzeitig aber auch zu einer genaueren und differenzier-
teren Betrachtung einer das ganze 15. Jahrhundert beschiftigenden und
erregenden Bewegung gezwungen. Am deutlichsten zeigt sich dies beim
Terminus « Konziliarismus », der nicht nur gegeniiber den Reformkon-
zilien von Konstanz und Basel, sondern auch gegeniiber fritheren und
spiteren Jahrhunderten bequeme Verwendung fand.

GroBle Verdienste um die Klirung und Differenzierung dieses um-
strittenen Begriffs haben, um nur die reprisentativsten zu nennen, drei
Werke erworben, die im letzten Jahrzehnt erschienen sind. Mit ihnen
verbinden sich die Namen dreier um die Konzilsgeschichtsschreibung

98



verdienter Forscher: Remigius Biumer, Hans Schneider und Werner
Krimer.

Remigius Biumer zeichnet als Herausgeber des 1976 erschienenen
Sammelbandes «Die Entwicklung des Konziliarismus. Werden und
Nachwirken der konziliaren Idee»!’. Biumer selbst fithrte in einem
einleitenden Aufsatz («Die Erforschung des Konziliarismus») in die
Problematik ein, gefolgt von weiteren 14 Arbeiten kompetenter For-
scher, die sich seit Ende des 19. Jahrhunderts bis heute um diese kom-
plexe Materie bemiiht haben. Wihrend Biumers Sammelwerk mit dem
Beginn des 16. Jahrhunderts abbricht, wird die Thematik selbst in der
Neuzeit weiter verfolgt — vom evangelischen Kirchenhistoriker und
Theologen Hans Schneider. Sein Buch trigt den fiir die katholischen
Kollegen herausfordernden Titel « Der Konziliarismus als Problem der
neueren katholischen Theologie » '®. Es ist ein kiihner, im wesentlichen
aber tiberzeugender Versuch, die Nachwirkungen des mittelalterlichen
Konziliarismus trotz dem Trienter und trotz beiden Vatikanischen
Konzilien einmal ganz konkret in der noch immer ungentigend bewil-
tigten Problemstellung sichtbar zu machen. Um sie aber in ihrer Tiefe zu
erfassen, mul3 man allerdings in die « Hohe Zeit» der Konzilien von
Konstanz und Basel selbst zuriickgreifen. Gerade wihrend der entschei-
denden Basler Jahre sind die Probleme scharf gesehen und leidenschaft-
lich erdrtert worden — und zwar auf dem Niveau eines wirklichen
Dialogs unter Gliedern derselben katholischen Kirche.

Die groB3e Leistung des dritten hier zu erwihnenden Werkes scheint
mir darin zu bestehen, daB es uns heutige an der engagierten Reflexion
jener Generation teilnehmen 14Bt, die dem Konziliarismus den ge-
schichtlichen Charakter verliehen hat. Es ist das Buch des katholischen
Theologen Werner Krimer « Konsens und Rezeption. Verfassungsprin-
zipien der Kirche im Basler Konziliarismus » '°.

Angesichts der groBartigen Perspektiven, welche diese drei Publika-
tionen erdffnen, nimmt sich selbstverstindlich recht bescheiden aus

'7 Erschienen als Band 179 der Reihe « Wege der Forschung der wissenschaftlichen
Buchgesellschaft», Darmstadt 1976. Zum selben Thema duBerte sich schon fiinfzehn
Jahre vorher H. JEDIN, in: LTK 6, 1961, 532-534. Lesenswert sind, wie immer, die
Bemerkungen von Y. CoNGAR s.v. Concile, in: «Catholicisme, hier, aujourd’hui,
demain» 2, 1439-43.

'8 Erschienen als Bd. 47 der Arbeiten zur Kirchengeschichte, Berlin—New York
1976.

!9 Erschienen in: Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittel-
alters, Neue Folge Bd. 19, Miinster 1980.

99



jener Aufsatz, den ich vor vierzig Jahren unter dem Titel « Das Ende der
mittelalterlichen Konzilsbewegung» 2° veréffentlicht habe ; bescheiden
witkt er auch dann, wenn er sich ausdriicklich auf die sogenannte
«mittelalterliche » Konzilsbewegung beschrinkte. Schon damals schien
mir eine isolierte Untersuchung der kirchenpolitischen Konflikte an
sich nicht zu geniigen, wenn man den Konzilsversuch des Jahres 1482
verstehen wollte. Wenn ich also jetzt die Studie von neuem aufnehme,
so geschieht es als Ergiinzung der Ergebnisse, die wir der Forschung der
letzten Jahrzehnte zu verdanken haben.

Die Erweiterung des Horizonts gerade durch die Forschungen von
E. Meuthen und eben W. Krimer mit ihren Hinweisen auf manche
noch unerschlossene (oder mindestens noch nicht edierte) Traktate der
Konzilszeit stellt auch uns vor neue Fragen und Aufgaben, selbst dann,
wenn wir den noch faBBbaren Nachlal3 des bescheidenen Basler Kon-
zilsversuchs sichten und auswerten wollen. Das betrifft zunichst einmal
das gegenseitige Verhiltnis, den Austausch zwischen dem Konzilsini-
tiator und dem jungen Peter Numagen, der im Frithsommer 1482 auf
Dringen seiner konziliaristisch gesinnten Universititslehrer 2! ihm als
Sekretir zu Diensten war, oft aber auch, wie Numagen zu betonen nicht
miide wird, ihn auch theologisch-kirchenrechtlich zu inspirieren hatte.
Wo ist, so fragen wir, die Grenze zu ziehen zwischen dem Einfall des
einen und der gedanklich-sprachlichen Arbeit des andern?

Was Andrea Zamometi¢ an eigenen Gedanken und Uberlegungen,
etwa in der urspriinglichen Konzilsproklamation vom 11. April 2, in
der sogenannten «Zitation» > vom 14. Mai und in den sogenannten
« Thesen » 24 der Offentlichkeit vorlegte, war von heftigen Angriffen auf
den Papst getragen, lie3 dagegen eine ernsthafte und theologisch ernst-
zunehmende Begriindung des Konziliarismus vermissen. Sachlich iiber-
zeugende Argumente lassen sich erst in den spiteren Erklirungen
nachweisen, bei denen Numagen nicht nur als simpler Schreiber, son-
dern auch als gelehrter Ratgeber und Redaktor dem Konzilshelden zur
Seite stand. Ja, die Zusammenarbeit wurde — so hat man den Eindruck —
gelegentlich so eng und intensiv, da3 man heute in vielen Fillen kaum

20 Zeitschrift fiir Schw. Kirchengeschichte 37, 1943, 8-30.

2! U. a. wohl auch Wilhelm Textoris. Vgl. E. Bonjour, Universitit Basel 1460—-1960,
2. Aufl., 89.

22 Gedruckt bei ]. ScrLECHT, Beilagen 36*—41*; dazu A. St. 38 ff.

2 Gedruckt bei J. ScHLECHT 66*~68*; A. St. 39 f.
24 Gedruckt bei J. ScHLECHT 65*—66*; A. St. 39.

100



mehr den Anteil des einen vom Beitrag des andern Autors zu trennen
vermag.

Zur Hauptsache sind fiir uns am interessantesten die Veroffentli-
chungen, die in die Sommermonate des Jahres 1482 fallen, also die
sogenannte « Prima Expositio» vom 15. beziehungsweise 20. Juli 2%, die
«Secunda Expositio» vom 26. Juli 26, dann der Brief an den Bischof von
Basel vom 6. August ?’, auBerdem noch ein an den Kaiser gerichteter
Brief von Mitte August *®. Am aufschluBreichsten wird fiir uns aber die
finfte und letzte dieser Erklirungen. Thr Verfasser ist ausdriicklich
Numagen, und als Datum wird am SchluB3 der 18. September genannt.
Der nur in Numagens Nachla3 vorhandene Traktat trigt heute den
Titel: «Responsalis sub nomine Archiepiscopi Craynensis per Petrum
Trevirensem contra Henricum Institoris formata» 2%,

In ihrer Breitenwirkung unterscheiden sich die Konzilsschriften
betrichtlich. Nur zwei von ihnen — die Konzilsproklamation und die
Invektive — wurden durch den Druck der Offentlichkeit zuginglich und
wirkten so unmittelbar auf die Zeitgenossen ein, wihrend andere nur
bestimmte Adressaten, den Kaiser und den Bischof von Basel, erreich-
ten. Die letzte aber blieb zunichst in der Kanzlei von Zamometié¢ und
gelangte — nach dem Zusammenbruch des Konzilsversuchs — nicht etwa
als Teil der Keonkursmasse zum Inventar des Verhafteten, sondern
verblieb, sorgfiltig, listig und verschwiegen gehiitet, im Besitz ihres
Verfassers Numagen. So wanderte das umfangreiche Manuskript zu-
ndchst mit Numagen in das Zisterzienserkloster Liitzel und schlieflich
nach Ziirich, wo Numagen als Kaplan von St. Leonhard eine dauernde
Stellung fand. Dort wirkte Numagen, nun brav und dngstlich konser-
vativ geworden, als Notar und gelehrter Privatmann bis zu seinem Tode
(1507) weiter, mit einer einzigen bemerkenswerten Ausnahme, der
Auseinandersetzung mit dem Ziircher Miinsterpfarrer und Chorherrn
Konrad Hofmann, von dem er sich personlich in einer Predigt iiber die
Unzucht der zélibatiren Geistlichen angegriffen fithlte. Dagegen setzte

% Gedruckt bei HoTTINGER, 360-367; A. St. 43 ff., wo allerdings statt des 20. der
15. Juli als Datum gesetzt werden miif3te.

% Gedruckt bei HoTTINGER, 368—394; A. St. 45-48.

7 Er ist nur teilweise von HoTTINGER (593—604) gedruckt, aber in einer Kopie vor-
handen in Basel St. A. AvK. Copiae Nr. 29 sowie in Ziirich Zentralbibliothek Ms. S 2040;
A. St 128 £,

28 Gedruckt bei HoTTINGER, 556-566; A. St. 129.

» Gedruckt bei HoTTINGER 422-555: dazu J. BurckHARDT 45 f. und A. St. 105.

101



sich Numagen heftig zur Wehr, es kam in den Jahren 1500 ff. zu einem
lingeren ProzeB3, dessen Verlauf und Ergebnis schon Joseph Schlecht
ausfiihrlich dargestellt hat 3.

Numagens Manuskript lag fast zweihundert Jahre lang in einer der
Ziircher Bibliotheken, unerkannt und vergessen, bis es 1657 der Ziir-
cher Theologe Joh. Heinrich Hottinger*' im 4. Teil seiner «Historia
ecclesiastica Novi Testamenti. Saeculum XV. seu parsIV.»3? edierte
und so der Offentlichkeit zuginglich machte. DaB3 er als Protestant die
Auseinandersetzungen in und um die katholischen Konzilien des Mit-
telalters anders sah und beurteilte, iiberrascht keineswegs und ist auch
duBerlich sichtbar geworden etwa an der Verwendung kursiver Typen
und an der Art von kritischen Randbemerkungen, die auf den spitmit-
telalterlichen Text neue — reformatorische — Akzente setzen.

Offen bleibt fiir uns allerdings eine Frage, die sich uns beim Abschluf3
unserer Untersuchungen tiberraschend stellte: Ist nicht schon zu Leb-
zeiten Numagens, der 1518 starb, das Manuskript selbst — ganz oder
teilweise — veroffentlicht worden ? J. H. von Wessenberg zitiert namlich
in seinem umfangreichen, wissenschaftlich nicht immer zuverlissigen
Werk «Die Kirchenversammlungen des 15. und 16. Jahrhunderts»
Bd. 2,542 ausdriicklich Numagens «Gesta archiepiscopi Craynensis»
Wirceb. 1514, Burckhardt und Schlecht haben diese Publikation an-
scheinend nicht gekannt und sich deshalb blof3 an Hottingers Edition
gehalten. Ich selbst konnte bisher noch kein Exemplar dieses seltenen
Wiirzburger Drucks auftreiben 32,

39 Im Exkurs zum 5. Kapitel seines Buchs 140147, auBerdem TH. PEstaLozzi, Die
Gegner Zwinglis am GroBmiinsterstift in Ziirich, Phil. Diss. Ziirich 1918 (Schw. Studien
zur Geschichtswissenschaft XI. Bd. Heft 1) Ziirich 1918, 37 ff., wo die Aktivitit Hof-
manns, eines seiner aktivsten und heftigsten Gegners, gewiirdigt wird.

3 Uber Hottinger (1620-67) vgl. FELLER-BoNjour, Geschichtsschreibung der Schweiz
(2. Aufl. 1979), 1, 348 ff.

32 Tiguri 1657.

33 Den Hinweis auf Wessenberg verdanke ich einem Aufsatz von — Paul K6nN1G « Der
konziliare Gedanke bei Wessenbergn NZZ 1./2. Sept. 1984 Nr. 203 — Wessenbergs Werk
erschien in 2. Aufl. in Konstanz 1845. Johannes von Miiller selbst nennt in seinen
«Geschichten Schweizerischer Eidgenossenschaft» Fiinften Theils, erste Abtheilung,
Leipzig 1808, 286 Anm. 11 als Hauptquelle eben Numagens « Gesta archiepiscopi Cray-
nensis» mit der Bemerkung «zuerst von Wurstisen in der Basler Chronik 1580, 466—474,
hierauf Latein von dem dlteren Hottinger H. E. T. IV. 347 excerpirt». Da Wurstisen seine
Quellen nirgends genau angibt, bleibt unsere Frage weiterhin offen: Existierte iiberhaupt
jemals die von Wessenberg zitierte Wiirzburger Edition und stand sie um 1580 einem
Waurstisen noch zur Verfiigung?

102



Auch wenn Numagen zur Sachdiskussion nur einen bescheidenen,
wenig originellen Beitrag leistete, so haben seine Ausfiihrungen als
Ausdruck der damaligen Zeit mit ihren Néten und Angsten ihren
dokumentarischen Wert. Sie kénnten uns davor warnen, das iiblicher-
weise meist als «Konzilsabenteuer» qualifizierte Unternehmen des
Zamometi¢ in seiner damaligen Aktualitit — als Nachklang des histo-
rischen Basler Konzils, das die um 1480 «alte » Generation um 1445 in
ithrer Jugend noch miterlebt hatte, zu gering und damit falsch einzu-
schitzen.

Numagens Text wird uns am ehesten verstindlich als Antwort, als
Replik auf den tberaus schweren Angriff, den am 10. August 1482
Heinrich Institoris, tibrigens ebenfalls ein Dominikaner und spiter als
Mitverfasser des « Hexenhammers» zu einem fatalen Ruhm gelangt,
von Schlettstadt aus gegen das von Andrea Zamometié¢ proklamierte
Basler Konzil eroffnet hatte **. Eine Analyse dieser « Epistola contra
quendam concilijstam... », die durch den Druck sofort weitherum ver-
breitet und selbst in der Konzilsstadt an der Rheinbriicke angeheftet
wurde, haben wir bereits frither >’ versucht. Institoris (oder zu Deutsch
Krimers) wies energisch die Argumente zugunsten des Konzilsversuchs
zuriick, nimlich das Recht auf Zurechtweisung, ja Verurteilung eines
fehlbaren und irrenden Papstes, das Recht zu einer «briiderlichen
Zurechtweisung», verstanden im neutestamentlichen ?*¢ Sinn auch
einem Papst gegeniiber — und schlieBlich die grundsitzliche Superioritit
des Konzils. Bemerkenswert ist anderseits das Eingestindnis des Inqui-
sitors : « Die Welt schreit nach einem Konzil, aber wie wird es versam-
melt, wenn die Steine seines Heiligtums verstreut sind ?». « Die Kirche
durch ein Konzil zu reformieren wird keine menschliche Fihigkeit
vermogen, aber einen andern Weg («modum ») wird uns der Héchste
verschaffen, welchen ist vorderhand noch unbekannt.» Diesen Satz
scheint Hottinger zweihundert Jahre spiter in der Reformation bestitigt
zu sehen ¥,

3 A. St. 101-105.

35 A. St. 101-105.

¢ LTK 2, 1958, 717-719 weist auf die entsprechenden Stellen hin: Gal. 2,11-14,
Matth. 18,15 ff., Rém. 12,1.

37 HoTTINGER 413. Zum besseren Verstindnis gehen wir die Frage des Institoris im
Wortlaut « Cujusmodi reformatio ? Dic, ubi obedientia Principum ? Ubi zelus fidei ? Et quia
ista deficiunt, quaeso, ex conciliis cujusmodi reformatio proveniet? Quis profectus
Ecclesie ex Concilio Basileensi? Antipapam sibi creando prorupit. Ecclesiam per Con-
cilium reformare non poterit omnis humana facultas, sed alium modum altissimus pro-

103



Gegeniiber diesen massiven Angriffen war eine sofortige Antwort
unbedingt notwendig, um die letzten Uberlebenschancen des Konzils
noch zu retten. Numagen versuchte es in den wenigen Wochen, die seit
dem 10. August der Abwehr noch zur Verfiigung standen. Das Opus,
das er in kiirzester Zeit zustandebrachte, lieBen die Basler Behérden
zwar nicht mehr zur Verosffentlichung zu 8. Auf den Verlauf des aktu-
ellen politisch-diplomatischen Konflikts konnte es also keinen direkten
EinfluB mehr ausiiben, aber beeindruckt gleichwohl den an der
Geschichte des Konziliarismus interessierten Historiker spiterer Zei-
ten, obwohl er dem improvisiert und hastig geschriebenen, ja gelegent-
lich chaotisch wirkenden Opus die Eile anmerkt, in der es entstand.
Kaum glaublich scheint mir das Datum der Vollendung — der 10. Sep-
tember 1482 —, das Numagen am Ende seiner Abhandlung ausdriicklich
angibt.

Die Durchsicht der Handschrift ** und des Drucks bei Hottinger 4°
sowie der Vergleich beider Texte erfordert begreiflicherweise einen
groBen Aufwand an Zeit und Miihe, vor allem wegen der vielen
Anspielungen auf die Heilige Schrift, deren sich Numagen bedient, um
gegeniiber seinem Widersacher theologisch auf der Hohe zu sein.
Ebenso groB3 ist die Zahl der Zitate aus dem Kirchenrecht jener Zeit. Sie
alle im einzelnen kritisch zu erérten und zu kommentieren, das iiber-
lassen wir den Spezialisten und beschrinken uns auf die Grundlinien
der Argumentation von Numagen, der auf seine Weise die Position des
Angreifers zu erschiittern sucht.

Gegenuber Institoris hdlt er an seiner fritheren These, das Basler
Konzil sei iiberhaupt noch nicht beendet, fest, mit denselben Uberle-
gungen wie seine konziliaristisch gesinnten Zeitgenossen *!. In der
Polemik mit Institoris erdrtert er sodann die selben drei Punkte und
Probleme wie Institoris, aber mit entgegengesetzten Griinden und
Ergebnissen. Es geht ihm um die Widerlegung der drei Hauptthesen
von Institoris, nimlich um den Sonderstatus des Papstes, der als « homo

curabit, (N. B. N. B.) nobis quidem pro nunc incognitum. Licet, heu prae foribus existat,
ut ad pristinum statum Ecclesia redeat...».

38 A. St. 105.

39 Die Handschrift liegt in der Zentralbibliothek Ziirich unter der Signatur S 2040 von
fol. 1697-208. Vgl. Handschriftenkatalog der Zentralbibliothek Ziirich, ed. Leo
C. MoHLBERG, Ziirich 1952, 86 Nr. 217, 8.

0 Historia ecclesiastica Novi Testamenti. Saeculum XV. seu pars IV. Tiguri 1657,
422-555.

41 Vgl. HOoTTINGER, 440.

104



spiritualis» iiberhaupt nicht zur Rechenschaft gezogen oder gar abge-
setzt werden kénne, dann um die sogenannte « Correctio fraterna» 42,
der ein Papst ebensowenig unterworfen sei wie — drittens — um die
Stellung des Papstes gegeniiber dem Konzil und dessen Satzungen 3.
Mit den iiblichen Argumenten und Gegenargumenten werden die
Anliegen des damaligen Konziliarismus auch bei Numagen erortet, aber
immer wieder durch Bemerkungen anderer Art unterbrochen. Bald
handelt es sich um die allgemeinen Néte der Zeit, bald um konkrete
Personlichkeiten, wie den Craynensis oder Numagen selbst, die sich
von Institoris getroffen fithlen muBten, und zunichst mit heftigen
ebenso personlichen Gegenangriffen auf Institoris selbst  reagierten,
dann den Zerfall der Bettelorden, Prediger und Minoriten, beklagten.
Als Beispiel nannte man die peinlichen Predigten der Barfiifer in
Basel *, die ja bekanntlich den Konzilsversuch eines Dominikaners von
Anfang an besonders heftig und konsequent bekampft hatten. Auch die
slawische Herkunft von Zamometié wurde, wie wir schon frither fest-
gestellt haben ¢, von Institoris als « vesania sclavonica » diskriminiert, ja
als «Sclavonica durities». Deshalb iiberrascht es auch nicht, wenn als
leuchtendes Gegenbeispiel der aus Stridon (an der Grenze zwischen
Dalmatien und Pannonien) stammende lateinische Kirchenvater Hier-
onymus (347-420) zur Rechtfertigung seines jetzt so angefochtenen
Landsmannes herbemiiht wurde. In Numagens NachlaB fand sich
begreiflicherweise unter anderem eine ihm gewidmete « Devota sanc-
taque et commendabilis gloriosi Hieronimi vita» 47, die méglicherweise
aus der fiir uns verlorenen Bibliothek des Erzbischofs stammte. An
diesen Stellen ist wiederum die Rede von seiner persénlichen, nicht
einmal vom Papst bestrittenen Integritit “ sowie von der Kardinals-
wiirde (und den damit verbundenen Verpflichtungen und Rechten), die

2 DafB sie — als Admonitio evangelica oder Correctio fraterna — auch gegeniiber einem
irgendwie fehlbaren Papst — berechtigt war, darauf konnte sich eine das ganze Mittelalter
durchziehende Tradition berufen, wie sich z. B. aus den Untersuchungen von L. Buisson,
Potestas und Caritas. Die papstliche Gewalt im Spatmittelalter, K6ln/Graz 1958, 167 A. 2
u. 3, 172-215 ergibt.

43 HoTTINGER, 440 ff., 504 ff.; 516 ff.

4 HOTTINGER, 422.

5 HOoTTINGER, 427—430.

6 A. St. 104.

7 Vgl. Handschriftenkatalog der Zentralbibliothek Ziirich S. 85 Nr. 217, 2 im schon
erwihnten Ms. S. 2040 fol. 111r.—115r. Wie Z. habe auch Hieronymus viele «detractio-
nes» erlitten. HOTTINGER, 514 f.

¢ HOTTINGER, 492.

105



Andrea Zamometi¢ bekanntlich beanspruchte, ohne daB3 wir etwas
Genaueres iiber die immer noch offene Frage der Tatsache und des
Zeitpunktes der Ernennung erfahren wiirden #°. Dal3 die Reformfeind-
lichkeit des Papstes, vor allem aber sein Nepotismus scharf angepran-
gert werden, versteht sich eigentlich von selbst *°. Wir zitieren hier blof3
die pathetische Frage, mit der Numagen seine Anklage abschlief3t:
« Wer aber von den Pipsten ist jemals mehr als er ergliiht in Streitlust,
um seinen Sohn *! Hieronymus (Girolamo Riario) zu erhéhen ?».

Auf die skeptische Frage nach dem Erfolg («profectus») des Basler
Konzils ’2 antwortet Numagen mit einem begeisterten Lob auf die
Kirchenversammlung *3. Es klingt um so enthusiastischer, je trostloser
fiir ihn die Gegenwart o h n e Konzil doch ist. « Wenn die Christenheit
so lange ohne Konzil auskommen mul, so wird in Beriicksichtigung des
heutigen Standes und der in der Zwischenzeit zu erwartenden weiteren
Verluste nur noch ein kleiner Rest von der Christenheit tibrig sein».
Weiter fragt er: « Haben wir denn nicht in der Zwischenzeit (zwischen
1440 und 1480) Griechenland, jenes ruhmvolle byzantinische Reich
verloren ?». « Wieviel Kénigreiche, wieviel Provinzen, wieviel Volker
unseres Europa hat der Tirke in Besitz? Aber ach! Was noch mehr zu
beachten ist: Wieviel Schindlichkeiten herrschen unter den Christen ?»
Schuld daran ist fiir Numagen die MiBachtung des Basler Konzils. « Da
nimlich dem Heiligen Konzil der schuldige Gehorsam nicht geleistet
worden ist, deshalb muB er jetzt dem Tirken geleistet werden».

In einer FuBnote werden die Gebietsverluste gegeniiber dem tiirki-
schen Vormarsch noch niher erldutert und — man glaubt, die Stimme
des Auftraggebers, des seines Erzbistums beraubten Zamometi¢ selbst
zu vernehmen, wenn es heifllt: « Zwei Reiche hat die Kirche verloren:
das von Trapezunt im Altertum ** und zu unsrer Zeit das von Byzanz
(der Griechen). Das Reich der Lateiner aber ist sehr verkleinert worden,
auch um die Donau. Und auch im Innern wird die Kirche in verschie-
dene Hiresien zerrissen, weil den Bischofen keine Gelegenheit zur

49 HOTTINGER, 504 u. 536.

50 HOTTINGER, 517 f.

5! Girolamo Riario (1443—88) war in Wirklichkeit nicht ein Sohn, sondern ein Neffe
des Papstes. Vgl. LTK 8, 1280/1 (K. A. Fink).

52 HoTTINGER, 518 f.

53 HoTTINGER, 520-523.

4 Mit dem «Imperium Trapezunticum» ist das von 1204 bis 1461 bestehende Kai-
serreich der GroBkomnenen gemeint. Vgl. LTK 10, 319,20 (G. Stadtmiiller) und den
Kleinen Pauly, Lexikon der Antike 5, 1975, 928.

106



Zusammenkunft geboten war. Wenn wir doch mit dem Herzen begrif-
fen, was wir — ach — mit den Augen sehen und mit den Ohren héren, die
allgemeine Unsicherheit (vacillatio) gegeniiber dem Glauben! Wir
sehen ja gewil3, daf3 die Endzeit auf uns zugekommen ist, in der die
Liebe ganz erkaltet ist und die Schlechtigkeit (« Iniquitas ») tibermichtig
ist. Unterschrieben von Petrus aus Trier.»

Einen besonders starken Eindruck hinterlifit ein anderes persénli-
ches Wort, ja ein Bekenntnis von Numagen, in dem die Verunsicherung
einer Epoche ihren Ausdruck findet; wenn er schreibt: «So viel und so
grofBle Dinge bleiben noch tibrig, die keiner begreift. Wir schwimmen
nimlich und wissen es nicht, wir irren und erkennen es nicht, wir
werden krank und merken es nicht. So gehen wir also ohne Heilmittel
zugrunde, die wir doch glauben, kein Heilmittel nétig zu haben» *5.
Trotz den bescheidenen Restbestinden («residua») bleibt fiir ihn als
letzte Hoffnung nur das Konzil iibrig. Dafiir setzt er sich denn auch im
SchluBiteil *¢ ein, in einem auch rhetorisch wirkungsvollen Appell an
die in Welt und Kirche Verantwortlichen.

Je linger man den Traktat betrachtet, desto mehr gewinnt auch der
Mensch Peter Numagen aus Trier unsere Aufmerksamkeit. Unser Vor-
ginger Jos. Schlecht hat ihn vor mehr als achtzig Jahren entdeckt *7, und
vierzig Jahre spiter hat P. Banziger *® ihn niher zu erfassen versucht.
Den eigentlichen Zugang ermoglicht heute jedoch der NachlaB3, wie er
in der Ziircher Zentralbibliothek aufbewahrt wird. Eine wertvolle
Orientierungshilfe bietet der von P. Leo Cunibert Mohlberg verfafite
und 1952 edierte Katalog « Handschriften der Zentralbibliothek Zii-
rich » *. Er ermoéglicht es, den Umkreis seiner Interessen einigermalen
zu ermessen. Dal3 die Persénlichkeit «sehr schwer zu beurteilen » sei,
darin stimmen wir Binziger ¢ zu, meinen aber, daB} sie gerade deshalb
zwiespiltig war, weil Numagen mitten im Ubergang der Zeiten, in der
Wende vom Mittelalter zur Neuzeit drinsteht. Ein Blick auf die in
seinem NachlaB befindlichen Schriften, die er gréBtenteils eigenhindig
abgeschrieben hat, bestitigt diesen Eindruck und gibt Aufschluf3 iiber

5> HOTTINGER, 522.

56 HoTTINGER, 550-555.

*7 ]. ScHLECHT, 125 ff.

*8 P. BANZIGER, Beitrige zur Geschichte der Spitscholastik und des Friihhumanismus,
Schw. Studien z. Gesch. Wiss. N. F. 4, 1945, 55-64.

9 C. MoHLBERG, Handschriften Ziirich, 1952, 589.

60 P, BANZIGER, l. c., 58.

107



das geistige Riistzeug, iber das er nicht nur zur Zeit des Konzilsversu-
ches verfiigte. Aus dem christlichen Altertum stammen Werke Gregors
des GroBBen, des Hieronymus, des Augustinus (bezeugt durch das nur
unvollstindig kopierte Werk « De Trinitate»). Aber auch heidnische
Autoren sind vertreten wie Sallust, Horaz, Sueton und Pseudo-Ovid, so
gut wie ein Jahrtausend spiter Petrarca. Numagen interessierte sich
auch fiir die Zeit der Karolinger, fiir die « Passio sanctorum martirum
Felicis, Regule, Exuperantiin, fiir die mystische Bedeutung der Kreuz-
erhebung. Von Anselm von Canterbury kopierte er die beriihmte
Schrift « Cur Deus homo». Einen besonderen Platz nehmen ein die
sogenannten Klassiker des Konziliarismus wie Wilhelm Durandus
(«De modo generalis concilii celebrandi»), Pierre d’Ailly (« De emen-
datione ecclesie libellus») und der vom pipstlichen Notar Ludovicus
Pontanus de Roma $! verfal3te Traktat « De maiestate auctoritatis con-
ciliorum generalium». Neben « Akten des Konzils von Basel » finden sie
sich ebenfalls in einem Sammelband (S 2040 = Nr. 217), der uns beson-
ders interessiert wegen der « Gesta» des A. Zamometié, die ebenfalls
darin enthalten sind. Thn scheint Numagen zum Teil erst 1484 abge-
schrieben zu haben.

DafB3 Numagen nicht nur ein fleiBiger Schreiber und Kompilator war,
davon zeugen zwei von ihm verfallte Werke. In dem einen befal3te er
sich mit einem in den 80er Jahren bewunderten und umstrittenen
Mann, mit Bruder Niklaus von Fliie, und schrieb es nieder unter dem
Titel « Genio vel miro Nicolaum non edere credo Treverus Nicolaum
inedium Numagen Petrus» %2, Wohl etwas vorher — also vermutlich
unmittelbar nach der Konzilskatastrophe — schrieb er wihrend seines
Aufenthaltes im Kloster Litzel einen Traktat tiber die Erscheinungen
(«tractatus apparicionum»). Er widmete das am 1. August 1483 vollen-
dete Werk dem Prior Johannes von Liitzel, bei dem er Aufnahme
gefunden hatte 3.

Ohne es zu beabsichtigen, wurde Numagen mit seinen hinterlassenen
Schriften und Notizen zu einer Hauptquelle fiir die Ereignisse des
Jahres 1482, wihrend er sich tber die in den beiden folgenden Jahren
fallenden Auseinandersetzungen der Liquidation véllig ausschweigt,

61 Pastor, I, 2. Aufl., 277; W. KrAMER, Konsens u. Rezeption, 199, 313. Nach
J. HALLER (Concilium Basiliense I, 15 und 38) war er «einer der angesehensten und
gefiirchtetsten Kidmpfer der Synode».

62 Gedruckt: R. Durrer, Bruder Klaus, die iltesten Quellen I, 1917, 234-331.

8 Cod. C. 99 fol. 19-31 Nr. 265; vgl. R. WACKERNAGEL, II, 943 f.

108



wohl geleitet vom Bestreben, mit dem verungliickten Konzilsmann
nichts mehr zu tun zu haben. Er war sichtlich bemiiht, ihn und sein
Ende, das ihm in Ziirich auf die Dauer sicher nicht verborgen bleiben
konnte, mit Stillschweigen zuzudecken.

Wer im 16. oder 17. Jahrhundert mehr wissen wollte, war auf die
sparlichen Angaben der Chroniken des 16. Jahrhunderts — von Ans-
helm ¢, Stumpf® und Wurstisen ¢ sowie der Basler Chronisten des
15. Jahrhunderts ¢ angewiesen. Mit der Edition von ]. H. Hottinger
wurde dies anders. Archivalisches Material suchten und fanden erst viel
spaitere Generationen, wie Peter Ochs und Jacob Burckhardt im
19. Jahrhundert, welche die Bestinde des Basler Staatsarchivs zu durch-
suchen begannen %. Um 1850 war allerdings dieses Archiv noch nicht
ibersichtlich geordnet, so wie wir es heute gewohnt sind. Erst gegen
Ende dieses 19. Jahrhunderts gelang es dem Bayrischen Kirchenhisto-
riker Joseph Schlecht, ausgehend von den rémischen Archiven, in den
vielen auBerhalb Basels gelegenen Archiven noch weitere fiir die For-
schung ergiebige Quellen zu erschlieBen und damit den urspriinglich
auf Basel beschrinkten Horizont wesentlich zu erweitern. AuBBer den
direkt in Betracht kommenden Archiven wie Rom, Florenz, Mailand,
Venedig, Innsbruck und Miinchen wiren auch die Archive von Ziirich,
Bern, Solothurn, Freiburg im Breisgau zu nennen. Gestiitzt auf die
modernen Forschungsmethoden, war Schlecht bemiiht um einen Ab-
bau der hiiben und dritben noch lebendigen Vorurteile, die gerade auch
das Verstindnis dieses Konzilsversuchs lange Zeit wenn nicht verhin-
dert, so doch erschwert haben. Als extreme Beispiele nannte Schlecht
selbst ® Flavius Illyricus, fiir den Zamometi¢ ein Vorbote der Refor-
mation war, und anderseits Rainaldi, der in ihm einen tollkiihnen
Empérer erblickte, der aus gekrinktem Ehrgeiz in purem Frevelmut die
Einheit zu zerreissen versuchte. Konfessionelle Apologetik trat auch
zutage in den Ausfilhrungen von Johann Kaspar Lang (1631-91) in
seinem schon frither erwihnten « Historisch-theologischen Grund-Rif3
der alt- und jeweiligen christlichen Welt...» 7%, wo er in bewuBter

64 Ediert als Die Berner Chronik des Val. Anshelm I, 1884.

¢ «Gemeiner lobl. Eidgnoschaft Stetten... beschreibung», Ziirich 1548.

66 Basler Chronik, 1. Aufl., 1584, 466—474.

67 Publiziert in den Basler Chroniken Bd. 6, 303-305.

68 Peter OcHs, Gesch. der Stadt und Landschaft Basel 1V, B., Basel 1819, 383 ff.,
391 ff., 405/6.

6 J. Sch. 2.

0 In 2 Binden Einsiedeln 1692, 947.

109



Ablehnung der Hottingerschen Darstellung etwa folgendes tiber den
Konzilsversuch zu berichten wuflte:

«Als Anno 1482. Andreas ein unrihiger Ertzb. und Cardinal auff
Basel kommen und wider den Pabst hefftig geschmihet / und aber
solche Schmihung mit einer grosz. angemaszten Gottseeligkeit bemint-
let etc. und hingegen ein lobliche Statt Basel (die in etwas hinderfiihtt
disem Schmiher etwas zu viel Gunst erzeigt) durch einige Pibstliche
Gesandte angesucht worden / dasz sie diesen Ungliicksmacher oder
jhne zu fahen erlauben / oder selbst biB3 auff deB Pabsts weiteren
Bscheid werwahren wolten: haben sie recht gut Pibstisch geantwortet:
Sie wiren N. B. wie jhre Voreltern allwegen und auch noch jetzt dem
Apostolischen Stul gehorsam gewesen, begehrten jedoch um gewiiBBer
(angezeigter) Ursachen wegen / um kleine Zeit Gedult etc. Als aber
einer aull diesen Gesandten bald hernach wider ein lobliche Statt
Interdict angeschlagen / hat ein Hochweiser Rath dieses nit als eine
nichtige Sach verlachet / sonder so grol3 geachtet / daf3 sie darwider als
wider eine unrichtmiBige Handlung fiir den Pabst zu Rom appelliert /
und solche Appellation gar in Truck verfertiget. Als aber ein anderer
Pabstlicher Abgesandte die Statt auffs neum in Bann erkennt / ist
entlich 3 Tdg Interdict gehalten / hernach diesem Pibstlichen Abge-
sandten vor dem Miinster ein Briige auffgericht / und ab selbiger
minniglich klein und grosz von ihme absolviert worden».

Wenn wir uns daran erinnern, daf3 derselbe katholische Kirchenge-
schichtsschreiber die Papsttreue der vorreformatorischen Basler anlaf3-
lich des Konazils geriihmt hat’!, so geraten wir unversehens in den
Bannkreis dieses Konzils, an dem sich auch der Konzilsversuch von
1482 orientiert hat. Es ist bis in die neueste Zeit ein «Stiefkind der
historischen Forschung» 72 geblieben, und gleichzeitig wurde es auch
fiir die katholische Kirche in seiner Okumenizitit — ganz oder teilweise
— angezwelifelt und wegen seines extremen Konziliarismus sogar der
Hiresie verdichtigt. Symptomatisch fiir diese Einstellung ist die Rede,
die anliBlich des I. Vatikanischen Konzils am 30. Mai 1870 der dama-
lige Bischof von Basel, Eugen Lachat, hielt. Er distanzierte sich darin in
aller Form vom Basler Konzil, desavouierte seinen Amtsvorginger

"t Joh. Kaspar LANG, L. c., 953. Diese von Lang stark verkiirzte Darstellung war ja nur
méglich, weil er im Anschluss an Hottingers Druck die fiir Basel so schwere Zwischenzeit
(Dez. 1482—jan. 1485) vollig mit Schweigen iiberging.

72 Hans SCHNEIDER, 1. c. 339.

110



Friedrich zu Rhein und bat das Konzil und den Papst in aller Form um
Entschuldigung °.

Der sich unentwegt auf das Basler Konzil berufende Zamometi¢ und
sein Konzilsversuch muBlten deshalb von Anfang an auf radikale Ableh-
nung und auf hirtesten Widerstand, und zwar nicht nur seitens des
personlich angegriffenen Papstes, stoBen. Er war — oder besser: er wiire
— von vorneherein zur Erfolglosigkeit, zum Scheitern verurteilt gewe-
sen, wenn es nicht auch in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts eine
weite Kreise umfassende Bewegung gegeben hitte, die von einem
Konzil immer noch eine Reform der Kirche erhoffte. Selbst der vom
konziliaristischen Saulus zu einem konzilsgegnerischen Paulus gewor-
dene Enea Silvio Piccolomini bekannte 1458: « Alle halbwegs Gebil-
deten in Deutschland sind Anhinger des Konzilsgedankens» 74 und
verbot im folgenden Jahre (1459), als Papst Pius II. durch die Bulle
« Exsecrabilis » ausdriicklich jede Appellation an ein Konzil — ein Ver-
bot, das gerade als Reaktion auf unseren Konzilsversuch im Jahre 1483
von Sixtus IV. ausdriicklich erneuert wurde, aber gleichwohl ohne dau-
ernde Wirkung blieb, wie die zahlreichen Appellationen beweisen, die
in die Zeit von 1451 bis zum letzten Verbot im Jahre 1509 fallen.

Gewil3 diente das Konzil oder besser: die Drohung mit einem Konzil
damals oft den politischen Machthabern bei ihren Konflikten mit dem
Papst ; sie konnten als politische Waffen miflbraucht werden. Trotzdem
konnte es auch innerkirchliche Motive geben, die einem echten Bediirf-
nis nach kirchlicher Reform entsprangen. Wir erinnern etwa an die
denkwiirdige Konzilsappellation, die im Jahre 1496 Savonarola wider
Alexander VI. einlegte. Weniger laut, aber auf die Dauer wirksamer
war der latente Konziliarismus, der bei manchen Theologen, vielleicht
noch mehr als beim Klerus und den Laien, weiterlebte, wohl ein Zei-
chen dafiir, daB die fundamentale Spannung zwischen Vielheit und
Einheit durch die Reformkonzilien zwar bewuf3t geworden, aber gei-
stig-theologisch noch keineswegs geklirt oder gar gelost worden
war.

Vertreter beider Richtungen, der konziliaristischen wie der gegneri-
schen, versuchten wir seinerzeit in einer summarischen Studie iiber

73 Zur ersten Orientierung vgl. VAUTREY, Histoire des évéques de Bale 1. 1884. 503/4.
Vgl. Mansi, Amplissima Collectio 52, 322-324. Uber Bischof E. Lachat neuestens die
Angaben des Sammelwerkes: Die Bischofe der deutschsprachigen Linder 1785,/1806 bis
1945, Berlin 1983, 426 ff. [Marco Jorio].

74 Zitiert von H. JEDIN, Entwicklung des Konziliarismus, Darmstadt 1976, 224.

111



«das Ende der mittelalterlichen Konzilsbewegung» ausfindig zu ma-
chen 7°. Wir verzichten deshalb darauf, ihre Namen und Werke im
einzelnen nochmals zu erwihnen. Einzig die Bedeutung des aufkom-
menden Buchdrucks fiir die Verbreitung der konzilsfreundlichen Ideen
miifte noch genauer untersucht werden. Ohne einen Uberblick iiber die
einschligigen Inkunabeln im einzelnen hier geben zu kénnen, greifen
wir jetzt ein einziges Beispiel heraus, eine anonyme Schrift, auf die
schon Schlecht 7 unsere Aufmerksamkeit lenkte. Bewufit in Anleh-
nung an das beriihmte Konstanzer Dekret « Frequens» 77, trigt sie den
Titel «Is ist noit das dicke und vil concilia werden ». VerfaB3t wurde sie,
wie heute feststeht 78, von dem am Konzil sehr einflu3reichen Magde-
burger Domherrn Heinrich Toke (1390-1450) ungefihr um 1442, Sie
fand — handschriftlich verbreitet — unter den Zeitgenossen einige auf-
merksame Leser und wurde weiter abgeschrieben. Zwei solcher erst
nach Tokes Tod entstandener Manuskripte existieren heute noch im
Staatsarchiv Marburg und in der Universitdtsbibliothek Leipzig. Zwi-
schen 1460 und 1470 wurde der Traktat in Mainz gedruckt, davon
befinden sich zwei Exemplare in Dresden und in Paris (Bibliothéque
Nationale). Ob sie «vollkommen miteinander iibereinstimmen », wie
Hansgeorg Loebel 7 meint, bezweifle ich, wenn ich die von mir sei-
nerzeit in Paris kopierte Inkunabel mit Loebels Abdruck vergleiche.
Moglicherweise ist das Pariser Exemplar von einer dritten — uns bisher
noch unbekannten — Handschrift abgedruckt worden.

Nicht etwa weil sich ein direkter EinfluB auf den Konzilsversuch von
1482 nachweisen lieBe, greifen wir im folgenden aus Tokes Schrift
einige Stellen heraus, sondern weil auch sie ein Ausdruck der prokon-
ziliaren Stimmung sind, tiber die sich, wie oben dargelegt worden ist, ein
Geraldini in seinem Brief an den Papst (18. Juli 1483) besorgt gezeigt
hatte 8°,

Durchgeht man die Schrift, um die Gliederung zu erkennen, so spiirt
man von der ersten Zeile an die konziliaristische Uberzeugung, die sie

7% Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 37 (1943) 8-30.

76 ]. ScHLECHT, 75 f. sowie in den Nachtrigen auf S. 153*.

77LTK 6, 503 ff. (R. Baumer) und A. St. ZSKG 37 (1943) 19.

8 LTK 10, 233 (R. Biaumer).

7% In seiner maschinengeschriebenen Géttinger Dissertation 1949 Die Reformtraktate
des Magdeburger Domherrn H. Toke, S. 7.

80 Venedig Bibl. Marciana Ms. lat. Cl X 175 Nr. 60; regestiert von J. VALENTINELLI,
536 (Nr. 532).

112



trigt 8'. Aber statt eine theologische Begriindung zu geben, geht Toke
zunichst von den vielen Mif3stinden der Kirche aus, beschreibt aus-
fihrlich die MiBbrdauche, deren®? sich Papst und Kardinile in der
Verleihung kirchlicher Amter und Pfriinden, auf Kosten der Bischofe
und Domkapitel und zugunsten der an der Kurie titigen Diener und
Stallknechte schuldig gemacht hitten. Daraus wird der Schlul3 gezogen,
nur ein Konzil kénne eine wirkliche und dauernde Reform der Gesamt-
kirche durchsetzen und der allgemeinen Korruption ein Ende berei-
ten 3. Aber auch das Einvernehmen mit dem Kaiser und den Fiirsten
sei dazu notwendig. Deswegen dringe sich auch eine Reform des Rei-
ches auf. Thr wird ein verhiltnismiBig groBer Raum gewihrt, sehr im
Unterschied zu den Uberlegungen eines Zamometi¢ und eines Numa-
gen, die sich in der Hauptsache auf die innerkirchlichen Néte beschrin-
ken. Erst das letzte Drittel der Schrift von Toke kehrt wieder zur Kirche
und ihren zu reformierenden Strukturen zuriick. Der Vollmacht des
Papstes werden aus theologisch-kirchenrechtlichen Griinden, gestiitzt
auf die Erfahrung der Geschichte, dem Zeugnis der Heiligen Schrift und
der Lehre der alten Kirche deutlich Schranken gesetzt 84. Erst gegen
Ende der Schrift # wird in dem damals (1442) noch nicht entschiede-
nen Streit um die RechtmifBigkeit des immer noch in Basel tagenden
Konzils Stellung bezogen und mit einem Appell an die mitverantwort-
lichen weltlichen Fiirsten, sich fiir das Basler Konzil einzusetzen, wit-
kungsvoll beschlossen.

Moglicherweise hat diese anonyme, den Zeitgenossen aber zuging-
liche Schrift sowohl Institoris als auch Numagen als Vorlage gedient,
ohne aber vom einen oder andern ausdriicklich zitiert zu werden 86, Bei
Numagen scheinen mindestens gewisse Spuren auf eine solche Beein-
flussung hinzudeuten, etwa in der dhnlich konzipierten Gliederung und
in der Reihenfolge der drei zugunsten der Suprematie des Konzils
angefiihrten Hauptgriinde. Zum ersten berufen sich beide auf das Kon-
stanzer Dekret «Sacrosancta»®’, «yn dem eyntrechtig gewest syn con-

8! In der Wiedergabe durch Loebel umfa3t Tokes Traktat einige 40 Seiten (S. 106—
149). Der Pariser Druck, nach dem ich im folgenden zitiere, hat 48 Seiten.

82 Pariser Druck 2 ff.

83 Pariser Druck 19,/20.

84 Pariser Druck 27 ff.

85 Pariser Druck 36 ff.

8 Dies ergibt sich aus einem Vergleich der drei Texte.

87 LTK 6, 503 f.: der Text ist jetzt auch zuginglich in der Sammlung Conciliorum
Oecumenicorum Decreta, 3. Aufl., Bologna 1973, 409 f.

113



cilium, babst und Romsch konnig und lut». Weiter heiflt es « Diese
declaratio vnd decret desvorgenanten concilii Constanciensis hat zu
sich vnd vff genomen die gantze heylige cristnheyt vnd ist zu alten als
eyn artikel des cristen glaubens» 88

Zur Stiitzung der Hauptthese wird von Toke auf die Erfahrung der
Geschichte hingewiesen. Er fithrt an «redeliche sachen mit vil andern
schrifften vnd auch mit alden vnd gewonlichen geschichten», um zu
beweisen, dal3 ein Papst wohl irren kann, nicht aber «die heylige kyrche
ader das concilium kan noch en mag dar ynne nicht geyrren, wanne yn
den sachen vnd allen die dar zu gehoren, so wirt die kirche vnd das
concilium regeret vnd angewisen von dem heyligen geyste als das wir
sahen ynne den wercken der aposteln an dem XV capitel (15,1.35) dar
die aposteln eynes males eyn concilium hatten» ... 3% Zudem: «die
heilige kyrche vnd concilium hat macht vnd gewalt als eyne brut Christi
vnd als eyn frawe, eyn muter vnd eyn meysterin aller gleubigen. Aber
der babst hat macht vnd gewalt als eyn dyener vand knecht Christi vad als
eyn sone, eyn junger, eyn gliddemasz der kirchen. Her vmb so ist die
macht vnd gewalt der kirchen vnd des concilii die aller oberste vff
erden» %9

Zur weiteren Begriindung des Standpunktes werden herangezogen
Schriftworte wie Matth. 18, 15-17 iiber die briiderliche Zurechtwei-
sung, der auch der Papst sich nicht entziehen kann. Die oft zitierte Stelle
Matt. 16,19 von der nur Petrus verlichenen Schlusselgewalt wird nicht
auf Petrus allein, sondern auf die ganze Kirche bezogen. Auch die
Gleichsetzung Petri mit dem «Fels», auf dem Christus seine Kirche
bauen will, wird — wiederum mit Berufung auf Augustinus ' — grund-
sitzlich anders, als VerheiBung fiir die ganze Kirche interpretiert, und
im AnschluBB an 1 Kor. 10,4 wird Christus mit dem Fels identifiziert. Als
weitere Zeugen ruft Toke sodann an «schrifften der heiligen vetter und
lerer», im einzelnen Papst Coelestinus %, Papst Urban 1. ?3, der Kir-
chenlehrer Hieronimus %4, Papst GregorI. *° Hieronimus «glicht die

8 Pariser Druck 35 — Loebel — Abschrift 95.

89 Pariser Druck 36.

90 Pariser Druck 37. )

! In Joannis Euangelium tractatus (= Homilie) 124 c. 5 = MiGNE, PL 35, Sp. 1973,
oder Deutsche Kirchenviter 6, 1914, 386 f.

92 Wahrscheinlich ist damit gemeint Coelestin I (422—432), LTK 2, 1254.

2 L TK 10, 541 f,

2% LTK 5, 326-329,

% LTK 4,1177-1181.

114



krafft der heiligen conciliorum der sone, dadurch vertrocknet werden
alle argument, die da gescheen wider die cristenheyt».

Der dritte Beweis wird «usz alten geschichten» — also aus dem
Bereich der Geschichte geholt, «das der babst yrren mag vnd nicht die
kirch ader das concilium ». Es folgt eine lange Reihe von Pipsten, die im
Laufe der Jahrhunderte die Kirche in eine Krise gebracht *¢ haben und
deshalb verurteilt und abgesetzt worden sind. Nur ihre Namen — ohne
nihere Erliuterung — seien hier kurz genannt: Liberius, Formosus,
Leo V., Christophorus. Sich vermutlich auf Martin von Troppau stiit-
zend, nennt unser Autor noch einige Pipste weiter: Johann XII.,
Leo VII. zur Zeit Ottos I., dann die sich um das Papsttum streitenden
Pipste Alexander III. und Viktor IV. und schlieBlich die Pipste der
Avignoneser Zeit und des Abendlindischen Schismas.

Die Berufung auf historische Fakten erwies sich beim Ubergang zu
den Ereignissen der Gegenwart, also auch des Basler Konzils fiir die
Verfechter des Konzilsversuchs als hochst gefihrlich, ja widerlegte ihre
eigene Argumentation. Was ein Toke 1442 gegen eine Auflésung des
Konzils noch einwenden konnte, traf im Jahre 1482 ja nicht mehr zu:
das Konzil hatte sich 1449 lingst selber aufgelést, und Papst Felix V.
hatte resigniert und mit Rom seinen Frieden gefunden 7. Die Behaup-
tung, daf3 das Basler Konzil immer noch fortdauere, « adhuc Basileae et
non alibi pendet» ?® klang zwar leidenschaftlich, aber nicht iiberzeu-
gend, war iibrigens von Institoris selbst schon in seiner Epistola wider-
legt worden %°.

Die von Zamometi¢ mehrfach verfochtene These der Fortdauer des
Basler Konzils zur Begriindung des eigenen Konzilsversuchs fand
anscheinend schon bei seinen Zeitgenossen wenig Anklang. Das spiirte
auch Numagen und bemiihte sich deshalb, die den Konziliarismus tra-
genden Ideen —ein spirituelleres Bild der Kirche —auch in seiner letzten
Erklirung gelegentlich deutlicher zum Ausdruck zu bringen. Dabei
halfen ihm moglicherweise auch Gedanken seines engeren Lands-

% In diesem Zusammenhang darf die grundsitzliche Frage nicht mehr linger ausge-
klammert werden, wie weit das Bild, das sich die Menschen des 15. Jahrhunderts von der
Kirche und den Konzilien des ersten Jahrtausends machen konnten und tatsichlich auch
machten, den Erkenntnissen der modernen Forschung (etwa G. ScHWAIGER, Pipstlicher
Primat und Autoritit der Allg. Konzilien, 1977) iiberhaupt noch entspricht.

27 K. A. FInk, in: Hdb. der Kirchengeschichte Bd. II11/2, Freiburg 1964, S. 586, oder
HereLE-LECLERCQ, Histoire des Conciles VII. 1916, 1140 f.

%8 Numagens Wort ist aufgezeichnet bei HoTTINGER, 440.

99 HoTTINGER, 397; A. St. 101.

115



manns Nikolaus von Kues (Numagen selbst riihmte sich immer wieder
seiner Heimatstadt Trier). Sie wurden ihm entweder direkt oder indi-
rekt durch Toke '%° vermittelt.

So wendet Numagen etwa mit Berufung auf das Beispiel Christi beim
Letzten Abendmahle den Gedanken des Dienstes auch auf das Verhalt-
nis des Papstes zur Kirche an, mit ! folgenden Worten: « Der Name
Diener '°2 kommt dem Papst eher zu als der eines Briutigams (sponsus)
oder Hauptes der Kirche. Weil Gregor der GrofBe das spiirte, setzte er
jenen Titel fiir den Papst fest, weil er sich als Knecht der Knechte Gottes
wulte. Der Apostel sagt nimlich, die Kirche sei als Braut nur einem
einzigen Mann — Christus — anheimgegeben (exhibita). Wenn wir aber
sagen, der Papst sei das Haupt der Kirche, dann fassen wir Kirche als
einen politischen Koérper auf; weil, insofern sie als mystischer Leib
begriffen wird, sie unmittelbar mit Christus verbunden verstanden
wird, von dem sie reguliert wird und die Geschenke der Charismen
empfingt, und auf diese Weise ist gewill Christus ihr Haupt, und so
verhilt es sich bei den allgemeinen Konzilen, welche die allgemeine
Kirche reprisentieren, wo kein Zwischenglied zwischen Christus und
ihr existiert. Ihretwegen, aber nicht tber sie hat der Papst seine Voll-
macht erhalten. Wenn er auch am Konzil anwesend ist, so mag er wohl
den ersten Platz erhalten, aber nicht als Haupt oder Oberherr («supe-
rior») des Konzils, sondern als « primus inter pares Ecclesiae» und als
«der Wiirdigere». Und in der Tat auch deshalb, weil keine besondere
Eigenschaft eines Hauptes — eines Chefs — einfach dem Papst zustinde
als einzig Christus ... sondern hochstens « confuse et improprie» (ver-
mischt und uneigentlich). Auf dem Konzil ist der Papst der Erste, aber
nicht als Haupt und auch nicht als « Vater», weil niemand Vater der
Mutter, die ihn gezeugt (genuit) hat, sein kann. Weil der Papst den
Vorzug («eminentiam»), den wir auch die Vollgewalt (plenitudinem,
Fiille) nennen, an Amtsvollmacht (« potestas ») von Christus empfangen
hatte, hat er jene Vorzugsstellung trotzdem nicht einfach und unmit-

telbar erhalten, sondern durch Vermittlung der Verfassung der Kir-
che» 193,

190 Nach H. LoEBEL, l. c., 4246 sind es folgende Punkte: die von Christus direkt
bevollmichtigte Synode, die Ein- und Unterordnung des Papstes und die Fehlbarkeit des
Papstes im Unterschied zur Unfehlbarkeit der Kirche.

10l HoTTINGER, 448 /9.

102 Zur Geschichte dieses Terminus «servus servorum Deis vgl. R. BAuMEr, in: LTK
9, 1964, 695/6.

193 HOTTINGER, 455 f.

116



Mit diesen die konziliaristische Grundeinstellung prignant formulie-
renden Worten mdéchten wir jetzt unsern Versuch einer Wiirdigung
Numagens und seiner so umfangreichen (bei Hottinger im Druck
133 Seiten!) « Epistola responsalis» abschlieBen. Durch seine Thesen,
aber auch durch sein personliches Schicksal ist auch er ein kleines
bescheidenes und — erfolgloses Glied einer viel ausgedehnteren und
uniibersehbaren Kette. Die Entwicklung der konziliaren Ideen — ob
man sie nun « Konziliarismus» oder «konziliare Bewegung» nennt —
tberdauerte ja die Jahrhunderte. Sie lebte ja schon vor dem Schisma und
den Reformkonzilen und iiberlebte auch ihre — relativen ! — Wirkungen
und MiBerfolge. Dies geschah nicht allein mit und in der mittelalter-
lichen katholischen Kirche, sondern auch in der Neuzeit. Der konziliare
Gedanke wurde jetzt von zwei entgegengesetzten Seiten angefochten.
Luther und mit ihm die verschiedenen Reformationskirchen leugneten
bekanntlich die Irrtumslosigkeit der fritheren Konzile. Verdringt und
zugedeckt wurde das Konzil aber auch von der innerkatholischen —
gegenreformatorischen Entwicklung, die in dem Konzil von Trient
(1545-63) und im Ersten Vatikanischen Konzil (1869-70) zum Tragen
kam. Unaufhaltsam — aber doch nicht ohne Widerspruch — wurden jetzt
andere Akzente gesetzt: weg von der Autoritit der Konzile zu den
wachsenden Anspriichen des pipstlichen Amtes. Aber bis zum heutigen
Tage ist — trotz dem II. Vatikanischen Konzil — ein wirklich tiberzeu-
gender Ausgleich zwischen den von der Pluralitit getragenen und den
nach Einheit dringenden Tendenzen nicht erreicht, vielleicht auch gar
nicht erstrebt worden !%4. Mit der Differenziertheit des einzelnen Men-
schen und mit der Vielfalt der Vélker und Kulturen sind solche Span-
nungen, wie die geschichtliche Erfahrung zeigt, untrennbar verbunden.
Das galt nicht nur fiir die eine vorreformatorische katholische Kirche,
sondern gilt — so scheint es mir wenigstens — auch fiir unsere heutige
Situation, wo verschiedene christliche Kirchen mit ithren besonderen,
geschichtlich begriindeten Traditionen einander wieder begegnen und
sich mit Hilfe eines wieder gewonnenen Einvernehmens (im Sinne der
«Concordantia» des Kusaners) zusammenzufinden versuchen. Viel-

104 Wie sehr heute das Gewicht der historischen Konzilien neu iiberdacht wird, zeigt
exemplarisch das dem «Okumenischen Konzil: Seine Bedeutung fiir die Verfassung der
Kirche» gewidmete Heft der Ztschr. Concilium (Aug./Sept. 1983), speziell etwa die
Erkenntnisse des Historikers Giuseppe Alberigo S. 551 ff. Mit der besonderen Proble-
matik der ersten acht Konzilien setzt sich kritisch auseinander H. J. SteBen, Die Konzils-
idee der Alten Kirche, Paderborn 1979.

117



leicht geschieht es im Geist jener Konziliaritit ', wie sie anldBlich der
Reformkonzilien — nicht immer, aber doch gelegentlich — lebendig war
und vielleicht sogar bei unserem Konzilsversuch einige spirliche Spu-
ren hinterlassen hat.

105 Méglichkeiten und Grenzen der am Basler Konzil praktizierten Konziliaritdt unter-
sucht — ausgehend von einer subtilen Analyse der «Sprache des Basler Konzils» — josef
WoHLMUT in seinem mir eben noch zuginglich gewordenen Werk Verstindigung in der
Kirche, Mainz 1983, als Bd. 19 der Tibinger theologischen Studien.

118



	Ausklang

