
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 78 (1984)

Artikel: St. Galler Klosterplan und monastisches Schweigen

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISO MULLER

ST. GALLER KLOSTERPLAN UND MONASTISCHES
SCHWEIGEN

I. DIE NEZESSARIEN DES KLOSTERPLANES

Schon bei der Klosterplantagung von 1957 in der Gallusstadt machte

man auf die großzügig angelegten Bedürfnisanstalten aufmerksam, sind
doch beispielsweise bei der Latrine für Gäste achtzehn Sitze vorgesehen.
Es stellte sich die Frage, ob solche Einrichtungen nicht als Orte geselligen

Zusammentreffens sowohl für Mönche wie auch für Gäste gedacht
waren. Dabei berief man sich auf die öffentlichen Anlagen der Antike,
die bis zu sechzig Sitze aufwiesen, oder auf den Hof des norwegischen
Königs Olav I. (995—1000), dessen sanitäre Anlage zweiundzwanzig
Stellen zählte. Schließlich kam noch die Klage eines angelsächsischen
Mönches des 11.Jahrhunderts in Diskussion, daß Frauen an einem
solchen Ort ein Gelage begingen1. — Später konkretisierte man die

Fragestellung auf die Aborte der «Herberge für vornehme Fremde»,
nicht aber auf die des eigentlichen Klosters2, doch bald darauf war
wieder allgemein davon die Rede, daß «die Necessarien als Orte der

1 Antike Belege für Ostia (4.Jh.v.Chr.) und Milet (3.-4.Jh.) bei W. Horn-E. Born,
The Plan of St. Gall. Los Angeles und London 2 (1979) S. 140-141, 301-305. Norddeutsche

Belege im Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 1 (1927) Sp. 91-93. Dazu

folgende Anm.
2 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt. St. Gallen 3 (1961) S. 27. - A. Knoepfli,

Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1 (1961) S. 212.



Unterhaltung gelten»3. So scheint es nicht überflüssig zu sein, der 1957

aufgeworfenen These nochmals nachzugehen und vor allem zu prüfen,
ob diese für die mittelalterlichen Mönche zutraf oder nicht.

Es gab nach dem St. Galler Klosterplan mehrere Arten von sanitären

Anlagen. Die kleinste individuelle Art hatte nur eine oder mehrere
Toiletten, die im Hause selbst waren. Die Einrichtung für vornehme
Gäste wies achtzehn Sitze auf, die für Schüler fünfzehn (die nicht alle im
Plan eingezeichnet sind); für den Aderlassenden standen sieben, für
Abt, Krankenzimmer und Noviziat je sechs Sitze bereit. Eine weitere
Anlage mit neun Sitzen war für Mönche in separatem Haus
bestimmt4.

Zum Vergleich ist als nächste Anlage Cluny aus der Zeit um 1050 zu

erwähnen, wo die Toilette fünfundvierzig Sitze zählte, wobei über
jedem Sitz ein kleines Fenster angebracht war5. Für die große Zahl der
Mönche ist dies nicht zuviel. Auch Canterbury (um 1165) mit fünfundfünfzig

Sitzen kann hier angeführt werden6.
Daß wir zwischen Latrinen für Klosterinsassen und für weltliche

Gäste unterscheiden müssen, ergibt sich aus den Quellen. Zum einen
findet sich in der Aachener Gesetzgebung vom 10. Juli 817 die
Verordnung (cap. 24): «ut dormitorium iuxta Oratorium constituatur, ubi
supervenientes monachi dormiant»7, zum andern weist auch in diese

Richtung Hildemars Erklärung der Benediktinerregel, verfaßt um 845
bis 850 in Civate bei Como, in der gesagt wird: «quia dormitorium, ubi
monachi suscipi debent, habetur separatum a laicorum cubiculo, id est
ubi laici iacent, eo quod laici possunt stare usque mediam noctem et
loqui et iocari et monachi non debent, sed magis silentium habere et
orare»8. Tatsächlich hat auch der St. Galler Plan eine «susceptio fratrum

supervenientium» und anschließend das «dormitorium eorum»
mit einem «necessarium» (zwei Sitze), alles an die Mitte des Kirchenschiffes

angrenzend. Im Unterschied dazu befindet sich die «domus

3 K. Hecht, Der St. Galler Klosterplan - Schema oder Bauplan, in : Abhandlungen der
Braunschweigischen wissenschaftlichen Gesellschaft 17 (1965) S. 185. Vgl. indes vom
gleichen Forscher: «Der St. Galler Klosterplan» (1983), S. 106-107, 176.

4 Horn-Born II, S. 300-302.
5 Horn-Born II, S. 305-306.
6 Horn-Born II, S. 306-309, dazu I, S. 68-72.
7 K. Hallinger (Hrsg.), Initia ccnsuetudinis Benedictinae (Corpus Consuetudinum

Monasticarum [CCM] I, 1963) S. 478.
8 R Mittermüller, Expositio Regulae ab Hildemaro tradita (1880), S. 611; zitiert

auch bei Horn-Born II, S. 141.



peregrinorum et pauperum» etwas entfernt von der Kirche, südlich des

dem hl. Petrus geweihten Westchores und des Turms des hl. Gabriel9.
Aus diesen Belegen wird deutlich, daß wir für die sanitären Einrichtungen

der Gast-Mönche Ruhe und Schweigen annehmen müssen, was

umso mehr für die Nezessarien des eigentlichen Klosters zu gelten hat.

Das Gegenteil würde der ganzen klösterlichen Tradition widersprechen.

II. DIE LEHRER DER MONASTISCHEN SCHWEIGSAMKEIT

Es ist an sich schon kühn, in religiösen Belangen von der Antike auf
das Mittelalter zu schließen. Das wachsende Christentum war gegenüber

der Gesellschaft anders eingestellt. Von der oft abgesunkenen
Stadtwelt der spätrömischen Zeit flohen die Mönche in die Eisamkeit
der Wüste. Bereits die Vorschriften des Mönchsvaters Pachomius

(f 346) sprechen deutlich: Reden oder Lachen bei Tisch wird bestraft;
nur mit Zeichen darf Notwendiges angefordert werden (Praeceptum
31,33—34). Gleiches gilt bei der Arbeit (Praec. 60,116). Das gemeinsame
Waschen des Körpers geschieht stillschweigend (Praec. 68: «lavabunt
taciti cum disciplina»). Zum Schutze der Keuschheit dienen einige
Anweisungen: Niemand darf ohne Fell und Kappe («absque cuculio et

pellicula») im Kloster umhergehen oder zum Gebet oder Tisch erscheinen;

keiner darf sich am nackten Körper mit Wasser waschen, wenn es

nicht die Notwendigkeit gebietet; es darfauch niemand einen andern
waschen oder salben, sofern er keinen Auftrag dazu hat. Zur Zeit der
Dunkelheit sind Gespräche verboten (Praec. 91—94)10.

Von Osten verpflanzte sich das Mönchtum nach Südfrankreich, wo
Johannes Cassian (f 435) in Marseille dafür geworben hat. In seinem
Buch über die Institutiones Patrum betont auch er das Schweigen im
Chor und beim Gebet sowie am gemeinsamen Tisch. «Beim Essen

hüllen sie (die ägyptischen Mönche) sich in solches Schweigen, daß sie

auch die Kapuze über die Augenlider ziehen»11. Gleichermaßen wen-

9 Hörn—Born II, S. 140—141. Dekan Waldo, 947/48 nachgewiesen, machte sich um
die Aborte der Abtei verdient, um die Ableitung in die Steinach. Vgl. St. Galler Mitteilungen

15/16 (1877) S. 408 ; H. Helbling, Ekkehard IV., Die Geschichten des Klosters
St. Gallen (1958) S.138f., 142f., 146, 210f.

10 Migne PL 23, S. 66-82: Regula s. Pachomii in der Übersetzung des hl. Hieronymus.

" Cassian, Institutiones II, 10 und IV, 17. Praktisch zusammengestellt von
KS. Frank, Frühes Mönchtum im Abendland I (1975) S. 137f., 171f.



det sich die Regel des Paulus und Stephanus, die in der 1. Hälfte des

6.Jahrhunderts entstand, gegen unerlaubtes Reden, müssiges Gerede,
Scherzen und Lachen12. In der 2. Hälfte des O.Jahrhunderts sodann
schrieb Bischof Ferreolus in Südfrankreich seine Regel, nicht ohne das

Schweigen bei Tisch, überhaupt die Schweigsamkeit («taciturnitas»)
besonders gegenüber den Obern und Lehrern ins Licht zu setzen13.

Isidor von Sevilla (j" 636) betont seinerseits in seiner Mönchsregel
strenges Stillschweigen bei Tisch und verbietet jedes Reden bei Nachtzeit14.

Ein wichtiges Dokument in diesem Zusammenhang ist die Regula
Magistri, die wohl um 500 in Südgallien im Einflußbereich der Mönchsinsel

Lérins und der burgundischen Klöster redigiert worden zu sein
scheint15. Die oder der Verfasser begründen die Schweigsamkeit
biblisch: «Beim vielen Reden entgeht man der Sünde nicht» (Spr 10,19)
und «In den Händen der Zunge sind Tod und Leben» (Spr 18,21).
«Geschwätz und müßige, zum Gelächter reizende Worte untersagen wir
für immer». Die Arbeit verrichtet der Mönch unter Stillschweigen
(Kap. 8 und 9). Die Mönche schlafen bekleidet, um sofort zum Gottesdienst

bereit zu sein, aber auch um Berührungen der nackten Glieder zu

verunmöglichen. Während man in der Antike und im Mittelalter im
Bett nackt schlief, gingen die Mönchskreise davon ab. Das Schweigen
bei Tisch fehlt in der Regula Magistri ebenfalls nicht (Kap. 11).

Besonders eingeschärft wird das Silentium nach der Komplet. Wenn
nach diesem letzten Tagesgebet noch Fremde ankommen, sollen sie

«unter stummer Bedienung» verpflegt werden. Fragen sie etwas, so soll

man ihnen nur leise Antwort geben (Kap. 30). Ihre Arbeit während des

Tages sollen die Mönche «unter stetem Stillschweigen» verrichten
(Kap. 50 und 70). Im letzten Kapitel zählt die Regel alles Notwendige
innerhalb des Klosters auf, nicht nur Backstube und Mühlen, sondern
auch Refrigerium und Garten (Kap. 95). Unter Refrigerium können
durchaus Bade- bzw. Waschräume oder Aborte gemeint sein16.

'-' Frank S. 302 Nr. 36-37.
'¦> G. Holzherr, Regula Ferioli (1961) S. 104, 107f„ 139.

" Frank, S. 378, 383f., Nr. 9,1 und 13,2.

" B. Steidle, Die Benediktusregel (1975) S. 22ff. ; G. Holzherr, Die Benediktusregel
(1980) S. 12f.

16 Diplomatisch genaue Edition von H. Vanderhoven-F. Masai-B. CoRBETT.La

Règle du Maitre. (1953) S. 125-317; dazu: A. Ohlmeyer, Die Regel des Magister ins
Deutsche übertragen (1974) S. 158 (Kap. 95).



Die Bestimmungen des Magisters verkürzte und vertiefte Benedikt

von Nursia (f um 575) in seiner Regel für das Kloster Montecassino. Im
6. Kapitel stellt er das Schweigen höher als selbst gutes und erbauliches
Reden und spricht im Anschluß an Cassian von der «Taciturnitasis
gravitatemi». Die 10. und 11.Stufe der Demut (Kap. 7) besteht im sanften

und bescheidenen Reden ohne Lachen («sine risu») und ohne Lärm
(«non sit clamosus in voce»). Selbstredend muß im Oratorium und
Refektorium Stillschweigen herrschen (Kap. 38 und 52). Ein wichtiges
Anliegen ist dem Abt von Montecassino das Stillschweigen nach der

Komplet (Kap. 42): «Zu jeder Zeit müssen die Mönche auf das Schweigen

bedacht sein, am meisten aber zu den nächtlichen Stunden». Übertreter

werden schwer bestraft. «Eine Ausnahme bilde nur die notwendige

Rücksicht auf Gäste oder irgend ein Auftrag des Abtes an einen
Bruder». Bei all diesen Mahnungen ist die Schweigsamkeit nicht
Selbstzweck, sondern Mittel zur Vereinigung mit Gott. Der Kandidat muß
Gott suchen («sollicitudo sit, si revera Deum quaerit», Kap. 58)17.

Die genannten Mönchsväter erwähnen in ihren Ausführungen die

Aborte nicht, weil dies nicht ihre Aufgabe war. Benedikt von Nursia hat
sich aber doch im 8. Kapitel im Zusammenhang mit dem nächtlichen
Offizium am Rand darüber geäußert. Danach soll das Offizium von
Ostern bis Anfang November so gehalten werden, daß nach den
Nokturnen eine sehr kurze Pause für die Bedürfnisse der Natur vor dem

Beginn der Laudes übrig bleibt18. Schon das bescheidene Intervall zeigt

an, daß hier nicht an Unterhaltung gedacht sein kann.
Abt Theodomar von Montecassino (779—797) schreibt, es dürfe keiner

weder bei der Arbeit noch auf dem Weg ohne Erlaubnis des Obern
menschliche Bedürfnisse verrichten19. Und die sogenannten Statuten

von Murbach (816) sehen vor, daß die Mönche die Zeit nach dem
Gottesdienst und vor der Mahlzeit mit Gebet oder Lesung zubringen
sollen, es sei denn, einer habe den Bedürfnissen der Natur nachzu-

gehen20.

1 " R. Hanslik, Benedicti Regula 1960, CSEL 75) ; dazu I. Herwegen, Sinn und Geist
der Benediktinerregel (1944) S. 439 (Register); siehe auch G. Holzherr, Die Benediktusregel

(1980) S. 365 (Register).
18 Kap. 8,4 : A pascha autem usque ad supradictas novembres sic temperetur hora, ut

vigiliarum agenda parvissimo intervallo, quo fratres ad necessaria naturae exeant, mox
matutini, qui incipiente luce agendi sunt, subsequantur.

" Hallinger (wie Anm. 7) S. 135 : Nec ad ipsa corporis necessaria in opere sive itinere
constitutus, audet quis ire sine maioris imperio.

20 Hallinger (wie Anm. 7) S. 449 : Intervallum quod inter opus dei et horam refec-



III. KLOSTERLICHES BRAUCHTUM

Mehr zu unserem Thema findet sich in den monastischen Consuetudines.

Bekanntlich nahmen die Klöster Knaben als Oblaten auf, die sie

mit aller Aufmerksamkeit überwachten ; die Oblaten schliefen im
Dormitorium getrennt voneinander. Mußten sie austreten, so hatten sie

zuerst ihren Lehrer zu wecken, der sie dann begleitete. Dies erfahren
wir aus der Regelerklärung des Hildemar21. Ausführlich beschreibt
diese Gewohnheit sodann der «Liber usuum Beccensis monasterii» aus
dem Anfang des 13.Jahrhunderts. Dabei mußte der Lehrer auch einen
andern Schüler zur zusätzlichen Begleitung wecken ; erst als beide Schüler

sich wieder niedergelegt hatten, konnte der Lehrer das Licht
löschen22. Diese Gewohnheit ist auch in der neueren Forschung
erwähnt23.

Den mittelalterlichen Brauch übernahmen die Jesuitenkollegien.
Bislang läßt sich dies unmittelbar zwar nicht belegen, doch wissen wir aus

einem Brief von 1592, daß in den Schlafsälen Jesuitenpräfekten oder
andere Vertrauenspersonen schlafen mußten. Neue Zöglinge, deren
Charakter noch nicht erkannt war, sollten in der Nähe des Präfekten

(prope praefectum) oder anderer Vertrauenspersonen schlafen. Tagsüber

war der Zugang zu den Schlafsälen geschlossen24. — Der hier zur
Diskussion stehende Brauch kann durch Zeugen unserer Zeit belegt
werden. So berichtete ein belgischer Jesuitenpater, daß in ihrem Kolleg
der Schlafsaal auch nachts geschlossen wurde; den Studenten stand ein

tionis contigent aut orando aut legendo transigunt excepto si ad necessitatem naturae quis
ire debeat.

21 R. Mittermüller (wie Anm. 8) S. 333f. : Deinde ire debent ad necessaria naturae
cum lumine et magister ipsorum cum illis, qui ad exitum voluerint venire. Et quia indigent
illuc custodia, ideo magistri eorum semper debent cum illis esse, usquequo collocari
debeant. Deinde collocantur infantes, et donec illi infames collocant se, semper assistere
ibidem debent magistri, qui eos custodiant. - Vgl. W. Hafner, Der Basiliuskommentar
zur Regula S. Benedicti (1959) S. 97, 143, 146f. Dazu: Bündner Monatsblatt 1980
S. 145f.

22 E. Martène, De antiquis monachorum ritibus II (1690) S. 705, 6. Vgl. auch
S. 708,14. Der Text steht nicht bei M.P.Dickson, Consuetudines Beccenses (1967)
S. xxiii-xxiv, xxvni, 280.

21 P.Th. Hoffmann, Der mittelalterliche Mensch (1922) S. 127 (nach Martène).
W. Hafner, Der St. Galler Klosterplan im Lichte von Hildemars Regelkommentar, in :

J. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan (1962) S. 177-192, besonders S. 182f. ;

Horn-Born I S. 252f.
24 J. Schröteler, Die Erziehung in den Jesuiteninternaten des 16.Jahrhunderts

(1940) S. 334 Nr. 5, 8, 13.



«vas nocturnum» zur Verfügung, gegebenenfalls mußten sie jedoch den
Präfekten wecken25.

Für unsere Frage dürfte auch die Art des Badens in den mittelalterlichen

Abteien aufschlußreich sein. Die Aachener Dekrete von 816

erlauben das Baden nur an Weihnachten und Ostern, und zwar nur in

getrennten Einzelbädern («ut balneis separatim utantur»)26. Deutlicher

äußern sich die sogenannten Murbacher Statuten aus dem gleichen
Jahr: gemäß der Benediktinerregel verbieten sie allgemein das Baden,

ausgenommen bei Krankheiten; dabei werden genügend Badekübel

aufgestellt, in denen sich die Brüder nach erhaltenem Segen einzeln,
nicht gemeinsam, waschen können («singillatim et non communiter»);
kein Außenstehender hat dabei Zutritt; wer Hilfe braucht, soll sie von
den andern erbitten27. Nach den Erlassen des Lanfranc von Canterbury
(f 1089) erhält jeder seinen ihm zukommenden Platz beim Baden, auf
dem er schweigend zu sitzen hat2S. Auch hier herrscht also der Geist der
Schweigsamkeit und der persönlichen Distanz gegenüber dem Mitbruder.

All diese Belege zeigen, daß die Nezessarien unmöglich als Ort der

Unterhaltung interpretiert werden dürfen.

" Alle Hinweise zu dieser Frage verdanke ich Hans Grünewald S.J., Archivar der
Oberdeutschen Provinz in München (Brief vom 11. August 1983).

26 Hallinger (wie Anm. 7) S. 459.
27 Hallinger (wie Anm. 7) S. 447.
28 D.Knowles, Decreta Lanfranci (CCM III, 1967) S. 11.


	St. Galler Klosterplan und monastisches Schweigen

