
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

Kapitel: ***

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sagen als Axiom, die Konzentration seines Denkens auf das «eine

Notwendige »206, sie war Kriterium seines Kirchenverständnisses, sie

war ihm Prüfstein für die « Tragfähigkeit » philosophischer Systeme. Sie

bewahrte ihn vor allem Dogmatismus, hielt ihn nach allen Seiten offen,
wies ihm den Weg einer Theologie der « Mitte ». Aus dieser das Wesentliche

prägnant zusammenfassenden Glaubensformel — man könnte

sagen : « Kurzformel des Glaubens » — als der « Zentralidee des Christentums»

lebte seine ganz persönliche Frömmigkeit, sie charakterisierte
seine Spiritualität. In ihr gründete nicht zuletzt auch seine beispielhafte
ökumenische Haltung207. « Christ ist der, der den Gott seines Herzens in
Christus und durch Christus gefunden hat » — so seine « Definition » von
Christsein in einem seiner letzten Betrachtungsbücher, niedergeschrieben

in seiner bischöflichen Zeit208. Sein « Ökumenismus » bedurfte von
daher des «Strebens nach Einheit», der «Löschung» konfessioneller
Grenzen nicht, weil für ihn eben im gemeinsamen Schauen evangelischer

und katholischer Christen auf Christus, im gemeinsamen persönlichen

Glaubenserlebnis Einheit bereits war — unabhängig vom « Detail
der Konfession »209.

Im Zuge der Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse Bayerns auf
der Grundlage des Konkordats von 1817 21° nahm König Max I. Sailer

206 Daraufmacht insbesondere Philipp Schäfer aufmerksam (Johann Michael Sailer in
seinen Dillinger Religionskollegien 175).

207 Es darf in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht werden, daß Papst
Johannes Paul II. in seinem dem Gedächtnis Sailers gewidmeten (und diesen de facto voll
rehabilitierenden) Schreiben vom 19. April 1982 feststellt, das Urteil über Sailer laute mit
Recht: «Erfolgreicher Urheber der katholischen Erneuerung in seinem Vaterland,
scharfsinniger Verfechter der rechten Lehre, schließlich geradezu Vorbote der neueren
ökumenischen Bewegung.» Amtsblatt für die Diözese Regensburg 1982, 85f. (lat. Text
und Übersetzung).

208 Der christliche Monat, das ist Betrachtungen und Gebete auf jeden Tag des Monats,
Landshut 1826. SW 37, 125.

209 Schiel II Nr. 208. - Siehe auch ebd. Nr. 20, 195, 204, 218. - F. W. Kantzenbach,
Johann Michael Sailer und der ökumenische Gedanke Einzelarbeiten aus der
Kirchengeschichte Bayerns 29), Nürnberg 1955; F. G. Friemel, Johann Michael Sailer und
das Problem der Konfession Erfurter theologische Studien 29), Leipzig 1972; Ders.,
Johann Michael Sailer und die getrennten Christen, in: Schwaiger-Mai 331-349.

210 Spindler, Handbuch IV/1 71-74; G.Schwaiger, Die kirchlich-religiöse
Entwicklung in Bayern zwischen Aufklärung und katholischer Erneuerung, in : Glaser
121—145; K. Hausberger, Staat und Kirche nach der Säkularisation. Zur bayerischen

198



als Bischofskandidaten für Augsburg in Aussicht. Der König entsprach
damit einem dringenden Wunsch seines Sohnes, des Kronprinzen Ludwig.

Doch Rom lehnte schroff ab 2l1. Eine verhängnisvolle Rolle spielte
in diesem Zusammenhang die voreingenommene, im übrigen
unverzeihlich leichtfertige Begutachtung Sailers durch den im Ruf der
Heiligkeit stehenden Wiener Redemptoristen Clemens Maria Hofbauer
(1751—1820), abgegeben im Auftrag des Wiener Nuntius 212. Aber auch
die alten Gegner Sailers — «die Wächter der Buchstabenorthodoxie»
und «Rechtgläuber»213 -, die seit seiner Dillinger Maßregelung nie

geruht hatten, setzten jetzt verstärkt ihre Wühlarbeit fort214. Sailer hatte
es nie nach einer kirchlichen Würde verlangt. Überhaupt war er von
«Abneigung gegen <etwas werdem» erfüllt215 und hatte deshalb auch

eine ganze Reihe höchst ehrenvoller und vorteilhafter Rufe abgelehnt,
«in Überzeugung, Gottes Ruf wolle mich hier haben»216. Angesichts
der erneuten öffentlichen Verlästerungs- und Verleumdungskampagne

Konkordatspolitik im frühen 19. Jahrhundert Münchener Theologische Studien, I.

Historische Abt. 23), St. Ottilien 1983.
211 Schiel I S. 527-620; R. Stölzle, Johann Michael Sailer, seine Ablehnung als

Bischof von Augsburg im Jahre 1819, erstmals aktenmäßig dargestellt, Paderborn 1914;
K Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde, in: Schwaiger-Mai 123-159, hier
139-141.

212 Italienischer Text bei Stölzle, Ablehnung 27-29; deutsche Übersetzung bei
Schiel I Nr. 643. - Hofbauer hat sich in seiner Begutachtung an die ausgestreuten
Verleumdungen gehalten, ohne sie zu überprüfen oder auch nur einen Blick in Sailers
literarisches Werk — das ja gedruckt vorlag—zu werfen. — Sailers Rechtfertigung bei Schiel
II Nr. 412 (lateinisch) ; Schiel I Nr. 646 (deutsch). - Es ehrt den Nuntius immerhin, daß

er zugleich ein positives Gutachten (vom Beichtvater der Kaiserin, Franz Sebastian Job)
nach Rom geleitet hat. Stölzle, Ablehnung 26f ; Schiel I Nr. 645.

2,3 Schiel II Nr. 194.
214 Wie in der Begutachtung durch Hofbauer ging es auch hier um den Vorwurf des

Aftermystizismus, der engen Verbindung zu evangelischen Christen und der Vertrautheit
mit Anhängern Wessenbergs. Der schon frühzeitig gegen Sailer erhobene Vorwurf des

Aftermystizismus hatte seine Ursache in den Beziehungen Sailers zur Allgäuer Erwek-
kungsbewegung, unter deren Trägern Sailer-Schüler und -Freunde waren. Zur Beurteilung

dieser im ganzen zu Unrecht verketzerten und verfolgten Bewegung siehe Schiel I
S. 274-302; auch Schiel II Nr. 155 (ein Urteil Sailers), 243 (Sailers Definition von
Mystik); Schwaiger, Kirchenvater 56—62; H. Dussler, Johann Michael Feneberg und
die Allgäuer Erweckungsbewegung. Ein kirchengeschichtlicher Beitrag aus den Quellen
zur Heimatkunde des Allgäus Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 33),
Nürnberg 1959. - Zu den Vorwürfen siehe auch B. Bastgen, Bayern und der Heilige
Stuhl in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts II Beiträge zur altbayerischen
Kirchengeschichte NF 5), München 1940, 560-576.

213 Schiel II Nr. 218.
216 Ebd.

199



hielt er es jedoch nunmehr — schon um seinen vielen Schülern und
Freunden eventuelle Schwierigkeiten zu ersparen — für geboten, seinen

guten Ruf, sein Lebenswerk im Dienst der Kirche zu verteidigen.
Bewußt strebte er jetzt die bischöfliche Würde an, um durch sie in seiner
kirchlichen Gesinnung vor aller Welt rehabilitiert zu werden 217. 1821

folgte er, siebzigjährig, dem königlichen Ruf in das neu konstituierte
Domkapitel von Regensburg. Im Jahr darauf erzwang schließlich Kronprinz

Ludwig seine Bestellung zum Weihbischof und Koadjutor des

Bistums Regensburg (mit dem Recht der Nachfolge)218. Zugleich
wurde ihm das Amt des Generalvikars übertragen219. Seither leitete
Sailer, unterstützt nicht zuletzt von seinem Geheimsekretär Melchior
von Diepenbrock 22°, die Regierung und Verwaltung dieses weiträumigen

Bistums. Firmend, predigend, Kirchen weihend zog er durch das

Land, dabei stets nur eine unbequeme, von zwei alten Schimmeln

gezogene Lohnkutsche gebrauchend221. Immer wieder stand er auch

Ludwig I. bei der Besetzung kirchlicher Stellen beratend bei, streng dem
Grundsatz folgend : « Nur keinen Ultra weder einen politischen noch
einen kirchlichen Ultra vorschlagen, denn beyde taugen nicht, am

Staatswagen so wenig als am Kirchenwagen angespannt zu werden.
Nüchternheit und die goldene Mittelstraße, die thuns und die thuns

2,7 Schiel I Nr. 701-703, 710 ; Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde 141-151.
218 Installation als Domkapitular am 4. November 1821 ; Präkonisation zum Weihbischof

und Koadjutor am 27. September 1822; Bischofsweihe am 28. Oktober 1822. Ebd.
151, 156f. - Gratulation Carl Meyers bei Schiel I Nr. 755.

219 Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde 157. - 1825 wurde Sailer auch
Dompropst. Schiel I S. 621.

220 Zu «Sailer und Diepenbrock» siehe Schiel I S. 565—572; Ders., Johann Michael
Sailer und Melchior von Diepenbrock, in : E. Broker (Hrg.), Melchior von Diepenbrock.
Gedenkschrift, Bocholt 1953, 30—42; Schwaiger, Kirchenvater 135f ; H. Grote,
Diepenbrock, Melchior Joseph Frh. von, in: Theologische Realenzyklopädie 8 (1981) 74 7f
(Lit.).

221 Schiel I Nr. 886. Diepenbrock berichtet hier auch, daß man Sailer mit Rücksicht
auf sein hohes Alter dazu bestimmen wollte, sich einen bequemeren Reisewagen
anzuschaffen und mit Postpferden zu fahren. Tatsächlich legte Sailer - der im Grunde nie über
Geld verfügte - allmählich die Summe von 800 Gulden zurück und übersandte sie zum
Wagenkauf nach München. Da erreichte ihn ein Hilferufeines Schweizer Theologiestudenten,

und sofort ließ Sailer diesem die gesamte Summe anweisen, damit er in Luzern
seine Studien beenden konnte. — Zu Sailers bischöflicher Wirksamkeit siehe Schwaiger,
Kirchenvater 126—159; P. Mai, Johann Michael Sailers Wirken als Weihbischof und
Bischof im Bistum Regensburg, in : Schwaiger-Mai 161-208 (mit Anhängen) ; Schiel I
S. 621-737.

200



In diesem Sinne glaubte er auch gelegentlich vor einer
größeren Einflußnahme des päpstlichen Nuntius warnen zu müssen 223.

Auch bei der Wiederbelebung des Benediktinerordens in Bayern ging
Sailer dem König helfend zur Hand 224. 1829 konnte er noch offiziell die

Regensburger Kathedra besteigen 22\ Drei Jahre später, am 2. Mai
1832, starb Sailer im 81. Lebensjahr, bis zuletzt in der vollen Kraft seines

Geistes, sein Bistum in wohlgeordneten Verhältnissen zurücklassend.
Als am Beginn unseres Jahrhunderts die «Modernismus»-Krise die

römisch-katholische Kirche erschütterte und gegenseitige Verdächtigung,

Verleumdung und Verfolgung die schon im Vorfeld des Ersten
Vatikanums beengend, stickig gewordene innerkirchliche Atmosphäre
aufs äußerste vergifteten — kaum ein Theologe von Rang entging damals
der kirchlichen Maßregelung! —, hielten nicht wenige angefochtene
Katholiken Ausschau nach einer katholischen Tradition, nach einem
« Katholizismus», der ihnen die Treue zur Kirche ermöglichen konnte.
Einer von diesen, der Freiherr Friedrich von Hügel (1852—1925), ein
auch theologisch hochgebildeter, im übrigen treu kirchlich gesinnter
Laie, entdeckte damals für sich jene weltoffene, wissenschaftsfreudige
und zugleich mystische Tradition, als deren hervorragendste Zeugen er
den heiligmäßigen Erzbischof François Fénelon von Cambrai (f 1715)
und den demütigen Mauriner-Gelehrten — den « Gelehrten-Heiligen » —

Jean Mabillon (f 1707) erkannte226. - Fénelon und Mabillon, jenen

222 Sailer an Johann Georg Oettl, Regensburg, 10. November 1826. B. Appel, Johann
Michael Sailer und Johann Georg Oettl in ihrem Briefwechsel, in : Schwaiger-Mai
365-428, hier 384. - Vgl. etwa Sailers Schreiben an Eduard von Schenk (29. November
1826), in welchem er gegen den Augsburger Domkapitular Karl Egger als Bischofskandidaten

für Passau Stellung bezieht: «... Er ist ein kirchlicher Ultra im wahren Sinne.
Katholisch, römisch-katholisch genügt nicht; perrmisch-römisch-katholisch müssen alle
sein wie er selbst. Darum wird er auch von Leuten dieser Partei öffentlich und heimlich
hervorgeschoben und empfohlen ». Die Warnung blieb nicht ohne Erfolg. A. Halser,
Bischof Karl Joseph von Riccabona und seine Zeit (1761-1839), Passau 1928, 55-57. -
Daß den Münchener Nuntius Sailers Einfluß auf den König mit Argwohn erfüllte, zeigt
der «Rapporto Generale» vom Oktober 1826. Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde

157.
223 Sailer an Oettl, Regensburg, 14. Dezember 1826. Appel 385.
224 Schwaiger, Kirchenvater 133-135.
223 Inthronisation am 28. Oktober 1829. Schiel II Nr. 531.
226 Th. M. Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A contribution

to a new orientation in Modernist Research Tübinger theologische Studien 14),
Mainz 1979, 123-192; M. Weitlauff, «Modernismus» als Forschungsproblem. Ein

201



faszinierenden Gestalten einer wahrhaft großen Tradition katholischer

Geistigkeit — deren Existenz manche existierenden anderen « Katholizismen

» ertragen läßt —, schließt sich als dritter herausragender Zeuge

Johann Michael Sailer würdig an 227.

Bericht, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 93 (1982) 312-344, hier 333-342. - Zu
Mabillon und Fénelon siehe M. Weitlauff, Die Mauriner und ihr historisch-kritisches
Werk, in : Schwaiger, Historische Kritik 153-209, bes. 179-209 ; K. Heitmann, Fénelon,
François de Pons de Salignac de la Mothe (1651—1715), in: Theologische Realenzyklopädie

XI (1982) 81-83.
227 Sailer selber bekannte : « Nach der Schrift und mit Kempis hat Fénelon aufs tiefste

in mein Inneres gewirkt. » Schiel II Nr. 183 ; vgl. auch Schiel I Nr. 449. - Daß von Hügel
auf Sailer nicht gestoßen ist, zeigt übrigens, wie sehr es im fortschreitenden 19. Jahrhundert

den damals im « Aufwind » sich befindlichen « streng kirchlichen » Kräften gelungen
war, Sailers Andenken zu verdunkeln. Zu den Hintergründen dieser Verdunkelung siehe
O. WEiß, Die Redemptoristen in Bayern (1790—1909). Ein Beitrag zur Geschichte des

Ultramontanismus I-III, München 1977, bes. 1677-1728 (Es gibt allen Grund zu der
Annahme, daß Weiß' sehr verdienstvolle Darstellung dennoch nur «die Spitze des

Eisberges» sichtbar macht!). Unter demselben Titel neu erschienen in: Münchener
Theologische Studien I. Historische Abteilung 22, St. Ottilien 1983.

202


	***

