Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitatslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklarung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

Kapitel: Der Priestererzieher

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER PRIESTERERZIEHER

In diesem Zusammenhang wies Gorres insbesondere auf die von
Sailer unter schwierigsten Bedingungen gezogene «Schule von Prie-
stern» hin. Und in der Tat, so sehr die universitiren Richtungskimpfe
Sailer belasteten, die vordringlichste Aufgabe blieb ihm auch in Lands-
hut, wie schon in Dillingen, die wissenschaftlich-theologische Bildung
und geistliche Formung der kiinftigen Seelsorger. Beides war ihm gewif3
ein ganz personliches Herzensanliegen, aber es litt fiir ihn auch keinen
Zweifel, daB3 die Zukunft der — nicht schuldlos in duflere Ohnmacht
gesunkenen — Kirche in entscheidendem Mal3 von der geistig-geistli-
chen Qualitdt ihres kinftigen Klerus abhing. Damit es der unter die
Verfiigungsgewalt des aufgeklirten Staates gezwungenen und von die-
sem fiir seine durchweg profanen Ziele in Dienst genommenen Kirche
aus eigener Kraft gelinge, sich zu gelduterter (und in diesem Sinne
«zeitgemiller») Verfassung zu regenerieren und in einer revolutionir
verinderten Welt endlich ihren Stand zu gewinnen, bedurfte sie nach
Sailers Uberzeugung zuallererst der Stiitze eines den geistigen Heraus-
forderungen der Zeit gewachsenen, das heiB3t zunichst solide gebilde-
ten, nicht weniger aber auch verinnerlichten und von seinem eigentlich
priesterlichen Auftrag durchdrungenen Klerus '?9.

Verantwortung und Sorge fiir die rechte theologische und spirituelle
Erziehung des Priesternachwuchses dringten Sailer in Landshut um so
mehr, als ihm hier im Direktor des (1804 zum « Generalseminar» fiir
simtliche altbayerischen Bistiimer erklirten) Georgianums, Matthidus
Fingerlos, ein schroffer Gegner seiner Auffassung vom Priestertum
erstand. Fingerlos (1748-1817), Priester des Erzbistums Salzburg und
vor seiner Berufung nach Landshut (1804) fast vierzehn Jahre Regens
des Salzburger Priesterseminars '3, war ein konsequenter Kantianer, als
solcher einer der wenigen katholischen Theologen Deutschlands, die
einer radikalen Aufklirung offen zuneigten, im {brigen ein Mann von

129 G. ScHWAIGER, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung, in: Theologisch-
praktische Quartalschrift 131 (1983) 8-22. — Siehe auch E. HeGeL, Die Situation der
deutschen Priesterausbildung um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, in:
ScHwaIGER, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 25-39.

130 H. MARQUART, Matthdus Fingerlos (1748—1817). Leben und Wirken eines Pasto-
raltheologen und Seminarregenten in der Aufklirungszeit (= Studien zur Theologie und
Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts 22), Géttingen 1977.

177



rigoroser Strenge. Auch er betonte die Notwendigkeit einer gediegenen
wissenschaftlichen Ausbildung des Klerus und wurde nicht miide, seine
Alumnen zu unausgesetzter Vertiefung ihres moglichst umfassend
anzulegenden Studiums — neben der Beobachtung unerbittlicher Selbst-
zucht — anzuspornen. Aber Religion, Christentum war fiir ihn lediglich
eine Frage der Ethik, l6ste sich fiir ihn also im Grunde in bloBe Sitt-
lichkeit auf. Und entsprechend seiner Maxime, dal3 der héchste Zweck
des Menschen im sittlichen Verhalten liege, reduzierte sich fiir ihn der
Zweck des geistlichen Standes auf die « Beférderung guter Sitten durch
Belehrungdes Volkes» 3!, Freilich leugnete er christliche Offenbarung,
Kirche, Sakramente, Kult nicht expressis verbis; aber gegeniiber der in
seiner Sicht fast AusschlieBlichkeit beanspruchenden Aufgabe des Prie-
sters als eines Tugend- und Volkslehrers, dem er — wie sich selbst — ein
Hoéchstmal3 an Vorbildlichkeit abverlangte, verringerte sich der ganze
Bereich des Glaubens de facto zu einer quantité négligeable. Indes
deckten sich Fingerlos’ Ansichten tiber Priestertum und priesterliche
Aufgabe, die dieser auch literarisch vertrat 132, geradezu nahtlos mit den
diesbeziiglichen Vorstellungen und Zielsetzungen des Ministeriums
Montgelas, das ebendeshalb die vollige Verstaatlichung der Priesterer-
ziechung anstrebte und zu diesem Ende in Landshut die Errichtung eines
«Generalseminars» (oder genauer: die « Umfunktionierung» der alten
Stiftung des Georgianums zu einer in etwa den josephinischen Gene-
ralseminaren '** nachgebildeten Institution) verfiigte. Was lag niher,
als Fingerlos mit der Leitung dieser staatlich reglementierten Anstalt zu
betrauen? Wenn irgendjemand, so schien er fiir die Realisierung der
obengenannten Pline die geeignete Personlichkeit zu sein ; nicht zuletzt
versprach seine «fortschrittliche » Denkungsart ein wirksames Gegen-

131 Ebd. 183-189.

32 M. FINGERLOs, Wozu sind Geistliche da?, 2 Bde., Salzburg 1800—1801 (Landshut
21805); DERrs., Versuch einer Pastorallehre, 2 Bde., Miinchen 1805; Ders., Uber das
Bediirfnis einer Reformation des Priesterstandes, « Rom» 1811.

133 Zu den josephinischen Generalseminarien in den ésterreichischen Erblanden siehe
jedoch das ausgewogene Urteil Sebastian Merkles in seiner bedeutenden Abhandlung
«Die katholische Beurteilung des Aufklirungszeitalters», Berlin 1909, 22f. (wieder abge-
druckt in: Ders., Ausgewihlte Reden 361—413); auBerdem E. WINTER, Der Josephinis-
mus. Die Geschichte des ésterreichischen Reformkatholizismus 1740-1848, Berlin 1962,
134-162. — Zum 1494 gestifteten und heute noch bestechenden Herzoglichen Georgianum
siehe A. ScHmip, Geschichte des Georgianums in Miinchen. Festschrift zum 400jihrigen
Jubilium, Regensburg 1894 (Landshuter Periode 171-262); MARQuUART, Matthius Fin-
gerlos 136—155; ScHwAIGER, Kirchenvater 76f.

178



gewicht zu bieten gegen den EinfluB3 Sailers und seiner Gesinnungs-
freunde auf die Studierenden der Theologie.

In Fingerlos und Sailer prallten noch einmal die beiden Geistesrich-
tungen, nunmehr konzentriert auf die Frage nach dem wahren Wesen
des Priestertumns, hart aufeinander: Der Konflikt war mit Fingerlos’
Amtsantritt in Landshut sozusagen « vorprogrammiert », obwohl Sailer
die Konfrontation anfangs zu vermeiden trachtete. Die Utrsache fiir die
Leidenschaftlichkeit der alsbald ausbrechenden und zehn Jahre — bis zu
Fingerlos’ Riicktritt 1814 — unvermindert anhaltenden Auseinanderset-
zungen und Kimpfe, die keineswegs nur Fingerlos und Sailer als Kon-
trahenten sahen, sondern, bedingt durch die traditionell enge rechtliche
Bindung des Georgianums an die Universitit, zugleich ihre erhebliche
universititspolitische Komponente hatten, lag gewill vornehmlich in
Fingerlos’ iiberall anstoendem «einrissigen» (und ihn auch zuneh-
mend isolierenden) Charakter !*4. Dal3 andererseits auch Sailer in Wort
und Schrift eine Schirfe des Tones anschlug, die bei seiner sonst so
milden, versshnlichen Art tiberraschen mag, zeigt, welche grundsitzli-
che Bedeutung er dieser Kontroverse beimal3. Er scheute sich daher
auch nicht, in 6ffentlicher Vorlesung und auf der Kanzel immer wieder
unzweideutig klar und jedermann verstindlich (wenn auch stets ohne
Namensnennung Fingerlos’) Stellung zu beziehen, etwa wenn er eine in
Rationalismus sich verfliichtigende Theologie oder die Verkiirzung des
Religiosen zum BloB-Sittlichen als Fehlentwicklungen verurteilte,
wenn er sich gegen «die Erfindung der Tugendfabrikanten» wandte,
«die das Geheimnis erfunden haben, die Tugend (ohne Gott, ohne
Ewigkeit, ohne Religion) aus und durch sich selbst zu produzieren und
deswegen die Priester zu bloBen Manufakturisten der 6ffentlichen Sitt-
lichkeit machen wollen»!3’, oder wenn er den «Zeit-Geistlichen »
anprangerte und ihm das Bild des « Geistlich-Geistlichen » entgegen-
setzte 136,

Predigt des Evangeliums und christliche Unterweisung, Weckung
des Glaubens und Bestirkung der Glaubenszuversicht — das ist nach
Sailer im besonderen die unverzichtbare Aufgabe des « Geistlich-Geist-
lichen», und es kommt alles darauf an, es «hierin Christus und seinen

134 MArRQUART, Matthius Fingerlos 156-172, 194-197.

135 Zit. ebd. 172.

136 ], HoFMEIER, Seelsorge und Seelsorger. Eine Untersuchung zur Pastoraltheologie
Johann Michael Sailers, Regensburg 1957, 160—-163.

179



ersten Freunden nach[zu]thun ... Thr erstes Wort war: Thut BuBe,
werdet eines andern Sinnes ! Ihr zweites, dem ersten gleichsinnige Wort
war: Liebet einander, wie euch Christus liebte : Liebet, wie der Vater im
Himmel liebt ! Ihr drittes, dem ersten und zweiten gleichlautende Wort
war : Strebet den Dingen nach, die droben sind ... So sprachen Christus,
sodie Apostel in jeder Lehre das Eine, und in jeder anders aus. Gott und
Ewigkeit war der Eingang, Gott und Ewigkeit das Mittel, Gott und
Ewigkeit das Ende ihrer Lehren. Gott und Ewigkeit war ithnen aber nur
Licht, Liebe, Leben in Christus. Gott, das Licht in Christus, in das wir
verklirt werden miissen, war ihre Glaubenslehre; Gott, die Liebe in
Christus, der wir nachlieben miissen, ihre Tugend-, ihre Sittenlehre;
Gott, das ewige Leben in Christus, in das wir verwandelt werden
miissen, ihre Heilslehre, ihre Seligkeitslehre ...» '37. Das schlieB3t nach
Sailer ein Engagement des Priesters etwa zur Hebung der Volksbildung,
ganz allgemein zur Beférderung des kulturell-sozialen Fortschritts kei-
neswegs aus; denn das zeitliche Wohl der Menschen kann als ein
ebenfalls zutiefst christliches Anliegen den Priester und Seelsorger gar
nicht gleichgiiltig lassen, mit anderen Worten: zu einem so verstande-
nen Interesse des Staates soll der Priester nach seinem Vermégen
durchaus beitragen — wie ja auch viele Sailer-Schiiler als Schulminner
und Pidagogen oder als schlichte, doch mit den alltdglichen Sorgen und
Néten des Landvolks wohlvertraute Dorfpfarrer in dieser Hinsicht
beispielhaft sich eingesetzt haben. Aber die Mitte priesterlichen Lebens
und Wirkens muf3 nach Sailer im Geistlichen liegen ; aus dieser Mitte
mulB der Geistliche schépfen kénnen, sollen sein Wort und Wirken
nicht ins Leere gehen. Deshalb kann fir Sailer die Aneignung von
Wissen allein als Voraussetzung flr den seelsorgerlichen Dienst nicht
geniigen. Fundiertes Wissen — mitsamt der notigen Praxisbezogen-
heit '*8 — ist zwar die eine tragende Sdule klerikaler Bildung, und Sailer
wire der letzte gewesen, der einer « Verbilligung» des philosophisch-

137 SAILER, Neue Beytrige zur Bildung des Geistlichen. SW 19, 30-32. — Sailer ver-
wabhrte sich hier gegen den damals gingigen MiBBbrauch der Kanzeln zur Belehrung des
Volkes iiber Blitzableiter, Abwehr von Viehseuchen, richtige Stallfiitterungetc. « O, wenn
Christus als Visitator generalis unsere deutschen Prediger musterte: ich denke, die
himmlische Liebe wiirde der GeiB3el nicht entbehren kénnen, um die Tempel Gottes von
diesen Predigern zu reinigen. » Ebd.

138 Ubrigens pladierte Sailer bereits fiir eine praktische Einiibung der kinftigen Seel-
sorger in enger Verbindung mit einer Pfarrei, wie sie heute in vielen Bistiimern mit Erfolg
durchgefiihrt wird. ScHWAIGER, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung 17.

180



theologischen Studiums (etwa um damit einer méglichen Verunsiche-
rung vermeintlich-spontaner Frommigkeit vorzubeugen) das Wort ge-
redet hitte. Indes, als die zweite tragende Siule miissen hinzukommen
Glaube und im Glauben verwurzelte Frommigkeit, oder wie es Sailer
nennt: « Gottseligkeit», « gottselige Innigkeit», nimlich die stete Hin-
gabe von Geist, Herz und Gemiit an Gott !%?,

Dieses aus biblischer Riickbesinnung erwachsene Verstindnis des
Priestertums aber lehrte Sailer nicht nur, er lebte es. Bibelstudium (dem
er freilich nicht in der «sezierenden » Weise einer modernen kritischen
Exegese oblag), iiberhaupt theologisches Forschen war fiir ihn nie etwas
Nur-Akademisches: etwas, das man «distanziert», ausschlieBlich mit
dem Kopf betreiben konnte. Nicht der «scholastische Begriff» des
Glaubens stand ihm obenan, sondern das Erfassen des Glaubens «im
geistlichen Sinne», «aus dem Gesichtspunkte des Geistes, des innern
Lebens, der Innigkeit, der Gottseligkeit» %, Immer wul3te er sich zuerst
in seiner eigenen Existenz als Mensch, als Christ, als Priester gefordert,
und als der Forderung des Evangeliums Hingegebener suchte er Ergeb-
nis und Erkenntnis seines Forschens weiterzuvermitteln. Theologie
und Leben fielen bei ihm in eins. Wohl entsprangen Sailers Freund-
lichkeit und Herzensgiite, seine letztlich durch nichts zu triibende
Gemiitsheiterkeit und seelische Ausgeglichenheit, seine geradezu ge-
niale Fihigkeit zur Freundschaft, gewil3 auch seine Sensibilitit fiir die
Welt des Religitsen, ganz offensichtlich nicht zum wenigsten einer
urspriinglich-glicklichen Anlage seines Wesens; aber alles dies war —
nach dem ibereinstimmenden Zeugnis so vieler verschiedenartiger
Menschen, die ihn gekannt und aus nichster Nihe erlebt haben 4! —
durchformt, «veredelt» von seinem «lebendigen Christentum», und
ebendarauf beruhte seine auBlergewshnliche Anziehungskraft, Sailers
besonderes Charisma. « Das durchscheinende Geheimnis seines inneren
Lebens war die stete Gegenwart Gottes » — so empfand es Melchior von
Diepenbrock, Sailers vertrautester Mitarbeiter und Hausgenosse im
letzten — bischoflichen — Jahrzehnt 142,

So fand denn auch ein betrichtlicher Teil, wenn nicht die groBBe
Mehrheit der Theologiestudenten, die zwischen 1800 und 1821 die

13 Darauf verwies Sailer unentwegt.

140 ScHiew II Nr. 355.

141 Zahlreiche Belege bei ScHIeL I (insbesondere Schweizer Sailer-Schiiler bezeugen
dies).

142 Ebd. Nr. 886.

181



Universitit Landshut besuchten 43, in Sailer nicht allein den iberra-
genden akademischen Lehrer, sondern mehr noch einen wahrhaft
geistlichen Vater. Sailer nahm sich ihrer in allen sie bekiimmernden
Lebens- und Gewissensfragen an, ihnen in jeder Weise mit Rat und Tat
zur Seite stehend, nicht selten, indem er spontan auf den Einzelnen
zuging. Er erwies sich ihnen als ein Meister in der Kunst diskreter
Seelenfiihrung. Er erschlof ihnen, indem er sie zum «praktischen
Schriftforschen» anleitete, den Geist der Heiligen Schrift. Er wurde
ihnen durch das Beispiel seines gelebten Christentums ganz von selber
Wegweiser zu einer lebendigen Religiositit. Von Sailer empfingen sie
die entscheidenden Anst6Be ihrer geistlichen Bildung. Er ersetzte ihnen
sozusagen Regens und Spiritual — fiir seine Landshuter Schiiler galt das,
in Anbetracht der geschilderten Umstinde, in wohl noch bedeutende-
rem Ma@ als fiir die Schiiler der Dillinger Zeit. Dabei ist vielleicht das
Erstaunlichste, daB3 sehr viele von ihnen lediglich ein bis zwei Jahre
ihres Studiums in Landshut verbrachten, Sailers unmittelbare Einflul3-
nahme auf sie also von recht beschrinkter Dauer war und dennoch die
Begegnung mit ihm sooft fiir ihr ganzes kiinftiges Leben prigend wurde.
Die tiberaus zahlreich erhaltenen Zeugnisse der Dankbarkeit sprechen
hier fiir sich 144,

Von den iiber tausend Theologiestudenten, die Sailer in Landshut
horten, kamen gut zwei Drittel aus Altbayern und Schwaben, ein klei-
nerer Teil aus Franken, Wiirttemberg, Baden, auch aus Osterreich,
einzelne aus Nord- und Westdeutschland und immerhin rund ein Zehn-
tel — ndmlich 107 — aus der Schweiz '¥’. Letztere, hiufig durch ehema-
lige Schiler Sailer zugefiihrt, waren meist einfache Bauernburschen,
unverfilscht in ihrer Wesensart, kernig fromm, vom rationalistischen
Denken der Zeit noch kaum angegriffen, und hoben sich so von der

143 Uber die Zahl der Theologiestudenten, die Sailer in Landshut gehért haben, siehe
ebd. S. 318f. Hier sind auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schiiler der Landshuter
Zeit aufgefiihrt.

144 Belege bei ScHiEL 1.

145 Ebd. S. 318f. — Li'roLF 240-275 fiihrt fiir die Landshuter Periode 81 Sailer-Schiiler
aus der Schweiz an. — Doch sollte man sich wohl hiiten, alle Theologen, die Sailer gehort
haben, ohne weiteres als Sailer-Schiiler (im engeren Sinn) zu bezeichnen. — Die Gesamt-
zahl der Studenten der Landshuter Universitit betrug ca. 500-600; Landshut gehérte
damit aber zu den am stirksten frequentierten deutschen Hochschulen nach Leipzig,
Gottingen, Halle und Wittenberg. L. BoEnM, Bildung und Wissenschaft in Bayern im
Zeitalter Maximilian Josephs, in: GLASER 186-220, hier 207.

182



Masse der Landshuter Studentenschaft wohltuend ab '%¢. Schon von
daher gehorte ihnen Sailers ganze Zuneigung, er fihlte so etwas wie
Seelenverwandtschaft zu ihnen — die Erinnerung an seinen Lehrer
P. Joseph Zimmermann im Miinchener Jesuitengymnasium, aber auch
an Johann Caspar Lavater, dessen Freundschaft ihm so viel bedeutet
hatte !4, mag dieses Gefiihl mitbestimmt haben, hatte sich doch bereits
in Dillingen zwischen Sailer und seinen aus der Schweiz stammenden
Schiilern ein besonders inniges Vertrauensverhiltnis entwickelt. Sailer
war den in Landshut studierenden Schweizern (iibrigens auch den
Nicht-Theologen unter ihnen) mit einer firsorglichen Herzlichkeit
zugetan, wie man sie in der akademischen Welt nicht leicht wiederfin-
det. Er pflegte den Ankémmlingen die Unterkunft zu vermitteln, dem
einen oder anderen bot er Kost und Logis auch in seiner eigenen, aus
ganzen drei Zimmern bestehenden Wohnung. So beherbergte er bei-
spielsweise in den Jahren 1802-1804 Joseph Widmer bei sich '*8. Er
sorgte fiir ihr leibliches Wohl, verwaltete ihre kirgliche Barschaft und
fiillte diese, wenn notig, immer wieder auch einmal aus seiner Tasche
auf. Er sammelte die Schweizer Theologen beim nachmittiglichen Spa-
ziergang um sich, er widmete ihnen die Abendstunden, indem er mit
ihnen im « Wandsbecker Boten» las oder ihnen «die goldnen Schitze
der christlichen Mystik » zeigte, nicht ohne sie auch auf deren Gefahren
und Verirrungen aufmerksam zu machen %%, er feierte mit ihnen sin-
gend und lachend ihre Feste und war tréstend und aufmunternd zur
Stelle, wenn einen von ihnen Zweifel oder seelische Not quilten '*°. Es
ist rihrend zu lesen, mit welcher Liebe Sailer zum Beispiel Alois Giigler,
den Freund Widmers, einen stillen, verschiichterten Jiingling, empfing,
als dieser, von seinem Vater, einem Luzerner Bauern, begleitet, Mitte
Dezember 1802 nach fast hundertstiindigem FuBmarsch in Landshut
eintraf, mit welcher Einfiihlsamkeit und Geduld er dem allzu sehr in

146 MARQUART, Matthius Fingerlos 141; DERs., Sailer an der Universitit Landshut
107f. — Siehe auch: O. Pryr, Alois Fuchs 1794—1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem
Weg vom Liberalismus zum Radikalismus [bisher] 2 Teile (= Mitteilungen des Histori-
schen Vereins des Kantons Schwyz 64, 1971; 71, 1979 73, 1981), hier I 75-96. Fuchs war
von 1814 bis 1816 Schiiler Sailers in Landshut und gehérte spiter wohl zu Sailers Sor-
genkindern (vgl. I 237-240).

147 H. ScHIEL, Sailer und Lavater. Mit einer Auswahl aus ihrem Briefwechsel, K&ln
1928.

148 ScuieL 1 Nr. 402, 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434, 430.

149 Ebd. Nr. 461.

130 Ebd. Nr. 460, 461.

183



sich gekehrten Studenten half, im Universititsleben Ful3 zu fassen und
SelbstbewuBtsein zu gewinnen '*!, und wie niichtern waren die Emp-
fehlungen, die er ihm in Gewissensangelegenheiten erteilte '°2.

In ihre Heimat zuriickgekehrt, wirkten die Schweizer Sailer-Schiiler
in Pfarreien und Schulen ganz im Sinne einer kirchlichen Erneuerung,
und die von ihnen ausgehenden Anst6Be zu einer um religiése Verin-
nerlichung bemiihten Seelsorge wurden nach und nach auch von Teilen
des iibrigen Klerus tibernommen. Im Kanton Luzern errangen die Sai-
ler-Schiiler, zumal nach der — in sehr jungen Jahren erfolgten — Berufung
Joseph Widmers und Alois Gliglers an das Luzerner Lyzeum (1804 bzw.
1805), allmihlich die geistige Fihrung. Dank Widmers und Giglers
EinfluB formierte sich hier ein eigentlicher Sailer-Kreis, der auch nicht
durch Sailers Schule gegangene Geistliche anzog '*>? und betrichtliche,
allerdings nicht immer gliicklich zu nennende Aktivititen entfaltete.
Die kompromiBlose, auch ins Personliche abgleitende Polemik, mit
welcher aus ihren Reihen heraus beispielsweise fiir Recht und Anspruch
der Kirche — zuweilen nur ihrer kirchlichen Vorstellung! — gefochten
oder im Bund mit dem Luzerner Nuntius gegen den zustindigen Kon-
stanzer Generalvikar Freiherrn von Wessenberg, der wie sie Sailer als
seinen Lehrer verehrte '*4, Front bezogen wurde, hatte Sailer ihnen

151 Ebd. Nr. 402, 403. — . L. ScuiFFMANN, Lebensgeschichte des Chorherrn und Pro-
fessors Aloys Giigler I-I1, Augsburg 1833,

132 ScHieL I Nr., 406.

153 Pu. Kaspar, Alois Giigler 1782—-1827. Ein bedeutender Luzerner Theologe im
Spannungsfeld von Aufklirung und Romantik (= phil. Diss.), Schipfheim 1977, 191-
238.

134 Jgnaz Heinrich von Wessenberg, der verdiente und verkannte Generalvikar Carl
Theodor von Dalbergs im Bistum Konstanz, war Schiiler Sailers in Dillingen (1792-
1794). Er blieb mit Sailer in steter Verbindung und erbat sich von ihm auch immer wieder
Rat. Als Christoph von Schmid ihm 1854 seine Lebenserinnerungen (mit den Erinne-
rungen an Sailer) zusandte, dankte der achtzigjihrige Wessenberg mit folgenden Worten:
«Das zweite Bindchen entwirft ein sehr einnehmendes und treues Bild des liebenswiir-
digen Joh. Mich. Sailers, den ich als cinen der vortrefflichsten Lehrer tiberaus hochzu-
schitzen Gelegenheit fand und mit welchem ich bis an seinen Tod in wahrer Freundschaft
verbunden blieb. Solche liebevollen Geistesminner (leider seltene Erscheinungen) sind
und bleiben ein wahrer Segen fiir die Menschheit. » Wessenberg an Christoph von Schmid,
Constanz, 15. Januar 1854. P6rRNBACHER 157f. — F. AMANN, Die Beziehungen zwischen
Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt, in: Freiburger Di6zesanarchiv
69 (1949) 186—203; W. MULLER, Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774—1860), in: Fries-
Schwaiger I 189-203 (QQ und Lit.); DErs., Wessenberg und seine Bemithungen um die
Bildung der Priester, in: ScHwAIGER, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 41-53;
K.-H. Braun, Wessenberg, Ignaz Heinrich von, in: GaTz 808-812.

184



gewil3 nicht eingegeben. Er blieb, auch wenn es galt, fiir Grundsitze
einzustehen, stets maf3voll, bei aller Hirte in der Sache verletzte er doch
nie und bahnte damit unter ungleich widrigeren Umstinden als Uni-
versititslehrer und spiter im bischoflichen Amt den Weg zu einer
dauerhaften Entspannung des Verhiltnisses zwischen Kirche und Staat
entscheidend mit. Die Aktionen Giiglers, eines zweifellos schopferi-
schen Theologen von hohen Graden — den «vollendetsten Schiiler
Sailers» hat man ihn genannt'*® — und seiner Mitstreiter trieben die
Dinge eher zum Exzel3; Giiglers 6ffentlich ausgetragener Streit mit dem
Luzerner Stadtpfarrer Thaddius Miiller (1763-1828), einem engen
Vertrauten Wessenbergs (und gewil3 aufgeklirt denkenden Mann), ent-
behrte zudem nicht der Peinlichkeit 1*¢. Der Einsatz Giiglers und seiner
Freunde war sicherlich von gro3em — subjektivem — Ernst getragen ; es
ging in ihren Augen um Sein oder Nichtsein von Christentum und
Kirche, nicht zuletzt auch im Hinblick auf die damalige politische
Ungesichertheit der Schweiz wie ganz Europas. Und ihre Sorge war
nicht vollig unbegriindet. Thre « Kampfstrategie » aber war tatsichlich
nur dazu geeignet, die staatliche Seite zu provozieren und die Bezie-
hungen zwischen Kirche und Staat zusitzlich — und auf lange Jahrzehnte
hin — zu belasten '*’.

Sailer — dem selbst einmal eine Professur am Luzerner Lyzeum ange-
boten worden war !°® — scheinen die wenig erfreulich sich gestaltenden
Verhiltnisse in Luzern, insbesondere die unverséhnliche Gegnerschaft
zwischen Giigler und Thadddus Miiller, den er personlich kannte und

%% So das Urteil Ignaz von Déllingers. Zit. bei E. KLINGER, Alois Giigler (1782-1827),
in: FRIES-ScHWAIGER I 205-226. — Eine fundierte Wiirdigung des Theologen Alois
Giigler im Rahmen der theologischen Strémungen seiner Zeit wire ein dringendes
Desiderat.

156 Siehe dazu Kaspar 80-107.

157 Zu den einzelnen Konfrontationen siehe ebd. — Zur Griindung der «Schweizeri-
schen Kirchenzeitung» (1832), deren Anfinge maBgeblich vom Luzerner Sailer-Kreis
getragen waren, siehe J. B. ViLLIGER, Wie es zur Griindung der Schweizerischen Kir-
chenzeitung kam, in: Schweizerische Kirchenzeitung 150 (1982) 410-417. — Zum ganzen
Komplex der Auseinandersetzungen zwischen katholischer Kirche und Eidgenossen-
schaft im 19. Jahrhundert siche neuestens die vorziigliche Darstellung: P. STADLER, Der
Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europiischen
Umkreis 1848-1888, Frauenfeld-Stuttgart 1984.

138 ScuikeL II Nr. 370. Sailer zihlt hier (24. November 1812) mehrere von ihm ausge-
schlagene Rufe auf, darunter einen nach Luzern, jedoch chne nihere Angaben.

185



durchaus schitzte %9, sehr bedriickt zu haben '¢°, Zu 4indern vermochte
er sie freilich nicht '¢'. Auch konnte er wohl seine Aufgabe nicht darin
sehen, seinen zu Amt und Wiirden aufgestiegenen ehemaligen Schiilern
VerhaltensmaBregeln zu erteilen. Andererseits stand er im Zweifelsfall
immer treu zu seinen Schiilern, und es war ihm ein tiefes Anliegen, die
Kontakte und die Zusammenarbeit zwischen ihnen nach Kriften zu
fordern. Seine umfangreiche briefliche Korrespondenz dokumentiert
dies eindrucksvoll 162, Dariiber hinaus aber war es Sailer, der die Seme-
sterferien gern zu ausgedehnten Reisen niitzte, eine liebe Gewohnheit
geworden, seine ehemaligen Schiiler und hier wiederum vor allem seine
Schweizer Schiiler (wie iiberhaupt den Schweizer Freundeskreis, der
sich ihm durch die Bekanntschaft mit Johann Caspar Lavater erschlos-
sen hatte) in ziemlich regelmilBigen Abstinden zu besuchen. Sailer
selbst zihlte zwischen 1778 und 1824 fiinfzehn meist zweimonatige
Reisen in die Schweiz, die ihn fast jedesmal auch in die Luzerner
Gegend fithrten '3, Im Pfarrhof zu Meggen am Vierwaldstittersee bei

%9 Thadddus Miiller (1763-1826) war wie Sailer ein Schiiler des Jesuiten Joseph
Zimmermann, der seit 1773 in Luzern lehrte. Sailer scheint Miiller wihrend seiner
Schweizerreise 1792 persénlich kennengelernt zu haben, als dieser am Luzerner Gym-
nasium lehrte (seit 1796 Stadtpfarrer, seit 1798 auBBerdem bischoflicher Kommissar fir
den Kanton Luzern und Unterwalden. Kaspar 261). In seinen Reisenotizen 1792 schreibt
Sailer (BZAR B/1IV): « Thaddius Miiller, Professor in Luzern. Stille, wie die Mayenluft —
Ruhig, um héren, nehmen, geben zu kénnen — BewuBt dessen, was der Mensch seyn
sollte: Gottes Tempel! und: wie ers werden kénne. Unverdrossen, unter Jinglingen
Gutes zu thun. Einfaltsfihig — muthvoll alles auf Eins zu beziehen, u. alles vom Einen zu
nehmen. Bediirftig eines Freundes, der ihn auf der Himmelsleiter einige Sprossen héher
hebt. Wiirdig geliebt zu werden u. zu lieben. » Dazu ein Nachtrag Sailers aus spiterer Zeit:
«Spiterhin: durch Aufklirung und Ehre getriibt. » — Der (freilich nicht nach Sailers Sinn
geratene) Sailer-Schiiler Jakob Salat (1776—1851), damals Professor der Philosophie in
Landshut, behauptete 1825 jedenfalls: « Dal3 er [Sailer] aber dessen [Giiglers] Ansichten
nicht ganz beistimme, dafiir eine Tatsache: Als G[iigler] den Herrn Stadtpfarrer und
bischéflichen Kommissarius J. Th. Miiller zu Luzern so heftig als grob angegriffen hatte,
hérte ich aus dem Munde jenes Beriihmten [Sailer] ein sehr riihmliches Zeugnis fiir den
Angegriffenen in betreff des sittlichen Wandels und der Berufstitigkeit nicht minder als
der Aufklirung. » ScHIEL I Nr, 785, — Eine gerechte Beurteilung Miillers wird erst mog-
lich sein, wenn die seit langem geplante Edition des Briefwechsels Miiller-Wessenberg
vorliegt. Diese fiir beide Minner héchst aufschluBreiche Edition wird derzeit unter
meiner Leitung zum AbschluBB gebracht. Sie wird demnichst erscheinen.

160 ScHieL IT Nr. 345,

16! Moglicherweise unternahm Sailer 1810 einen Vermittlungsversuch Kaspar 289
Anm. 222.

162 Siehe die in ScrieL II vorliegende Auswahl.

163 Sailer notiert in einer Ubersicht fiir folgende Jahre Reisen in die Schweiz: 1778,
1782, 1792, 1794, 1798, 1801,1803, 1806, 1808, 1810, 1812, 1814, 1816, 1819, 1824 (als

186



Carl Meyer, einem seiner Lieblingsschiiler aus der Dillinger Zeit, nahm
er dann bevorzugt Wohnung, «Carls Wiedersehen ... Ich habe ein
viterliches Gefiihl gegen a//e meine Schiiler», notierte er bei seinem
Aufenthalt in Meggen 1810 in sein Reisetagebuch %4, Im Meggener
Pfarrhof, doch auch an den anderen Wirkungsstitten seiner Luzerner
Schiiler, traf man sich mit dem verehrten Lehrer zu froher Runde und
ernstem Gedankenaustausch, und Sailer versiumte nicht, in den Pfarr-
kirchen seiner Schiiler zuweilen zu predigen '®°. Im Meggener Pfarrhof
kam es auch einmal zu einer Gberaus herzlichen Begegnung Sailers mit
Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827), dessen Bildungsprinzipien
Sailer trotz weltanschaulicher Unterschiedlichkeit in seiner Pidagogik
und Katechetik verarbeitet und so fiir eine zeitgerechte katholische
Erziehungslehre fruchtbar gemacht hatte 16, 1829 plante Sailer, damals
bereits im 78. Lebensjahr stehend, nochmals eine Reise zu seinen
Schweizer Freunden. « Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als

Weihbischof mit seiner Nichte Therese Seitz und Melchior von Diepenbrock). BZAR
B/III. — Ubersicht mit genaueren Daten bei Scuisr IT S, 611-614,

164 Schweizerreise 1810 (29./30. September). BZAR B/XII. — Wie sehr Sailer Carl
Meyer schitzte, geht u.a. aus einer Bemerkung hervor, die er am 13. September 1800 an
Eleonore Auguste Grifin Stolberg-Wernigerode schrieb: «... das Bild dieses jungen
Mannes [Carl Meyer] ist so tief in meiner Seele, daf3 ich ihm zulieb schon zweimal die
Schweiz besuchte. Er war der Daniel, den Gott in der Revolutionszeit wunderbar rettete
aus einer Lowengrube neuer Fasson.» SchHieL IT Nr. 195,

'3 ScHIEL I Nr. 449. — Von den in der Schweiz gehaltenen Predigten liegen einige im
Druck vor: Johann Michael Sailers Gastpredigten in der Schweiz, gehalten im Herbste
1812, Luzern 1813; Die Kirchweihfeyer. Eine Rede, gehalten am 22, September 1816 in
der Collegiat- und Pfarrkirche zu Solothurn von Johann Michael Sailer, Solothurn
[1816].

166 Dariiber berichtet ausfithrlich 1851 Georg Sigrist (1788~1866), Schiiler Pestalozzis
und Sailers, als Augenzeuge. Abgedruckt bei A. BErz, Johann Michael Sailer und Johann
Heinrich Pestalozzi. Thre geistige und persénliche Begegnung, in: Schweizer Rundschau
64 (1965) 405-410, hier 407f. — Allerdings verlegt Sigrist diese Begegnung in den Sommer
1818, was nicht zutreffen kann, da Sailer die Herbstferien 1818 im Rheinland und in
Westfalen verbrachte (siehe ScHIeL I1 S. 614), obwohl man ihn in der Schweiz erwartet
harte (vgl. ScHieL 1 Nr. 664). Sailer selber verzeichnet in seinen Reisenotizen diese
Begegnung nicht. Doch findet sich hier folgender Eintrag vom November 1816: «Pe-
stalozzi. Mein Institut ist in der Einseitigkeit empfangen, geboren worden, groBgewach-
sen, und ich kann ihm seinen organischen Fehler nimmer nehmen. Ich hab nur den
Menschen und im Menschen den Biirger aufgegriffen und beyde herausgebildet: Christen
sah ich keinen, Kirche auch nicht. Darum hielt ich mich nur an die Gemiithlichkeit ... an
die Religion, die ihr eigen ist.» BZAR B/XV. Moéglicherweise fand die Begegnung
wihrend der Herbstreise 1816 statt. Uber diese Reise hat Sailer kaum Notizen hinter-
lassen.

187



nach der Schweiz — und nach dem Himmel», schrieb er damals an
Joseph Widmer und Carl Meyer '%’. Doch mufite er diesen Plan wieder
fallenlassen.

DAS LITERARISCHE WERK

Neben der Titigkeit als akademischer Lehrer und als «spiritus rec-
tor» eines weiten Schiiler- und Freundeskreises bildete das schriftstel-
lerische Schaffen die zweite Komponente des geistig-religiosen Einflus-
ses Sailers auf seine Zeit. Wie bereits angedeutet, erlangten fiir Sailers
literarische Tatigkeit erhebliche Bedeutung die sogenannten «Brach-
jahre » nach seiner Entlassung von der Universitit Ingolstadt (1781—
1784) und nach seiner MaBregelung in Dillingen (1794—1799) — Widez-
fahrnisse, die einen schwicheren Charakter wohl aus der Bahn gewor-
fen haben wiirden, an denen Sailer als Mensch und als Theologe reifte,
die ihm Anlal3 wurden zu konzentrierter geistiger Produktivitit.

Als Joseph Widmer 1830 die Herausgabe der « Simmtlichen Werke »
seines Lehrers — unter dessen Anleitung — in Angriff nahm, erwuchsen
aus dem Unternehmen 41 stattliche Bidnde (Sulzbach 1830-1855).
Gleichwohl enthalten sie nicht alle Werke Sailers, zum Beispiel sind in
sie eine Reihe von Friithschriften nicht aufgenommen. Bei vielen ande-
ren Schriften, die aufgenommen sind, handelt es sich um Gelegenheits-
arbeiten, Predigten, geistliche Lesungen, katechetische oder spirituelle
Anleitungen. Sailer ging es auch in seinem geschriebenen Wort nie
darum, nur akademisch-theoretisch zu dozieren oder immerfort seine
Originalitdt unter Beweis zu stellen. Nicht bloBe Wissensvermittlung
war sein Ziel, vielmehr wollte er den Menschen aller Schichten und

167 « Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als nach der Schweiz — und nach dem
Himmel. Es riihrt mich Widmers Liebe, daBB er mich bat, mit dem Arzte zu reden, ob mir
die Schweizer Reise nicht zu angreifend seyn kénnte. Ich werde es thun. Es kénnte aber
die Schweizerreise noch von einer andern Seite verhindert werden. Denn der 86jihrige
Wolf kénnte mich néthigen die Schweizerreise zu verschieben — wenn sein Sterben mein
Hierbleiben néthig machte. Ich bete zu Gott, daB sein Willen geschehe. Valete, amate S.
orate.» Sailer an Widmer, Carl Meyer, Catharina Schmid, o. D. Da vom 86jihrigen
Regensburger Bischof Johann Nepomuk Freiherrn von Wolf die Rede ist, datiert der Brief
wohl von 1829; denn Wolf ist am 29. Mirz 1743 geboren und am 23. August 1829
gestorben. Der Tod Wolfs hat demnach tatsichlich die Reise verhindert. — G. SCHWAIGER,
Wolf, Johann Nep. Freiherr von, in: Garz 823f.

188



	Der Priestererzieher

