
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

Kapitel: Der Priestererzieher

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PRIESTERERZIEHER

In diesem Zusammenhang wies Görres insbesondere auf die von
Sailer unter schwierigsten Bedingungen gezogene «Schule von
Priestern» hin. Und in der Tat, so sehr die universitären Richtungskämpfe
Sailer belasteten, die vordringlichste Aufgabe blieb ihm auch in Landshut,

wie schon in Dillingen, die wissenschaftlich-theologische Bildung
und geistliche Formung der künftigen Seelsorger. Beides war ihm gewiß
ein ganz persönliches Herzensanliegen, aber es litt für ihn auch keinen
Zweifel, daß die Zukunft der — nicht schuldlos in äußere Ohnmacht
gesunkenen — Kirche in entscheidendem Maß von der geistig-geistlichen

Qualität ihres künftigen Klerus abhing. Damit es der unter die

Verfügungsgewalt des aufgeklärten Staates gezwungenen und von
diesem für seine durchweg profanen Ziele in Dienst genommenen Kirche
aus eigener Kraft gelinge, sich zu geläuterter (und in diesem Sinne
« zeitgemäßer ») Verfassung zu regenerieren und in einer revolutionär
veränderten Welt endlich ihren Stand zu gewinnen, bedurfte sie nach
Sailers Überzeugung zuallererst der Stütze eines den geistigen
Herausforderungen der Zeit gewachsenen, das heißt zunächst solide gebildeten,

nicht weniger aber auch verinnerlichten und von seinem eigentlich
priesterlichen Auftrag durchdrungenen Klerus 129.

Verantwortung und Sorge für die rechte theologische und spirituelle
Erziehung des Priesternachwuchses drängten Sailer in Landshut um so

mehr, als ihm hier im Direktor des (1804 zum «Generalseminar» für
sämtliche altbayerischen Bistümer erklärten) Georgianums, Matthäus
Fingerlos, ein schroffer Gegner seiner Auffassung vom Priestertum
erstand. Fingerlos (1748—1817), Priester des Erzbistums Salzburg und

vor seiner Berufung nach Landshut (1804) fast vierzehn Jahre Regens
des Salzburger Priesterseminars '30, war ein konsequenter Kantianer, als

solcher einer der wenigen katholischen Theologen Deutschlands, die
einer radikalen Aufklärung offen zuneigten, im übrigen ein Mann von

129 G. Schwaiger, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung, in: Theologischpraktische

Quartalschrift 131 (1983) 8—22. - Siehe auch E. Hegel, Die Situation der
deutschen Priesterausbildung um die Wende vom 18. zum 19.Jahrhundert, in:
Schwaiger, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 25-39.

130 H. Marquart, Matthäus Fingerlos (1748—1817). Leben und Wirken eines
Pastoraltheologen und Seminarregenten in der Aufldärungszeit Studien zur Theologie und
Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts 22), Göttingen 1977.

177



rigoroser Strenge. Auch er betonte die Notwendigkeit einer gediegenen
wissenschaftlichen Ausbildung des Klerus und wurde nicht müde, seine
Alumnen zu unausgesetzter Vertiefung ihres möglichst umfassend

anzulegenden Studiums — neben der Beobachtung unerbittlicher Selbstzucht

— anzuspornen. Aber Religion, Christentum war für ihn lediglich
eine Frage der Ethik, löste sich für ihn also im Grunde in bloße
Sittlichkeit auf. Und entsprechend seiner Maxime, daß der höchste Zweck
des Menschen im sittlichen Verhalten liege, reduzierte sich für ihn der
Zweck des geistlichen Standes auf die « Beförderung guter Sitten durch
Belehrung des Volkes » '31. Freilich leugnete er christliche Offenbarung,
Kirche, Sakramente, Kult nicht expressis verbis ; aber gegenüber der in
seiner Sicht fast Ausschließlichkeit beanspruchenden Aufgabe des Priesters

als eines Tugend- und Volkslehrers, dem er — wie sich selbst — ein
Höchstmaß an Vorbildlichkeit abverlangte, verringerte sich der ganze
Bereich des Glaubens de facto zu einer quantité négligeable. Indes
deckten sich Fingerlos' Ansichten über Priestertum und priesterliche
Aufgabe, die dieser auch literarisch vertrat132, geradezu nahtlos mit den

diesbezüglichen Vorstellungen und Zielsetzungen des Ministeriums
Montgelas, das ebendeshalb die völlige Verstaatlichung der Priestererziehung

anstrebte und zu diesem Ende in Landshut die Errichtung eines
«Generalseminars» (oder genauer: die «Umfunktionierung» der alten

Stiftung des Georgianums zu einer in etwa den josephinischen
Generalseminaren 133 nachgebildeten Institution) verfügte. Was lag näher,
als Fingerlos mit der Leitung dieser staatlich reglementierten Anstalt zu
betrauen Wenn irgendjemand, so schien er für die Realisierung der

obengenannten Pläne die geeignete Persönlichkeit zu sein ; nicht zuletzt
versprach seine «fortschrittliche» Denkungsart ein wirksames Gegen-

131 Ebd. 183-189.
132 M. Fingerlos, Wozu sind Geistliche da?, 2 Bde., Salzburg 1800-1801 (Landshut

21805); Ders., Versuch einer Pastorallehre, 2 Bde., München 1805; Ders., Über das

Bedürfnis einer Reformation des Priesterstandes, «Rom» 1811.
135 Zu den josephinischen Generalseminarien in den österreichischen Erblanden siehe

jedoch das ausgewogene Urteil Sebastian Merkles in seiner bedeutenden Abhandlung
«Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters», Berlin 1909, 22f. (wieder
abgedruckt in: Ders., Ausgewählte Reden 361—413); außerdem E. Winter, Der Josephinismus.

Die Geschichte des österreichischen Reformkatholizismus 1740—1848, Berlin 1962,
134—162. - Zum 1494 gestifteten und heute noch bestehenden Herzoglichen Gcorgianum
siehe A. Schmid, Geschichte des Georgianums in München. Festschrift zum 400jährigen
Jubiläum, Regensburg 1894 (Landshuter Periode 171-262); Marquart, Matthäus
Fingerlos 136-155; Schwaiger, Kirchenvater 76f.

178



gewicht zu bieten gegen den Einfluß Sailers und seiner Gesinnungsfreunde

auf die Studierenden der Theologie.
In Fingerlos und Sailer prallten noch einmal die beiden Geistesrichtungen,

nunmehr konzentriert auf die Frage nach dem wahren Wesen
des Priestertums, hart aufeinander: Der Konflikt war mit Fingerlos'
Amtsantritt in Landshut sozusagen « vorprogrammiert », obwohl Sailer
die Konfrontation anfangs zu vermeiden trachtete. Die Ursache für die
Leidenschaftlichkeit der alsbald ausbrechenden und zehn Jahre — bis zu

Fingerlos' Rücktritt 1814 — unvermindert anhaltenden Auseinandersetzungen

und Kämpfe, die keineswegs nur Fingerlos und Sailer als

Kontrahenten sahen, sondern, bedingt durch die traditionell enge rechtliche
Bindung des Georgianums an die Universität, zugleich ihre erhebliche

universitätspolitische Komponente hatten, lag gewiß vornehmlich in
Fingerlos' überall anstoßendem «einrissigen» (und ihn auch zunehmend

isolierenden) Charakter 134. Daß andererseits auch Sailer in Wort
und Schrift eine Schärfe des Tones anschlug, die bei seiner sonst so

milden, versöhnlichen Art überraschen mag, zeigt, welche grundsätzliche

Bedeutung er dieser Kontroverse beimaß. Er scheute sich daher
auch nicht, in öffentlicher Vorlesung und auf der Kanzel immer wieder
unzweideutig klar und jedermann verständlich (wenn auch stets ohne

Namensnennung Fingerlos') Stellung zu beziehen, etwa wenn er eine in
Rationalismus sich verflüchtigende Theologie oder die Verkürzung des

Religiösen zum Bloß-Sittlichen als Fehlentwicklungen verurteilte,
wenn er sich gegen «die Erfindung der Tugendfabrikanten» wandte,
«die das Geheimnis erfunden haben, die Tugend (ohne Gott, ohne

Ewigkeit, ohne Religion) aus und durch sich selbst zu produzieren und

deswegen die Priester zu bloßen Manufakturisten der öffentlichen
Sittlichkeit machen wollen»135, oder wenn er den «Zeit-Geistlichen»

anprangerte und ihm das Bild des «Geistlich-Geistlichen» entgegensetzte136.

Predigt des Evangeliums und christliche Unterweisung, Weckung
des Glaubens und Bestärkung der Glaubenszuversicht — das ist nach
Sailer im besonderen die unverzichtbare Aufgabe des « Geistlich-Geistlichen

», und es kommt alles darauf an, es « hierin Christus und seinen

134 Marquart, Matthäus Fingerlos 156-172, 194-197.
133 Zit. ebd. 172.

136J. Hofmeier, Seelsorge und Seelsorger. Eine Untersuchung zur Pastoraltheologie
Johann Michael Sailers, Regensburg 1957, 160—163.

179



ersten Freunden nach[zu]thun Ihr erstes Wort war: Thut Buße,
werdet eines andern Sinnes Ihr zweites, dem ersten gleichsinnige Wort
war : Liebet einander, wie euch Christus liebte : Liebet, wie der Vater im
Himmel liebt Ihr drittes, dem ersten und zweiten gleichlautende Wort
war: Strebet den Dingen nach, die droben sind So sprachen Christus,
so die Apostel in jeder Lehre das Eine, und in jeder anders aus. Gott und

Ewigkeit war der Eingang, Gott und Ewigkeit das Mittel, Gott und

Ewigkeit das Ende ihrer Lehren. Gott und Ewigkeit war ihnen aber nur
Licht, Liebe, Leben in Christus. Gott, das Licht in Christus, in das wir
verklärt werden müssen, war ihre Glaubenslehre ; Gott, die Liebe in
Christus, der wir nachlieben müssen, ihre Tugend-, ihre Sittenlehre ;

Gott, das ewige Leben in Christus, in das wir verwandelt werden
müssen, ihre Heilslehre, ihre Seligkeitslehre ...» 13/. Das schließt nach
Sailer ein Engagement des Priesters etwa zur Hebung der Volksbildung,
ganz allgemein zur Beförderung des kulturell-sozialen Fortschritts
keineswegs aus ; denn das zeitliche Wohl der Menschen kann als ein
ebenfalls zutiefst christliches Anliegen den Priester und Seelsorger gar
nicht gleichgültig lassen, mit anderen Worten : zu einem so verstandenen

Interesse des Staates soll der Priester nach seinem Vermögen
durchaus beitragen — wie ja auch viele Sailer-Schüler als Schulmänner
und Pädagogen oder als schlichte, doch mit den alltäglichen Sorgen und
Nöten des Landvolks wohlvertraute Dorfpfarrer in dieser Hinsicht
beispielhaft sich eingesetzt haben. Aber die Mitte priesterlichen Lebens
und Wirkens muß nach Sailer im Geistlichen liegen ; aus dieser Mitte
muß der Geistliche schöpfen können, sollen sein Wort und Wirken
nicht ins Leere gehen. Deshalb kann für Sailer die Aneignung von
Wissen allein als Voraussetzung für den seelsorgerlichen Dienst nicht
genügen. Fundiertes Wissen — mitsamt der nötigen Praxisbezogenheit

138 — ist zwar die eine tragende Säule klerikaler Bildung, und Sailer
wäre der letzte gewesen, der einer « Verbilligung» des philosophisch-

137 Sailer, Neue Beyträge zur Bildung des Geistlichen. SW 19, 30—32. - Sailer
verwahrte sich hier gegen den damals gängigen Mißbrauch der Kanzeln zur Belehrung des

Volkes über Blitzableiter, Abwehr von Viehseuchen, richtige Stallfütterung etc. « O, wenn
Christus als Visitator generalis unsere deutschen Prediger musterte : ich denke, die
himmlische Liebe würde der Geißel nicht entbehren können, um die Tempel Gottes von
diesen Predigern zu reinigen. » Ebd.

13S Übrigens plädierte Sailer bereits für eine praktische Einübung der künftigen
Seelsorger in enger Verbindung mit einer Pfarrei, wie sie heute in vielen Bistümern mit Erfolg
durchgeführt wird. Schwaiger, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung 17.

180



theologischen Studiums (etwa um damit einer möglichen Verunsicherung

vermeintlich-spontaner Frömmigkeit vorzubeugen) das Wort
geredet hätte. Indes, als die zweite tragende Säule müssen hinzukommen
Glaube und im Glauben verwurzelte Frömmigkeit, oder wie es Sailer
nennt : « Gottseligkeit », « gottselige Innigkeit », nämlich die stete Hingabe

von Geist, Herz und Gemüt an Gott139.
Dieses aus biblischer Rückbesinnung erwachsene Verständnis des

Priestertums aber lehrte Sailer nicht nur, er lebte es. Bibelstudium (dem
er freilich nicht in der «sezierenden» Weise einer modernen kritischen
Exegese oblag), überhaupt theologisches Forschen war für ihn nie etwas
Nur-Akademisches : etwas, das man «distanziert», ausschließlich mit
dem Kopf betreiben könnte. Nicht der «scholastische Begriff» des

Glaubens stand ihm obenan, sondern das Erfassen des Glaubens «im
geistlichen Sinne», «aus dem Gesichtspunkte des Geistes, des innern
Lebens, der Innigkeit, der Gottseligkeit » 140. Immer wußte er sich zuerst
in seiner eigenen Existenz als Mensch, als Christ, als Priester gefordert,
und als der Forderung des Evangeliums Hingegebener suchte er Ergebnis

und Erkenntnis seines Forschens weiterzuvermitteln. Theologie
und Leben fielen bei ihm in eins. Wohl entsprangen Sailers Freundlichkeit

und Herzensgüte, seine letztlich durch nichts zu trübende
Gemütsheiterkeit und seelische Ausgeglichenheit, seine geradezu
geniale Fähigkeit zur Freundschaft, gewiß auch seine Sensibilität für die
Welt des Religiösen, ganz offensichtlich nicht zum wenigsten einer
ursprünglich-glücklichen Anlage seines Wesens ; aber alles dies war —

nach dem übereinstimmenden Zeugnis so vieler verschiedenartiger
Menschen, die ihn gekannt und aus nächster Nähe erlebt haben 141 —

durchformt, «veredelt» von seinem «lebendigen Christentum», und
ebendarauf beruhte seine außergewöhnliche Anziehungskraft, Sailers
besonderes Charisma. « Das durchscheinende Geheimnis seines inneren
Lebens war die stete Gegenwart Gottes » — so empfand es Melchior von
Diepenbrock, Sailers vertrautester Mitarbeiter und Hausgenosse im
letzten — bischöflichen —JahrzehntI42.

So fand denn auch ein beträchtlicher Teil, wenn nicht die große
Mehrheit der Theologiestudenten, die zwischen 1800 und 1821 die

139 Darauf verwies Sailer unentwegt.
140 Schiel II Nr. 355.
141 Zahlreiche Belege bei Schiel I (insbesondere Schweizer Sailer-Schüler bezeugen

dies).
142 Ebd. Nr. 886.

181



Universität Landshut besuchten 14\ in Sailer nicht allein den
überragenden akademischen Lehrer, sondern mehr noch einen wahrhaft

geistlichen Vater. Sailer nahm sich ihrer in allen sie bekümmernden
Lebens- und Gewissensfragen an, ihnen in jeder Weise mit Rat und Tat
zur Seite stehend, nicht selten, indem er spontan auf den Einzelnen

zuging. Er erwies sich ihnen als ein Meister in der Kunst diskreter

Seelenführung. Er erschloß ihnen, indem er sie zum «praktischen
Schriftforschen» anleitete, den Geist der Heiligen Schrift. Er wurde
ihnen durch das Beispiel seines gelebten Christentums ganz von selber

Wegweiser zu einer lebendigen Religiosität. Von Sailer empfingen sie

die entscheidenden Anstöße ihrer geistlichen Bildung. Er ersetzte ihnen

sozusagen Regens und Spiritual - für seine Landshuter Schüler galt das,

in Anbetracht der geschilderten Umstände, in wohl noch bedeutenderem

Maß als für die Schüler der Dillinger Zeit. Dabei ist vielleicht das

Erstaunlichste, daß sehr viele von ihnen lediglich ein bis zwei Jahre
ihres Studiums in Landshut verbrachten, Sailers unmittelbare Einflußnahme

auf sie also von recht beschränkter Dauer war und dennoch die

Begegnung mit ihm sooft für ihr ganzes künftiges Leben prägend wurde.
Die überaus zahlreich erhaltenen Zeugnisse der Dankbarkeit sprechen
hier für sich 144.

Von den über tausend Theologiestudenten, die Sailer in Landshut
hörten, kamen gut zwei Drittel aus Altbayern und Schwaben, ein
kleinerer Teil aus Franken, Württemberg, Baden, auch aus Österreich,
einzelne aus Nord- und Westdeutschland und immerhin rund ein Zehntel

— nämlich 107 - aus der Schweiz 145. Letztere, häufig durch ehemalige

Schüler Sailer zugeführt, waren meist einfache Bauernburschen,
unverfälscht in ihrer Wesensart, kernig fromm, vom rationalistischen
Denken der Zeit noch kaum angegriffen, und hoben sich so von der

143 Über die Zahl der Theologiestudenten, die Sailer in Landshut gehört haben, siehe
ebd. S. 318f. Hier sind auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schüler der Landshuter
Zeit aufgeführt.

144 Belege bei Schiel I.
143 Ebd. S. 318f. - Lütolf 240-275 führt für die Landshuter Periode 81 Sailer-Schüler

aus der Schweiz an. — Doch sollte man sich wohl hüten, alle Theologen, die Sailer gehört
haben, ohne weiteres als Sailer-Schüler (im engeren Sinn) zu bezeichnen. — Die Gesamtzahl

der Studenten der Landshuter Universität betrug ca. 500-600; Landshut gehörte
damit aber zu den am stärksten frequentierten deutschen Hochschulen nach Leipzig,
Göttingen, Halle und Wittenberg. L. Boehm, Bildung und Wissenschaft in Bayern im
Zeitalter Maximilian Josephs, in: Glaser 186—220, hier 207.

182



Masse der Landshuter Studentenschaft wohltuend ab146. Schon von
daher gehörte ihnen Sailers ganze Zuneigung, er fühlte so etwas wie
Seelenverwandtschaft zu ihnen — die Erinnerung an seinen Lehrer
P. Joseph Zimmermann im Münchener Jesuitengymnasium, aber auch

an Johann Caspar Lavater, dessen Freundschaft ihm so viel bedeutet
hatte 147, mag dieses Gefühl mitbestimmt haben, hatte sich doch bereits
in Dillingen zwischen Sailer und seinen aus der Schweiz stammenden
Schülern ein besonders inniges Vertrauensverhältnis entwickelt. Sailer

war den in Landshut studierenden Schweizern (übrigens auch den

Nicht-Theologen unter ihnen) mit einer fürsorglichen Herzlichkeit
zugetan, wie man sie in der akademischen Welt nicht leicht wiederfindet.

Er pflegte den Ankömmlingen die Unterkunft zu vermitteln, dem
einen oder anderen bot er Kost und Logis auch in seiner eigenen, aus

ganzen drei Zimmern bestehenden Wohnung. So beherbergte er
beispielsweise in den Jahren 1802—1804 Joseph Widmer bei sich 148. Er
sorgte für ihr leibliches Wohl, verwaltete ihre kärgliche Barschaft und
füllte diese, wenn nötig, immer wieder auch einmal aus seiner Tasche
auf. Er sammelte die Schweizer Theologen beim nachmittäglichen
Spaziergang um sich, er widmete ihnen die Abendstunden, indem er mit
ihnen im «Wandsbecker Boten» las oder ihnen «die goldnen Schätze

der christlichen Mystik» zeigte, nicht ohne sie auch auf deren Gefahren
und Verirrungen aufmerksam zu machen 149, er feierte mit ihnen
singend und lachend ihre Feste und war tröstend und aufmunternd zur
Stelle, wenn einen von ihnen Zweifel oder seelische Not quälten 15°. Es

ist rührend zu lesen, mit welcher Liebe Sailer zum Beispiel Alois Gügler,
den Freund Widmers, einen stillen, verschüchterten Jüngling, empfing,
als dieser, von seinem Vater, einem Luzerner Bauern, begleitet, Mitte
Dezember 1802 nach fast hundertstündigem Fußmarsch in Landshut
eintraf, mit welcher Einfühlsamkeit und Geduld er dem allzu sehr in

146 Marquart, Matthäus Fingerlos 141; Ders., Sailer an der Universität Landshut
107f. - Siehe auch: O. Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem

Weg vom Liberalismus zum Radikalismus [bisher] 2 Teile Mitteilungen des Historischen

Vereins des Kantons Schwyz 64, 1971 ; 71, 1979 ; 73,1981), hier I 75-96. Fuchs war
von 1814 bis 1816 Schüler Sailers in Landshut und gehörte später wohl zu Sailers

Sorgenkindern (vgl. I 237-240).
147 H. Schiel, Sailer und Lavater. Mit einer Auswahl aus ihrem Briefwechsel, Köln

1928.
148 Schiel I Nr. 402, 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434, 436.
149 Ebd. Nr. 461.
130 Ebd. Nr. 460, 461.

183



sich gekehrten Studenten half, im Universitätsleben Fuß zu fassen und
Selbstbewußtsein zu gewinnen 1S1, und wie nüchtern waren die
Empfehlungen, die er ihm in Gewissensangelegenheiten erteilte152.

In ihre Heimat zurückgekehrt, wirkten die Schweizer Sailer-Schüler
in Pfarreien und Schulen ganz im Sinne einer kirchlichen Erneuerung,
und die von ihnen ausgehenden Anstöße zu einer um religiöse Verin-
nerlichung bemühten Seelsorge wurden nach und nach auch von Teilen
des übrigen Klerus übernommen. Im Kanton Luzern errangen die
Sailer-Schüler, zumal nach der — in sehr jungenJahren erfolgten — Berufung
Joseph Widmers und Alois Güglers an das Luzerner Lyzeum (1804 bzw.

1805), allmählich die geistige Führung. Dank Widmers und Güglers
Einfluß formierte sich hier ein eigentlicher Sailer-Kreis, der auch nicht
durch Sailers Schule gegangene Geistliche anzog153 und beträchtliche,
allerdings nicht immer glücklich zu nennende Aktivitäten entfaltete.
Die kompromißlose, auch ins Persönliche abgleitende Polemik, mit
welcher aus ihren Reihen heraus beispielsweise für Recht und Anspruch
der Kirche — zuweilen nur ihrer kirchlichen Vorstellung — gefochten
oder im Bund mit dem Luzerner Nuntius gegen den zuständigen
Konstanzer Generalvikar Freiherrn von Wessenberg, der wie sie Sailer als

seinen Lehrer verehrte154, Front bezogen wurde, hatte Sailer ihnen

131 Ebd. Nr. 402, 403. -J. L. Schiffmann, Lebensgeschichte des Chorherrn und
Professors Aloys Gügler I-II, Augsburg 1833.

132 Schiel I Nr. 406.
133 Ph. Kaspar, Alois Gügler 1782-1827. Ein bedeutender Luzerner Theologe im

Spannungsfeld von Aufklärung und Romantik phil. Diss.), Schüpfheim 1977, 191—

238.
134 Ignaz Heinrich von Wessenberg, der verdiente und verkannte Generalvikar Carl

Theodor von Dalbergs im Bistum Konstanz, war Schüler Sailers in Dillingen (1792-
1794). Er blieb mit Sailer in steter Verbindung und erbat sich von ihm auch immer wieder
Rat. Als Christoph von Schmid ihm 1854 seine Lebenserinnerungen (mit den Erinnerungen

an Sailer) zusandte, dankte der achtzigjährige Wessenberg mit folgenden Worten :

« Das zweite Bändchen entwirft ein sehr einnehmendes und treues Bild des liebenswürdigen

Joh. Mich. Sailers, den ich als einen der vortrefflichsten Lehrer überaus
hochzuschätzen Gelegenheit fand und mit welchem ich bis an seinen Tod in wahrer Freundschaft
verbunden blieb. Solche liebevollen Geistesmänner (leider seltene Erscheinungen) sind
und bleiben ein wahrer Segen für die Menschheit. » Wessenberg an Christoph von Schmid,
Constanz, 15. Januar 1854. Pörnbacher 157f. - F. Amann, Die Beziehungen zwischen
Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt, in : Freiburger Diözesanarchiv
69 (1949) 186-203; W. Müller, Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860), in: Fries-
Schwaiger I 189—203 (QQ und Lit.) ; Ders., Wessenberg und seine Bemühungen um die

Bildung der Priester, in: Schwaiger, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 41-53;
K.-H. Braun, Wessenberg, Ignaz Heinrich von, in: Gatz 808—812.

184



gewiß nicht eingegeben. Er blieb, auch wenn es galt, für Grundsätze
einzustehen, stets maßvoll, bei aller Härte in der Sache verletzte er doch
nie und bahnte damit unter ungleich widrigeren Umständen als

Universitätslehrer und später im bischöflichen Amt den Weg zu einer
dauerhaften Entspannung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat
entscheidend mit. Die Aktionen Güglers, eines zweifellos schöpferischen

Theologen von hohen Graden — den «vollendetsten Schüler
Sailers» hat man ihn genannt155 —, und seiner Mitstreiter trieben die

Dinge eher zum Exzeß ; Güglers öffentlich ausgetragener Streit mit dem
Luzerner Stadtpfarrer Thaddäus Müller (1763—1828), einem engen
Vertrauten Wessenbergs (und gewiß aufgeklärt denkenden Mann),
entbehrte zudem nicht der Peinlichkeit '56. Der Einsatz Güglers und seiner
Freunde war sicherlich von großem — subjektivem — Ernst getragen ; es

ging in ihren Augen um Sein oder Nichtsein von Christentum und
Kirche, nicht zuletzt auch im Hinblick auf die damalige politische
Ungesichertheit der Schweiz wie ganz Europas. Und ihre Sorge war
nicht völlig unbegründet. Ihre «Kampfstrategie» aber war tatsächlich

nur dazu geeignet, die staatliche Seite zu provozieren und die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat zusätzlich — und auf langeJahrzehnte
hin — zu belasten 157.

Sailer — dem selbst einmal eine Professur am Luzerner Lyzeum
angeboten worden war 158 — scheinen die wenig erfreulich sich gestaltenden
Verhältnisse in Luzern, insbesondere die unversöhnliche Gegnerschaft
zwischen Gügler und Thaddäus Müller, den er persönlich kannte und

1 " So das Urteil Ignaz von Döllingers. Zit. bei E. Klinger, Alois Gügler (1782-1827),
in: Fries-Schwaiger I 205-226. - Eine fundierte Würdigung des Theologen Alois
Gügler im Rahmen der theologischen Strömungen seiner Zeit wäre ein dringendes
Desiderat.

136 Siehe dazu Kaspar 80-107.
137 Zu den einzelnen Konfrontationen siehe ebd. - Zur Gründung der «Schweizerischen

Kirchenzeitung» (1832), deren Anfänge maßgeblich vom Luzerner Sailer-Kreis
getragen waren, siehe J. B. Villiger, Wie es zur Gründung der Schweizerischen
Kirchenzeitung kam, in: Schweizerische Kirchenzeitung 150(1982) 410-417.-Zum ganzen
Komplex der Auseinandersetzungen zwischen katholischer Kirche und Eidgenossenschaft

im 19.Jahrhundert siehe neuestens die vorzügliche Darstellung: P. Stadler, Der
Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäischen
Umkreis 1848-1888, Frauenfeld-Stuttgart 1984.

138 Schiel II Nr. 370. Sailer zählt hier (24. November 1812) mehrere von ihm
ausgeschlagene Rufe auf, darunter einen nach Luzern, jedoch ohne nähere Angaben.

185



durchaus schätzte 159, sehr bedrückt zu haben 16°. Zu ändern vermochte
er sie freilich nicht161. Auch konnte er wohl seine Aufgabe nicht darin
sehen, seinen zu Amt und Würden aufgestiegenen ehemaligen Schülern

Verhaltensmaßregeln zu erteilen. Andererseits stand er im Zweifelsfall
immer treu zu seinen Schülern, und es war ihm ein tiefes Anliegen, die
Kontakte und die Zusammenarbeit zwischen ihnen nach Kräften zu
fördern. Seine umfangreiche briefliche Korrespondenz dokumentiert
dies eindrucksvoll162. Darüber hinaus aber war es Sailer, der die
Semesterferien gern zu ausgedehnten Reisen nützte, eine liebe Gewohnheit
geworden, seine ehemaligen Schüler und hier wiederum vor allem seine
Schweizer Schüler (wie überhaupt den Schweizer Freundeskreis, der
sich ihm durch die Bekanntschaft mit Johann Caspar Lavater erschlossen

hatte) in ziemlich regelmäßigen Abständen zu besuchen. Sailer
selbst zählte zwischen 1778 und 1824 fünfzehn meist zweimonatige
Reisen in die Schweiz, die ihn fast jedesmal auch in die Luzerner
Gegend führten 163. Im Pfarrhof zu Meggen am Vierwaldstättersee bei

139 Thaddäus Müller (1763-1826) war wie Sailer ein Schüler des Jesuiten Joseph
Zimmermann, der seit 1773 in Luzern lehrte. Sailer scheint Müller während seiner
Schweizerreise 1792 persönlich kennengelernt zu haben, als dieser am Luzerner
Gymnasium lehrte (seit 1796 Stadtpfarrer, seit 1798 außerdem bischöflicher Kommissar für
den Kanton Luzern und Unterwaiden. Kaspar 261). In seinen Reisenotizen 1792 schreibt
Sailer (BZAR B/IV) : « Thaddäus Müller, Professor in Luzern. Stille, wie die Mayenluft -
Ruhig, um hören, nehmen, geben zu können — Bewußt dessen, was der Mensch seyn
sollte : Gottes Tempel und : wie ers werden könne. Unverdrossen, unter Jünglingen
Gutes zu thun. Einfaltsfähig- muthvoll alles auf Eins zu beziehen, u. alles vom Einen zu
nehmen. Bedürftig eines Freundes, der ihn auf der Himmelsleiter einige Sprossen höher
hebt. Würdig geliebt zu werden u. zu lieben. » Dazu ein Nachtrag Sailers aus späterer Zeit :

«Späterhin : durch Aufklärung und Ehre getrübt. » - Der (freilich nicht nach Sailers Sinn
geratene) Sailer-Schüler Jakob Salat (1776-1851), damals Professor der Philosophie in
Landshut, behauptete 1825 jedenfalls: «Daß er [Sailer] aber dessen [Güglers] Ansichten
nicht ganz beistimme, dafür eine Tatsache : Als G[ügler] den Herrn Stadtpfarrer und
bischöflichen Kommissarius J. Th. Müller zu Luzern so heftig als grob angegriffen hatte,
hörte ich aus dem Munde jenes Berühmten [Sailer] ein sehr rühmliches Zeugnis für den

Angegriffenen in betreff des sittlichen Wandels und der Berufstätigkeit nicht minder als

der Aufklärung. » Schiel I Nr. 785. - Eine gerechte Beurteilung Müllers wird erst möglich

sein, wenn die seit langem geplante Edition des Briefwechsels Müller-Wessenberg
vorliegt. Diese für beide Männer höchst aufschlußreiche Edition wird derzeit unter
meiner Leitung zum Abschluß gebracht. Sie wird demnächst erscheinen.

160 Schiel II Nr. 345.
161 Möglicherweise unternahm Sailer 1810 einen Vermittlungsversuch Kaspar 289

Anm. 222.
162 Siehe die in Schiel II vorliegende Auswahl.
163 Sailer notiert in einer Übersicht für folgende Jahre Reisen in die Schweiz: 1778,

1782, 1792, 1794, 1798, 1801, 1803, 1806, 1808, 1810, 1812, 1814, 1816, 1819, 1824 (als

186



Carl Meyer, einem seiner Lieblingsschüler aus der Dillinger Zeit, nahm

er dann bevorzugt Wohnung. «Carls Wiedersehen Ich habe ein
väterliches Gefühl gegen alle meine Schüler», notierte er bei seinem
Aufenthalt in Meggen 1810 in sein Reisetagebuch164. Im Meggener
Pfarrhof, doch auch an den anderen Wirkungsstätten seiner Luzerner
Schüler, traf man sich mit dem verehrten Lehrer zu froher Runde und
ernstem Gedankenaustausch, und Sailer versäumte nicht, in den
Pfarrkirchen seiner Schüler zuweilen zu predigen 165. Im Meggener Pfarrhof
kam es auch einmal zu einer überaus herzlichen Begegnung Sailers mit
Johann Heinrich Pestalozzi (1746—1827), dessen Bildungsprinzipien
Sailer trotz weltanschaulicher Unterschiedlichkeit in seiner Pädagogik
und Katechetik verarbeitet und so für eine zeitgerechte katholische
Erziehungslehre fruchtbar gemacht hatte l66. 1829 plante Sailer, damals
bereits im 78. Lebensjahr stehend, nochmals eine Reise zu seinen
Schweizer Freunden. «Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als

Weihbischof mit seiner Nichte Thérèse Seitz und Melchior von Diepenbrock). BZAR
B/III. - Übersicht mit genaueren Daten bei Schiel II S. 611-614.

164 Schweizerreise 1810 (29./30. September). BZAR B/XII. - Wie sehr Sailer Carl
Meyer schätzte, geht u.a. aus einer Bemerkung hervor, die er am 13. September 1800 an
Eleonore Auguste Gräfin Stolberg-Wernigerode schrieb: «... das Bild dieses jungen
Mannes [Carl Meyer] ist so tief in meiner Seele, daß ich ihm zulieb schon zweimal die
Schweiz besuchte. Er war der Daniel, den Gott in der Revolutionszeit wunderbar rettete
aus einer Löwengrube neuer Fasson. » Schiel II Nr. 195.

163 Schiel I Nr. 449. - Von den in der Schweiz gehaltenen Predigten liegen einige im
Druck vor : Johann Michael Sailers Gastpredigten in der Schweiz, gehalten im Herbste
1812, Luzern 1813; Die Kirchweihfeyer. Eine Rede, gehalten am 22. September 1816 in
der Collegiat- und Pfarrkirche zu Solothurn von Johann Michael Sailer, Solothurn
[1816].

166 Darüber berichtet ausführlich 1851 Georg Sigrist (1788-1866), Schüler Pestalozzis
und Sailers, als Augenzeuge. Abgedruckt bei A. Berz, Johann Michael Sailer und Johann
Heinrich Pestalozzi. Ihre geistige und persönliche Begegnung, in : Schweizer Rundschau
64 (1965) 405-410, hier 407f. - Allerdings verlegt Sigrist diese Begegnung in den Sommer
1818, was nicht zutreffen kann, da Sailer die Herbstferien 1818 im Rheinland und in
Westfalen verbrachte (siehe Schiel II S. 614), obwohl man ihn in der Schweiz erwartet
hatte (vgl. Schiel I Nr. 664). Sailer selber verzeichnet in seinen Reisenotizen diese

Begegnung nicht. Doch findet sich hier folgender Eintrag vom November 1816:
«Pestalozzi. Mein Institut ist in der Einseitigkeit empfangen, geboren worden, großgewachsen,

und ich kann ihm seinen organischen Fehler nimmer nehmen. Ich hab nur den
Menschen und im Menschen den Bürger aufgegriffen und beyde herausgebildet : Christen
sah ich keinen, Kirche auch nicht. Darum hielt ich mich nur an die Gemüthlichkeit... an
die Religion, die ihr eigen ist.» BZAR B/XV. Möglicherweise fand die Begegnung
während der Herbstreise 1816 statt. Über diese Reise hat Sailer kaum Notizen hinterlassen.

187



nach der Schweiz — und nach dem Himmel», schrieb er damals an
Joseph Widmer und Carl Meyer 167. Doch mußte er diesen Plan wieder
fallenlassen.

DAS LITERARISCHE WERK

Neben der Tätigkeit als akademischer Lehrer und als «Spiritus
rector» eines weiten Schüler- und Freundeskreises bildete das schriftstellerische

Schaffen die zweite Komponente des geistig-religiösen Einflusses

Sailers auf seine Zeit. Wie bereits angedeutet, erlangten für Sailers
literarische Tätigkeit erhebliche Bedeutung die sogenannten «Brachjahre»

nach seiner Entlassung von der Universität Ingolstadt (1781—

1784) und nach seiner Maßregelung in Dillingen (1794-1799) -
Widerfahrnisse, die einen schwächeren Charakter wohl aus der Bahn geworfen

haben würden, an denen Sailer als Mensch und als Theologe reifte,
die ihm Anlaß wurden zu konzentrierter geistiger Produktivität.

Als Joseph Widmer 1830 die Herausgabe der «Sämmtlichen Werke»
seines Lehrers — unter dessen Anleitung— in Angriff nahm, erwuchsen
aus dem Unternehmen 41 stattliche Bände (Sulzbach 1830—1855).
Gleichwohl enthalten sie nicht alle Werke Sailers, zum Beispiel sind in
sie eine Reihe von Frühschriften nicht aufgenommen. Bei vielen anderen

Schriften, die aufgenommen sind, handelt es sich um Gelegenheitsarbeiten,

Predigten, geistliche Lesungen, katechetische oder spirituelle
Anleitungen. Sailer ging es auch in seinem geschriebenen Wort nie
darum, nur akademisch-theoretisch zu dozieren oder immerfort seine

Originalität unter Beweis zu stellen. Nicht bloße Wissensvermittlung
war sein Ziel, vielmehr wollte er den Menschen aller Schichten und

167 «Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als nach der Schweiz- und nach dem
Himmel. Es rührt mich Widmers Liebe, daß er mich bat, mit dem Arzte zu reden, ob mir
die Schweizer Reise nicht zu angreifend seyn könnte. Ich werde es thun. Es könnte aber
die Schweizerreise noch von einer andern Seite verhindert werden. Denn der 86jährige
Wolf könnte mich nöthigen die Schweizerreise zu verschieben — wenn sein Sterben mein
Hierbleiben nöthig machte. Ich bete zu Gott, daß sein Willen geschehe. Valete, amate S.

orate. » Sailer an Widmer, Carl Meyer, Catharina Schmid, o. D. Da vom 86jährigen
Regensburger BischofJohann Nepomuk Freiherrn von Wolf die Rede ist, datiert der Brief
wohl von 1829; denn Wolf ist am 29. März 1743 geboren und am 23. August 1829

gestorben. Der Tod Wolfs hat demnach tatsächlich die Reise verhindert. — G. Schwaiger,
Wolf, Johann Nep. Freiherr von, in : Gatz 823f.


	Der Priestererzieher

