
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

Kapitel: Erste "Brachjahre" und Berufung nach Dillingen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Anlage dieser Meditationsschrift, in der Art, wie er frei und mit
sprachlicher Präzision die rationalistische Argumentation der Zeit - ihr
Gewicht unterstreichend — aufgreift, «vernünftig» spricht, zunächst
den Spötter in seiner Armseligkeit bloßstellt, dann zum verspotteten
Gegenstand : zur göttlichen Dreieinigkeit, hinleitet, ihn im Blick auf die

Wirklichkeit menschlichen Seins zur Entfaltung bringt, dabei von den

Gründen der Vernunft den Bogen spannt zur Heiligen Schrift und zur
Lehre der Kirche und aufzeigt, wie eines zum anderen weist, eines im
anderen steht, die Gründe der Vernunft in ihrer Tiefe sich erst erschließen

im Licht der Bibel und der kirchlichen Lehre : im Geheimnis der

Dreifaltigkeit Gottes in Wahrheit zugleich der Schlüssel verborgen liegt
zur Erkenntnis der ganzen Fülle menschlichen Seins, zeichnete sich
bereits die Genialität des religiösen Volkserziehers ab31. Sailers

Religiosität hatte die scholastische Enge gesprengt.

ERSTE «BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH DILLINGEN

Das Jahr 1781 kam der «Selbstfindung» Sailers noch auf andere
Weise entgegen : Es brachte das Ende der Zusammenarbeit mit Benedikt

Stattler und schließlich die räumliche Trennung von ihm. Beides

erleichterte es Sailer, aus dem Einfluß seines Lehrers - der ihn aber, wie
er später einmal dankbar bekannte, zu strenger Logik und Konsequenz
des Selbstdenkens angeleitet hatte 32 - endgültig sich zu lösen und
seinen eigenen geistigen Stand zu gewinnen. Die Umstände dieser Trennung

waren freilich ebenso bedrückend wie demütigend. Der
pfalzbayerische Kurfürst Karl Theodor (f 1799), der 1777 Max III. Joseph

31 Grassl 350—352. B. Gajek, Dichtung und Religion. J. M. Sailer und die Geistesgeschichte

des 18. und 19. Jahrhunderts, in: H. Bungert (Hrg.), Johann Michael Sailer.

Theologe, Pädagoge und Bischof zwischen Aufklärung und Romantik. Vortragsreihe der
Universität Regensburg Schriftenreihe der Universität Regensburg 8), Regensburg
1983, 59-85, hier 62-64.

32 Sailer, Handbuch der christlichen Moral I, München 1817, 86. - Sailer widmete
seinem Lehrer nach dessen Tod (1797) ein pietätvoll gezeichnetes Lebensbild. Johann
Michael Sailer's sämmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers herausgegeben von
Joseph Widmer, 40 Bände und Supplementband, Sulzbach 1830-1841 (1855), hier 38,
117—122. — Sailers «Sämmtliche Werke» werden im folgenden zitiert mit SW.

158



(1745—1777) in der Regierung des Kurfürstentums Bayern gefolgt war,
entschloß sich nämlich, das gesamte höhere Bildungswesen von den

Gymnasien bis zur Universität den Prälatenklöstern des Landes
aufzubürden - aus Ersparnisgründen, wie es hieß, tatsächlich jedoch, um mit
dem Millionenvermögen des aufgehobenen Jesuitenordens, das Max
III. Joseph zum Unterhalt der Schulen bestimmt hatte, die Gründung
einer bayerischen Zunge des Malteserordens, vornehmlich zur Versorgung

seiner illegitimen Nachkommenschaft und des Hofadels, zu
fundieren 33. Im Zuge dieser kurfürstlich verfügten «Umschichtung» wurden

im Dezember 1781 alle an der Universität Ingolstadt lehrenden
Exjesuiten und Weltpriester entlassen und mit einer schmalen Pension

von jährlich 240 Gulden abgefunden. Auch der « Exjesuit» Sailer wurde
von der Maßnahme der Entlassung betroffen, gerade ein Jahr nach
seiner Bestellung zum Professor. Aber während man Benedikt Stattler
als Pfarrer nach Kemnath in der Oberpfalz abschob, konnte er in
Ingolstadt bleiben, mußte allerdings das Collegium Albertinum, in dem

er seit Beginn seines Studiums logiert und zuletzt als Teil seiner Besoldung

freie Kost und Wohnung genossen hatte 34, räumen. Zusammen
mit Sebastian Winkelhofer (1743—1806), ebenfalls einem Exjesuiten,
mit dem ihn innige Freundschaft verband, bezog er in der Stadt eine
kleine Wohnung, zwei Zimmer. Und hier, an der Seite des Freundes,
mit dem er alles gemeinsam hatte — «einen Tisch, eine Unterhaltung,
ein Studium, das der Heiligen Schrift, oft auch eine Börse, aber nicht die
meine, die nicht war, sondern die seine» 35

— nützte er die ihm
aufgezwungene Muße für die Ausarbeitung seiner « Vernunftlehre für
Menschen, wie sie sind » und für die Herausgabe des « Vollständigen Lese-
und Betbuches», der schönsten Frucht dieser seiner ersten «Brachjahre

»36. Winkelhofer hatte ihn zu letzterem Werk ermuntert ; er sorgte
auch für die Finanzierung des Druckes 37.

Da erreichte Sailer im Frühjahr 1784 ein Ruf an die fürstbischöflich-
augsburgische Universität Dillingen an der Donau. Sailer hatte im Jahr
zuvor dem Trierer Kurfürsten und Augsburger Fürstbischof Clemens

33 Schiel I S. 55f. ; Spindler, Handbuch II 1096-1098.
34 Schiel I Nr. 65, 80.
33 Ebd. Nr. 86.
36 « Dies sein Privatleben an der Seite seines Freundes Winkelhofer sah er als wohltätige

Brachjahre für sein Erdreich an. » So Sailer in einer Selbstdarstellung. Ebd.
Nr. 85.

37 Ebd. Nr. 87.

159



Wenzeslaus von Sachsen (1739—1812) eine für den Klerus des Bistums

Augsburg bestimmte « Epistola pastoralis » verfaßt — ein umfängliches
Schreiben, das den großen, von echtem kirchlichem Reformwillen
durchdrungenen Hirtenbriefen der Aufklärungszeit beizuzählen ist38,

an diese auch in vielfacher Hinsicht anknüpft, sie aber zugleich übertrifft

durch das ihm zugrundeliegende verinnerlichte, « geistliche »

Priesterbild : Alle zeitgemäße kirchliche Reform müsse ihren Anfang nehmen

beim Priester und Seelsorger selbst, indem dieser sich wieder seiner

hohen, die ganze Existenz einfordernden Aufgabe als Verkünder des

« Wortes Gottes » bewußt werde und mit ganzem Ernst sich zuallererst
seinen geistlichen Hirtenpflichten stelle - das ist der Tenor des Schreibens,

der alle einzelnen Anliegen des Reformwesens verbindende
Gedanke 39. Anerkennung und Dank für die Ausarbeitung des

Pastoralschreibens, das unter dem Datum des 1. November 1783 dem
Augsburger Klerus zum Abschluß einer Generalvisitation zugeleitet worden

war, kleidete der Kurfürst nun in die an Sailer gerichtete Einladung,
künftig an der Hohen Schule des Bistums Augsburg, die nach dem
Ausscheiden der Jesuiten neu organisiert und den Bildungsidealen der
Zeit geöffnet worden war40, die Fächer Ethik und Pastoraltheologie zu
dozieren41. Das angebotene Gehalt war freilich karg bemessen: Es

38
« Diesen Hirtenbrief habe ich für den Churfürsten von Trier gemacht. Zur Belohnung

hat er mich im Jahre 1784 zum Professor an der hohen Schule zu Dillingen befördert,
und im Jahre 1794 von der Professur wiederentlassen ». Handschrift! Eintrag in einem in
Sailers Nachlaß gefundenen Druckexemplar. Ebd. S. 76.

In SW 40 Anhang I-LXII die lateinische Fassung, datiert Ehrenbreitstein, 1. November

1783 ; eine deutsche Übersetzung erschien 1784 in Augsburg. - Die reformfreudigen
Hirtenbriefe der Aufklärungszeit (Trautson, Wien 1752 — Herberstein, Laibach 1782 -
Colloredo, Salzburg 1782) sind bequem greifbar bei P. Hersche (Hrg.), Der aufgeklärte
Reformkatholizismus in Österreich Quellen zur neueren Geschichte 33), Bern 1976;
zum Ganzen siehe: Ders., Der Spätjansenismus in Österreich Veröffentlichungen der
Kommission für Geschichte Österreichs 7), Wien 1977.

39 J. Seiler, Sailers Hirtenbrief für den Augsburger Fürstbischof Clemens Wenzeslaus

von Sachsen (1783), in: Schwaiger-Mai 209-227; siehe auch A. Gulielminetti, Kle-
mens Wenzeslaus, der letzte Fürstbischof von Augsburg, und die religiöse Reformbewegung,

in: Archiv für die Geschichte des Hochstifts Augsburg 1 (1911) 493-598.
40 Th. Specht, Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen (1549-1804) und der

mit ihr verbundenen Lehr- und Erziehungsanstalten, Freiburg i. Br. 1902; P. Rummel,
Dillingen, Universität, in: Theologische Realenzyklopädie 8 (1981) 750-752 (Lit.);
K. Hengst, Jesuiten an Universitäten und Jesuitenuniversitäten Quellen und
Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte 2), München-Paderborn-Wien 1981.

41 Die Ernennung erfolgte am 8. März 1784 für das folgende Studienjahr 1784/85.
Specht 510. - Endgültige Bestellung als Professor der Ethik und Pastoraltheologie durch
Dekret vom 17. Juli 1784. Schiel I Nr. 95.

160



betrug ganze 300 Gulden jährlich 42. Bescheiden war auch die

Wohnung, die man dem Neuberufenen anwies : Sie bestand aus einem
Studier- und einem Schlafzimmer im gemeinschaftlichen Domizil der

geistlichen Professoren 43. 1789 wurde allerdings die Besoldung — aus
besonderer kurfürstlicher Gnade — mittels der Verleihung eines Früh-
meßbenefiziums im nahe gelegenen Aislingen nicht unerheblich
aufgestockt 44.

Sailer nahm am 4. November 1784 seine Lehrtätigkeit in Dillingen
auf45. Nun konnte sich seine theologische und geistig-spirituelle Eigenart

erstmals ungehindert entfalten, und sie entfaltete sich mit solch
zündender Kraft, daß die fürstbischöfliche Hohe Schule kaum zwei

Jahrzehnte vor dem Untergang der geistlichen Staaten und ihrer
Bildungseinrichtungen nochmals zu ungeahnter Blüte gedieh. Gewiß darf
der Anteil anderer Professoren, zumal des Dogmatikers Patriz Benedikt
Zimmer (1752-1820)46 und des Philosophen Joseph Weber (1753—

1831)47, die beide mit Sailer enge Freundschaft schlössen und
zusammenwirkten, an der Hebung des Ansehens der Dillinger Universität
nicht gering geachtet werden. Aber Sailer, dessen Name durch das

Erscheinen seines «Vollständigen Lese- und Betbuchs» (1783) überall
hellen Klang gewonnen hatte, war doch die eigentliche Seele und der

Magnet des ganzen Lehrbetriebs. Sein mitreißendes Wort füllte die
Hörsäle und zog die Studenten an bis aus Württemberg, der Schweiz,
den Rheinlanden und Westfalen 48. Ein Kreis von Schülern drängte sich

42 Ebd. Nr. 109.
43 Ebd.
44 Dieses Frühmeßbenefizium, das Sailer bis zu seiner Ernennung zum Domkapitular

von Regensburg 1821 innehatte, erbrachte jährlich runde 600 Gulden. Sailer erbaute 1790
auch ein neues Benefiziatenhaus, das heute noch steht. A. Layer, Sailer und Contamin.
Mit unveröffentlichten Briefen Johann Michael Sailers, in : Jahrbuch des Vereins für
Augsburger Bistumsgeschichte 1 (1967) 35—58; Ders., Johann Michael Sailer und sein
Benefizium in Aislingen bei Dillingen. Ebd. 16 (1982) 29-69.

45 Schiel I S. 79f.
46 Ph. Schäfer, Patriz Benedikt Zimmer (1752-1820), in: Fries-Schwaiger I 94-113

(Lit.).
47 R. Stölzle, Ein Kantianer an der katholischen Akademie Dillingen und seine

Schicksale 1792-1797, in: Philosophisches Jahrbuch 24 (1911) 351-368; Ph. Funk, Von
der Aufklärung zur Romantik. Studien zur Vorgeschichte der Münchener Romantik,
München 1925, 15f ; H. Trefzger, Der philosophische Entwicklungsgang von Josef
Weber. Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Romantik, Freiburg i. Br. 1933.

48 Über Sailers Dillinger Zeit siehe Schiel I S. 76—252 (mit zahlreichen Auszügen aus
den « Erinnerungen » des Sailer-Schülers Christoph von Schmid, die dieser mit über 80

Jahren niederschrieb); Schwaiger, Kirchenvater 32—43; Ders., Sailers frühe Lehrtätig-

161



um ihn, und schon begann sich herauszubilden, was man später die
Priesterschule Sailers genannt hat49. Durch seine doppelte
Lehrverpflichtung erreichte Sailer die Studierenden der theologischen wie der

philosophischen Fakultät. Aber auch gebildete Männer der Stadt und
Umgebung, beeindruckt von Sailers akademischen Predigten, mischten
sich zuweilen unter seine Hörerschaft. Sailers abendliche Religionskollegien

für Hörer aller Fakultäten 50 besuchten sogar einzelne
Handwerksmeister und Gesellen 51

; oft war der Zulaufzu den Vorlesungen so

stark, daß der Platz im Hörsaal nicht ausreichte und man in den Gängen
sich drängte, um Sailers Worten lauschen zu können 52. Und an den
wöchentlichen Markttagen suchten schon frühmorgens viele Landleute
den leutseligen, so gar nicht professoral sich gebenden Professor in
seiner Wohnung auf, um bei ihm zu beichten 53. Seit dem Tag, da Sailer

in Dillingen zu wirken anfing, «schwebte gleichsam ein heiterer
Frühlingshimmel über der Universität und der Stadt», schreibt der
Jugendschriftsteller und Augsburger Domkapitular Christoph von Schmid

(1768-1854), einer der ersten Dillinger Schüler Sailers, in seinen

«Erinnerungen » 54. In ihnen schildert er unter anderem auch den Besuch
des Herzogs Karl Eugen von Württemberg (1728—1793): Dieser war
(im Februar 1785) eigens nach Dillingen gereist, um persönlich einem

Kolleg Sailers beizuwohnen und ihn unter verlockenden Angeboten als

Prediger für seine Stuttgarter Hofkapelle zu gewinnen 55. Nur mit Mühe
vermochte sich Sailer dem Werben des Herzogs zu entziehen 56, was ihm

keit in Ingolstadt und Dillingen, in: Schwaiger-Mai 51-96, hier 63-77. - Über
Christoph von Schmid (1768—1854), einen der frühen Sailer-Schüler und -Freunde, später
Jugendschriftsteller und Augsburger Domkapitular, siehe H. Pörnbacher (Hrg.),
Christoph von Schmid und seine Zeit, Weißenhorn 1968; A. Layer, Christoph von Schmid,
in : G. Schwaiger (Hrg.), Bavaria Sancta. Zeugen christlichen Glaubens in Bayern III,
Regensburg 1973, 423-440 (Lit.).

49 Schiel I S. 76—80 : Hier auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schüler in der
Dillinger Zeit.

50 Ph. Schäfer, Johann Michael Sailer in seinen Dillinger Religionskollegien. Ein
Beitrag zur Theologie des frühen Sailer, in : Münchener theologische Zeitschrift 33 (1982)
161-176; Ders., Johann Michael Sailer und die Aufklärung, in: Rottenburger Jahrbuch
für Kirchengeschichte 1 (1982) 59-68. - Im wesentlichen umfaßte die Dillinger
Universität eine theologische und eine philosophische Fakultät. Die juristische und die
medizinische Fakultät gediehen nie über Ansätze hinaus.

51 Schiel I Nr. 100, 116.
52 Ebd. Nr. 172.
33 Ebd. Nr. 194.
34 Ebd. Nr. 116.
33 Ebd. Nr. 109.
36 Ebd. Nr. 110 (Sailer).

162



Kurfürst Clemens Wenzeslaus wiederum mit besonderen Vertrauenserweisen

lohnte 57.

Allein, die «selige Zeit»58 währte allzu lange nicht. Die Art, wie
Sailer der philosophisch-weltanschaulichen Herausforderung der Zeit
sich stellte, geistesmächtig und mit scharfem Blick für die christlichem
Offenbarungsstandpunkt widerstreitenden Prinzipien, aber ebenso um
Unterscheidung bemüht und die positiven Anstöße sorgsam wägend,
provozierte Gegnerschaft. Und Argwohn weckten die neuen,
ungewohnten Wege der Bildung und Erziehung, die Sailer einschlug, indem
er sich nicht mit seinen Vorlesungen begnügte, sondern auch außerhalb
des regulären Unterrichts, auf Spaziergängen oder auf seiner Stube, im
kleinen Zirkel mit interessierten jungen Leuten das wissenschaftliche,
literarische und geistliche Gespräch pflegte, sie zu Schriftstudium und
Meditation anregte und mit Büchern aus seiner persönlichen Bibliothek
bediente — überhaupt indem er seine Türe jedem offenhielt, der seinen
Rat suchte oder finanzieller Hilfe bedürftig war 59. Am meisten allerdings

irritierte Sailer durch die Zielstrebigkeit seiner Anstrengungen,
die ganze Dillinger Akademie mit den neuen Bildungsidealen zu
durchdringen, sie sozusagen zu einem Forum wissenschaftlichen Dialogs zu
wandeln und das zersplitterte geistliche. Bildungswesen des Bistums

Augsburg in einheitlicher Gestalt in Dillingen zu konzentrieren 60. Vor
allem dies rief die Verfechter des Althergebrachten auf den Plan,
darunter die Exjesuiten von St. Salvator in Augsburg, die durch Sailers

Pläne die Existenz ihres Lyzeums gefährdet sahen 61, und der Regens des

Priesterseminars in Pfaffenhausen, der ebenfalls um den Fortbestand

37 Ebd. Nr. 179; Schiel II Nr. 50.
38 « O du selige Zeit, die schönste, die wirksamste, die segensreichste meines Daseyns -

wie unvergeßlich bist du mir! Die herrlichsten Talente brachen vor unsern Augen in
weissagenden Blüthen auf, deren Früchte jetzt unser deutsches Vaterland genießt»,
schrieb Sailer rückblickend in seiner Johann Michael Feneberg gewidmeten Biographie
«Aus Fenebergs Leben», München 1814. SW 39, 1-256, hier 22.

39 Schiel I Nr. 160, 162, 257 u. ö. ; vgl. auch Schiel II Nr. 43.
60 R. Stölzle, Johann Michael Sailer, seine Maßregelung an der Akademie zu Dillingen

und seine Berufung nach Ingolstadt. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte aus dem
Zeitalter der Aufklärung. Aktenmäßig dargestellt, Kempten—München 1910; Schiel I
S. 90-184 (mit breitem Quellenmaterial, das die Ergebnisse der Untersuchung Stölzles

bestätigt und vertieft).
61 Schwaiger, Sailers frühe Lehrtätigkeit 74-77 ; W. Baer—H. J. Hecker (Hrg), Die

Jesuiten und ihre Schule St. Salvator in Augsburg 1582, Augsburg—München 1982 (bes.

Hecker, Die AugsburgerJesuiten und das Kolleg St. Salvator von 1773 bis 1807, S. 77—81).

- Zur Lehrmethode der Jesuiten von St. Salvator siehe Schiel I Nr. 235.

163



seines Hauses bangte 62. Mit ihnen verbündeten sich die Vorstände des

Dillinger Priesterseminars, die die Besuche ihrer Alumnen bei Sailer als

eine Störung der Seminarordnung empfanden, in Wirklichkeit jedoch in
Sailer ihren Konkurrenten fürchteten, und einige Dillinger Kollegen,
die durch Sailers akademische Wirksamkeit mit Grund ihre
wissenschaftliche «Leuchtkraft» bedroht fühlten 63. Diese und andere präsentierten

sich — wie zu allen Zeiten, wenn es galt, im kirchlichen Raum
einen unbequemen Kopf auszuschalten — als Hüter der Orthodoxie,
plädierten mit Bedacht für eine sofortige Rückkehr zur lateinischen
Sprache in den Vorlesungen und richteten, zuerst verdeckt, dann offen,
die Pfeile ihrer leidenschaftlichen Intrige und Verleumdung gegen
Sailer und seine Dillinger Gesinnungsfreunde. Die Vorwürfe bewegten
sich im üblichen Schema : Verbreitung verderblicher oder zumindest
gefährlicher Grundsätze, Untergrabung der Sitte und Disziplin, Anstiftung

zur Insubordination, aufklärerische Neuerungssucht — denn Sailer

empfehle die Lektüre protestantischer Bücher, zum Beispiel Matthias
Claudius oder Lavater, verteidige zu wenig konsequent das Zölibatsgesetz,

schärfe nicht nachdrücklich genug die Pflicht des Breviergebets
und des kirchlichen Fastens ein, vertrete bezüglich der Verwaltung des

Bußsakraments eine zu laxe Auffassung, verkünde in seinen Predigten
nicht die volle katholische Wahrheit (so nenne er in ihnen etwa die

seligste Jungfrau Maria nie « Mutter Gottes », sondern immer nur «

Mutterjesu»), suche in seinen Vorlesungen «durch eine blumichte, lebhafte,

empfindsame und geputzte deutsche Art», nicht aber «durch Stärke
der Gründe » zu gefallen und pflege überhaupt einen « zu frequentefn]
und zu freundliche[n] Umgang » mit den Zöglingen, der « diese stolz und

unehrerbietig, ungehorsam gegen andersdenkende Professoren» mache

M. Um die Wirkung der Argumente zu erhöhen, beschuldigte man
Sailer zudem geheimer Verbindungen zu Mitgliedern des Illuminatenordens,

mit anderen Worten : man erhob gegen ihn den Vorwurf der

62 Ebd. S. 186.
63 Ebd. S. 185 und die im folgenden von Schiel aufgeführten Quellentexte.
64 Aussagen gegen Sailer vor der Untersuchungskommission. Ebd. Nr. 247 (Zitat aus

der Aussage des Moralprofessors Joseph Ignaz Lumpert). — Es ist übrigens immerhin
bemerkenswert, daß der Würzburger Kirchenhistoriker Johann Baptist Schwab, ein
hervorragender Vertreter seines Faches, 60 Jahre später auf Grund fast gleichlautender
Anklage von seifen der «Orthodoxie» seines Lehrstuhls entsetzt wurde. Weitlauff, Der
Fall des Würzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab 262.

164



Geheimbündelei 6\ Sämtliche Vorwürfe sind heute als böswillige
Verleumdung oder gröbliche Entstellung, der Wurzel des Neides, klerikal-
professoraler Mißgunst entsprossen, eindeutig entlarvt66. Als just zur
nämlichen Zeit in Würzburg gegen Theologieprofessoren der dortigen
fürstbischöflichen Universität ähnlich eifernde Klage geführt wurde,
wies Fürstbischof Franz Ludwig von Erthal (1730—1795) die Ankläger
scharf zurück mit dem Bemerken, daß Leute, die «gegen die Liberalität
unserer Zeiten» deklamierten und «den älteren Zeiten, ihren Kenntnissen

und Vorurtheilen und manchmal ihren Leidenschaften eine

Apologie » hielten, allzu oft « mit Einführung des alten Köhlerglaubens
und der alten Furcht vor Inquisition nicht sowohl die Religion, als

vielmehr sich selbst wieder mehr emporheben zu können » wähnten 61 —

weises Wort eines ebenso klugen und erfahrenen wie pflichtbewußten
und tüchtigen Bischofs 68 Nicht so der Augsburger Oberhirte : Kurfürst

63 So der Alttestamentier Joseph Anton Schmeller. Schiel I Nr. 247. - Dazu Sailers
Gegenerklärung ebd. Nr. 253.

66 Das Urteil Stölzles trifft den Kern : « Die Hauptsünde Sailers war sein überragender
Einfluß auf die Studenten — ein Ehrentitel und Beweis seiner geistigen Überlegenheit, was
ihm freilich die weniger einflußreichen und deshalb verärgerten Kollegen nicht verzeihen

konnten. » Stölzle, Maßregelung 87. - Demgegenüber bemüht sich P. Rummel (Der
Dillinger Professor Johann Michael Sailer in der Auseinandersetzung zwischen «

Traditionalisten » und « Progressisten », in : Jahrbuch des Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte

16, 1982, 12-28) um eine Herausarbeitung «positiver» Beweggründe der
«Traditionalisten » : « Beide Gruppen » — glaubt er feststellen zu können — « wollten letztlich der
Kirche dienen, beide Parteien waren davon überzeugt, das Beste zu tun» (S. 34). Indes
sprechen die Quellen eine andere Sprache, ganz abgesehen davon, daß der vielleicht auch
«fromm» gemeinte Zweck die angewandten Mittel mitnichten heilen kann. Siehe auch
P. Rummel, Die Auseinandersetzung zwischen Fortschritt und Beharrung an der
Universität Dillingen während der Studienjahre Christoph von Schmids, in: Pörnbacher
102-115.

61 Resolution an die Würzburger Geistliche Regierung, 26. September 1793.

J. B. Schwab, Franz Berg, geistlicher Rath und Professor der Kirchengeschichte an der
Universität Würzburg. Ein Beitrag zur Charakteristik des katholischen Deutschlands,
zunächst des Fürstbisthums Würzburg, im Zeitalter der Aufklärung, Würzburg 1869,
275-280, hier 276.

68 Zu Franz Ludwig von Erthal, Fürstbischof von Würzburg und Bamberg, siehe —

neben Schwab - S. Merkle, Würzburg im Zeitalter der Aufklärung, in: Ders., Ausgewählte

Reden 421-441 ; H. Flurschütz, Die Verwaltung des Hochstifts Würzburg unter
Franz Ludwig von Erthal (1779-1795) Veröffentlichungen der Gesellschaft für
Fränkische Geschichte Reihe IX: Darstellungen aus der Fränkischen Geschichte 19), Würzburg

1965, bes. 7-17, 222-230; K Michel, Aufklärer auf dem Bischofsstuhl. Ein Porträt
Franz Ludwig von Erthals, in: Bericht des Historischen Vereins Bamberg 114 (1978)
63-79; A. Schindling, Die Julius-Universität im Zeitalter der Aufklärung, in:
P. Baumgart (Hrg.), Vierhundert Jahre Universität Würzburg, Neustadt/Aisch 1982,
77-127, bes. 95-127.

165



Clemens Wenzeslaus, durch das unmittelbare Erlebnis der Revolution
(in seinem Erzstift Trier) verschreckt und mit höchster Wahrscheinlichkeit

von gegnerischer Seite durch finanziellen Druck — unter
Einschaltung eines Augsburger Bankhauses — gefügig gemacht 69, ließ Sailer
auf Grund der vorgebrachten Beschuldigungen fallen, ohne diese auf
ihren Wahrheitsgehalt zu überprüfen oder den Beschuldigten zu
hören 70. Erklärungen von Freunden Sailers, die sich vor ihn zu stellen

suchten, wurden nicht zur Kenntnis genommen 71, und als eine Reihe

von Studenten, unter ihnen die beiden Schweizer Carl Meyer (1769—

1830) und Leonz Füglistaller (1768—1840), zugunsten ihres Lehrers eine
Bittschrift einreichten 72, wurde ihnen dies als «subordinationswidrige»
Anmaßlichkeit ausgelegt73 — Frucht der Erziehungsmethoden Sailers,
der dem Irrtum huldige, als könne man « alle Jünglinge durch Liebe und

Schonung leiten» 74. Selbstredend schob man da dem «liberalen» Einfluß

Sailers ohne weiteres auch die Verantwortung für den Seminaraustritt

und Studienwechsel einiger Alumnen zu 75.

Im Studienjahr 1793/94 mußte Sailer eine erhebliche Reduzierung
seiner Pastoralvorlesungen 76, dazu ungünstige Vorlesungszeiten, das

69 Schiel I S. 230—252. Nach dem Zeugnis Christoph von Schmids handelte es sich um
das mit den Jesuiten von St. Salvator eng verbundene Bankhaus Obwexer. Freilich wurden

solche Dinge in der Regel nicht den Akten anvertraut. Doch wird man deswegen
Schmids im Angesicht des Todes abgegebenes Zeugnis (ebd. Nr. 287) nicht einfach als

Legende abtun können. — Siehe auch W. Zorn, Josef Anton und Peter Paul von Obwexer,
in : G. Frh. von Pölnitz (Hrg.), Lebensbilder aus dem Bayerischen Schwaben V, München

1956, 270—280; Ders., Handels- und Industriegeschichte Bayerisch-Schwabens
1648—1870. Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte des schwäbischen Unternehmertums,

Augsburg 1961, 298f ; Hecker, Die Augsburger Jesuiten 79f.
70 Stölzle, Maßregelung 25. — Zu Clemens Wenzeslaus von Sachsen siehe H. Troll,

Kurfürst Klemens Wenzeslaus, Fürstbischof von Augsburg, in : Pölnitz II, München
1953, 302-325; H. Raab, Clemens Wenzeslaus von Sachsen und seine Zeit (1739-1812).
I. Dynastie, Kirche und Reich im 18. Jahrhundert, Freiburg-Basel-Wien 1962. E. Gatz
(Hrg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945. Ein biographisches

Lexikon, Berlin 1983, 388—391. - Übrigens habe Clemens Wenzeslaus später einmal
eingestanden, daß Sailer mit der Entlassung in Dillingen großes Unrecht geschehen sei.

Schiel I Nr. 573.
71 Ebd. Nr. 249-251.
72 Ebd. Nr. 248. - Die Schweizer Sailer-Schüler der Dillinger Zeit sind aufgeführt bei

A. Lütolf, Leben und Bekenntnisse des Joseph Laurenz Schiffmann, Pfarrers, Decans
und Domherrn der Diöcese Basel. Ein Beitrag zur Charakteristik J. M. Sailers und seiner
Schule in der Schweiz, Lucern 1860, 229-239.

73 Ebd. Nr. 247 (so der Moralprofessor Lumpert).
74 Ebd. (derselbe).
73 Ebd. Nr. 170.
76 Ebd. Nr. 259-261.

166



Verbot privater Kollegien oder Repetitionen sowie mancherlei andere

Demütigungen hinnehmen. Ethikvorlesungen durfte er nur noch in
lateinischer Sprache halten. Seine Gegner hatten sich auf der ganzen
Linie gegen ihn durchgesetzt. Die unter ihrem Einfluß vom Kurfürsten
am 16. September 1793 dekretierten Studienverordnungen 77 knüpften
de facto an die im Zuge der Neuorganisation des universitären Studienbetriebs

aufgegebene Unterrichtspraxis wieder an. Obwohl Sailer auf
Grund der ihm auferlegten einschneidenden Beschränkungen auch das

Äußerste, nämlich seine Entlassung, wohl nicht mehr völlig ausschließen

konnte 78, reiste er dennoch Anfang September 1794 in Begleitung
seines Schülers Carl Meyer79 - über Meersburg, wo ihn Carl Theodor

von Dalberg zu einem langen Gespräch empfing 80 — in die Schweiz, um
bei Lavater in Zürich und bei seinen Schülern und Freunden im Kanton
Luzern Erholung zu suchen 81. Erst unmittelbar zu Beginn des neuen
akademischen Studienjahres kehrte er nach Dillingen zurück. Als er sich

in der Frühe des 4. November 1794, mit dem Doktormantel bekleidet,
eben zum Eröffnungsgottesdienst begeben wollte, wurde ihm das

Demissionsdekret überreicht - adressiert «An Herrn Johann Michael
Sailer, Beneficiaten und Frühemesser zu Ayslingen, der Zeit in Dillingen

» 82. Sailer zog sich sofort auf sein Zimmer zurück, erschien noch,
niedergeschlagen und wortlos, zum Mittagstisch; am folgenden Tag

77 Stölzle, Maßregelung 105-121.
78 Vgl. Sailer an Alois Wagner, Dillingen, 20. Februar 1794. Schiel I Nr. 272.
79 Genauer : Sailer begleitete seinen Schüler Carl Meyer, dem er im Jahr zuvor die

Primizpredigt gehalten hatte, in die Schweiz zurück. Schiel II Nr. 107—111. Die Primiz
Carl Meyers hatte am 29. September 1793 in Seeg/Allgäu stattgefunden. Dort wirkte der
Sailer-Freund Johann Michael Feneberg seit Mai 1793 als Pfarrer. Die Primizpredigt ist
abgedruckt in SW 31, 160-172.

80 Schiel II Nr. 110. - Sailer schätzte Carl Theodor von Dalberg (1744-1817), den
letzten Fürstbischof von Konstanz, Kurfürsten von Mainz und Fürstbischof von Worms,
sehr. Als er vom 29. auf 30. September 1801 wieder in Meersburg weilte (auf dem Weg in
die Schweiz), notierte er in sein Reisetagebuch : « Dfalberg]. die erste Stelle — ziemt dem
thätigsten Bischof. Er arbeitet den ganzen Tag, schreibt selbst an die Geistlichen seines

Sprengeis, und benützt das corrige inter me et te ; stellt die Marschallstafel ganz ein, und
Hoftafel wird nur an gewissen Tagen der Woche gehalten. Er behält Geistes-Munterkeit
bei der größten Thätigkeit. Nur Unwissende, blinde Eiferer und böse Menschen hassen
oder lästern ihn. » Schweizerreise 1801. Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg (BZAR)
B/IX. - G. Schwaiger, Sailer und Dalberg, in : Festschrift für Andreas Kraus zum
60. Geburtstag. Hrg. von P. Fried und W. Ziegler, Kalimünz 1983; Ders., Dalberg,
Karl Theodor Freiherr von, in: Gatz 110—113.

81 Schiel II Nr. 108-110.
82 Schiel I Nr. 282-283. Das Entlassungsdekret datierte vom 28. Oktober 1794.

167



verließ er Dillingen, tiefverletzt. « Ich kann unmöglich mehr» — schrieb
er an den ihm befreundeten Pflegsverwalter in Aislingen 83. Winkelhofer,

der Freund der Ingolstädter Jahre, inzwischen als Prediger in München

tätig, nahm den Verstoßenen bei sich auf und half ihm über das

erlittene Unrecht hinweg 84. Den Gegnern in Dillingen und Augsburg
genügte es indes nicht, daß Sailer auf ihr Betreiben endlich wie ein
Lakai, ohne Pension — aus Gründen der «Ökonomie» und «Erspar-
niß»85 — von seinem Lehrstuhl verjagt worden war. Um so frecher
streuten sie jetzt die böse Saat ihrer Verleumdung aus, deren Nachwirkungen

Sailer ein Leben lang — bis in die bischöfliche Zeit hinein — wie
Schatten verfolgten. Über den Münchener Nuntius erreichten sie, daß
seine schon ausgefertigte Ernennung zum kurfürstlich-bayerischen
Hofprediger zurückgezogen und Predigtverbot über ihn verhängt wurde

86
; beinahe wäre es ihnen auch gelungen, seine Ausweisung aus dem

Kurfürstentum Bayern zu bewerkstelligen 87. Erschüttert über Sailers

83 Sailer an Contamin, o. D. Layer, Sailer und Contamin 55 (mit Photo des Briefes). -
Siehe auch H. Rösch, Johann Michael Sailer und seine 2^eit, in : Jahrbuch des Historischen
Vereins Dillingen an der Donau 84 (1982) 13-45.

84 Schiel I Nr. 301. Sailer schildert hier, wie ihn der Freund bei sich aufnahm und ihm
Trost zusprach : « O Lieber den Rock deiner Orthodoxie können dir die Menschen wohl
zerreißen, aber sie selber nicht... Steht doch nur der öffentliche Mensch unter der Zensur
der Menschen. Du weißt ja, und du hast es mir selbst oft gesagt, jeder Mensch ist ein homo
quadruplex, einer vor dem Auge der Welt, der öffentliche ; einer im Auge des Freundes,
der geheime ; einer im Auge seines Bewußtseins, der innere ; einer im Auge Gottes, der

ganz wahre ; nur den öffentlichen können sie auslegen, wie sie wollen, verurteilen,
verdammen. Begnüge du dich damit, daß dein Freund, dein Gewissen und dein Gott dich
nicht verdammen. Die drei verketzern dich nicht ; das merk' du dir, und das sei dir genug

Ach Lieber! man sollte vierzig Tage in Asche, Fasten und Tränengebeten vor Gott
zubringen, ehe man wider seinen Bruder, dessen ausdrücklicher Irrtum in einer
Fundamentallehre von aller Welt anerkannt und von ihm mit unbeugsamem Steifsinne, zum
Skandal der ganzen Christenheit, behauptet wäre, das Urteil der Hétérodoxie ausspräche

Es ist doch ein gar so kleinliches, bequemes, grausames Ding um den Verketzerungs-
geist, und er gehört in das göttliche Christentum hinein, wie der Aussatz in das schöne
Menschengesicht. Du hast recht, es ist ein kleinliches Ding um ihn, weil er Silben sticht,
um das Herz verdammen zu können. Es ist ein bequemes Ding um ihn ; denn er darf nur
verdammen, was er nicht versteht. Es ist ein grausames Ding um ihn, weil er, einer
Meinung wegen, die noch dazu der andere nicht einmal hat, am allerwenigsten hartnäckig
behauptet, die Person lästert und entwürdiget ...»

83 So das Entlassungsdekret. Schiel I Nr. 282.
86 Ebd. S. 253; Schiel II Nr. 127, 131.
87 Schiel I Nr. 312. — Siehe auch Schiel II Nr. 221, wo Sailer schreibt: «Dieselben

Augsburgerfreunde haben erst neulich eine neue Anklage wider mich in das Bayerische
Ministerium eingesandt — (aber ohne allen Erfolg). Es ist dies alles eben nicht angenehm,
aber mir sehr gesund, zur Verhütung des Eitelkeitsschwindels sehr kräftig und zur
Schwächung des Egoism unentbehrlich. » (Sailer an Eleonore Auguste Gräfin Stolberg-
Wernigerode, Landshut, 22. Dezember 1801).

168



Schicksal schrieb damals Lavater: «Einen solchen Mann sollte alles,

was katholisch ist, mit Gold aufwägen »88.

ZWEITE «BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH INGOLSTADt/lANDSHUT

Da unter den gegebenen Umständen ein Verbleib in München nicht
ratsam schien, zog sich Sailer nach Ebersberg, etwa drei Stunden vor
München (und somit München in jederzeit erreichbarer Nähe behaltend)

89, zurück. Der Pfleger der dortigen Malteserkommende Karl
Theodor Beck (1767—1830) hatte ihn eingeladen, bei ihm Wohnung zu
nehmen. In der Geborgenheit der Familie Beck wurden die Sailer

aufgezwungenen zweiten «Brachjahre» wiederum zu einer Periode
fruchtbarer schriftstellerischer Tätigkeit. Sailers Bibliographie weist für
diese Zeit (1794—1799) 23 Nummern (freilich unterschiedlichen
Gewichts) auf. Das erste bedeutende Werk, das Sailer Ende 1794

vorlegen konnte, war seine noch in der Dillinger Zeit abgeschlossene und
in Druck gegebene klassische Übersetzung der «Imitatio Christi» des

Thomas von Kempen 90. Es entstand seine Schrift über die ignatiani-
schen Exerzitien 9l, und er beschäftigte sich mit einer Übersetzung « der
schönsten Briefe aus der Kirchengeschichte vom 1. bis ins 18. Jahrhundert

herab » 92. Aus dieser Beschäftigung erwuchs das mehrbändge Werk
«Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung»93.

Als beim Regierungsantritt Kurfürst Max' IV. Joseph (1799-1825,
seit 1806 König von Bayern) im Jahr 1799 die Berufung des Freiherrn
Maximilian Joseph von Montgelas (1759—1838) in das Außenministe-

88 Schiel II Nr. 307.
89 Schiel II Nr. 137.
90 Zur Entstehungszeit vgl. Schiel I Nr. 217,272 ; Schiel II Nr. 79 ; Bibliographie ebd.

S. 649-651 (Nr. 74—96). - Das Werk erschien unter dem Titel «Das Buch von der

Nachfolgung Christi. Neu übersetzet und mit einer Einleitung und kurzen Anmerkungen
für nachdenkende Christen herausgegeben von J. M. Sailer», München 1794.

91 Uebungen des Geistes zur Gründung und Förderung eines heiligen Sinnes und
Lebens, Mannheim 1799.

92 Schiel II Nr. 131, 149, 170.
93 Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung. Gewählt, übersetzt,

und zur Belehrung und Erbauung seiner Mitchristen herausgegeben von J. M. Sailer,
6 Bände, München 1800-1804.

169


	Erste "Brachjahre" und Berufung nach Dillingen

