
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MANFRED WEITLAUFF

JOHANN MICHAEL SAILER
(1751-1832)

Universitätslehrer, Priestererzieher und Bischof
im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration*

Magnus Jocham (1808—1893), Professor der Moraltheologie am

Lyzeum in Freising, berichtet 1869 von dem wenige Jahre zuvor
verstorbenen Eichstätter Bischof Georg von Oettl (1794—1866, seit 1846

Bischof von Eichstätt), dem letzten Sailer-Schüler auf einer bischöflichen

Kathedra in Bayern : Wenn dieser « auch in den spätestenJahren in
seinen immer liebenswürdigen Gesprächen und Erzählungen» auf
seinen «geistlichen Vater» Johann Michael Sailer zu sprechen gekommen
sei, «so ward er immer wie verklärt und selbst den unscheinbarsten

Momenten, die auf diese hochverehrte Persönlichkeit sich bezogen,
wußte er eine Bedeutung zuzueignen, die es recht klar zeigte, daß an
einem durchgebildeten Diener Gottes Alles belehrend und erbauend
ist» '.

Es gibt religiöse, geistliche Gestalten, die durch ihre herbe Strenge
zutiefst betroffen machen, und es gibt solche, die durch das Gleichmaß
ihres religiösen Ernstes wie ihrer von Herzen kommenden und zu

Erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 21. Oktober 1982 bei der Festakademie

der Theologischen Fakultät Luzern aus Anlaß des 150. Todestages Johann Michael
Sailers und des 200. Geburtstages des Luzerner Theologen Alois Gügler (1782-1827), des

wohl bedeutendsten Sailer-Schülers. - Leben und Werk Alois Güglers würdigte ein
zweiter Vortrag.

1 M. Jocham, Die Grabstätte des... Bischofes Georg Oettl..., in: (Sulzbacher) Kalender
für katholische Christen 29 (1869) 90-96, hier 93.

149



Herzen dringenden menschlichen Wärme, Liebenswürdigkeit und
Diskretion unwiderstehlich anziehen. Zu den letzteren gehört Sailer — und
was Bischof Georg von Oettl noch als alter Mann empfand, wenn er
Sailers gedachte, dem er seit seiner Landshuter Studienzeit (1816—1818)

eng verbunden geblieben war, das empfanden viele, die meisten wohl,
die Sailer in seinem langen Leben einmal wirklich begegnet waren.
Hunderte von begeisterten Studenten in Dillingen an der Donau und in
Landshut zählten dazu, an erster Stelle gewiß Studierende der Theologie,

die, von Sailers Geist geprägt, später als Seelsorger und Pädagogen,
als akademische Lehrer und Priestererzieher oder in leitender kirchlicher

Position sein weltoffenes, allem Guten und Schönen aufgeschlossenes

Christentum, seine ausgewogene — aszetischer Übersteigerung
abholde — Spiritualität weiterzuvermitteln sich bemühten. Es zählten
aber auch dazu so grundverschiedene Menschen wie der in ganz Europa
bekannte und bis in höchste Kreise hinein als Gewissensrat gesuchte
und gehörte Zürcher Prediger und Erbauungsschriftsteller Johann Caspar

Lavater (1741—1801), der durch Sailer zu einem völlig neuen
Verständnis von katholischer Geistigkeit und Kirche fand, wie der - Sailer
freilich zuinnerst seelenverwandte — Dichter Matthias Claudius (1740-
1815) in Hamburg, der nachmals in Berlin lehrende gefeierte Jurist und
Rechtshistoriker Friedrich Carl von Savigny (1779-1861), ebenfalls

Protestant, der als junger Professor in Landshut zu dem dort um Sailer
sich bildenden Freundeskreis stieß, die hochgebildete Goethe-Freundin
Antonie Brentano (1780-1869) und ihre Familie in Frankfurt, die
enthusiastischen Brüder Clemens (1778—1842) und Christian Brentano

(1784-1851) und ihre Schwester Bettina von Arnim (1785-1859), die
wieder katholisch gewordenen Stolberg im westfälischen Sondermühlen

und die evangelischen Stolberg in Wernigerode im Harz, der
berühmte Augenarzt und religiöse Schriftsteller Heinrich Jung-Stilling
(1740—1817), der Konstanzer Generalvikar Ignaz Heinrich Freiherr
von Wessenberg (1774—1860) und die Luzerner Lyzealprofessoren
Joseph Widmer (1779-1844) und Alois Gügler (1782-1827), König
Ludwig I. von Bayern (1786-1868, König 1825-1848) und sein Minister

Eduard von Schenk (1788—1841), der spätere Fürstbischof von
Breslau und Kardinal Melchior von Diepenbrock (1798—1853, seit 1845

Fürstbischof von Breslau), dem die Begegnung mit Sailer zur Wende
seines Lebens wurde, daneben die vielen Unbekannten oder nur am
Rand Genannten, etwa auch der Schwerverbrecher Johann Georg
Schusmann, der weder durch hochnotpeinliches Verhör noch durch

150



Anwendung der Folter zum Geständnis gebracht werden konnte und
allen Bekehrungsversuchen sich widersetzte, bis Sailer ihn im Kerker
aufsuchte — und Sailer, Professor der Pastoraltheologie und Ethik,
begleitete den zum Tod Verurteilten am 14. Mai 1790 im fürstbischöflichen

Dillingen auf dem Armsünderkarren zur öffentlichen Hinrichtung,

und tiefbewegt richtete er vom Blutgerüst herab an die
zusammengeströmte Menge das Wort : « Auf einer solchen Kanzel, wie diese

da, habe ich noch nie gepredigt, mit größerer Empfindung habe ich
noch nie ein Wort ausgesprochen als dieses: <Seht, was es ist, ein
Mensch seyn !>»2.

SAILERS ZEITALTER

Als Sailer diese nicht alltägliche Predigt hielt, war noch kein Jahr
verstrichen, seit in Frankreich die lange schon schwelende Krise in die
offene Revolution umgeschlagen war. Sie fegte binnen kurzem nicht
nur das Königtum und das alles beherrschende Feudalsystem
Frankreichs mitsamt der in dieses eingebundenen « Ecclesia gallicana »

hinweg, sondern riß alsbald auch die übrigen Staaten Europas in ihren
Strudel, und die von ihr ausgelöste «Bodenbewegung» setzte sich fort
bis nach Lateinamerika. Für die abendländische Welt wurde so die
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert zu einer Phase grundstürzender
äußerer und innerer Erschütterungen. Die überlieferte, für gottgesetzt
gehaltene Ordnung zerbrach, und ein neues Zeitalter, das sich in den

geistigen Bewegungen des 18. Jahrhunderts freilich längst angekündigt
hatte, wurde in Schmerzen geboren. Zwar blieb Deutschland, genauer :

dem Heiligen Römischen Reich mit seinem Kaisertum — von den an
Frankreich grenzenden Reichsterritorien abgesehen — der revolutionäre
Umsturz erspart. Nichtsdestoweniger kam es auch hier zu einer —

2 J. M. Sailers Ausführlicher Bericht an Se. kurfürstl. Durchlaucht zu Trier Clemens
Wenzeslaus als Fürstbischof zu Augsburg von den letzten Stunden Joh. Georg Schus-

manns, der den 14. Mai 1790 in Dillingen enthauptet -wurde; ein wichtiger Beitrag zur
Pastoral-Theologie auch noch für unsere Zeiten, in : Felders katholisches Magazin 1807. -
H. Schiel, Johann Michael Sailer. Leben und Briefe I-II, Regensburg 1948-1952, hier I
Nr. 189 (Bericht des Sailer-Schülers Christoph von Schmid).

151



durchaus gewaltsamen — Neuordnung, der in erster Linie die feudale
Reichskirche mit ihren geistlichen Kurfürsten, Fürstbischöfen,
Reichsprälaten, Fürstäbtissinnen und adeligen Domkapiteln zum Opfer fiel.
Die Beute, d. h. den (trotz der Beschneidung durch die Reformation
immer noch) beträchtlichen kirchlichen Territorialbesitz, teilten die
weltlichen Fürsten unter sich auf. « Entschädigung aus dem Schöße des

Reiches» nannten sie das — nämlich für ihre tatsächlichen oder nur
angeblichen Verluste in den linksrheinischen Gebieten, die vom
revolutionären Frankreich okkupiert worden waren und nach den beiden
verlorenen Koalitionskriegen (im Frieden von Lunéville 1801) an dieses

definitiv hatten abgetreten werden müssen. Das Ende der geistlichen

Staaten, die sich gerade in den letzten Jahrzehnten des 18.

Jahrhunderts durch Aufgreifen aufgeklärter Reformanstöße teilweise nochmals

erstaunlich regeneriert hatten 3, besiegelte aber zugleich auch das

Schicksal fast aller Stifte und Klöster sowie fast aller kirchlichen
Bildungseinrichtungen. Sie wurden aufgehoben, ihr Besitz wurde in staatliche

Hand überführt, nur wenige der 18 katholischen Universitäten
wurden in paritätische Hochschulen umgewandelt4. Der allgemeinen
Säkularisation der Reichskirche (1803) folgte unmittelbar das Ende des

römisch-deutschen Kaisertums, das mit den geistlichen Fürsten seine

eigentliche Stütze verloren hatte. Am 6. August 1806 legte Franz IL, der
letzte römisch-deutsche Kaiser, die Krone des Reiches nieder und
erklärte das Heilige Römische Reich für erloschen. Keine «Heilige
Allianz», kein mühsam geschlossener «Bund von Thron und Altar»,
auch keine «Restauration» vermochte die Zeit vor 1789 nochmals

zurückzubringen, die mittelalterlichem Denken entsprungene sakrale
Reichsidee nochmals zum Leben zu erwecken.

Indes wäre es zu vordergründig, den Untergang der Reichskirche nur
der territorialen Begehrlichkeit der weltlichen Fürsten anzulasten. Die

3 Siehe dazu allgemein : Gebhardt, Handbuch der Deutschen Geschichte, hrg. von
H. Grundmann, II, Stuttgart M970, 351-355 ; III, Stuttgart 91970, 29-34 (Lit.) ; H. Jedin
(Hrg.), Handbuch der Kirchengeschichte V, Freiburg—Basel-Wien 1970, 533—554 (Lit.) ;

G. Schwaiger, Das Ende der Reichskirche und die Säkularisation in Deutschland, in:
Ders., (Hrg.), Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert. Referate und Berichte des

Arbeitskreises Katholische Theologie Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des

Neunzehnten Jahrhunderts 11), Göttingen 1975, 11-24; A. Rauscher (Hrg), Der soziale
und politische Katholizismus. Entwicklungslinien in Deutschland 1803-1963 I
Geschichte und Staat 247-249), München-Wien 1981, 15-45 (R. Lill). - Hier und im
folgenden beschränken sich die Literaturangaben auf notwendigste Hinweise.

4 Schwaiger, Das Ende der Reichskirche 20.

152



Zerschlagung der Institution — deren feudales Erscheinungsbild im
fortschreitenden 18. Jahrhundert zudem je länger je mehr als Anachronismus

empfunden wurde, weshalb sie auch in den Jahren der Krise
nicht einen einzigen Verteidiger von Rang gefunden hatte 5

— signalisierte

vielmehr, neben manchem anderen, auch und nicht zuletzt eine
massive Infragestellung des ihr zugrunde liegenden Gedankens : des

Christentums als Offenbarungsreligion. Die Frage nach der inneren
Legitimation der Kirche bzw. aller christlichen Kirchen, vom
aufgeklärten Denken mit Vehemenz aufgeworfen, hatte der Säkularisation
geistig den Boden bereitet, zumal Kirche und Theologie eine überzeugende

Antwort schuldig geblieben waren. Jetzt aber, im äußeren

Unglück und in der polizeistaatlichen Umklammerung, bewirkte diese

an die Wurzel gehende Infragestellung eine schwere innere Verstörung
der Kirche, die heftige Auseinandersetzungen um die Grundlagen des

christlichen Glaubens, um die rechte Gestalt der Kirche, des Christentums,

theologischer Lehre und Verkündigung, christlicher Lebensform
zur Folge hatte. Es ging um das entscheidende Problem, wie man (und
auch ob man) den hart angefochtenen alten, überkommenen Glauben
in die neue, tiefgreifend gewandelte Zeit « übersetzen » und in ihr lebbar
machen könne.

Diese Herausforderung an die so vielfältig gedemütigte, in den
«Prüfstand» geratene Kirche weckte jedoch unter den katholischen
Theologen Deutschlands alsbald «eine rüstige und freudige Strebsamkeit»,

und zwar «besonders da, wo eine unmittelbare Berührung mit
den Bewegungen auf dem Gebiete der protestantischen Wissenschaft
statt hatte ». Mit Recht urteilte so der gelehrte Theologe Karl Werner in
seiner wenige Jahre vor dem Ersten Vatikanum erschienenen großen
« Geschichte der katholischen Theologie. Seit dem Trienter Concil bis

zur Gegenwart »6. Es kam zu einem raschen Aufblühen mehrerer
Schulen, « in welchen die kirchliche Theologie als Universitätsstudium
in einer erfreulichen Regsamkeit und Vielseitigkeit des Schaffens und
Strebens binnen Kurzem zu einem hohen Flore gedieh » 7. Wohl meinte
Karl Werner vorzüglich den «schöne[n] und vielverheißende[n]
Aufschwung» deutscher katholischer Theologie in den dreißigerJahren des

5 P. Wende, Die geistlichen Staaten und ihre Auflösung im Urteil der zeitgenössischen
Publizistik Historische Studien 396), Lübeck-Hamburg 1966.

6 München 1866 [unveränd. Nachdr. New York-London-Hildesheim 1965].
7 Ebd. 469.

153



vergangenen Jahrhunderts, der freilich zum nämlichen Zeitpunkt durch
die posthume römische Verurteilung des gefeierten Bonner Theologen
Georg Hermes (1775—1831) auf Grund von Denunziation, ohne Kenntnis

des Inhalts seines gedruckten Werkes — wie wir heute wissen8 —, den

ersten schweren Rückschlag erlitt und in den folgenden Jahrzehnten
durch den erzwungenen Vormarsch einer betont rückwärts gewandten,
monologisierenden neuscholastisch-« römischen » Theologie wieder
zum Erliegen gebracht wurde9. Doch unter jenen Männern, denen das

Verdienst zufällt, am Beginn des Jahrhunderts in äußerlich verzweifelter

Situation den « ideellefn] Aufschwung» des « katholische[n] Bewußtsein^]

in Deutschland» eingeleitet, maßgeblich zur «Weckung und
Kräftigung der Glaubensmacht in den Herzen der Gebildeten», zur
«Belebung des zuversichtlichen Glaubens an die Möglichkeit einer
geistig tiefen Fassung und siegreichen wissenschaftlichen Vertretung
der katholischen Überzeugung gegenüber den Angriffen des Unglaubens

und Irrglaubens » beigetragen zu haben 10, nimmt Sailer als Priester
und Theologe einen hervorragenden Platz ein. Man kann von der
katholischen Erneuerung im Deutschland des frühen 19. Jahrhunderts
nicht sprechen, ohne Sailer mit an erster Stelle zu nennen u.

8 H. H. Schwedt, Das römische Urteil über Georg Hermes (1775-1831). Ein Beitrag
zur Inquisition im 19. Jahrhundert Römische Quartalschrift, 37. Supplementheft),
Rom-Freiburg-Wien 1980.

9 Siehe dazu: M. Weitlauff, Zur Entstehung des «Denzinger». Der Germaniker
Dr. Heinrich Joseph Dominikus Denzinger (1819-1883) in den ersten Jahren seines
akademischen Wirkens an der Universität Würzburg, in : Historisches Jahrbuch 96 (1978)
312-371; Ders., Der Fall des Würzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab
(1811-1872), in: G. Schwaiger (Hrg.), Historische Kritik in der Theologie. Beiträge zu
ihrer Geschichte Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten
Jahrhunderts 32), Göttingen 1980, 245-284.

10 Werner 469.
1 ' Aus der Fülle der Literatur über Sailer seien lediglich genannt : G. Aichinger,

Johann Michael Sailer, Bischof von Regensburg. Ein biographischer Versuch, Freiburg
i. Br. 1865 (immer noch lesenswert); S. Merkle, Johann Michael Sailer, in: Ders.,
Ausgewählte Reden und Aufsätze. Anläßlich seines 100. Geburtstags hrg. von
Th. Freudenberger Quellen und Forschungen zur Geschichte des Bistums und
Hochstifts Würzburg 18), Würzburg 1965, 442-461 ; Schiel I-II (Anm. 2. Diese
verdienstvolle Quellenedition ist grundlegend ; auf ihr basiert jede nachfolgende biographische

Darstellung) ; G. Schwaiger, Johann Michael von Sailer (1751-1832); in: H. Fries-
G. Schwaiger (Hrg.), Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert I, München

1975, 55-93; Ders., Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater,
München-Zürich 1982 (QQ und Lit.); G. Schwaiger-P. Mai (Hrg),Johann Michael Sailer
und seine Zeit Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 16), Regensburg
1982.

154



HERKUNFT, BILDUNGSGANG

UND ERSTE AKADEMISCHE WIRKSAMKEIT IN INGOLSTADT

Johann Michael Sailers Heimat lag im altbayerischen Teil des Bistums

Augsburg, in der bäuerlichen Gegend um Schrobenhausen. Am 17.

November 1751 wurde er im Dorf Aresing als Kind armer, tiefgläubiger
Schusters- und Gütlerseheleute geboren. Nur mit Mühe konnte der
Vater für den Gedanken erwärmt werden, seinem jüngsten Sohn
Hansmichel, statt ihn in eine Lehre zu stecken, die Einwilligung zum
Studium zu geben. « Das Studieren » dünkte ihn ein gar zu « langsames und

ungewisses Handwerk und obendrein das allerteuerste » zu sein12.

Endlich ließ er auf Drängen des Dorfschullehrers und des Dorfkaplans
den Zehnjährigen schweren Herzens in die kurfürstliche Residenzstadt
München ziehen, wo dieser unter dürftigsten äußerlichen Bedingungen,

auf das Almosen wechselnder Kostplätze und Freitische angewiesen,

das Jesuitengymnasium absolvierte 13. In der Rückschau rühmte
Sailer die ungebrochene religiöse Atmosphäre dieser Studienanstalt, das

Vorbild der Lehrer, Eifer, Modestie und sittlichen Ernst ihrer Zöglinge
u ; er verschwieg aber nicht die ihn damals dennoch quälenden

jugendlichen Gewissensnöte und die bohrenden Glaubenszweifel des

Heranreifenden. Erst dem Zweiundzwanzigjährigen vermochte ein
Missionar durch männliche Belehrung das Gemüt wieder zu beruhigen

l5. Dazu kam der Verlust beider Eltern 16. Nicht nur unbefangene
Heiterkeit lag also über jener Zeit, « da mich » — wie Sailer schreibt —

«das Studium der gelehrten Sprachen und das Lesen der lateinischen
Klassiker bezauberte und fast ganz außer mich hinauswarf» 17. Die

12 Schiel I Nr. 4 (Sailer). - Die bei Schiel gesammelten Quellentexte werden im
folgenden nach den Nummern zitiert, in der Regel - da jederzeit leicht nachprüfbar -
ohne nähere Angabe.

13 Schiel I S. 21—32 (Sailer besuchte das Münchener Jesuitengymnasium von April
1762 bis September 1770).

14 Ebd. Nr. 16.

"Ebd. Nr. 22, 38, 45, 46.
16 Die Mutter (Maria, verw. Rieger, geb. Reisner) starb am 16. Oktober 1765, als Sailer

kaum 14 Jahre alt war; der Vater (Andreas Sailer) starb kurz nach einer zweiten
Verehelichung am 22. Dezember 1769, als Sailer die letzte Gymnasialklasse besuchte. Ebd.
S. 15—17; W. Vitzthum, Johann Michael Sailer 1751-1832. Von Aresing nach Regensburg,

Aresing 1982, 26f.
17 Schiel I Nr. 22.

155



fruchtbarsten Anregungen empfing der für Poesie und Redekunst früh
aufgeschlossene Student übrigens von dem aus Schenkon am Sempa-
chersee stammenden Jesuiten Joseph Zimmermann (1737—1797), der
seine begabteren Schüler — jeweils in der Frühe vor Unterrichtsbeginn —

mit Erscheinungen der damals aufblühenden Nationalliteratur, so mit
Friedrich Gottlieb Klopstocks « Messiade », bekannt machte. Ihm
verdankte Sailer «die Erstlinge seiner Bildung und» — so fügt er hinzu —

« wohl auch den freundlichen Sinn für Helvetia und ihre Bewohner, der
sich nachmals ganz besonders bei ihm entwickelte» 18.

Das Beispiel seiner Lehrer bewog Sailer im Herbst 1770 zum Eintritt
in das Noviziat der Jesuiten in Landsberg am Lech. Zwei « fast
paradiesische »Jahre verbrachte er hier '9, in « den Geist des Gebetes und der

Selbstverleugnung» sich einübend20, ehe ihn seine Oberen zum
Studium der Philosophie an die bayerische Landesuniversität Ingolstadt
schickten. Als die Gesellschaft Jesu im Sommer 1773 die päpstliche
Aufhebung traf, setzte er, nunmehr als kurfürstlicher Alumnus, unverändert

seine Studien fort. 1774 errang er den philosophischen Doktorgrad.

Die Thematik seiner ersten wissenschaftlichen Bemühung ist
dabei nicht ohne Reiz. Als Dissertatio inauguralis hatte er nämlich
einen «oekonomischen Versuch» darüber vorgelegt: «Wie man einen

Weyer von seinem Geröhre ohne Ableitung des Wassers reinigen
kann» 21. 1775, nach seinem zweiten theologischen Studienjahr, wurde
Sailer im Augsburger Dom zum Priester geweiht22, kehrte aber
anschließend wieder nach Ingolstadt zurück, wo er ziemlich rasch zum
«öffentlichen Repetitor der Philosophie und Theologie» (1777) und —

noch nicht dreißigjährig — zum zweiten Professor der Dogmatik, neben
und unter seinem theologischen Lehrer, dem streitbaren Exjesuiten
Benedikt Stattler (1728-1797)23, aufrückte (1780)24, allerdings
zugleich auch als «Exjesuit» und Schüler Stattlers in die inneruniversitä-

18 Ebd. Nr. 16 (Sailer). - Siehe auch die Darstellung der Jugendzeit Sailers bei
Schwaiger, Kirchenvater 7—14; Ders., Der junge Sailer, in: Schwaiger-Mai 35-50.

19 Schiel I Nr. 34 (Sailer).
20 Ebd. S. 33. - Zum Tagesablauf im Noviziat siehe ebd. Nr. 42.
21 Die Arbeit (20 Seiten Umfang) erschien 1774 in Ingolstadt. Der genaue Titel bei

Schiel II S. 639-665 (Sailer-Bibliographie), hier 641.
22 Am 23. September 1775. Schwaiger, Kirchenvater 16 (mit Auszug aus der

Weihematrikel des Bistums Augsburg zum Jahr 1775).
23 F. Scholz, Benedikt Stattler (1728-1797), in: Fries-Schwaiger I 11-34 (Lit.).
24 Schiel I Nr. 64 (Ernennung zum öffentlichen Repetitor, 20. April 1777); Nr. 81

(Ernennung zum zweiten Professor der Dogmatik, 26. September 1780).

156



ren Richtungs- und Parteikämpfe hineingezogen wurde, die durch die

Aufhebung der Gesellschaft Jesu und die dadurch in Gang gekommenen

Veränderungen im Lehrkörper verursacht waren 25. Seine Promotion

zum Doktor der Theologie erfolgte erst gut einen Monat nach
seiner Ernennung zum Professor, am Beginn des Studienjahres
1780/81, und zwar auf Grund einer umfänglichen lateinischen Dissertation,

die in noch ganz traditionell-scholastischer Argumentationsweise

das Problem des Zusammenhangs zwischen Theologie und
Philosophie (als « ancilla theologiae ») behandelte 26.

Seit 1777 hatte sich Sailer bereits mehrfach auf literarischem Feld

betätigt, beginnend mit der Zusammenfassung der «Demonstratio
evangelica» seines Lehrers Stattler zum Kompendium 27. Aber wie er
sich hier auf dem Titelblatt dankbar als dessen Schüler bekannte und in
zwei polemischen Schriften mit bemerkenswert scharfer Klinge Stattlers

angegriffene (und 1780 zensurierte) philosophisch-theologische
Position verteidigte 28, so vermochte er sich in diesen Jahren auch auf
dem Katheder nur schwer aus dessen Schatten zu lösen. Noch war Sailer
mehr ein Lernender als ein Lehrender. In ein paar kleineren
Gelegenheitsschriften wurde indes seine pädagogische Ader schon sichtbar 29,

und als er 1781 seine «Theorie des weisen Spottes» als «Neujahrsgeschenk

eines Ungenannten an alle Spötter und Spötterinnen über Drey-
einigkeit» — so der Untertitel — vorlegte 30, hatte er auch deutlicher zu
seiner spirituellen und theologischen Eigenart gefunden. Mehr noch : in

25 H. Grassl, Aufbruch zur Romantik. Bayerns Beitrag zur deutschen Geistesgeschichte

1765-1785, München 1968, bes. 71-96, 173-292; M. Spindler (Hrg.), Handbuch

der Bayerischen Geschichte II, München 1969, 829-831; G.Schwaiger, Die
Theologische Fakultät der Universität Ingolstadt (1472-1800), in: L. Boehm—J. Spörl
(Hrg.), Die Ludwig-Maximilians-Universität in ihren Fakultäten I, Berlin 1972, 13-126,
hier 102-126.

26 Promotion am 27. Oktober 1780. Schwaiger, Kirchenvater 24, 181 Anm. 3 (Eintrag
in der Dekans-Matrikel). - Titel der Dissertation : Theologiae Christianae cum Philoso-
phia nexus, Augustae Vindelicorum 1779 (466 S.).

27 Demonstratio evangelica olim a Benedicto Stattler, SS. Theologiae Professore et
Procancellario in Universitate Anglipolitana conscripta, nunc in Compendium redacta ab

ejusdem discipulo Michaele Sailer, Monachii 1777.
28 Neueste Geschichte des menschlichen Herzens in Unterdrückung der Wahrheit.

5 Theile. Statt aller Pro und Contra in der Wolfgang-Frölich-Mönchisch-theologischen
Streitsache, München 1780. - Praktische Logik für den Widerleger an den Verfasser der

sogenannten Reflexion wider die Demonstratio catholica, München 1780. - Zu «Sailer
und Stattler» siehe Schwaiger, Kirchenvater 28f.

29 Schiel II S. 641f. (Bibliographie).
"München 1781.

157



der Anlage dieser Meditationsschrift, in der Art, wie er frei und mit
sprachlicher Präzision die rationalistische Argumentation der Zeit - ihr
Gewicht unterstreichend — aufgreift, «vernünftig» spricht, zunächst
den Spötter in seiner Armseligkeit bloßstellt, dann zum verspotteten
Gegenstand : zur göttlichen Dreieinigkeit, hinleitet, ihn im Blick auf die

Wirklichkeit menschlichen Seins zur Entfaltung bringt, dabei von den

Gründen der Vernunft den Bogen spannt zur Heiligen Schrift und zur
Lehre der Kirche und aufzeigt, wie eines zum anderen weist, eines im
anderen steht, die Gründe der Vernunft in ihrer Tiefe sich erst erschließen

im Licht der Bibel und der kirchlichen Lehre : im Geheimnis der

Dreifaltigkeit Gottes in Wahrheit zugleich der Schlüssel verborgen liegt
zur Erkenntnis der ganzen Fülle menschlichen Seins, zeichnete sich
bereits die Genialität des religiösen Volkserziehers ab31. Sailers

Religiosität hatte die scholastische Enge gesprengt.

ERSTE «BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH DILLINGEN

Das Jahr 1781 kam der «Selbstfindung» Sailers noch auf andere
Weise entgegen : Es brachte das Ende der Zusammenarbeit mit Benedikt

Stattler und schließlich die räumliche Trennung von ihm. Beides

erleichterte es Sailer, aus dem Einfluß seines Lehrers - der ihn aber, wie
er später einmal dankbar bekannte, zu strenger Logik und Konsequenz
des Selbstdenkens angeleitet hatte 32 - endgültig sich zu lösen und
seinen eigenen geistigen Stand zu gewinnen. Die Umstände dieser Trennung

waren freilich ebenso bedrückend wie demütigend. Der
pfalzbayerische Kurfürst Karl Theodor (f 1799), der 1777 Max III. Joseph

31 Grassl 350—352. B. Gajek, Dichtung und Religion. J. M. Sailer und die Geistesgeschichte

des 18. und 19. Jahrhunderts, in: H. Bungert (Hrg.), Johann Michael Sailer.

Theologe, Pädagoge und Bischof zwischen Aufklärung und Romantik. Vortragsreihe der
Universität Regensburg Schriftenreihe der Universität Regensburg 8), Regensburg
1983, 59-85, hier 62-64.

32 Sailer, Handbuch der christlichen Moral I, München 1817, 86. - Sailer widmete
seinem Lehrer nach dessen Tod (1797) ein pietätvoll gezeichnetes Lebensbild. Johann
Michael Sailer's sämmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers herausgegeben von
Joseph Widmer, 40 Bände und Supplementband, Sulzbach 1830-1841 (1855), hier 38,
117—122. — Sailers «Sämmtliche Werke» werden im folgenden zitiert mit SW.

158



(1745—1777) in der Regierung des Kurfürstentums Bayern gefolgt war,
entschloß sich nämlich, das gesamte höhere Bildungswesen von den

Gymnasien bis zur Universität den Prälatenklöstern des Landes
aufzubürden - aus Ersparnisgründen, wie es hieß, tatsächlich jedoch, um mit
dem Millionenvermögen des aufgehobenen Jesuitenordens, das Max
III. Joseph zum Unterhalt der Schulen bestimmt hatte, die Gründung
einer bayerischen Zunge des Malteserordens, vornehmlich zur Versorgung

seiner illegitimen Nachkommenschaft und des Hofadels, zu
fundieren 33. Im Zuge dieser kurfürstlich verfügten «Umschichtung» wurden

im Dezember 1781 alle an der Universität Ingolstadt lehrenden
Exjesuiten und Weltpriester entlassen und mit einer schmalen Pension

von jährlich 240 Gulden abgefunden. Auch der « Exjesuit» Sailer wurde
von der Maßnahme der Entlassung betroffen, gerade ein Jahr nach
seiner Bestellung zum Professor. Aber während man Benedikt Stattler
als Pfarrer nach Kemnath in der Oberpfalz abschob, konnte er in
Ingolstadt bleiben, mußte allerdings das Collegium Albertinum, in dem

er seit Beginn seines Studiums logiert und zuletzt als Teil seiner Besoldung

freie Kost und Wohnung genossen hatte 34, räumen. Zusammen
mit Sebastian Winkelhofer (1743—1806), ebenfalls einem Exjesuiten,
mit dem ihn innige Freundschaft verband, bezog er in der Stadt eine
kleine Wohnung, zwei Zimmer. Und hier, an der Seite des Freundes,
mit dem er alles gemeinsam hatte — «einen Tisch, eine Unterhaltung,
ein Studium, das der Heiligen Schrift, oft auch eine Börse, aber nicht die
meine, die nicht war, sondern die seine» 35

— nützte er die ihm
aufgezwungene Muße für die Ausarbeitung seiner « Vernunftlehre für
Menschen, wie sie sind » und für die Herausgabe des « Vollständigen Lese-
und Betbuches», der schönsten Frucht dieser seiner ersten «Brachjahre

»36. Winkelhofer hatte ihn zu letzterem Werk ermuntert ; er sorgte
auch für die Finanzierung des Druckes 37.

Da erreichte Sailer im Frühjahr 1784 ein Ruf an die fürstbischöflich-
augsburgische Universität Dillingen an der Donau. Sailer hatte im Jahr
zuvor dem Trierer Kurfürsten und Augsburger Fürstbischof Clemens

33 Schiel I S. 55f. ; Spindler, Handbuch II 1096-1098.
34 Schiel I Nr. 65, 80.
33 Ebd. Nr. 86.
36 « Dies sein Privatleben an der Seite seines Freundes Winkelhofer sah er als wohltätige

Brachjahre für sein Erdreich an. » So Sailer in einer Selbstdarstellung. Ebd.
Nr. 85.

37 Ebd. Nr. 87.

159



Wenzeslaus von Sachsen (1739—1812) eine für den Klerus des Bistums

Augsburg bestimmte « Epistola pastoralis » verfaßt — ein umfängliches
Schreiben, das den großen, von echtem kirchlichem Reformwillen
durchdrungenen Hirtenbriefen der Aufklärungszeit beizuzählen ist38,

an diese auch in vielfacher Hinsicht anknüpft, sie aber zugleich übertrifft

durch das ihm zugrundeliegende verinnerlichte, « geistliche »

Priesterbild : Alle zeitgemäße kirchliche Reform müsse ihren Anfang nehmen

beim Priester und Seelsorger selbst, indem dieser sich wieder seiner

hohen, die ganze Existenz einfordernden Aufgabe als Verkünder des

« Wortes Gottes » bewußt werde und mit ganzem Ernst sich zuallererst
seinen geistlichen Hirtenpflichten stelle - das ist der Tenor des Schreibens,

der alle einzelnen Anliegen des Reformwesens verbindende
Gedanke 39. Anerkennung und Dank für die Ausarbeitung des

Pastoralschreibens, das unter dem Datum des 1. November 1783 dem
Augsburger Klerus zum Abschluß einer Generalvisitation zugeleitet worden

war, kleidete der Kurfürst nun in die an Sailer gerichtete Einladung,
künftig an der Hohen Schule des Bistums Augsburg, die nach dem
Ausscheiden der Jesuiten neu organisiert und den Bildungsidealen der
Zeit geöffnet worden war40, die Fächer Ethik und Pastoraltheologie zu
dozieren41. Das angebotene Gehalt war freilich karg bemessen: Es

38
« Diesen Hirtenbrief habe ich für den Churfürsten von Trier gemacht. Zur Belohnung

hat er mich im Jahre 1784 zum Professor an der hohen Schule zu Dillingen befördert,
und im Jahre 1794 von der Professur wiederentlassen ». Handschrift! Eintrag in einem in
Sailers Nachlaß gefundenen Druckexemplar. Ebd. S. 76.

In SW 40 Anhang I-LXII die lateinische Fassung, datiert Ehrenbreitstein, 1. November

1783 ; eine deutsche Übersetzung erschien 1784 in Augsburg. - Die reformfreudigen
Hirtenbriefe der Aufklärungszeit (Trautson, Wien 1752 — Herberstein, Laibach 1782 -
Colloredo, Salzburg 1782) sind bequem greifbar bei P. Hersche (Hrg.), Der aufgeklärte
Reformkatholizismus in Österreich Quellen zur neueren Geschichte 33), Bern 1976;
zum Ganzen siehe: Ders., Der Spätjansenismus in Österreich Veröffentlichungen der
Kommission für Geschichte Österreichs 7), Wien 1977.

39 J. Seiler, Sailers Hirtenbrief für den Augsburger Fürstbischof Clemens Wenzeslaus

von Sachsen (1783), in: Schwaiger-Mai 209-227; siehe auch A. Gulielminetti, Kle-
mens Wenzeslaus, der letzte Fürstbischof von Augsburg, und die religiöse Reformbewegung,

in: Archiv für die Geschichte des Hochstifts Augsburg 1 (1911) 493-598.
40 Th. Specht, Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen (1549-1804) und der

mit ihr verbundenen Lehr- und Erziehungsanstalten, Freiburg i. Br. 1902; P. Rummel,
Dillingen, Universität, in: Theologische Realenzyklopädie 8 (1981) 750-752 (Lit.);
K. Hengst, Jesuiten an Universitäten und Jesuitenuniversitäten Quellen und
Forschungen aus dem Gebiet der Geschichte 2), München-Paderborn-Wien 1981.

41 Die Ernennung erfolgte am 8. März 1784 für das folgende Studienjahr 1784/85.
Specht 510. - Endgültige Bestellung als Professor der Ethik und Pastoraltheologie durch
Dekret vom 17. Juli 1784. Schiel I Nr. 95.

160



betrug ganze 300 Gulden jährlich 42. Bescheiden war auch die

Wohnung, die man dem Neuberufenen anwies : Sie bestand aus einem
Studier- und einem Schlafzimmer im gemeinschaftlichen Domizil der

geistlichen Professoren 43. 1789 wurde allerdings die Besoldung — aus
besonderer kurfürstlicher Gnade — mittels der Verleihung eines Früh-
meßbenefiziums im nahe gelegenen Aislingen nicht unerheblich
aufgestockt 44.

Sailer nahm am 4. November 1784 seine Lehrtätigkeit in Dillingen
auf45. Nun konnte sich seine theologische und geistig-spirituelle Eigenart

erstmals ungehindert entfalten, und sie entfaltete sich mit solch
zündender Kraft, daß die fürstbischöfliche Hohe Schule kaum zwei

Jahrzehnte vor dem Untergang der geistlichen Staaten und ihrer
Bildungseinrichtungen nochmals zu ungeahnter Blüte gedieh. Gewiß darf
der Anteil anderer Professoren, zumal des Dogmatikers Patriz Benedikt
Zimmer (1752-1820)46 und des Philosophen Joseph Weber (1753—

1831)47, die beide mit Sailer enge Freundschaft schlössen und
zusammenwirkten, an der Hebung des Ansehens der Dillinger Universität
nicht gering geachtet werden. Aber Sailer, dessen Name durch das

Erscheinen seines «Vollständigen Lese- und Betbuchs» (1783) überall
hellen Klang gewonnen hatte, war doch die eigentliche Seele und der

Magnet des ganzen Lehrbetriebs. Sein mitreißendes Wort füllte die
Hörsäle und zog die Studenten an bis aus Württemberg, der Schweiz,
den Rheinlanden und Westfalen 48. Ein Kreis von Schülern drängte sich

42 Ebd. Nr. 109.
43 Ebd.
44 Dieses Frühmeßbenefizium, das Sailer bis zu seiner Ernennung zum Domkapitular

von Regensburg 1821 innehatte, erbrachte jährlich runde 600 Gulden. Sailer erbaute 1790
auch ein neues Benefiziatenhaus, das heute noch steht. A. Layer, Sailer und Contamin.
Mit unveröffentlichten Briefen Johann Michael Sailers, in : Jahrbuch des Vereins für
Augsburger Bistumsgeschichte 1 (1967) 35—58; Ders., Johann Michael Sailer und sein
Benefizium in Aislingen bei Dillingen. Ebd. 16 (1982) 29-69.

45 Schiel I S. 79f.
46 Ph. Schäfer, Patriz Benedikt Zimmer (1752-1820), in: Fries-Schwaiger I 94-113

(Lit.).
47 R. Stölzle, Ein Kantianer an der katholischen Akademie Dillingen und seine

Schicksale 1792-1797, in: Philosophisches Jahrbuch 24 (1911) 351-368; Ph. Funk, Von
der Aufklärung zur Romantik. Studien zur Vorgeschichte der Münchener Romantik,
München 1925, 15f ; H. Trefzger, Der philosophische Entwicklungsgang von Josef
Weber. Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Romantik, Freiburg i. Br. 1933.

48 Über Sailers Dillinger Zeit siehe Schiel I S. 76—252 (mit zahlreichen Auszügen aus
den « Erinnerungen » des Sailer-Schülers Christoph von Schmid, die dieser mit über 80

Jahren niederschrieb); Schwaiger, Kirchenvater 32—43; Ders., Sailers frühe Lehrtätig-

161



um ihn, und schon begann sich herauszubilden, was man später die
Priesterschule Sailers genannt hat49. Durch seine doppelte
Lehrverpflichtung erreichte Sailer die Studierenden der theologischen wie der

philosophischen Fakultät. Aber auch gebildete Männer der Stadt und
Umgebung, beeindruckt von Sailers akademischen Predigten, mischten
sich zuweilen unter seine Hörerschaft. Sailers abendliche Religionskollegien

für Hörer aller Fakultäten 50 besuchten sogar einzelne
Handwerksmeister und Gesellen 51

; oft war der Zulaufzu den Vorlesungen so

stark, daß der Platz im Hörsaal nicht ausreichte und man in den Gängen
sich drängte, um Sailers Worten lauschen zu können 52. Und an den
wöchentlichen Markttagen suchten schon frühmorgens viele Landleute
den leutseligen, so gar nicht professoral sich gebenden Professor in
seiner Wohnung auf, um bei ihm zu beichten 53. Seit dem Tag, da Sailer

in Dillingen zu wirken anfing, «schwebte gleichsam ein heiterer
Frühlingshimmel über der Universität und der Stadt», schreibt der
Jugendschriftsteller und Augsburger Domkapitular Christoph von Schmid

(1768-1854), einer der ersten Dillinger Schüler Sailers, in seinen

«Erinnerungen » 54. In ihnen schildert er unter anderem auch den Besuch
des Herzogs Karl Eugen von Württemberg (1728—1793): Dieser war
(im Februar 1785) eigens nach Dillingen gereist, um persönlich einem

Kolleg Sailers beizuwohnen und ihn unter verlockenden Angeboten als

Prediger für seine Stuttgarter Hofkapelle zu gewinnen 55. Nur mit Mühe
vermochte sich Sailer dem Werben des Herzogs zu entziehen 56, was ihm

keit in Ingolstadt und Dillingen, in: Schwaiger-Mai 51-96, hier 63-77. - Über
Christoph von Schmid (1768—1854), einen der frühen Sailer-Schüler und -Freunde, später
Jugendschriftsteller und Augsburger Domkapitular, siehe H. Pörnbacher (Hrg.),
Christoph von Schmid und seine Zeit, Weißenhorn 1968; A. Layer, Christoph von Schmid,
in : G. Schwaiger (Hrg.), Bavaria Sancta. Zeugen christlichen Glaubens in Bayern III,
Regensburg 1973, 423-440 (Lit.).

49 Schiel I S. 76—80 : Hier auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schüler in der
Dillinger Zeit.

50 Ph. Schäfer, Johann Michael Sailer in seinen Dillinger Religionskollegien. Ein
Beitrag zur Theologie des frühen Sailer, in : Münchener theologische Zeitschrift 33 (1982)
161-176; Ders., Johann Michael Sailer und die Aufklärung, in: Rottenburger Jahrbuch
für Kirchengeschichte 1 (1982) 59-68. - Im wesentlichen umfaßte die Dillinger
Universität eine theologische und eine philosophische Fakultät. Die juristische und die
medizinische Fakultät gediehen nie über Ansätze hinaus.

51 Schiel I Nr. 100, 116.
52 Ebd. Nr. 172.
33 Ebd. Nr. 194.
34 Ebd. Nr. 116.
33 Ebd. Nr. 109.
36 Ebd. Nr. 110 (Sailer).

162



Kurfürst Clemens Wenzeslaus wiederum mit besonderen Vertrauenserweisen

lohnte 57.

Allein, die «selige Zeit»58 währte allzu lange nicht. Die Art, wie
Sailer der philosophisch-weltanschaulichen Herausforderung der Zeit
sich stellte, geistesmächtig und mit scharfem Blick für die christlichem
Offenbarungsstandpunkt widerstreitenden Prinzipien, aber ebenso um
Unterscheidung bemüht und die positiven Anstöße sorgsam wägend,
provozierte Gegnerschaft. Und Argwohn weckten die neuen,
ungewohnten Wege der Bildung und Erziehung, die Sailer einschlug, indem
er sich nicht mit seinen Vorlesungen begnügte, sondern auch außerhalb
des regulären Unterrichts, auf Spaziergängen oder auf seiner Stube, im
kleinen Zirkel mit interessierten jungen Leuten das wissenschaftliche,
literarische und geistliche Gespräch pflegte, sie zu Schriftstudium und
Meditation anregte und mit Büchern aus seiner persönlichen Bibliothek
bediente — überhaupt indem er seine Türe jedem offenhielt, der seinen
Rat suchte oder finanzieller Hilfe bedürftig war 59. Am meisten allerdings

irritierte Sailer durch die Zielstrebigkeit seiner Anstrengungen,
die ganze Dillinger Akademie mit den neuen Bildungsidealen zu
durchdringen, sie sozusagen zu einem Forum wissenschaftlichen Dialogs zu
wandeln und das zersplitterte geistliche. Bildungswesen des Bistums

Augsburg in einheitlicher Gestalt in Dillingen zu konzentrieren 60. Vor
allem dies rief die Verfechter des Althergebrachten auf den Plan,
darunter die Exjesuiten von St. Salvator in Augsburg, die durch Sailers

Pläne die Existenz ihres Lyzeums gefährdet sahen 61, und der Regens des

Priesterseminars in Pfaffenhausen, der ebenfalls um den Fortbestand

37 Ebd. Nr. 179; Schiel II Nr. 50.
38 « O du selige Zeit, die schönste, die wirksamste, die segensreichste meines Daseyns -

wie unvergeßlich bist du mir! Die herrlichsten Talente brachen vor unsern Augen in
weissagenden Blüthen auf, deren Früchte jetzt unser deutsches Vaterland genießt»,
schrieb Sailer rückblickend in seiner Johann Michael Feneberg gewidmeten Biographie
«Aus Fenebergs Leben», München 1814. SW 39, 1-256, hier 22.

39 Schiel I Nr. 160, 162, 257 u. ö. ; vgl. auch Schiel II Nr. 43.
60 R. Stölzle, Johann Michael Sailer, seine Maßregelung an der Akademie zu Dillingen

und seine Berufung nach Ingolstadt. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte aus dem
Zeitalter der Aufklärung. Aktenmäßig dargestellt, Kempten—München 1910; Schiel I
S. 90-184 (mit breitem Quellenmaterial, das die Ergebnisse der Untersuchung Stölzles

bestätigt und vertieft).
61 Schwaiger, Sailers frühe Lehrtätigkeit 74-77 ; W. Baer—H. J. Hecker (Hrg), Die

Jesuiten und ihre Schule St. Salvator in Augsburg 1582, Augsburg—München 1982 (bes.

Hecker, Die AugsburgerJesuiten und das Kolleg St. Salvator von 1773 bis 1807, S. 77—81).

- Zur Lehrmethode der Jesuiten von St. Salvator siehe Schiel I Nr. 235.

163



seines Hauses bangte 62. Mit ihnen verbündeten sich die Vorstände des

Dillinger Priesterseminars, die die Besuche ihrer Alumnen bei Sailer als

eine Störung der Seminarordnung empfanden, in Wirklichkeit jedoch in
Sailer ihren Konkurrenten fürchteten, und einige Dillinger Kollegen,
die durch Sailers akademische Wirksamkeit mit Grund ihre
wissenschaftliche «Leuchtkraft» bedroht fühlten 63. Diese und andere präsentierten

sich — wie zu allen Zeiten, wenn es galt, im kirchlichen Raum
einen unbequemen Kopf auszuschalten — als Hüter der Orthodoxie,
plädierten mit Bedacht für eine sofortige Rückkehr zur lateinischen
Sprache in den Vorlesungen und richteten, zuerst verdeckt, dann offen,
die Pfeile ihrer leidenschaftlichen Intrige und Verleumdung gegen
Sailer und seine Dillinger Gesinnungsfreunde. Die Vorwürfe bewegten
sich im üblichen Schema : Verbreitung verderblicher oder zumindest
gefährlicher Grundsätze, Untergrabung der Sitte und Disziplin, Anstiftung

zur Insubordination, aufklärerische Neuerungssucht — denn Sailer

empfehle die Lektüre protestantischer Bücher, zum Beispiel Matthias
Claudius oder Lavater, verteidige zu wenig konsequent das Zölibatsgesetz,

schärfe nicht nachdrücklich genug die Pflicht des Breviergebets
und des kirchlichen Fastens ein, vertrete bezüglich der Verwaltung des

Bußsakraments eine zu laxe Auffassung, verkünde in seinen Predigten
nicht die volle katholische Wahrheit (so nenne er in ihnen etwa die

seligste Jungfrau Maria nie « Mutter Gottes », sondern immer nur «

Mutterjesu»), suche in seinen Vorlesungen «durch eine blumichte, lebhafte,

empfindsame und geputzte deutsche Art», nicht aber «durch Stärke
der Gründe » zu gefallen und pflege überhaupt einen « zu frequentefn]
und zu freundliche[n] Umgang » mit den Zöglingen, der « diese stolz und

unehrerbietig, ungehorsam gegen andersdenkende Professoren» mache

M. Um die Wirkung der Argumente zu erhöhen, beschuldigte man
Sailer zudem geheimer Verbindungen zu Mitgliedern des Illuminatenordens,

mit anderen Worten : man erhob gegen ihn den Vorwurf der

62 Ebd. S. 186.
63 Ebd. S. 185 und die im folgenden von Schiel aufgeführten Quellentexte.
64 Aussagen gegen Sailer vor der Untersuchungskommission. Ebd. Nr. 247 (Zitat aus

der Aussage des Moralprofessors Joseph Ignaz Lumpert). — Es ist übrigens immerhin
bemerkenswert, daß der Würzburger Kirchenhistoriker Johann Baptist Schwab, ein
hervorragender Vertreter seines Faches, 60 Jahre später auf Grund fast gleichlautender
Anklage von seifen der «Orthodoxie» seines Lehrstuhls entsetzt wurde. Weitlauff, Der
Fall des Würzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab 262.

164



Geheimbündelei 6\ Sämtliche Vorwürfe sind heute als böswillige
Verleumdung oder gröbliche Entstellung, der Wurzel des Neides, klerikal-
professoraler Mißgunst entsprossen, eindeutig entlarvt66. Als just zur
nämlichen Zeit in Würzburg gegen Theologieprofessoren der dortigen
fürstbischöflichen Universität ähnlich eifernde Klage geführt wurde,
wies Fürstbischof Franz Ludwig von Erthal (1730—1795) die Ankläger
scharf zurück mit dem Bemerken, daß Leute, die «gegen die Liberalität
unserer Zeiten» deklamierten und «den älteren Zeiten, ihren Kenntnissen

und Vorurtheilen und manchmal ihren Leidenschaften eine

Apologie » hielten, allzu oft « mit Einführung des alten Köhlerglaubens
und der alten Furcht vor Inquisition nicht sowohl die Religion, als

vielmehr sich selbst wieder mehr emporheben zu können » wähnten 61 —

weises Wort eines ebenso klugen und erfahrenen wie pflichtbewußten
und tüchtigen Bischofs 68 Nicht so der Augsburger Oberhirte : Kurfürst

63 So der Alttestamentier Joseph Anton Schmeller. Schiel I Nr. 247. - Dazu Sailers
Gegenerklärung ebd. Nr. 253.

66 Das Urteil Stölzles trifft den Kern : « Die Hauptsünde Sailers war sein überragender
Einfluß auf die Studenten — ein Ehrentitel und Beweis seiner geistigen Überlegenheit, was
ihm freilich die weniger einflußreichen und deshalb verärgerten Kollegen nicht verzeihen

konnten. » Stölzle, Maßregelung 87. - Demgegenüber bemüht sich P. Rummel (Der
Dillinger Professor Johann Michael Sailer in der Auseinandersetzung zwischen «

Traditionalisten » und « Progressisten », in : Jahrbuch des Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte

16, 1982, 12-28) um eine Herausarbeitung «positiver» Beweggründe der
«Traditionalisten » : « Beide Gruppen » — glaubt er feststellen zu können — « wollten letztlich der
Kirche dienen, beide Parteien waren davon überzeugt, das Beste zu tun» (S. 34). Indes
sprechen die Quellen eine andere Sprache, ganz abgesehen davon, daß der vielleicht auch
«fromm» gemeinte Zweck die angewandten Mittel mitnichten heilen kann. Siehe auch
P. Rummel, Die Auseinandersetzung zwischen Fortschritt und Beharrung an der
Universität Dillingen während der Studienjahre Christoph von Schmids, in: Pörnbacher
102-115.

61 Resolution an die Würzburger Geistliche Regierung, 26. September 1793.

J. B. Schwab, Franz Berg, geistlicher Rath und Professor der Kirchengeschichte an der
Universität Würzburg. Ein Beitrag zur Charakteristik des katholischen Deutschlands,
zunächst des Fürstbisthums Würzburg, im Zeitalter der Aufklärung, Würzburg 1869,
275-280, hier 276.

68 Zu Franz Ludwig von Erthal, Fürstbischof von Würzburg und Bamberg, siehe —

neben Schwab - S. Merkle, Würzburg im Zeitalter der Aufklärung, in: Ders., Ausgewählte

Reden 421-441 ; H. Flurschütz, Die Verwaltung des Hochstifts Würzburg unter
Franz Ludwig von Erthal (1779-1795) Veröffentlichungen der Gesellschaft für
Fränkische Geschichte Reihe IX: Darstellungen aus der Fränkischen Geschichte 19), Würzburg

1965, bes. 7-17, 222-230; K Michel, Aufklärer auf dem Bischofsstuhl. Ein Porträt
Franz Ludwig von Erthals, in: Bericht des Historischen Vereins Bamberg 114 (1978)
63-79; A. Schindling, Die Julius-Universität im Zeitalter der Aufklärung, in:
P. Baumgart (Hrg.), Vierhundert Jahre Universität Würzburg, Neustadt/Aisch 1982,
77-127, bes. 95-127.

165



Clemens Wenzeslaus, durch das unmittelbare Erlebnis der Revolution
(in seinem Erzstift Trier) verschreckt und mit höchster Wahrscheinlichkeit

von gegnerischer Seite durch finanziellen Druck — unter
Einschaltung eines Augsburger Bankhauses — gefügig gemacht 69, ließ Sailer
auf Grund der vorgebrachten Beschuldigungen fallen, ohne diese auf
ihren Wahrheitsgehalt zu überprüfen oder den Beschuldigten zu
hören 70. Erklärungen von Freunden Sailers, die sich vor ihn zu stellen

suchten, wurden nicht zur Kenntnis genommen 71, und als eine Reihe

von Studenten, unter ihnen die beiden Schweizer Carl Meyer (1769—

1830) und Leonz Füglistaller (1768—1840), zugunsten ihres Lehrers eine
Bittschrift einreichten 72, wurde ihnen dies als «subordinationswidrige»
Anmaßlichkeit ausgelegt73 — Frucht der Erziehungsmethoden Sailers,
der dem Irrtum huldige, als könne man « alle Jünglinge durch Liebe und

Schonung leiten» 74. Selbstredend schob man da dem «liberalen» Einfluß

Sailers ohne weiteres auch die Verantwortung für den Seminaraustritt

und Studienwechsel einiger Alumnen zu 75.

Im Studienjahr 1793/94 mußte Sailer eine erhebliche Reduzierung
seiner Pastoralvorlesungen 76, dazu ungünstige Vorlesungszeiten, das

69 Schiel I S. 230—252. Nach dem Zeugnis Christoph von Schmids handelte es sich um
das mit den Jesuiten von St. Salvator eng verbundene Bankhaus Obwexer. Freilich wurden

solche Dinge in der Regel nicht den Akten anvertraut. Doch wird man deswegen
Schmids im Angesicht des Todes abgegebenes Zeugnis (ebd. Nr. 287) nicht einfach als

Legende abtun können. — Siehe auch W. Zorn, Josef Anton und Peter Paul von Obwexer,
in : G. Frh. von Pölnitz (Hrg.), Lebensbilder aus dem Bayerischen Schwaben V, München

1956, 270—280; Ders., Handels- und Industriegeschichte Bayerisch-Schwabens
1648—1870. Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte des schwäbischen Unternehmertums,

Augsburg 1961, 298f ; Hecker, Die Augsburger Jesuiten 79f.
70 Stölzle, Maßregelung 25. — Zu Clemens Wenzeslaus von Sachsen siehe H. Troll,

Kurfürst Klemens Wenzeslaus, Fürstbischof von Augsburg, in : Pölnitz II, München
1953, 302-325; H. Raab, Clemens Wenzeslaus von Sachsen und seine Zeit (1739-1812).
I. Dynastie, Kirche und Reich im 18. Jahrhundert, Freiburg-Basel-Wien 1962. E. Gatz
(Hrg.), Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945. Ein biographisches

Lexikon, Berlin 1983, 388—391. - Übrigens habe Clemens Wenzeslaus später einmal
eingestanden, daß Sailer mit der Entlassung in Dillingen großes Unrecht geschehen sei.

Schiel I Nr. 573.
71 Ebd. Nr. 249-251.
72 Ebd. Nr. 248. - Die Schweizer Sailer-Schüler der Dillinger Zeit sind aufgeführt bei

A. Lütolf, Leben und Bekenntnisse des Joseph Laurenz Schiffmann, Pfarrers, Decans
und Domherrn der Diöcese Basel. Ein Beitrag zur Charakteristik J. M. Sailers und seiner
Schule in der Schweiz, Lucern 1860, 229-239.

73 Ebd. Nr. 247 (so der Moralprofessor Lumpert).
74 Ebd. (derselbe).
73 Ebd. Nr. 170.
76 Ebd. Nr. 259-261.

166



Verbot privater Kollegien oder Repetitionen sowie mancherlei andere

Demütigungen hinnehmen. Ethikvorlesungen durfte er nur noch in
lateinischer Sprache halten. Seine Gegner hatten sich auf der ganzen
Linie gegen ihn durchgesetzt. Die unter ihrem Einfluß vom Kurfürsten
am 16. September 1793 dekretierten Studienverordnungen 77 knüpften
de facto an die im Zuge der Neuorganisation des universitären Studienbetriebs

aufgegebene Unterrichtspraxis wieder an. Obwohl Sailer auf
Grund der ihm auferlegten einschneidenden Beschränkungen auch das

Äußerste, nämlich seine Entlassung, wohl nicht mehr völlig ausschließen

konnte 78, reiste er dennoch Anfang September 1794 in Begleitung
seines Schülers Carl Meyer79 - über Meersburg, wo ihn Carl Theodor

von Dalberg zu einem langen Gespräch empfing 80 — in die Schweiz, um
bei Lavater in Zürich und bei seinen Schülern und Freunden im Kanton
Luzern Erholung zu suchen 81. Erst unmittelbar zu Beginn des neuen
akademischen Studienjahres kehrte er nach Dillingen zurück. Als er sich

in der Frühe des 4. November 1794, mit dem Doktormantel bekleidet,
eben zum Eröffnungsgottesdienst begeben wollte, wurde ihm das

Demissionsdekret überreicht - adressiert «An Herrn Johann Michael
Sailer, Beneficiaten und Frühemesser zu Ayslingen, der Zeit in Dillingen

» 82. Sailer zog sich sofort auf sein Zimmer zurück, erschien noch,
niedergeschlagen und wortlos, zum Mittagstisch; am folgenden Tag

77 Stölzle, Maßregelung 105-121.
78 Vgl. Sailer an Alois Wagner, Dillingen, 20. Februar 1794. Schiel I Nr. 272.
79 Genauer : Sailer begleitete seinen Schüler Carl Meyer, dem er im Jahr zuvor die

Primizpredigt gehalten hatte, in die Schweiz zurück. Schiel II Nr. 107—111. Die Primiz
Carl Meyers hatte am 29. September 1793 in Seeg/Allgäu stattgefunden. Dort wirkte der
Sailer-Freund Johann Michael Feneberg seit Mai 1793 als Pfarrer. Die Primizpredigt ist
abgedruckt in SW 31, 160-172.

80 Schiel II Nr. 110. - Sailer schätzte Carl Theodor von Dalberg (1744-1817), den
letzten Fürstbischof von Konstanz, Kurfürsten von Mainz und Fürstbischof von Worms,
sehr. Als er vom 29. auf 30. September 1801 wieder in Meersburg weilte (auf dem Weg in
die Schweiz), notierte er in sein Reisetagebuch : « Dfalberg]. die erste Stelle — ziemt dem
thätigsten Bischof. Er arbeitet den ganzen Tag, schreibt selbst an die Geistlichen seines

Sprengeis, und benützt das corrige inter me et te ; stellt die Marschallstafel ganz ein, und
Hoftafel wird nur an gewissen Tagen der Woche gehalten. Er behält Geistes-Munterkeit
bei der größten Thätigkeit. Nur Unwissende, blinde Eiferer und böse Menschen hassen
oder lästern ihn. » Schweizerreise 1801. Bischöfliches Zentralarchiv Regensburg (BZAR)
B/IX. - G. Schwaiger, Sailer und Dalberg, in : Festschrift für Andreas Kraus zum
60. Geburtstag. Hrg. von P. Fried und W. Ziegler, Kalimünz 1983; Ders., Dalberg,
Karl Theodor Freiherr von, in: Gatz 110—113.

81 Schiel II Nr. 108-110.
82 Schiel I Nr. 282-283. Das Entlassungsdekret datierte vom 28. Oktober 1794.

167



verließ er Dillingen, tiefverletzt. « Ich kann unmöglich mehr» — schrieb
er an den ihm befreundeten Pflegsverwalter in Aislingen 83. Winkelhofer,

der Freund der Ingolstädter Jahre, inzwischen als Prediger in München

tätig, nahm den Verstoßenen bei sich auf und half ihm über das

erlittene Unrecht hinweg 84. Den Gegnern in Dillingen und Augsburg
genügte es indes nicht, daß Sailer auf ihr Betreiben endlich wie ein
Lakai, ohne Pension — aus Gründen der «Ökonomie» und «Erspar-
niß»85 — von seinem Lehrstuhl verjagt worden war. Um so frecher
streuten sie jetzt die böse Saat ihrer Verleumdung aus, deren Nachwirkungen

Sailer ein Leben lang — bis in die bischöfliche Zeit hinein — wie
Schatten verfolgten. Über den Münchener Nuntius erreichten sie, daß
seine schon ausgefertigte Ernennung zum kurfürstlich-bayerischen
Hofprediger zurückgezogen und Predigtverbot über ihn verhängt wurde

86
; beinahe wäre es ihnen auch gelungen, seine Ausweisung aus dem

Kurfürstentum Bayern zu bewerkstelligen 87. Erschüttert über Sailers

83 Sailer an Contamin, o. D. Layer, Sailer und Contamin 55 (mit Photo des Briefes). -
Siehe auch H. Rösch, Johann Michael Sailer und seine 2^eit, in : Jahrbuch des Historischen
Vereins Dillingen an der Donau 84 (1982) 13-45.

84 Schiel I Nr. 301. Sailer schildert hier, wie ihn der Freund bei sich aufnahm und ihm
Trost zusprach : « O Lieber den Rock deiner Orthodoxie können dir die Menschen wohl
zerreißen, aber sie selber nicht... Steht doch nur der öffentliche Mensch unter der Zensur
der Menschen. Du weißt ja, und du hast es mir selbst oft gesagt, jeder Mensch ist ein homo
quadruplex, einer vor dem Auge der Welt, der öffentliche ; einer im Auge des Freundes,
der geheime ; einer im Auge seines Bewußtseins, der innere ; einer im Auge Gottes, der

ganz wahre ; nur den öffentlichen können sie auslegen, wie sie wollen, verurteilen,
verdammen. Begnüge du dich damit, daß dein Freund, dein Gewissen und dein Gott dich
nicht verdammen. Die drei verketzern dich nicht ; das merk' du dir, und das sei dir genug

Ach Lieber! man sollte vierzig Tage in Asche, Fasten und Tränengebeten vor Gott
zubringen, ehe man wider seinen Bruder, dessen ausdrücklicher Irrtum in einer
Fundamentallehre von aller Welt anerkannt und von ihm mit unbeugsamem Steifsinne, zum
Skandal der ganzen Christenheit, behauptet wäre, das Urteil der Hétérodoxie ausspräche

Es ist doch ein gar so kleinliches, bequemes, grausames Ding um den Verketzerungs-
geist, und er gehört in das göttliche Christentum hinein, wie der Aussatz in das schöne
Menschengesicht. Du hast recht, es ist ein kleinliches Ding um ihn, weil er Silben sticht,
um das Herz verdammen zu können. Es ist ein bequemes Ding um ihn ; denn er darf nur
verdammen, was er nicht versteht. Es ist ein grausames Ding um ihn, weil er, einer
Meinung wegen, die noch dazu der andere nicht einmal hat, am allerwenigsten hartnäckig
behauptet, die Person lästert und entwürdiget ...»

83 So das Entlassungsdekret. Schiel I Nr. 282.
86 Ebd. S. 253; Schiel II Nr. 127, 131.
87 Schiel I Nr. 312. — Siehe auch Schiel II Nr. 221, wo Sailer schreibt: «Dieselben

Augsburgerfreunde haben erst neulich eine neue Anklage wider mich in das Bayerische
Ministerium eingesandt — (aber ohne allen Erfolg). Es ist dies alles eben nicht angenehm,
aber mir sehr gesund, zur Verhütung des Eitelkeitsschwindels sehr kräftig und zur
Schwächung des Egoism unentbehrlich. » (Sailer an Eleonore Auguste Gräfin Stolberg-
Wernigerode, Landshut, 22. Dezember 1801).

168



Schicksal schrieb damals Lavater: «Einen solchen Mann sollte alles,

was katholisch ist, mit Gold aufwägen »88.

ZWEITE «BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH INGOLSTADt/lANDSHUT

Da unter den gegebenen Umständen ein Verbleib in München nicht
ratsam schien, zog sich Sailer nach Ebersberg, etwa drei Stunden vor
München (und somit München in jederzeit erreichbarer Nähe behaltend)

89, zurück. Der Pfleger der dortigen Malteserkommende Karl
Theodor Beck (1767—1830) hatte ihn eingeladen, bei ihm Wohnung zu
nehmen. In der Geborgenheit der Familie Beck wurden die Sailer

aufgezwungenen zweiten «Brachjahre» wiederum zu einer Periode
fruchtbarer schriftstellerischer Tätigkeit. Sailers Bibliographie weist für
diese Zeit (1794—1799) 23 Nummern (freilich unterschiedlichen
Gewichts) auf. Das erste bedeutende Werk, das Sailer Ende 1794

vorlegen konnte, war seine noch in der Dillinger Zeit abgeschlossene und
in Druck gegebene klassische Übersetzung der «Imitatio Christi» des

Thomas von Kempen 90. Es entstand seine Schrift über die ignatiani-
schen Exerzitien 9l, und er beschäftigte sich mit einer Übersetzung « der
schönsten Briefe aus der Kirchengeschichte vom 1. bis ins 18. Jahrhundert

herab » 92. Aus dieser Beschäftigung erwuchs das mehrbändge Werk
«Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung»93.

Als beim Regierungsantritt Kurfürst Max' IV. Joseph (1799-1825,
seit 1806 König von Bayern) im Jahr 1799 die Berufung des Freiherrn
Maximilian Joseph von Montgelas (1759—1838) in das Außenministe-

88 Schiel II Nr. 307.
89 Schiel II Nr. 137.
90 Zur Entstehungszeit vgl. Schiel I Nr. 217,272 ; Schiel II Nr. 79 ; Bibliographie ebd.

S. 649-651 (Nr. 74—96). - Das Werk erschien unter dem Titel «Das Buch von der

Nachfolgung Christi. Neu übersetzet und mit einer Einleitung und kurzen Anmerkungen
für nachdenkende Christen herausgegeben von J. M. Sailer», München 1794.

91 Uebungen des Geistes zur Gründung und Förderung eines heiligen Sinnes und
Lebens, Mannheim 1799.

92 Schiel II Nr. 131, 149, 170.
93 Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung. Gewählt, übersetzt,

und zur Belehrung und Erbauung seiner Mitchristen herausgegeben von J. M. Sailer,
6 Bände, München 1800-1804.

169



rium — tatsächlich beherrschte er bis 1817 als dirigierender Minister die

gesamte bayerische Regierungspolitik94 — den völligen politischen
Umschwung in Bayern einläutete, konnte Sailer Hoffnung schöpfen,
erneut eine Aufgabe im akademischen Lehramt zu finden. Es war
nämlich des neuen Ministers eiserner Entschluß, das Kurfürstentum
Bayern in einen auf rationalen Prinzipien gründenden modernen, «

aufgeklärten » Staat umzuorganisieren 95. Dabei verstand es sich von selbst,
daß ein solch grundlegendes Reformwerk mit Bestand nur durchgeführt
werden konnte, wenn es zugleich gelang, die staatstragenden Kräfte:
Geistliche, Juristen, Beamte, Lehrer, im neuen Geist zu formen. Zumal
dem Geistlichen, der schon von seinem Amt her dem Volk am nächsten
stand und dieses Sonntag für Sonntag unter seiner Kanzel sammelte,
sollte nach den (diesbezüglich durchaus josephinisch inspirierten)
Vorstellungen Montgelas' eine wichtige Rolle der Vermittlung «nach

unten» zufallen. Von Anfgang an lenkte folglich die Regierung ihr
Augenmerk auf die bayerische Landesuniversität ; denn natürlich galt es

zuallererst, diese akademische Bildungsstätte der künftigen « Staatsdiener

» durch Einpflanzung des staatlich verordneten rationalen Geistes

zu «regenerieren» und insbesondere die Ausbildung der Theologiestudierenden

als der künftigen «religiösen Volkslehrer» unter Staatsregie
zu stellen 96. Man hielt Ausschau nach Gelehrten, die den Fortschritt
ihres Faches zu gewährleisten und für die Hebung der Wissenschaft im
Sinne einer aufklärenden Kulturmacht zu bürgen schienen.
Wissenschaftliche Qualität und Staatsinteresse waren die alleinigen Auswahlkriterien.

Von konfessionellen oder geographischen Gesichtspunkten
wurde — im Gegensatz zur bisherigen Berufungspraxis — gänzlich abstrahiert

(ausgenommen bei der Besetzung theologischer Lehrstühle).
Protestantische «Ausländer», sofern sie nur den genannten Voraussetzungen

entsprachen oder zu entsprechen schienen, waren ebenso willkommen,

ja begehrt, wie aufgeklärte oder als aufklärungsverdächtig ehedem

gemaßregelte « Inländer» 97. So verwandelte sich die unehrenhafte
Entlassung in Dillingen für Sailer unversehens — und ohne sein Zutun — in

94 Spindler, Handbuch VI/1, München 1974, 3-88 (Lit.); H. Glaser (Hrg.), Krone
und Verfassung. König Max I. Joseph und der neue Staat. Beiträge zur Bayerischen
Geschichte und Kunst 1799-1825 Witteisbach und Bayern III/l), München-Zürich
1980, bes. 49-64 (E. Weis), 186-220 (L. Boehm).

"Spindler, Handbuch VI/1, 38-60.
96 Spindler, Handbuch VI/2, München 1975, 995-1008; Glaser 202-215.
97 Spindler, Handbuch VI/2 1000; Glaser 207.

170



eine Empfehlung. Bereits im Oktober 1799 hielt er als vermeintlicher
«Aufklärer» - übrigens zusammen mit den Dillinger Freunden und
Kampfgefährten Weber und Zimmer - den Ruf nach Ingolstadt in
Händen 98. Noch im Dezember desselben Jahres nahm er als Professor
der Moral- und Pastoraltheologie seine Lehrtätigkeit auf99 und
wanderte im folgenden Jahr mit der gesamten Universität nach Landshut.

Sailers Bleibe in Landshut sollte zwei Jahrzehnte, von seinem
neunundvierzigsten bis zu seinem siebzigsten Lebensjahr, währen. Doch wie
kompliziert und belastend gestalteten sich hier die Verhältnisse, zumal
im ersten Jahrzehnt Die bayerische Landesuniversität, während des

zweiten Koalitionskrieges gegen Napoleon und die revolutionäre
französische Republik aus der gefährdeteren Festungsenge Ingolstadt in die

ruhigere, offene Stadt Landshut evakuiert — auch in dem Bestreben, die

Erinnerung an ihre jesuitische Vergangenheit durch Ortsverlegung
endgültig zu tilgen -, präsentierte sich in allen ihren Fakultäten
weitgehend als ein Hort platten Aufklärungsdenkens, das nunmehr in der
offiziellen Haltung der neuen Regierung seine stärkste Stütze fand 10°.

Nur schwer vermochte sich Sailer in den Lehrbetrieb einzuleben 101, der
sich schon äußerlich durch seine größere Dimensionierung von den

kleineren, auch behüteteren Verhältnissen in Dillingen nicht
unbeträchtlich abhob. In Dillingen hatte er gegen eine verknöcherte
Schultheologie anzukämpfen gehabt, deren Waffen abgestumpft waren, und
sich durch seinen feurigen Elan, seine Sprachgewalt, seine geistige
Aufgeschlossenheit und erfrischende Herzlichkeit Gehör und Herzen
der Studierenden wie im Flug erobert, und der dortige Lehrbetrieb war
im wesentlichen eben doch auf die Ausbildung künftiger Priester
zugeschnitten. In Ingolstadt und Landshut wurde er konfrontiert mit einer
Geistesrichtung, die die Fundamente von Christentum und Kirche
radikal in Frage stellte, wenn nicht überhaupt leugnete, den Gedanken

98 Schiel I Nr. 369, 371, 372, 379a.
99 Ebd. Nr. 385, 386.
100 Hierzu ausführlich Funk; Schiel I S. 317-620; Schiel II S. 197-469;

B. Hubensteiner, Romantik in Landshut, in : H. Schindler (Hrg), Romantik, München
1973, 73-84; K. Bosl, Aufklärung und Romantik an der Universität Landshut, in:
B. Hubensteiner (Hrg.), Ingolstadt, Landshut, München. Der Weg einer Universität,
Regensburg 1973, 79-98 ; Schwaiger, Kirchenvater 63-99 ; H. Marquart, Sailer an der
Universität Landshut, in: Schwaiger—Mai 97—121.

101 Schiel I S. 317f. ; Schiel II Nr. 188.

171



an eine Offenbarung für überwunden erklärte, Festhalten an liturgischer

Überlieferung, kirchlichem Brauchtum, überhaupt Frömmigkeit
als «Mystizismus», als Rückfall in «Jesuitismus» und «Obskuranten-
tum » verachtete, kurz : als « Finsternis » qualifizierte, und ihr Argument
hatte den Schein des «Modern-Wissenschaftlichen», des «Zeitgemäßen»

für sich. Verschlimmert wurde die Lage durch den
Säkularisationssturm, der — von nicht wenigen als Triumph der « ratio » gepriesen

- die Kirche als Institution in die Rechtlosigkeit stürzte und die kirchliche

Landschaft zertrümmerte l02. Der Herausforderung als seiner Kirche

und ihrer Glaubenstradition verpflichteter Theologe — der Sailer

lebenslang war — begegnen hieß der Aufklärung des Verstandes die

Frömmigkeit des Herzens, der Verabsolutierung der Vernunft das gläubige

Fühlen entgegenstellen : keineswegs als die Vernunft bekämpfende
Alternative, keineswegs als Verzicht auf Begriff und rationale
Durchdringung der Theologie, sondern als deren letzte Ergänzung und
Vertiefung. Es hieß darüber hinaus, sich auf das Wesentliche, auf den
Grundbestand christlichen Glaubens, auf seine fundamentalen Werte
zu konzentrieren und seine ganze Kraft dareinzusetzen, um für diese

wieder Sinn und Empfinden zu wecken.
Sailer - und mit ihm entschieden auch Zimmer — nahm die

Herausforderung an. Schon durch sein umfassendes Engagement gab er dies zu

erkennen : so übernahm er zusätzlich zu seinen Lehrverpflichtungen in
Moral und Pastoral mit Homiletik noch die Fächer Pädagogik (seit
1804, wohl um die Berufung eines philanthropisch eingestellten
Pädagogen zu verhindern 103), sowie Liturgik und Katechetik (seit 1814,
nach dem Tod des Professors Vitus Anton Winter 104) ; er deckte somit
nach und nach die gesamte «praktische» Theologie ab. Außerdem bot

er, wie seinerzeit in Dillingen, regelmäßig allgemeine Religionskollegien

(«Grundlehren der Religion») für Hörer aller Fakultäten (oder
«Sektionen», wie es damals hieß 105) an, auch Privatvorlesungen über

,02 G. Schwaiger, Die altbayeiischen Bistümer Freising, Passau und Regensburg
zwischen Säkularisation und Konkordat (1803-1817) Münchener Theologische Studien,
I. Historische Abt. 13), München 1959; Ders., Die kirchlich-religiöse Entwicklung in
Bayern zwischen Aufklärung und katholischer Erneuerung, in: Glaser 121—145;
D. Stutzer, Die Säkularisation 1803. Der Sturm auf Bayerns Kirchen und Klöster,
Rosenheim 1978.

103 Schiel II Nr. 280; J. Hofmeier, Der religionspädagogische Ansatz in der
Erziehungslehre Johann Michael Sailers, in : Schwaiger-Mai 305-322, hier 309.

104 Schwaiger, Kirchenvater 66.
103 Spindler, Handbuch IV/2 1001.

172



Sinn und Geist der Heiligen Schrift, und er hielt in vierzehntägigem
Turnus die Predigt beim Universitätsgottesdienst106. Dabei waren für
ihn vor allem die ersten Landshuter Jahre nicht ohne erhebliche

Schwierigkeiten, bedingt durch die an der Universität herrschenden

philosophisch-weltanschaulichen Gegensätze, die sich oft in wüsten
Agitationen, Verdächtigungen, Schmähungen und Nachstellungen
äußerten 107 - gewiß auch Folge der kleinstädtischen Enge und
Abgeschiedenheit, in die man verbannt war. Sailer verschwieg nicht, daß es

ihm zuweilen «bange und so gallenbitter im Geiste» war108; einmal
nannte er Landshut «das Studenten- und Intrigennest» 109 und deutete

an, welche Mühe es ihn koste, beim «Sumsen» so vieler «Mücken des

Schulintrigengeistes» sich «in der Stimmung zu halten»110. Doch
allmählich begann sein unverdrossen vorgetragenes Wort, das eben

gerade nicht theoretisierendes Dozieren und doktrinäre Abwehr war,
sondern von ganz persönlicher religiöser Erfahrung und Einsicht getragene

positive Lehre und Wegweisung, auch in der frostigen
Atmosphäre Landshuts zu wirken und anzuziehen UI.

Freilich, ein zur nämlichen Zeit vielerorts, wenngleich in je
unterschiedlicher Weise und Intensität, sich anbahnender geistiger
Umschwung begünstigte Sailers Bemühen. Ausgelöst wurde dieser

Umschwung durch den Aufbruch einer « romantisch » geprägten Bewegung,

die — sozusagen aus der Reaktion eines tiefgreifenden Ungenü-
gens geboren — den blanken «Rationalismus» der Aufklärung durch

Wiederentdeckung der «metaphysischen» Dimensionen des Seins zu
überwinden trachtete 112. Einige aus dem «Ausland» berufene Professoren,

an ihrer Spitze ein Mediziner 113, waren es, die der neuen Richtung

in Landshut Eingang verschafften ; sie proklamierten zugleich die

Philosophie, die allein die tragfähigen Ansätze für die von ihnen geforderte

Umorientierung des Denkens zu liefern schien : die Naturphilo-

,06 Schiel II Nr. 181, 184.
107 Funk, bes. 102-112; Schiel I-II (die Dokumente zur Landshuter Zeit).
108 Schiel II Nr. 196.
109 Dennoch trieb ihn am Ende der Herbstreise 1804 « ein inneres Sehnen » wieder « so

gewaltig nach Landshut» zurück. Ebd. Nr. 285; siehe auch Nr. 290.
110 Ebd. Nr. 268.
111 Siehe etwa Schiel I Nr. 392.
112 Funk 1-62.
113 Johann Andreas Röschlaub (1768-1835). Ebd. 16f u. ö. ; H. Goerke, Die

Medizinische Fakultät von 1472 bis zur Gegenwart, in : Boehm—Spörl 185—280, hier 205—209 ;

Schiel I Nr. 390.

173



sophie des in Jena lehrenden Friedrich Wilhelm Schelling (1775—

1854) ' '4. Als « Schellingianer » apostrophierten denn auch die Vertreter
der Aufklärung alle jene, die sich jetzt — quer durch sämtliche Fakultäten
oder «Sektionen » — zur neuen Richtung bekannten oder ihr zuneigten.
Indes, was da als Partei « der Mönche und Mystiker » beschimpft wurde,
war in Wirklichkeit nichts weniger als eine homogene Gruppierung —

was übrigens ebenso für die Gegenseite galt. Der Sailer-Freund Zimmer
beispielsweise, Professor der Dogmatik, öffnete sich begeistert und mit
der ihm eigenen Impulsivität der Schellingschen Philosophie, nachdem

er zuvor (in Dillingen) ganz im Bann des kantischen Kritizismus, dann
der Transzendentalphilosophie Fichtes gestanden hatte U5. Einen
ähnlichen Wandel seines philosophischen Standpunkts vollzog Weber,
Professor der Physik, der zweite Sailer-Freund 116. Andere wieder suchten
den Konakt zu den Männern der neuen Richtung mehr (oder lediglich)
aus universitätspolitischen Rücksichten oder aus Gründen der Geselligkeit

'17. Was Sailer persönlich betraf, so war sein Verhältnis zu Schelling

eher zurückhaltend. Er hatte sich nie an ein bestimmtes
philosophisches System gebunden, hatte zu viele Systeme kommen und gehen
sehen, um nicht von Skepsis gegenüber philosophischer Erkenntnisfähigkeit

erfüllt zu sein. «Wohl mir» — schrieb er damals —, «daß ich im

göttlichen Christentum volle Ruhe finde und das Klarwerden des Weines

im Keller der Philosophie ruhig abwarten kann» u8.

Die gereizte Polemik der Aufklärer (die natürlich mit gleicher Münze

zurückgezahlt wurde) hatte allerdings ihre tieferen Ursachen : Sie war
Ausdruck einer heftigen Verlegenheit, ja Betroffenheit angesichts des

plötzlichen Wiederaufkommens und raschen Erstarkens einer längst
totgeglaubten gegenläufigen Geistigkeit. Tatsächlich waren die
Verfechter der Aufklärung, ehe sie es selber recht begriffen, in die Defensive

gedrängt : Ihre Aufklärung hatte den Höhepunkt überschritten, und

rapid verlor sie nun an Boden. Doch die geistigen Auseinandersetzungen,

in denen der temperamentvolle Zimmer den konsequenten
Aufklärern als bevorzugte Zielscheibe diente, stellten sich nur vordergründig

als ein Kampf um philosophische Systeme — hie Kant (und auch

114 Funk 17-21, 42-62.
113 Ebd. 14f; Schäefer, Patriz Benedikt Zimmer 97-100.
1,6 Funk 15f.
117 Ebd. 23-33.
118 Schiel II Nr. 253; siehe auch Nr. 260, 261, 279.

174



Fichte), hie Schelling — dar. Es ging auch um mehr als um eine bloße

Wiederentdeckung von Herz und Gemüt — verstanden im ursprünglichen

Sinn als das Gesamt der seelischen Kräfte — in einer rein vom
Verstand erfaßten Welt. Im Grunde ging es um den Platz der
Offenbarung im geistigen Ringen der Zeit, um das Verhältnis von Glauben
und Wissen, schließlich um die Bedeutung der Gnade gegenüber dem

trügerischen Optimismus vernünftig-moralischer Appelle. Gerade
hierin aber wurde ganz von selbst Sailer zum Mittelpunkt : nämlich zum
Mittelpunkt dessen, was man die «Landshuter Romantik» nannte. In
ihr verbanden sich von der neuen Richtung ausgehende Impulse und
Sailers weltoffenes Christentum. Doch Sailer war der eigentliche Inspirator,

und Sailers Persönlichkeit war es, die dem sich herausbildenden
Kreis nicht nur die besseren Köpfe der Universität, sondern unter ihnen
auch Protestanten zuführte. Friedrich Carl von Savigny, von Haus aus

Calvinist, der von 1808 bis 1810 in Landshut römisches Recht lehrte
(ehe er einem Ruf an die neue Universität Berlin folgte), mag als

Beispiel stehen : Er vermochte sich nur schwer an die seinem Wesen
fremde bayerische Mentalität zu gewöhnen. Aber in Sailer fand er
sogleich «einen der herrlichsten, edelsten, kräftigsten Menschen, den
ich ehren und lieben muß wie wenige» 119. Durch Sailer, dessen geistliche

Freunde und dessen Schüler gewann er erstmals auch «von dem

Klerikat einen würdigen Begriff»120. Savignys gastliches Haus wurde
der regelmäßige Treffpunkt des Freundeskreises, wie Sailers Wohnung
auch 121.

Die bayerische Regierung mußte alsbald zur Kenntnis nehmen,
welch fataler Fehlgriff ihr mit der Berufung des « Dillinger Kleeblattes »

unterlaufen war. Man schickte sich deshalb an, Sailer, Weber und Zimmer

wieder abzuschieben, und zwar nach Dillingen, das im Zuge der
Säkularisation und territorialen Neuordnung bayerisch geworden war
und nach Aufhebung der Universität ein Lyzeum erhalten hatte. Weber,
der Feindschaften und Angriffe müde, ging; Sailer und Zimmer
widersetzten sich und konnten, wenn auch mit Mühe, ihre Stellung endlich
behaupten 122. Aller Anfeindungen und anfänglichen Mißerfolge unge-

119 Schiel I Nr. 501.
120 Ebd. Nr. 504.
121 Funk 140-143. - Einen guten Einblick in die Landshuter Verhältnisse bieten die

Aufzeichnungen Joseph Widmers bei Schiel I Nr. 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434.

122Marquart, Sailer an der Universität Landshut 105f. ; siehe auch Schiel II
Nr. 320.

175



achtet, sahen sie ihre Aufgabe in Landshut, zuversichtlich, daß ihr
Einsatz am Ende nicht vergeblich sei. Aus jenen kritischen Jahren
datierte aber auch Sailers persönliche Bekanntschaft mit dem bayerischen

Kurprinzen Ludwig. Im Frühsommer 1803, während rings im
Land die Klöster unterdrückt und ausgeraubt, die Ordensleute

versprengt oder in Aussterbehäuser zusammengetrieben wurden, hatte
Sailer dem in Landshut studierenden Kurprinzen Privatvorlesungen
über « Die Moral des Regenten in christlichen Maximen » zu halten und
einmal wöchentlich das Evangelium auszulegen 12i. Und der Kurprinz —

der in Joseph Anton Sambuga (1752—1815) einen Sailer seelenverwandten

Erzieher gehabt hatte 124 - erschloß sich ihm. Nicht nur stellte er
sich fortan jederzeit schützend vor Sailer, sondern über ihn, den
nachmaligen König Ludwig L, und seine engsten Berater, die desgleichen
aus dem Umkreis Sailers kamen125, breitete sich die «Landshuter
Romantik» im ganzen Land aus und bewirkte allmählich eine

atmosphärische Veränderung, die ein gedeihliches Zueinander von Kirche
und Staat schließlich wieder ermöglichte126.

Damals erkannten viele in Sailer ein sichtbares Werkzeug der
göttlichen Vorsehung, daß der christliche Offenbarungsglaube, daß Kirche
und Priestertum nicht untergingen, und viele Angefochtene richteten
sich an ihm wieder auf127. Für diese alle legte Joseph Görres (1776—

1848) bei Ludwigs I. Thronbesteigung (1825), gleichsam stellvertretend,

folgendes Zeugnis ab : « Er hat mit dem Geist der Zeit gerungen in
allen Formen, die er angenommen ; vor dem Stolz des Wissens ist er
nicht zurückgetreten, sondern hat seinen Ansprüchen auf den Grund
gesehen ; keiner Idee ist er furchtsam zur Seite ausgewichen, vor keiner
Höhe des Forschens ist er bestürzt worden, immer nur eine Stufe höher
hat er besonnen und ruhig das Kreuz hinaufgetragen und, wenn auch

bisweilen verkannt, in Einfalt und Liebe wie die Geister, so die Herzen
ihm bezwungen» 12S.

123 Ebd. Nr. 415. - Die Privatvorlesungen sind abgedruckt in SW 7, 143-232
(«Weisheitslehre in Maximen für künftige Regenten»).

124 M. Spindler, Joseph Anton Sambuga und die Jugendentwicklung König Ludwigs

L, Aichach 1927.
123 Es seien nur genannt der Mediziner Johann Nepomuk Ringseis (1785—1880) und

Eduard von Schenk (1788-1841), Leiter der Kultusabteilung, 1828-1831 Minister des

Innern. Spindler, Handbuch IV/1 87-227.
126 Spindler, Handbuch IV/2 914-925.
127 Siehe hierzu die vielen Zeugnisse bei Schiel I.
128 Ebd. S. 318.

176



DER PRIESTERERZIEHER

In diesem Zusammenhang wies Görres insbesondere auf die von
Sailer unter schwierigsten Bedingungen gezogene «Schule von
Priestern» hin. Und in der Tat, so sehr die universitären Richtungskämpfe
Sailer belasteten, die vordringlichste Aufgabe blieb ihm auch in Landshut,

wie schon in Dillingen, die wissenschaftlich-theologische Bildung
und geistliche Formung der künftigen Seelsorger. Beides war ihm gewiß
ein ganz persönliches Herzensanliegen, aber es litt für ihn auch keinen
Zweifel, daß die Zukunft der — nicht schuldlos in äußere Ohnmacht
gesunkenen — Kirche in entscheidendem Maß von der geistig-geistlichen

Qualität ihres künftigen Klerus abhing. Damit es der unter die

Verfügungsgewalt des aufgeklärten Staates gezwungenen und von
diesem für seine durchweg profanen Ziele in Dienst genommenen Kirche
aus eigener Kraft gelinge, sich zu geläuterter (und in diesem Sinne
« zeitgemäßer ») Verfassung zu regenerieren und in einer revolutionär
veränderten Welt endlich ihren Stand zu gewinnen, bedurfte sie nach
Sailers Überzeugung zuallererst der Stütze eines den geistigen
Herausforderungen der Zeit gewachsenen, das heißt zunächst solide gebildeten,

nicht weniger aber auch verinnerlichten und von seinem eigentlich
priesterlichen Auftrag durchdrungenen Klerus 129.

Verantwortung und Sorge für die rechte theologische und spirituelle
Erziehung des Priesternachwuchses drängten Sailer in Landshut um so

mehr, als ihm hier im Direktor des (1804 zum «Generalseminar» für
sämtliche altbayerischen Bistümer erklärten) Georgianums, Matthäus
Fingerlos, ein schroffer Gegner seiner Auffassung vom Priestertum
erstand. Fingerlos (1748—1817), Priester des Erzbistums Salzburg und

vor seiner Berufung nach Landshut (1804) fast vierzehn Jahre Regens
des Salzburger Priesterseminars '30, war ein konsequenter Kantianer, als

solcher einer der wenigen katholischen Theologen Deutschlands, die
einer radikalen Aufklärung offen zuneigten, im übrigen ein Mann von

129 G. Schwaiger, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung, in: Theologischpraktische

Quartalschrift 131 (1983) 8—22. - Siehe auch E. Hegel, Die Situation der
deutschen Priesterausbildung um die Wende vom 18. zum 19.Jahrhundert, in:
Schwaiger, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 25-39.

130 H. Marquart, Matthäus Fingerlos (1748—1817). Leben und Wirken eines
Pastoraltheologen und Seminarregenten in der Aufldärungszeit Studien zur Theologie und
Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts 22), Göttingen 1977.

177



rigoroser Strenge. Auch er betonte die Notwendigkeit einer gediegenen
wissenschaftlichen Ausbildung des Klerus und wurde nicht müde, seine
Alumnen zu unausgesetzter Vertiefung ihres möglichst umfassend

anzulegenden Studiums — neben der Beobachtung unerbittlicher Selbstzucht

— anzuspornen. Aber Religion, Christentum war für ihn lediglich
eine Frage der Ethik, löste sich für ihn also im Grunde in bloße
Sittlichkeit auf. Und entsprechend seiner Maxime, daß der höchste Zweck
des Menschen im sittlichen Verhalten liege, reduzierte sich für ihn der
Zweck des geistlichen Standes auf die « Beförderung guter Sitten durch
Belehrung des Volkes » '31. Freilich leugnete er christliche Offenbarung,
Kirche, Sakramente, Kult nicht expressis verbis ; aber gegenüber der in
seiner Sicht fast Ausschließlichkeit beanspruchenden Aufgabe des Priesters

als eines Tugend- und Volkslehrers, dem er — wie sich selbst — ein
Höchstmaß an Vorbildlichkeit abverlangte, verringerte sich der ganze
Bereich des Glaubens de facto zu einer quantité négligeable. Indes
deckten sich Fingerlos' Ansichten über Priestertum und priesterliche
Aufgabe, die dieser auch literarisch vertrat132, geradezu nahtlos mit den

diesbezüglichen Vorstellungen und Zielsetzungen des Ministeriums
Montgelas, das ebendeshalb die völlige Verstaatlichung der Priestererziehung

anstrebte und zu diesem Ende in Landshut die Errichtung eines
«Generalseminars» (oder genauer: die «Umfunktionierung» der alten

Stiftung des Georgianums zu einer in etwa den josephinischen
Generalseminaren 133 nachgebildeten Institution) verfügte. Was lag näher,
als Fingerlos mit der Leitung dieser staatlich reglementierten Anstalt zu
betrauen Wenn irgendjemand, so schien er für die Realisierung der

obengenannten Pläne die geeignete Persönlichkeit zu sein ; nicht zuletzt
versprach seine «fortschrittliche» Denkungsart ein wirksames Gegen-

131 Ebd. 183-189.
132 M. Fingerlos, Wozu sind Geistliche da?, 2 Bde., Salzburg 1800-1801 (Landshut

21805); Ders., Versuch einer Pastorallehre, 2 Bde., München 1805; Ders., Über das

Bedürfnis einer Reformation des Priesterstandes, «Rom» 1811.
135 Zu den josephinischen Generalseminarien in den österreichischen Erblanden siehe

jedoch das ausgewogene Urteil Sebastian Merkles in seiner bedeutenden Abhandlung
«Die katholische Beurteilung des Aufklärungszeitalters», Berlin 1909, 22f. (wieder
abgedruckt in: Ders., Ausgewählte Reden 361—413); außerdem E. Winter, Der Josephinismus.

Die Geschichte des österreichischen Reformkatholizismus 1740—1848, Berlin 1962,
134—162. - Zum 1494 gestifteten und heute noch bestehenden Herzoglichen Gcorgianum
siehe A. Schmid, Geschichte des Georgianums in München. Festschrift zum 400jährigen
Jubiläum, Regensburg 1894 (Landshuter Periode 171-262); Marquart, Matthäus
Fingerlos 136-155; Schwaiger, Kirchenvater 76f.

178



gewicht zu bieten gegen den Einfluß Sailers und seiner Gesinnungsfreunde

auf die Studierenden der Theologie.
In Fingerlos und Sailer prallten noch einmal die beiden Geistesrichtungen,

nunmehr konzentriert auf die Frage nach dem wahren Wesen
des Priestertums, hart aufeinander: Der Konflikt war mit Fingerlos'
Amtsantritt in Landshut sozusagen « vorprogrammiert », obwohl Sailer
die Konfrontation anfangs zu vermeiden trachtete. Die Ursache für die
Leidenschaftlichkeit der alsbald ausbrechenden und zehn Jahre — bis zu

Fingerlos' Rücktritt 1814 — unvermindert anhaltenden Auseinandersetzungen

und Kämpfe, die keineswegs nur Fingerlos und Sailer als

Kontrahenten sahen, sondern, bedingt durch die traditionell enge rechtliche
Bindung des Georgianums an die Universität, zugleich ihre erhebliche

universitätspolitische Komponente hatten, lag gewiß vornehmlich in
Fingerlos' überall anstoßendem «einrissigen» (und ihn auch zunehmend

isolierenden) Charakter 134. Daß andererseits auch Sailer in Wort
und Schrift eine Schärfe des Tones anschlug, die bei seiner sonst so

milden, versöhnlichen Art überraschen mag, zeigt, welche grundsätzliche

Bedeutung er dieser Kontroverse beimaß. Er scheute sich daher
auch nicht, in öffentlicher Vorlesung und auf der Kanzel immer wieder
unzweideutig klar und jedermann verständlich (wenn auch stets ohne

Namensnennung Fingerlos') Stellung zu beziehen, etwa wenn er eine in
Rationalismus sich verflüchtigende Theologie oder die Verkürzung des

Religiösen zum Bloß-Sittlichen als Fehlentwicklungen verurteilte,
wenn er sich gegen «die Erfindung der Tugendfabrikanten» wandte,
«die das Geheimnis erfunden haben, die Tugend (ohne Gott, ohne

Ewigkeit, ohne Religion) aus und durch sich selbst zu produzieren und

deswegen die Priester zu bloßen Manufakturisten der öffentlichen
Sittlichkeit machen wollen»135, oder wenn er den «Zeit-Geistlichen»

anprangerte und ihm das Bild des «Geistlich-Geistlichen» entgegensetzte136.

Predigt des Evangeliums und christliche Unterweisung, Weckung
des Glaubens und Bestärkung der Glaubenszuversicht — das ist nach
Sailer im besonderen die unverzichtbare Aufgabe des « Geistlich-Geistlichen

», und es kommt alles darauf an, es « hierin Christus und seinen

134 Marquart, Matthäus Fingerlos 156-172, 194-197.
133 Zit. ebd. 172.

136J. Hofmeier, Seelsorge und Seelsorger. Eine Untersuchung zur Pastoraltheologie
Johann Michael Sailers, Regensburg 1957, 160—163.

179



ersten Freunden nach[zu]thun Ihr erstes Wort war: Thut Buße,
werdet eines andern Sinnes Ihr zweites, dem ersten gleichsinnige Wort
war : Liebet einander, wie euch Christus liebte : Liebet, wie der Vater im
Himmel liebt Ihr drittes, dem ersten und zweiten gleichlautende Wort
war: Strebet den Dingen nach, die droben sind So sprachen Christus,
so die Apostel in jeder Lehre das Eine, und in jeder anders aus. Gott und

Ewigkeit war der Eingang, Gott und Ewigkeit das Mittel, Gott und

Ewigkeit das Ende ihrer Lehren. Gott und Ewigkeit war ihnen aber nur
Licht, Liebe, Leben in Christus. Gott, das Licht in Christus, in das wir
verklärt werden müssen, war ihre Glaubenslehre ; Gott, die Liebe in
Christus, der wir nachlieben müssen, ihre Tugend-, ihre Sittenlehre ;

Gott, das ewige Leben in Christus, in das wir verwandelt werden
müssen, ihre Heilslehre, ihre Seligkeitslehre ...» 13/. Das schließt nach
Sailer ein Engagement des Priesters etwa zur Hebung der Volksbildung,
ganz allgemein zur Beförderung des kulturell-sozialen Fortschritts
keineswegs aus ; denn das zeitliche Wohl der Menschen kann als ein
ebenfalls zutiefst christliches Anliegen den Priester und Seelsorger gar
nicht gleichgültig lassen, mit anderen Worten : zu einem so verstandenen

Interesse des Staates soll der Priester nach seinem Vermögen
durchaus beitragen — wie ja auch viele Sailer-Schüler als Schulmänner
und Pädagogen oder als schlichte, doch mit den alltäglichen Sorgen und
Nöten des Landvolks wohlvertraute Dorfpfarrer in dieser Hinsicht
beispielhaft sich eingesetzt haben. Aber die Mitte priesterlichen Lebens
und Wirkens muß nach Sailer im Geistlichen liegen ; aus dieser Mitte
muß der Geistliche schöpfen können, sollen sein Wort und Wirken
nicht ins Leere gehen. Deshalb kann für Sailer die Aneignung von
Wissen allein als Voraussetzung für den seelsorgerlichen Dienst nicht
genügen. Fundiertes Wissen — mitsamt der nötigen Praxisbezogenheit

138 — ist zwar die eine tragende Säule klerikaler Bildung, und Sailer
wäre der letzte gewesen, der einer « Verbilligung» des philosophisch-

137 Sailer, Neue Beyträge zur Bildung des Geistlichen. SW 19, 30—32. - Sailer
verwahrte sich hier gegen den damals gängigen Mißbrauch der Kanzeln zur Belehrung des

Volkes über Blitzableiter, Abwehr von Viehseuchen, richtige Stallfütterung etc. « O, wenn
Christus als Visitator generalis unsere deutschen Prediger musterte : ich denke, die
himmlische Liebe würde der Geißel nicht entbehren können, um die Tempel Gottes von
diesen Predigern zu reinigen. » Ebd.

13S Übrigens plädierte Sailer bereits für eine praktische Einübung der künftigen
Seelsorger in enger Verbindung mit einer Pfarrei, wie sie heute in vielen Bistümern mit Erfolg
durchgeführt wird. Schwaiger, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung 17.

180



theologischen Studiums (etwa um damit einer möglichen Verunsicherung

vermeintlich-spontaner Frömmigkeit vorzubeugen) das Wort
geredet hätte. Indes, als die zweite tragende Säule müssen hinzukommen
Glaube und im Glauben verwurzelte Frömmigkeit, oder wie es Sailer
nennt : « Gottseligkeit », « gottselige Innigkeit », nämlich die stete Hingabe

von Geist, Herz und Gemüt an Gott139.
Dieses aus biblischer Rückbesinnung erwachsene Verständnis des

Priestertums aber lehrte Sailer nicht nur, er lebte es. Bibelstudium (dem
er freilich nicht in der «sezierenden» Weise einer modernen kritischen
Exegese oblag), überhaupt theologisches Forschen war für ihn nie etwas
Nur-Akademisches : etwas, das man «distanziert», ausschließlich mit
dem Kopf betreiben könnte. Nicht der «scholastische Begriff» des

Glaubens stand ihm obenan, sondern das Erfassen des Glaubens «im
geistlichen Sinne», «aus dem Gesichtspunkte des Geistes, des innern
Lebens, der Innigkeit, der Gottseligkeit » 140. Immer wußte er sich zuerst
in seiner eigenen Existenz als Mensch, als Christ, als Priester gefordert,
und als der Forderung des Evangeliums Hingegebener suchte er Ergebnis

und Erkenntnis seines Forschens weiterzuvermitteln. Theologie
und Leben fielen bei ihm in eins. Wohl entsprangen Sailers Freundlichkeit

und Herzensgüte, seine letztlich durch nichts zu trübende
Gemütsheiterkeit und seelische Ausgeglichenheit, seine geradezu
geniale Fähigkeit zur Freundschaft, gewiß auch seine Sensibilität für die
Welt des Religiösen, ganz offensichtlich nicht zum wenigsten einer
ursprünglich-glücklichen Anlage seines Wesens ; aber alles dies war —

nach dem übereinstimmenden Zeugnis so vieler verschiedenartiger
Menschen, die ihn gekannt und aus nächster Nähe erlebt haben 141 —

durchformt, «veredelt» von seinem «lebendigen Christentum», und
ebendarauf beruhte seine außergewöhnliche Anziehungskraft, Sailers
besonderes Charisma. « Das durchscheinende Geheimnis seines inneren
Lebens war die stete Gegenwart Gottes » — so empfand es Melchior von
Diepenbrock, Sailers vertrautester Mitarbeiter und Hausgenosse im
letzten — bischöflichen —JahrzehntI42.

So fand denn auch ein beträchtlicher Teil, wenn nicht die große
Mehrheit der Theologiestudenten, die zwischen 1800 und 1821 die

139 Darauf verwies Sailer unentwegt.
140 Schiel II Nr. 355.
141 Zahlreiche Belege bei Schiel I (insbesondere Schweizer Sailer-Schüler bezeugen

dies).
142 Ebd. Nr. 886.

181



Universität Landshut besuchten 14\ in Sailer nicht allein den
überragenden akademischen Lehrer, sondern mehr noch einen wahrhaft

geistlichen Vater. Sailer nahm sich ihrer in allen sie bekümmernden
Lebens- und Gewissensfragen an, ihnen in jeder Weise mit Rat und Tat
zur Seite stehend, nicht selten, indem er spontan auf den Einzelnen

zuging. Er erwies sich ihnen als ein Meister in der Kunst diskreter

Seelenführung. Er erschloß ihnen, indem er sie zum «praktischen
Schriftforschen» anleitete, den Geist der Heiligen Schrift. Er wurde
ihnen durch das Beispiel seines gelebten Christentums ganz von selber

Wegweiser zu einer lebendigen Religiosität. Von Sailer empfingen sie

die entscheidenden Anstöße ihrer geistlichen Bildung. Er ersetzte ihnen

sozusagen Regens und Spiritual - für seine Landshuter Schüler galt das,

in Anbetracht der geschilderten Umstände, in wohl noch bedeutenderem

Maß als für die Schüler der Dillinger Zeit. Dabei ist vielleicht das

Erstaunlichste, daß sehr viele von ihnen lediglich ein bis zwei Jahre
ihres Studiums in Landshut verbrachten, Sailers unmittelbare Einflußnahme

auf sie also von recht beschränkter Dauer war und dennoch die

Begegnung mit ihm sooft für ihr ganzes künftiges Leben prägend wurde.
Die überaus zahlreich erhaltenen Zeugnisse der Dankbarkeit sprechen
hier für sich 144.

Von den über tausend Theologiestudenten, die Sailer in Landshut
hörten, kamen gut zwei Drittel aus Altbayern und Schwaben, ein
kleinerer Teil aus Franken, Württemberg, Baden, auch aus Österreich,
einzelne aus Nord- und Westdeutschland und immerhin rund ein Zehntel

— nämlich 107 - aus der Schweiz 145. Letztere, häufig durch ehemalige

Schüler Sailer zugeführt, waren meist einfache Bauernburschen,
unverfälscht in ihrer Wesensart, kernig fromm, vom rationalistischen
Denken der Zeit noch kaum angegriffen, und hoben sich so von der

143 Über die Zahl der Theologiestudenten, die Sailer in Landshut gehört haben, siehe
ebd. S. 318f. Hier sind auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schüler der Landshuter
Zeit aufgeführt.

144 Belege bei Schiel I.
143 Ebd. S. 318f. - Lütolf 240-275 führt für die Landshuter Periode 81 Sailer-Schüler

aus der Schweiz an. — Doch sollte man sich wohl hüten, alle Theologen, die Sailer gehört
haben, ohne weiteres als Sailer-Schüler (im engeren Sinn) zu bezeichnen. — Die Gesamtzahl

der Studenten der Landshuter Universität betrug ca. 500-600; Landshut gehörte
damit aber zu den am stärksten frequentierten deutschen Hochschulen nach Leipzig,
Göttingen, Halle und Wittenberg. L. Boehm, Bildung und Wissenschaft in Bayern im
Zeitalter Maximilian Josephs, in: Glaser 186—220, hier 207.

182



Masse der Landshuter Studentenschaft wohltuend ab146. Schon von
daher gehörte ihnen Sailers ganze Zuneigung, er fühlte so etwas wie
Seelenverwandtschaft zu ihnen — die Erinnerung an seinen Lehrer
P. Joseph Zimmermann im Münchener Jesuitengymnasium, aber auch

an Johann Caspar Lavater, dessen Freundschaft ihm so viel bedeutet
hatte 147, mag dieses Gefühl mitbestimmt haben, hatte sich doch bereits
in Dillingen zwischen Sailer und seinen aus der Schweiz stammenden
Schülern ein besonders inniges Vertrauensverhältnis entwickelt. Sailer

war den in Landshut studierenden Schweizern (übrigens auch den

Nicht-Theologen unter ihnen) mit einer fürsorglichen Herzlichkeit
zugetan, wie man sie in der akademischen Welt nicht leicht wiederfindet.

Er pflegte den Ankömmlingen die Unterkunft zu vermitteln, dem
einen oder anderen bot er Kost und Logis auch in seiner eigenen, aus

ganzen drei Zimmern bestehenden Wohnung. So beherbergte er
beispielsweise in den Jahren 1802—1804 Joseph Widmer bei sich 148. Er
sorgte für ihr leibliches Wohl, verwaltete ihre kärgliche Barschaft und
füllte diese, wenn nötig, immer wieder auch einmal aus seiner Tasche
auf. Er sammelte die Schweizer Theologen beim nachmittäglichen
Spaziergang um sich, er widmete ihnen die Abendstunden, indem er mit
ihnen im «Wandsbecker Boten» las oder ihnen «die goldnen Schätze

der christlichen Mystik» zeigte, nicht ohne sie auch auf deren Gefahren
und Verirrungen aufmerksam zu machen 149, er feierte mit ihnen
singend und lachend ihre Feste und war tröstend und aufmunternd zur
Stelle, wenn einen von ihnen Zweifel oder seelische Not quälten 15°. Es

ist rührend zu lesen, mit welcher Liebe Sailer zum Beispiel Alois Gügler,
den Freund Widmers, einen stillen, verschüchterten Jüngling, empfing,
als dieser, von seinem Vater, einem Luzerner Bauern, begleitet, Mitte
Dezember 1802 nach fast hundertstündigem Fußmarsch in Landshut
eintraf, mit welcher Einfühlsamkeit und Geduld er dem allzu sehr in

146 Marquart, Matthäus Fingerlos 141; Ders., Sailer an der Universität Landshut
107f. - Siehe auch: O. Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem

Weg vom Liberalismus zum Radikalismus [bisher] 2 Teile Mitteilungen des Historischen

Vereins des Kantons Schwyz 64, 1971 ; 71, 1979 ; 73,1981), hier I 75-96. Fuchs war
von 1814 bis 1816 Schüler Sailers in Landshut und gehörte später wohl zu Sailers

Sorgenkindern (vgl. I 237-240).
147 H. Schiel, Sailer und Lavater. Mit einer Auswahl aus ihrem Briefwechsel, Köln

1928.
148 Schiel I Nr. 402, 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434, 436.
149 Ebd. Nr. 461.
130 Ebd. Nr. 460, 461.

183



sich gekehrten Studenten half, im Universitätsleben Fuß zu fassen und
Selbstbewußtsein zu gewinnen 1S1, und wie nüchtern waren die
Empfehlungen, die er ihm in Gewissensangelegenheiten erteilte152.

In ihre Heimat zurückgekehrt, wirkten die Schweizer Sailer-Schüler
in Pfarreien und Schulen ganz im Sinne einer kirchlichen Erneuerung,
und die von ihnen ausgehenden Anstöße zu einer um religiöse Verin-
nerlichung bemühten Seelsorge wurden nach und nach auch von Teilen
des übrigen Klerus übernommen. Im Kanton Luzern errangen die
Sailer-Schüler, zumal nach der — in sehr jungenJahren erfolgten — Berufung
Joseph Widmers und Alois Güglers an das Luzerner Lyzeum (1804 bzw.

1805), allmählich die geistige Führung. Dank Widmers und Güglers
Einfluß formierte sich hier ein eigentlicher Sailer-Kreis, der auch nicht
durch Sailers Schule gegangene Geistliche anzog153 und beträchtliche,
allerdings nicht immer glücklich zu nennende Aktivitäten entfaltete.
Die kompromißlose, auch ins Persönliche abgleitende Polemik, mit
welcher aus ihren Reihen heraus beispielsweise für Recht und Anspruch
der Kirche — zuweilen nur ihrer kirchlichen Vorstellung — gefochten
oder im Bund mit dem Luzerner Nuntius gegen den zuständigen
Konstanzer Generalvikar Freiherrn von Wessenberg, der wie sie Sailer als

seinen Lehrer verehrte154, Front bezogen wurde, hatte Sailer ihnen

131 Ebd. Nr. 402, 403. -J. L. Schiffmann, Lebensgeschichte des Chorherrn und
Professors Aloys Gügler I-II, Augsburg 1833.

132 Schiel I Nr. 406.
133 Ph. Kaspar, Alois Gügler 1782-1827. Ein bedeutender Luzerner Theologe im

Spannungsfeld von Aufklärung und Romantik phil. Diss.), Schüpfheim 1977, 191—

238.
134 Ignaz Heinrich von Wessenberg, der verdiente und verkannte Generalvikar Carl

Theodor von Dalbergs im Bistum Konstanz, war Schüler Sailers in Dillingen (1792-
1794). Er blieb mit Sailer in steter Verbindung und erbat sich von ihm auch immer wieder
Rat. Als Christoph von Schmid ihm 1854 seine Lebenserinnerungen (mit den Erinnerungen

an Sailer) zusandte, dankte der achtzigjährige Wessenberg mit folgenden Worten :

« Das zweite Bändchen entwirft ein sehr einnehmendes und treues Bild des liebenswürdigen

Joh. Mich. Sailers, den ich als einen der vortrefflichsten Lehrer überaus
hochzuschätzen Gelegenheit fand und mit welchem ich bis an seinen Tod in wahrer Freundschaft
verbunden blieb. Solche liebevollen Geistesmänner (leider seltene Erscheinungen) sind
und bleiben ein wahrer Segen für die Menschheit. » Wessenberg an Christoph von Schmid,
Constanz, 15. Januar 1854. Pörnbacher 157f. - F. Amann, Die Beziehungen zwischen
Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt, in : Freiburger Diözesanarchiv
69 (1949) 186-203; W. Müller, Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774-1860), in: Fries-
Schwaiger I 189—203 (QQ und Lit.) ; Ders., Wessenberg und seine Bemühungen um die

Bildung der Priester, in: Schwaiger, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 41-53;
K.-H. Braun, Wessenberg, Ignaz Heinrich von, in: Gatz 808—812.

184



gewiß nicht eingegeben. Er blieb, auch wenn es galt, für Grundsätze
einzustehen, stets maßvoll, bei aller Härte in der Sache verletzte er doch
nie und bahnte damit unter ungleich widrigeren Umständen als

Universitätslehrer und später im bischöflichen Amt den Weg zu einer
dauerhaften Entspannung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat
entscheidend mit. Die Aktionen Güglers, eines zweifellos schöpferischen

Theologen von hohen Graden — den «vollendetsten Schüler
Sailers» hat man ihn genannt155 —, und seiner Mitstreiter trieben die

Dinge eher zum Exzeß ; Güglers öffentlich ausgetragener Streit mit dem
Luzerner Stadtpfarrer Thaddäus Müller (1763—1828), einem engen
Vertrauten Wessenbergs (und gewiß aufgeklärt denkenden Mann),
entbehrte zudem nicht der Peinlichkeit '56. Der Einsatz Güglers und seiner
Freunde war sicherlich von großem — subjektivem — Ernst getragen ; es

ging in ihren Augen um Sein oder Nichtsein von Christentum und
Kirche, nicht zuletzt auch im Hinblick auf die damalige politische
Ungesichertheit der Schweiz wie ganz Europas. Und ihre Sorge war
nicht völlig unbegründet. Ihre «Kampfstrategie» aber war tatsächlich

nur dazu geeignet, die staatliche Seite zu provozieren und die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat zusätzlich — und auf langeJahrzehnte
hin — zu belasten 157.

Sailer — dem selbst einmal eine Professur am Luzerner Lyzeum
angeboten worden war 158 — scheinen die wenig erfreulich sich gestaltenden
Verhältnisse in Luzern, insbesondere die unversöhnliche Gegnerschaft
zwischen Gügler und Thaddäus Müller, den er persönlich kannte und

1 " So das Urteil Ignaz von Döllingers. Zit. bei E. Klinger, Alois Gügler (1782-1827),
in: Fries-Schwaiger I 205-226. - Eine fundierte Würdigung des Theologen Alois
Gügler im Rahmen der theologischen Strömungen seiner Zeit wäre ein dringendes
Desiderat.

136 Siehe dazu Kaspar 80-107.
137 Zu den einzelnen Konfrontationen siehe ebd. - Zur Gründung der «Schweizerischen

Kirchenzeitung» (1832), deren Anfänge maßgeblich vom Luzerner Sailer-Kreis
getragen waren, siehe J. B. Villiger, Wie es zur Gründung der Schweizerischen
Kirchenzeitung kam, in: Schweizerische Kirchenzeitung 150(1982) 410-417.-Zum ganzen
Komplex der Auseinandersetzungen zwischen katholischer Kirche und Eidgenossenschaft

im 19.Jahrhundert siehe neuestens die vorzügliche Darstellung: P. Stadler, Der
Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäischen
Umkreis 1848-1888, Frauenfeld-Stuttgart 1984.

138 Schiel II Nr. 370. Sailer zählt hier (24. November 1812) mehrere von ihm
ausgeschlagene Rufe auf, darunter einen nach Luzern, jedoch ohne nähere Angaben.

185



durchaus schätzte 159, sehr bedrückt zu haben 16°. Zu ändern vermochte
er sie freilich nicht161. Auch konnte er wohl seine Aufgabe nicht darin
sehen, seinen zu Amt und Würden aufgestiegenen ehemaligen Schülern

Verhaltensmaßregeln zu erteilen. Andererseits stand er im Zweifelsfall
immer treu zu seinen Schülern, und es war ihm ein tiefes Anliegen, die
Kontakte und die Zusammenarbeit zwischen ihnen nach Kräften zu
fördern. Seine umfangreiche briefliche Korrespondenz dokumentiert
dies eindrucksvoll162. Darüber hinaus aber war es Sailer, der die
Semesterferien gern zu ausgedehnten Reisen nützte, eine liebe Gewohnheit
geworden, seine ehemaligen Schüler und hier wiederum vor allem seine
Schweizer Schüler (wie überhaupt den Schweizer Freundeskreis, der
sich ihm durch die Bekanntschaft mit Johann Caspar Lavater erschlossen

hatte) in ziemlich regelmäßigen Abständen zu besuchen. Sailer
selbst zählte zwischen 1778 und 1824 fünfzehn meist zweimonatige
Reisen in die Schweiz, die ihn fast jedesmal auch in die Luzerner
Gegend führten 163. Im Pfarrhof zu Meggen am Vierwaldstättersee bei

139 Thaddäus Müller (1763-1826) war wie Sailer ein Schüler des Jesuiten Joseph
Zimmermann, der seit 1773 in Luzern lehrte. Sailer scheint Müller während seiner
Schweizerreise 1792 persönlich kennengelernt zu haben, als dieser am Luzerner
Gymnasium lehrte (seit 1796 Stadtpfarrer, seit 1798 außerdem bischöflicher Kommissar für
den Kanton Luzern und Unterwaiden. Kaspar 261). In seinen Reisenotizen 1792 schreibt
Sailer (BZAR B/IV) : « Thaddäus Müller, Professor in Luzern. Stille, wie die Mayenluft -
Ruhig, um hören, nehmen, geben zu können — Bewußt dessen, was der Mensch seyn
sollte : Gottes Tempel und : wie ers werden könne. Unverdrossen, unter Jünglingen
Gutes zu thun. Einfaltsfähig- muthvoll alles auf Eins zu beziehen, u. alles vom Einen zu
nehmen. Bedürftig eines Freundes, der ihn auf der Himmelsleiter einige Sprossen höher
hebt. Würdig geliebt zu werden u. zu lieben. » Dazu ein Nachtrag Sailers aus späterer Zeit :

«Späterhin : durch Aufklärung und Ehre getrübt. » - Der (freilich nicht nach Sailers Sinn
geratene) Sailer-Schüler Jakob Salat (1776-1851), damals Professor der Philosophie in
Landshut, behauptete 1825 jedenfalls: «Daß er [Sailer] aber dessen [Güglers] Ansichten
nicht ganz beistimme, dafür eine Tatsache : Als G[ügler] den Herrn Stadtpfarrer und
bischöflichen Kommissarius J. Th. Müller zu Luzern so heftig als grob angegriffen hatte,
hörte ich aus dem Munde jenes Berühmten [Sailer] ein sehr rühmliches Zeugnis für den

Angegriffenen in betreff des sittlichen Wandels und der Berufstätigkeit nicht minder als

der Aufklärung. » Schiel I Nr. 785. - Eine gerechte Beurteilung Müllers wird erst möglich

sein, wenn die seit langem geplante Edition des Briefwechsels Müller-Wessenberg
vorliegt. Diese für beide Männer höchst aufschlußreiche Edition wird derzeit unter
meiner Leitung zum Abschluß gebracht. Sie wird demnächst erscheinen.

160 Schiel II Nr. 345.
161 Möglicherweise unternahm Sailer 1810 einen Vermittlungsversuch Kaspar 289

Anm. 222.
162 Siehe die in Schiel II vorliegende Auswahl.
163 Sailer notiert in einer Übersicht für folgende Jahre Reisen in die Schweiz: 1778,

1782, 1792, 1794, 1798, 1801, 1803, 1806, 1808, 1810, 1812, 1814, 1816, 1819, 1824 (als

186



Carl Meyer, einem seiner Lieblingsschüler aus der Dillinger Zeit, nahm

er dann bevorzugt Wohnung. «Carls Wiedersehen Ich habe ein
väterliches Gefühl gegen alle meine Schüler», notierte er bei seinem
Aufenthalt in Meggen 1810 in sein Reisetagebuch164. Im Meggener
Pfarrhof, doch auch an den anderen Wirkungsstätten seiner Luzerner
Schüler, traf man sich mit dem verehrten Lehrer zu froher Runde und
ernstem Gedankenaustausch, und Sailer versäumte nicht, in den
Pfarrkirchen seiner Schüler zuweilen zu predigen 165. Im Meggener Pfarrhof
kam es auch einmal zu einer überaus herzlichen Begegnung Sailers mit
Johann Heinrich Pestalozzi (1746—1827), dessen Bildungsprinzipien
Sailer trotz weltanschaulicher Unterschiedlichkeit in seiner Pädagogik
und Katechetik verarbeitet und so für eine zeitgerechte katholische
Erziehungslehre fruchtbar gemacht hatte l66. 1829 plante Sailer, damals
bereits im 78. Lebensjahr stehend, nochmals eine Reise zu seinen
Schweizer Freunden. «Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als

Weihbischof mit seiner Nichte Thérèse Seitz und Melchior von Diepenbrock). BZAR
B/III. - Übersicht mit genaueren Daten bei Schiel II S. 611-614.

164 Schweizerreise 1810 (29./30. September). BZAR B/XII. - Wie sehr Sailer Carl
Meyer schätzte, geht u.a. aus einer Bemerkung hervor, die er am 13. September 1800 an
Eleonore Auguste Gräfin Stolberg-Wernigerode schrieb: «... das Bild dieses jungen
Mannes [Carl Meyer] ist so tief in meiner Seele, daß ich ihm zulieb schon zweimal die
Schweiz besuchte. Er war der Daniel, den Gott in der Revolutionszeit wunderbar rettete
aus einer Löwengrube neuer Fasson. » Schiel II Nr. 195.

163 Schiel I Nr. 449. - Von den in der Schweiz gehaltenen Predigten liegen einige im
Druck vor : Johann Michael Sailers Gastpredigten in der Schweiz, gehalten im Herbste
1812, Luzern 1813; Die Kirchweihfeyer. Eine Rede, gehalten am 22. September 1816 in
der Collegiat- und Pfarrkirche zu Solothurn von Johann Michael Sailer, Solothurn
[1816].

166 Darüber berichtet ausführlich 1851 Georg Sigrist (1788-1866), Schüler Pestalozzis
und Sailers, als Augenzeuge. Abgedruckt bei A. Berz, Johann Michael Sailer und Johann
Heinrich Pestalozzi. Ihre geistige und persönliche Begegnung, in : Schweizer Rundschau
64 (1965) 405-410, hier 407f. - Allerdings verlegt Sigrist diese Begegnung in den Sommer
1818, was nicht zutreffen kann, da Sailer die Herbstferien 1818 im Rheinland und in
Westfalen verbrachte (siehe Schiel II S. 614), obwohl man ihn in der Schweiz erwartet
hatte (vgl. Schiel I Nr. 664). Sailer selber verzeichnet in seinen Reisenotizen diese

Begegnung nicht. Doch findet sich hier folgender Eintrag vom November 1816:
«Pestalozzi. Mein Institut ist in der Einseitigkeit empfangen, geboren worden, großgewachsen,

und ich kann ihm seinen organischen Fehler nimmer nehmen. Ich hab nur den
Menschen und im Menschen den Bürger aufgegriffen und beyde herausgebildet : Christen
sah ich keinen, Kirche auch nicht. Darum hielt ich mich nur an die Gemüthlichkeit... an
die Religion, die ihr eigen ist.» BZAR B/XV. Möglicherweise fand die Begegnung
während der Herbstreise 1816 statt. Über diese Reise hat Sailer kaum Notizen hinterlassen.

187



nach der Schweiz — und nach dem Himmel», schrieb er damals an
Joseph Widmer und Carl Meyer 167. Doch mußte er diesen Plan wieder
fallenlassen.

DAS LITERARISCHE WERK

Neben der Tätigkeit als akademischer Lehrer und als «Spiritus
rector» eines weiten Schüler- und Freundeskreises bildete das schriftstellerische

Schaffen die zweite Komponente des geistig-religiösen Einflusses

Sailers auf seine Zeit. Wie bereits angedeutet, erlangten für Sailers
literarische Tätigkeit erhebliche Bedeutung die sogenannten «Brachjahre»

nach seiner Entlassung von der Universität Ingolstadt (1781—

1784) und nach seiner Maßregelung in Dillingen (1794-1799) -
Widerfahrnisse, die einen schwächeren Charakter wohl aus der Bahn geworfen

haben würden, an denen Sailer als Mensch und als Theologe reifte,
die ihm Anlaß wurden zu konzentrierter geistiger Produktivität.

Als Joseph Widmer 1830 die Herausgabe der «Sämmtlichen Werke»
seines Lehrers — unter dessen Anleitung— in Angriff nahm, erwuchsen
aus dem Unternehmen 41 stattliche Bände (Sulzbach 1830—1855).
Gleichwohl enthalten sie nicht alle Werke Sailers, zum Beispiel sind in
sie eine Reihe von Frühschriften nicht aufgenommen. Bei vielen anderen

Schriften, die aufgenommen sind, handelt es sich um Gelegenheitsarbeiten,

Predigten, geistliche Lesungen, katechetische oder spirituelle
Anleitungen. Sailer ging es auch in seinem geschriebenen Wort nie
darum, nur akademisch-theoretisch zu dozieren oder immerfort seine

Originalität unter Beweis zu stellen. Nicht bloße Wissensvermittlung
war sein Ziel, vielmehr wollte er den Menschen aller Schichten und

167 «Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als nach der Schweiz- und nach dem
Himmel. Es rührt mich Widmers Liebe, daß er mich bat, mit dem Arzte zu reden, ob mir
die Schweizer Reise nicht zu angreifend seyn könnte. Ich werde es thun. Es könnte aber
die Schweizerreise noch von einer andern Seite verhindert werden. Denn der 86jährige
Wolf könnte mich nöthigen die Schweizerreise zu verschieben — wenn sein Sterben mein
Hierbleiben nöthig machte. Ich bete zu Gott, daß sein Willen geschehe. Valete, amate S.

orate. » Sailer an Widmer, Carl Meyer, Catharina Schmid, o. D. Da vom 86jährigen
Regensburger BischofJohann Nepomuk Freiherrn von Wolf die Rede ist, datiert der Brief
wohl von 1829; denn Wolf ist am 29. März 1743 geboren und am 23. August 1829

gestorben. Der Tod Wolfs hat demnach tatsächlich die Reise verhindert. — G. Schwaiger,
Wolf, Johann Nep. Freiherr von, in : Gatz 823f.



Stände christliche Hilfen bieten in frohen und schweren Stunden. Sailer

war ein durch und durch «praktischer» Theologe, der im übrigen
Anregungen von überall her aufnahm, jedoch nie « kopierte » und nie

irgendeiner Richtung oder « Partei » sich verschrieb. Was er darbot, war
stets etwas Eigenes, mochte er auch noch soviele Anregungen
aufgenommen haben. So kann kein Zweifel sein, daß Sailer viele Anliegen
und Impulse der Aufklärung aufgriff und — allerdings eigenständig
durchdacht — zur Entfaltung brachte. «Aufklärung» hatte ja ein sehr

vielgestaltiges Gesicht, und Sailer wußte mit scharfem Blick zwischen
ihren positiven und ihren negativen Formen zu unterscheiden.
«Aufklären»— so stellte Sailer zu Beginn seiner Religionskollegien 1786 fest

— «heißt aufklären, Helle machen, wo Dunkel lag, Licht bringen, wo
Finsternis war. Aufklären heißt Irrtum, Unwissenheit, Wahn,
Vorurteil vertauschen mit Wahrheit, Einsicht, richtigen Begriffen, gesundem

Urteil. Aufklären heißt machen, daß die Nacht in Dämmerung, die

Dämmerung in hellen Morgen, der helle Morgen in vollen Mittag
übergehe.»168 Aber Aufklärung als Einsicht des Verstandes müsse
Hand in Hand gehen mit einer Bildung des Herzens. Erst so werde
wahre Aufklärung. Sie freilich « kann nur Gutes stiften — das Böse, das

mitunterläuft—, ist nicht von ihr selbst und würde, wenn es auch von ihr
wäre, von dem größeren Gut überwiegt, gut gemacht, von den trost-
und kraftreichen Erkenntnissen, die sie verbreitet, überwiegend gut
gemacht, von den sanften Sitten, die sie ringsumher schafft. » Dabei
unterstrich Sailer die Notwendigkeit einer — so verstandenen — Aufklärung

auch und gerade im Bereich von Religion und Kirche ; denn «im
Religionsunterricht und in Religionsübungen » finde sich bei « Vielen
viel Ungründliches, viele Mißbräuche, viel Übertriebenes, viel
Vorurteiliges. » Gleichwohl mahnte er zur Unterscheidung: «Das Wort
Aufklärung ist wie eine Apothekerbüchse — die keine Unterschrift hat —

kann Gift oder heilsame Arznei darin sein. Trau nicht, bis du den

Augenschein eingenommen und mit einem redlichen Kenner darüber

gesprochen hast»169.

Den Geist «rechter Aufklärung» atmete schon das Werk, das den
Ruhm des Zweiunddreißigjährigen begründete : Sailers in der ersten
«Brachzeit» entstandenes «Vollständiges Lese- und Betbuch zum
Gebrauche der Katholiken» (München 1783). Der reißende Absatz dieses

168 Zit. bei Schäfer, Johann Michael Sailer und die Aufklärung 59-61.
169 Ebd.

189



immerhin vierbändigen Werkes, das bis nach Ungarn und Siebenbürgen
Verbreitung fand170 und bis in das 19. Jahrhundert hinein vielfach
aufgelegt wurde171, läßt auf die Lebendigkeit des Bedürfnisses nach

echter religiöser Erbauung in allen Schichten schließen, nach der schier
erstickenden Überlast der Barockzeit und der flach-moralisierenden
Gegenbewegung der Aufklärung. Sailer setzte an die Stelle der
schauerlichen, Sündenangst und Höllenschrecken weckenden
Phantasieschilderungen barocker Andachtsliteratur das Wort der Heiligen
Schrift, Texte der Kirchenväter und der Liturgie, und auch die von
Sailer selbst formulierten Gebete und Betrachtungen sind ganz von
diesen Quellen christlichen Lebens und Glaubens inspiriert. Zu den im
katholischen Bereich sooft verschütteten «Quellen» zurückzuführen,
das war seine Absicht, damit — wie er in anderem Zusammenhang
einmal schrieb — «alle, die nach Wahrheit dürstet, in der Quelle ihren
ersten Durst befriedigen, als daß sie die Quelle übergehn und im
abgeleiteten (oft auch schlammichten) Bache zuerst trinken» 172. Im «Lese-
und Betbuch » fand der bibelfromme Einfluß Lavaters auf Sailer seinen
schönsten Niederschlag. Lavater besorgte auch die Kupfertäfelchen für
die Bildausstattung173. Unter den unzählbaren Verehrern, die das

« Lese- und Betbuch » Sailer gewann, waren viele evangelische Christen
— ein sprechendes Zeichen dafür, wie sehr es Sailer auch gelungen war,
gleichsam einen « ökumenischen » Ton anzuschlagen. Die freundschaftlichen

Beziehungen Sailers zu Matthias Claudius oder zu Eleonore
Auguste Gräfin Stolberg und der ganzen gräflichen Familie der Stolberg
in Wernigerode wurden nicht zuletzt durch das « Lese- und Betbuch »

begründet174. Der Berliner Buchhändler Friedrich Nicolai witterte
deshalb sogleich Proselytenmacherei und warf in seiner dümmlich-überheblichen

Art Sailer jesuitische Verschlagenheit vor '75
; Sailer blieb ihm

allerdings die nötige Antwort nicht schuldig176. Beim jungen Joseph

170 Schiel I Nr. 237.
171 Zu den Auflagen siehe Schiel I S. 643f.
172 Ebd. Nr. 4.
173 Ebd. Nr. 7; Schiel, Sailer und Lavater 21.
174 Ebd. 10-22; Schiel I S. 69; Schiel II Nr. 154, 221.
173 In seiner «Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre

1781», Bde. 7 und 8, Berlin 1786—1787. Die entsprechenden Auszüge bei Schiel I
Nr. 120, 122, 152.

176 Sailer, Das einzige Märchen in seiner Art: Eine Denkschrift an Freunde der
Wahrheit für das Jahr 1786. Gegen eine sonderbare Anklage des Herrn Fried. Nicolai,
München 1787. Auszug bei Schiel I Nr. 145. — Zur ganzen Auseinandersetzung ebd.
S. 99-142.

190



Widmer nahm das « Lese- und Betbuch » hinwiederum « Verstand und
Herz so ganz in Anspruch daß meinem Sinnen und Trachten es

eine neue Richtung gab ...»; es bewirkte bei ihm den Entschluß zum
Theologiestudium, und zwar unter Sailers Leitung im fernen
Landshut177.

Die spirituelle Bedeutung des «Lese- und Betbuchs» wurde wohl
noch übertroffen durch Sailers Übersetzung der «Nachfolge Christi»
des Thomas von Kempen (« Das Buch von der Nachfolgung Christi »,

München 1794). Sailer legte sie, mit einer ergreifenden (seine eigene
christliche Haltung zeichnenden) Vorrede versehen, zu Beginn seiner
zweiten «Brachzeit» vor — als er, nach einer späteren Äußerung, unter
dem Eindruck der ihm in Dillingen angetanen Demütigung « in keinem
Buche mehr lesen » mochte « als etwa in der Nachfolgung Christi und in
Johannes Briefen» 178. Er erwies sich hier als ein Meister der Übersetzung

aus dem Lateinischen. Seine ebenso einfühlende wie geschliffene,
kräftige Sprache verhalf damals diesem gewiß einzigartigen spätmittelalterlichen

(aus dem Geist der «Devotio moderna» erwachsenen)
Betrachtungsbuch, das Sailer von Jugend auf vertraut war, zu weiter
Verbreitung im deutschen Sprachraum 179.

Aber noch ein zweites Übersetzungswerk beschäftigte damals Sailer :

die « Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung». Zu
sechs Bändchen fügte sich schließlich diese bemerkenswerte Sammlung
(München 1800-1804), in welcher Sailer nicht nur die sprechendsten
Zeugnisse christlichen Vertrauens und Hoffens, seiner so aufgewühlten
Zeit zum Trost, zusammentrug — angefangen von Dokumenten der
frühchristlichen Martyrerzeit bis herein ins 18. Jahrhundert —, sondern

zum Schluß - im sechsten Bändchen - auch selber zu Wort sich meldete.
Einen Abschnitt überschrieb er mit dem Titel « Die Tage der Zertrümmerung.

1792—1802» und mit dem Datum des Neujahrstages 1803. In
teilweise aphoristischer Gedankenfolge rekapitulierte er, ein aufmerksamer

Beobachter des bewegten politischen Kräftespiels, die überstürzten

Ereignisse des abgelaufenen Jahrzehnts, die Zertrümmerung der
Reichskirche im zu Ende gegangenen Jahr, und mit faszinierender

Hellsichtigkeit und Nüchternheit, zugleich mit unbestechlichem
Gerechtigkeitssinn, zog er seine Schlüsse : «... Staub ist der Erde Herrlich-

177 Ebd. Nr. 183.
178 Zit. bei Stölzle, Maßregelung 132.
179 Zu den Auflagen siehe Schiel II S. 649.

191



keit — was zeitlich ist, zermalmt die Zeit — die Alleszermalmende. Was
Staub ist, zeigt sich dann am klarsten, wann er entfliegt — (eine Wolke
bildet, und - verschwindet). Je höher der Staub liegt, desto leichter
entführt ihn der Wind — (wenn er einmal in voller Bewegung ist).... Die
ewige Wahrheit hat einen unvergänglichen Kern, vergängliche Hüllen,
zufällige Vergoldungen. Die letzteren zwei kann die Zeit meistern ; der
erste meistert die Zeit. Wenn Gott etwas an seinem Volk zu erinnern
hat, so fängt er bei den Ober-Arbeitern an, ohne auf die Uniform zu
sehen ...»180.

Und dann sind da Sailers große religionsphilosophische,
praktischtheologische und pädagogische Hauptwerke. Ihre Reihe eröffnete 1785
die zweibändige «Vernunftlehre für Menschen, wie sie sind»181; ihr
folgten 1787—1791 die ebenfalls zweibändige «Glückseligkeitslehre aus

Vernunftgründen, mit Rücksicht auf das Christentum » ,82, 1788/89 die

dreibändigen «Vorlesungen aus der Pastoraltheologie»183, 1805 die
«Grundlehren der Religion» 184, Sailers allgemeine Religionskollegien
(für Hörer aller Fakultäten) beinhaltend, 1807 «Ueber Erziehung für
Erzieher»185, schließlich 1817 als reifstes theologisches Werk und
zugleich würdiger Abschluß seiner wissenschaftlichen Publikationen
das dreibändige « Handbuch der christlichen Moral, zunächst für künftige

katholische Seelsorger und dann für jeden gebildeten Christen» 186.

Alle diese Werke sind Frucht der akademischen Lehrtätigkeit Sailers.
Sie bieten somit auch einen unmittelbaren Einblick in Sailers Lehrwei-

180 SW 12, 301f. - Zur Säkularisation siehe auch Sailers Äußerung bei Schiel II
Nr. 234.

181 Vernunftlehre für Menschen, wie sie sind. Nach den Bedürfnissen unsrer Zeit,
München 1785. - Zu den Auflagen siehe Schiel II S. 644.

182 Glückseligkeitslehre aus Vernunftgründen, mit Rücksicht auf das Christentum.
Zunächst für seine Schüler, und denn auch für andere denkende Tugendfreunde, München

1787-1791. - Zu den Auflagen siehe Schiel II S. 645.
183 Vorlesungen aus der Pastoraltheologie. Auf Befehl S. Churf. Durchlaucht zu Trier

als Fürstbischofs zu Augsburg, München 1788—1789. — Zu den Auflagen siehe Schiel II
S. 645.

184 Grundlehren der Religion. Ein Leitfaden zu seinen Religionsvorlesungen an die
akademischen Jünglinge aus allen Facultäten, München 1805. - Zu den Auflagen siehe
Schiel IIS. 652. - Dieses Werk ist aus den allgemeinen Religionskollegien erwachsen, die
Sailer erstmals 1786 in Dillingen gehalten hatte. Schäfer, Johann Michael Sailer in seinen

Dillinger Religionskollegien; Ders., Johann Michael Sailer und die Aufklärung.
183 Zu den Auflagen dieses ebenfalls in München erschienenen Werkes siehe Schiel II

S. 563.
186 Ebenfalls in München erschienen. Zu den Auflagen siehe ebd. S. 656f

192



se ; soweit sie in mehreren verbesserten Auflagen erschienen sind,
geben sie darüber hinaus unmittelbaren Aufschluß über Sailers

theologisches Ringen und den Entwicklungsprozeß seines theologischen
Denkens.

Die «Vorlesungen aus der Pastoraltheologie» markieren schon insofern

einen Einschnitt in der Entwicklung dieses theologischen Faches —

das als selbständige Disziplin eine aufgeklärt-josephinische Kreation
war 187 -, als Sailer die Lehre von der Seelsorge von Anfang an konsequent

biblisch, das heißt in erster Linie neutestamentlich, orientierte,
um dann in den folgenden verbesserten Auflagen immer klarer ihre
christozentrische Fundierung und ekklesiale Zielrichtung herauszuarbeiten

188. Mit anderen Worten: Sailer stellte die Pastoraltheologie auf
ihren legitimen Ort und gab ihr die gültige Perspektive, womit er ganz
entscheidend zur Überwindung einer vom Nützlichkeitsdenken des

Staates bestimmten Auffassung beitrug. Dachte diese Auffassung der

Pastoraltheologie als primäre Aufgabe die Heranbildung der Geistlichen

zu Vollzugsorganen des Staatsapparates in der Erziehung tugendhafter,

und das hieß zunächst gehorsamer, unverdrossen arbeitender,
gewissenhaft Steuer zahlender, Untertanen zu, so betonte Sailer nun den
absoluten Vorrang der eigentlich-seelsorgerlichen, priesterlichen
Pflicht — ohne die Verantwortung des Priesters als Führers und Beraters
des Volkes in allen Lebenslagen zu verkennen. Damit ist schon
angedeutet, daß den Angelpunkt der in ihren Ansätzen bemerkenswert
«modernen» pastoraltheologischen Überlegungen Sailers sein «Ideal
des guten Seelsorgers » bildet '89, der — ein « geistlicher Mensch » und ein

187 F. Sissulak, Das Christentum des Josephinismus. Die josephinische Pastoraltheologie

in dogmatischer Sicht, in: Zeitschrift für katholische Theologie 71 (1949) 54—89;

J. Müller, Der pastoraltheologisch-didaktische Ansatz in Franz Stephan Rautenstrauchs
« Entwurf zur Einrichtung der theologischen Schulen » Wiener Beiträge zur Theologie
24), Wien 1969 ; F. Klostermann-J. Müller (Hrg.), Pastoraltheologie. Ein entscheidender

Teil der josephinischen Studienreform, Wien—Freiburg—Basel 1979. — Zur Beurteilung
der kirchlichen Reformen der josephinischen Ära siehe Jedin, Handbuch V 508-523

(Lit.); Winter, Der Josephinismus (zum josephinischen Pfarrer 123—134); E. Kov.ics
(Hrg.), Katholische Aufklärung und Josephinismus, München 1979 (mit wichtigen
Beiträgen) ; Österreich zur Zeit Kaiser Josephs IL Mitregent Kaiserin Maria Theresias,
Kaiser und Landesfürst Katalog des Niederösterreichischen Landesmuseums NF 95),
Wien 1980.

188 K. Baumgartner, Johann Michael Sailer als Pastoraltheologe und Seelsorger, in:
Schwaiger-Mai 277-303, hier 287-290.

189 Vorlesungen aus der Pastoraltheologie I-III, München M812, hier 119-32 (SW 16,

14-40).

193



«menschlicher Geistlicher» zugleich - in persönlicher Lebensführung
und priesterlichem Tun «lebendiges Evangelium Christi in seiner ganzen

Gemeinde» sein müsse, um «das Leben des Geistes» auch «in
anderen erzeugen und erziehen» zu können. Darin nämlich erfüllt
der Seelsorger nach Sailer die erste und innerste Bestimmung seines

Amtes. « Lebendiges Evangelium sein ist » aber weit mehr « als davon
erzählen », mehr auch « als es mit Wort und That verkünden. Denn, wer
ein lebendiges Evangelium ist, der ist es im innersten Gemüthe, und
sein äußeres Leben wie sein Wort offenbaret nur etwas von dem, was er
ist... » 190. Sailer suchte seine — in ihrem Kern auch heute noch
bedenkenswerten — pastoralen Vorstellungen in einer Vielzahl weiterer
Schriften zu vertiefen und zu konkretisieren : in der Darreichung von
Orientierungshilfen für den seelsorgerlichen Alltag191, in den wichtigen,

insbesondere die Frage der Spiritualität des Seelsorgers weiterführenden

zweibändigen « Neuen Beyträgen zur Bildung des Geistlichen »

(1809—1811), deren ersten Band er «Meinen Lieben im lieben
Schweizerlande » widmete 192, oder auch in den Lebensbildern verstorbener

Priester aus seinem Schüler- und Freundeskreis 193. Bei diesen

literarischen Denkmälern handelte es sich nicht um bloße Nachrufe,
von freundschaftlicher Pietät diktiert; vielmehr hatten diese Männer
ihr « Geisthch-Sein » exemplarisch gelebt, und deshalb lag Sailer daran,
ihr Gedächtnis den Nachkommenden zu bewahren. Pastoraltheologie,
wie wir sie heute verstehen, hat in Sailer ihren Vater.

Am schärfsten aber beleuchten Sailers geistig-theologische Entwicklung

seine übrigen Hauptwerke : wie er sich in seinen beiden religions-
und moralphilosophischen Erstlingswerken «Vernunftlehre für
Menschen, wie sie sind» und «Glückseligkeitslehre aus Vernunftgründen»
unter dem Eindruck und in Auseinandersetzung mit Immanuel Kant
von der eudämonistischen Grundposition seines Lehrers Benedikt
Stattler, dessen philosophisch-theologisches Denken ausschließlich auf

"°Ebd. II 151f. (SW 17, 110).
191 Siehe hierzu die Sailer-Bibliographie bei Schiel II S. 641-660.
192 SW 19, IX.
193 Z. B. : An Heggelins Freunde. Ein Denkmal des Verblichenen, München 1803;

Winkelhofer, der Mensch und der Prediger. Ein Andenken für seine Freunde, München
1808; Aus Fenebergs Leben, München 1814; Joseph Anton Sambuga - wie er war.
Parteylosen Kennern nacherzählt, München 1816 ; Erinnerungen an Carl Schlund, Pfarrer

zu Marktoffingen im Riese. Ein Beytrag zur Bildung der Geistlich-Geistlichen
Verba movent, exempla trahunt, München 1819.

194



die «Glückseligkeit des Menschen» fixiert war 194, deutlich abzukehren

beginnt, den «Glückseligkeitstrieb» als Grundtrieb des Menschen
(«Triebfeder zum Wohlseyn») abhebt vom «Gewissenstrieb» («Triebfeder

zum Gutseyn ») und letzterem unterordnet, als Kernstück seiner
Moraltheologie die Gewissenslehre entfaltet, dabei gegen Kant mit
Nachdruck die Theonomie der Pflicht verteidigt195, um schließlich drei
Jahrzehnte später im «Handbuch der christlichen Moral» die Lehre
vom rechten christlichen Leben auf der Grundlage der biblischen
Offenbarung als « Gottähnlichkeitslehre » darzubieten. « Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde : der Mensch sey also Bild Gottes : Gottes
Heiligkeit und Gerechtigkeit, dies Urbild, werde lebendig in ihm und
offenbar an ihm, als dem treuesten Abbilde : das ist des Menschen
Aufgabe » 196 Sailers Entwurf einer Moraltheologie, die dem persönlichen

Gewissen — und zwar verstanden als régula regulata, als « Wieder-
hall des ewigen, sich in deiner Vernunft offenbarenden Wortes» 197 —

den Charakter der « letzten Instanz » zuerkennt, Sünde als Verstoß gegen
die Stimme des Gewissens und Wiederherstellung der sittlichen
Ordnung auf Grund des Gewissensanrufs als Bekehrung zum lebendigen
Gott begreift, bedeutete gegenüber der damals gängigen kasuistischen
Sünden- und Beichtstuhlmoral, die ihre Prinzipien in der Hauptsache
bei der Kanonistik entlieh, einen erheblichen Fortschritt : eine Wende
hin zu einem mit dem Gedanken der christlichen Freiheit Ernst
machenden katholischen Moralverständnis 198.

194 F. Scholz, Benedikt Stattler und die Grundzüge seiner Sittlichkeitslehre mit besonderer

Berücksichtigung der Doktrin von der philosophischen Sünde, Freiburg i. Br. 1957 ;

Ders., Benedikt Stattler 18-26.
193 B. Jendrosch, Johann Michael Sailers Lehre vom Gewissen Studien zur

Geschichte der katholischen Moraltheologie 19), Regensburg 1971; B. Wachinger [=
dies.], Die Moraltheologie Johann Michael Sailers, in: Schwaiger-Mai 257—275, hier 261.

- Vgl. auch Schiel II Nr. 49.
196 Handbuch der christlichen Moral I 59 (SW 13, 46).
197 Ebd. 41 (SW 13, 31).
198 Karl Werner (Geschichte der katholischen Theologie 265-268, hier 267) urteilt

über Sailers « Moral »:«... so begegnen wir in Sailers Werke seit dem Bruche der neueren
Theologie mit dem abgelebten und entgeisteten Scholasticismus zum erstenmale einer
Leistung, in welcher zeitgemäße Bildung und geläuterten Geschmack vom Geiste tiefer
und wahrhafter Christlichkeit durchdrungen, und zugleich über den streitenden Gegensätzen

des Alten und Neuen ein versöhnender höherer Standpunkt gewonnen ist. » —

Nicht weniger positiv urteilt Ferdinand Probst (1816—1899) in seiner 1848/50 erschienenen

«Katholische Moraltheologie» über Sailer. J. Reiter, Der Moraltheologe Ferdinand

Probst (1816—1899). Eine Studie zur Geschichte der Moraltheologie im Übergang
von der Romantik zur Neuscholastik Moraltheologische Studien. Historische Abt. 4),
Düsseldorf 1978, 61.

195



Indes ist festzuhalten : Sailers denkerischer Weg ist bestimmt durch
ein dialektisches Ja und Nein zur Position seines Lehrers Stattler auf der
einen und zur Position Kants auf der anderen Seite. Obwohl Sailer — aus

wohlbedachter Überlegung heraus — Kants Namen fast nie nennt, ist
heute eindeutig nachgewiesen, daß ihm gerade der Königsberger
Philosoph der stärkste Anreger war, ja daß seine Moraltheologie in ihren
wesentlichen Teilen auf Kant hin geschrieben ist199. Doch so hoch
Sailer auch Kant als philosophischen Denker einschätzt, verfällt er ihm
nirgends kritiklos, im Gegensatz zu manchem seiner theologischen
Zeitgenossen : nirgends vermag Kant ihn zu einem Abrücken vom
Offenbarungsstandpunkt zu verleiten. Er widerspricht ihm, er korrigiert

ihn, insbesondere in der Frage des Verhältnisses von Sittlichkeit
und Religion. Aber er übernimmt von Kant das Ziel, eine reine — das

heißt vom Eudämonismus gereinigte — Ethik zu begründen.
Freilich beschränkte sich Sailers geistige Auseinandersetzung nicht

auf Kant. Auch Einflüsse anderer Denker sind bei ihm unverkennbar:
Johann Georg Hamann, Friedrich Heinrich Jacobi, Jean-Jacques Rousseau,

Johann Bernhard Basedow und — wie schon erwähnt — Johann
Heinrich Pestalozzi 20°, um nur die wichtigsten Namen zu nennen. Den
drei letzteren verdankt Sailers Religionspädagogik, wie er sie in seinem

pädagogischen Hauptwerk « Ueber Erziehung für Erzieher » entwickelt
hat, wertvolle Impulse, Sailer öffnete sich weit dem Bildungsstreben
seiner Zeit, dessen Ziel die sittlich autonome Persönlichkeit : der mündige,

sich selbst bestimmende, jede Bevormundung, zumal von seifen
der Religion, abstreifende Mensch war; er interpretierte jedoch die an
dieser Bildungsidee der Humanität ausgerichtete Pädagogik nach
seinen eigenen theologischen Prinzipien und gab ihr so, indem er einer
Überbetonung der intellektuell-moralischen Erziehung im Blick auf die
letzte Bestimmung des Menschen das Recht der Religion entgegenstell-

199 G. Fischer, Johann Michael Sailer und Immanuel Kant. Eine moralpädagogische
Untersuchung zu den geistigen Grundlagen der Erziehungslehre Sailers Untersuchungen

zur Theologie der Seelsorge 5), Freiburg i. Br. 1953; Jendrosch, Johann Michael
Sailers Lehre vom Gewissen (weiterführend).

200 G. Fischer, Johann Michael Sailer und Johann Heinrich Pestalozzi. Der Einfluß
der pestalozzischen Bildungslehre auf Sailers Pädagogik und Katechetik unter
Berücksichtigung des Verhältnisses zu Rousseau, Basedow, Kant Untersuchungen zur Theologie

der Seelsorge 7), Freiburg i. Br. 1954 ; Ders., Johann Michael Sailer und Friedrich
Heinrich Jacobi. Der Einfluß evangelischer Christen auf Sailers Erkenntnistheorie und
Religionsphilosophie in Auseinandersetzung mit Immanuel Kant Untersuchungen zur
Theologie der Seelsorge 8), Freiburg i. Br. 1955.

196



te, eine neue Gestalt201. «Es ist also nicht genug, den Menschen zu

discipliniren, zu kultiviren, zu civilisiren, zu moralisiren ; er muß auch

(wenn ich einen fremden Ausdruck in unsere Sprache einführen darf)
divinisirt, das heißt hier, zum göttlichen Leben gebildet werden, wenn
ihm anders das höchste Leben, das eigentliche Leben im Menschenleben,

nicht fehlen soll»202. Selbständigkeit, Selbstführung, Mündigkeit
erkennt Sailer als legitime Forderungen an, aber er ist zugleich
überzeugt, daß nur eine ganzheitliche Bildung der menschlichen Kräfte —

der intellektuellen, der sittlichen und der religiösen — dazu befähigen
kann, und zwar unter Wahrung des Primats der Religion. Das Prinzip
der Erziehung ist ihm « vernünftige » Liebe 203, die nicht eigenem
Empfinden und Wünschen folgt, sondern das erzieherische Maß an der
Individualität des Kindes nimmt: «Bilde den Zögling nicht nach
deinen, sondern nach seinen Anlagen.» — «Mache du überall nichts aus

dem Kinde — laß das Kind aus sich selbst das machen, was es werden
kann und soll. Vergreif dich nicht an der Natur des Kindes ; verderbe,
erkünstle, erzwinge nichts an dem zarten Gebilde. » — « Steh der jungen
Natur bei, daß sie an deiner Hand und unter deinem Auge ihre
Selbsterzieherin werden, und deine und jede fremde Führung entbehrlich
machen kann » 204. Ziel der Erziehung muß die freie, selbständige,
religiöse Persönlichkeit sein.

Bei der Beschäftigung mit Sailer als Theologen überrascht die
ungewöhnliche Vielfalt der Interessen und Breite des Wirkens und Wissens,
seine Dialogfreudigkeit und seine Bereitschaft, überall zu lernen, sowie
sein Mut, auch das jenseits « katholischer Grenzen » als richtig Erkannte
fruchtbar zu machen für eine zeitgerechte katholische Theologie. Und
dennoch war Sailers lebenslanges theologisches Bemühen im Grunde
nichts anderes als der immer wieder von neuem und nach je verschiedenen

Richtungen hin unternommene Versuch einer Explikation der

von ihm geprägten Glaubensformel «Gott in Christus — das Heil der
Welt» 205. Sie — bzw. ihre Aussage — bestimmte von Anfang an, sozu-

201 J. Hofmeier, Der religionspädagogische Ansatz in der Erziehungslehre Johann
Michael Sailers, in : Schwaiger-Mai 305—322.

202 Erziehung für Erzieher. SW 6, 17.
203 Ebd. 118.
204 Ebd. 126-131.
203 Die Formel findet sich bei Sailer des öfteren, z. B. Neue Beyträge zur Bildung des

Geistlichen I. SW 19, 269 ; Vorlesungen aus der Pastoraltheologie II. SW 17, 7; ebd. III.
SW 18, 159f. - J. Hofmeier, Gott in Christus, das Heil der Welt - Die Zentralidee des

Christentums im theologischen Denken Johann Michael Sailers, in : Bungert 27—43.

197



sagen als Axiom, die Konzentration seines Denkens auf das «eine

Notwendige »206, sie war Kriterium seines Kirchenverständnisses, sie

war ihm Prüfstein für die « Tragfähigkeit » philosophischer Systeme. Sie

bewahrte ihn vor allem Dogmatismus, hielt ihn nach allen Seiten offen,
wies ihm den Weg einer Theologie der « Mitte ». Aus dieser das Wesentliche

prägnant zusammenfassenden Glaubensformel — man könnte

sagen : « Kurzformel des Glaubens » — als der « Zentralidee des Christentums»

lebte seine ganz persönliche Frömmigkeit, sie charakterisierte
seine Spiritualität. In ihr gründete nicht zuletzt auch seine beispielhafte
ökumenische Haltung207. « Christ ist der, der den Gott seines Herzens in
Christus und durch Christus gefunden hat » — so seine « Definition » von
Christsein in einem seiner letzten Betrachtungsbücher, niedergeschrieben

in seiner bischöflichen Zeit208. Sein « Ökumenismus » bedurfte von
daher des «Strebens nach Einheit», der «Löschung» konfessioneller
Grenzen nicht, weil für ihn eben im gemeinsamen Schauen evangelischer

und katholischer Christen auf Christus, im gemeinsamen persönlichen

Glaubenserlebnis Einheit bereits war — unabhängig vom « Detail
der Konfession »209.

Im Zuge der Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse Bayerns auf
der Grundlage des Konkordats von 1817 21° nahm König Max I. Sailer

206 Daraufmacht insbesondere Philipp Schäfer aufmerksam (Johann Michael Sailer in
seinen Dillinger Religionskollegien 175).

207 Es darf in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht werden, daß Papst
Johannes Paul II. in seinem dem Gedächtnis Sailers gewidmeten (und diesen de facto voll
rehabilitierenden) Schreiben vom 19. April 1982 feststellt, das Urteil über Sailer laute mit
Recht: «Erfolgreicher Urheber der katholischen Erneuerung in seinem Vaterland,
scharfsinniger Verfechter der rechten Lehre, schließlich geradezu Vorbote der neueren
ökumenischen Bewegung.» Amtsblatt für die Diözese Regensburg 1982, 85f. (lat. Text
und Übersetzung).

208 Der christliche Monat, das ist Betrachtungen und Gebete auf jeden Tag des Monats,
Landshut 1826. SW 37, 125.

209 Schiel II Nr. 208. - Siehe auch ebd. Nr. 20, 195, 204, 218. - F. W. Kantzenbach,
Johann Michael Sailer und der ökumenische Gedanke Einzelarbeiten aus der
Kirchengeschichte Bayerns 29), Nürnberg 1955; F. G. Friemel, Johann Michael Sailer und
das Problem der Konfession Erfurter theologische Studien 29), Leipzig 1972; Ders.,
Johann Michael Sailer und die getrennten Christen, in: Schwaiger-Mai 331-349.

210 Spindler, Handbuch IV/1 71-74; G.Schwaiger, Die kirchlich-religiöse
Entwicklung in Bayern zwischen Aufklärung und katholischer Erneuerung, in : Glaser
121—145; K. Hausberger, Staat und Kirche nach der Säkularisation. Zur bayerischen

198



als Bischofskandidaten für Augsburg in Aussicht. Der König entsprach
damit einem dringenden Wunsch seines Sohnes, des Kronprinzen Ludwig.

Doch Rom lehnte schroff ab 2l1. Eine verhängnisvolle Rolle spielte
in diesem Zusammenhang die voreingenommene, im übrigen
unverzeihlich leichtfertige Begutachtung Sailers durch den im Ruf der
Heiligkeit stehenden Wiener Redemptoristen Clemens Maria Hofbauer
(1751—1820), abgegeben im Auftrag des Wiener Nuntius 212. Aber auch
die alten Gegner Sailers — «die Wächter der Buchstabenorthodoxie»
und «Rechtgläuber»213 -, die seit seiner Dillinger Maßregelung nie

geruht hatten, setzten jetzt verstärkt ihre Wühlarbeit fort214. Sailer hatte
es nie nach einer kirchlichen Würde verlangt. Überhaupt war er von
«Abneigung gegen <etwas werdem» erfüllt215 und hatte deshalb auch

eine ganze Reihe höchst ehrenvoller und vorteilhafter Rufe abgelehnt,
«in Überzeugung, Gottes Ruf wolle mich hier haben»216. Angesichts
der erneuten öffentlichen Verlästerungs- und Verleumdungskampagne

Konkordatspolitik im frühen 19. Jahrhundert Münchener Theologische Studien, I.

Historische Abt. 23), St. Ottilien 1983.
211 Schiel I S. 527-620; R. Stölzle, Johann Michael Sailer, seine Ablehnung als

Bischof von Augsburg im Jahre 1819, erstmals aktenmäßig dargestellt, Paderborn 1914;
K Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde, in: Schwaiger-Mai 123-159, hier
139-141.

212 Italienischer Text bei Stölzle, Ablehnung 27-29; deutsche Übersetzung bei
Schiel I Nr. 643. - Hofbauer hat sich in seiner Begutachtung an die ausgestreuten
Verleumdungen gehalten, ohne sie zu überprüfen oder auch nur einen Blick in Sailers
literarisches Werk — das ja gedruckt vorlag—zu werfen. — Sailers Rechtfertigung bei Schiel
II Nr. 412 (lateinisch) ; Schiel I Nr. 646 (deutsch). - Es ehrt den Nuntius immerhin, daß

er zugleich ein positives Gutachten (vom Beichtvater der Kaiserin, Franz Sebastian Job)
nach Rom geleitet hat. Stölzle, Ablehnung 26f ; Schiel I Nr. 645.

2,3 Schiel II Nr. 194.
214 Wie in der Begutachtung durch Hofbauer ging es auch hier um den Vorwurf des

Aftermystizismus, der engen Verbindung zu evangelischen Christen und der Vertrautheit
mit Anhängern Wessenbergs. Der schon frühzeitig gegen Sailer erhobene Vorwurf des

Aftermystizismus hatte seine Ursache in den Beziehungen Sailers zur Allgäuer Erwek-
kungsbewegung, unter deren Trägern Sailer-Schüler und -Freunde waren. Zur Beurteilung

dieser im ganzen zu Unrecht verketzerten und verfolgten Bewegung siehe Schiel I
S. 274-302; auch Schiel II Nr. 155 (ein Urteil Sailers), 243 (Sailers Definition von
Mystik); Schwaiger, Kirchenvater 56—62; H. Dussler, Johann Michael Feneberg und
die Allgäuer Erweckungsbewegung. Ein kirchengeschichtlicher Beitrag aus den Quellen
zur Heimatkunde des Allgäus Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 33),
Nürnberg 1959. - Zu den Vorwürfen siehe auch B. Bastgen, Bayern und der Heilige
Stuhl in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts II Beiträge zur altbayerischen
Kirchengeschichte NF 5), München 1940, 560-576.

213 Schiel II Nr. 218.
216 Ebd.

199



hielt er es jedoch nunmehr — schon um seinen vielen Schülern und
Freunden eventuelle Schwierigkeiten zu ersparen — für geboten, seinen

guten Ruf, sein Lebenswerk im Dienst der Kirche zu verteidigen.
Bewußt strebte er jetzt die bischöfliche Würde an, um durch sie in seiner
kirchlichen Gesinnung vor aller Welt rehabilitiert zu werden 217. 1821

folgte er, siebzigjährig, dem königlichen Ruf in das neu konstituierte
Domkapitel von Regensburg. Im Jahr darauf erzwang schließlich Kronprinz

Ludwig seine Bestellung zum Weihbischof und Koadjutor des

Bistums Regensburg (mit dem Recht der Nachfolge)218. Zugleich
wurde ihm das Amt des Generalvikars übertragen219. Seither leitete
Sailer, unterstützt nicht zuletzt von seinem Geheimsekretär Melchior
von Diepenbrock 22°, die Regierung und Verwaltung dieses weiträumigen

Bistums. Firmend, predigend, Kirchen weihend zog er durch das

Land, dabei stets nur eine unbequeme, von zwei alten Schimmeln

gezogene Lohnkutsche gebrauchend221. Immer wieder stand er auch

Ludwig I. bei der Besetzung kirchlicher Stellen beratend bei, streng dem
Grundsatz folgend : « Nur keinen Ultra weder einen politischen noch
einen kirchlichen Ultra vorschlagen, denn beyde taugen nicht, am

Staatswagen so wenig als am Kirchenwagen angespannt zu werden.
Nüchternheit und die goldene Mittelstraße, die thuns und die thuns

2,7 Schiel I Nr. 701-703, 710 ; Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde 141-151.
218 Installation als Domkapitular am 4. November 1821 ; Präkonisation zum Weihbischof

und Koadjutor am 27. September 1822; Bischofsweihe am 28. Oktober 1822. Ebd.
151, 156f. - Gratulation Carl Meyers bei Schiel I Nr. 755.

219 Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde 157. - 1825 wurde Sailer auch
Dompropst. Schiel I S. 621.

220 Zu «Sailer und Diepenbrock» siehe Schiel I S. 565—572; Ders., Johann Michael
Sailer und Melchior von Diepenbrock, in : E. Broker (Hrg.), Melchior von Diepenbrock.
Gedenkschrift, Bocholt 1953, 30—42; Schwaiger, Kirchenvater 135f ; H. Grote,
Diepenbrock, Melchior Joseph Frh. von, in: Theologische Realenzyklopädie 8 (1981) 74 7f
(Lit.).

221 Schiel I Nr. 886. Diepenbrock berichtet hier auch, daß man Sailer mit Rücksicht
auf sein hohes Alter dazu bestimmen wollte, sich einen bequemeren Reisewagen
anzuschaffen und mit Postpferden zu fahren. Tatsächlich legte Sailer - der im Grunde nie über
Geld verfügte - allmählich die Summe von 800 Gulden zurück und übersandte sie zum
Wagenkauf nach München. Da erreichte ihn ein Hilferufeines Schweizer Theologiestudenten,

und sofort ließ Sailer diesem die gesamte Summe anweisen, damit er in Luzern
seine Studien beenden konnte. — Zu Sailers bischöflicher Wirksamkeit siehe Schwaiger,
Kirchenvater 126—159; P. Mai, Johann Michael Sailers Wirken als Weihbischof und
Bischof im Bistum Regensburg, in : Schwaiger-Mai 161-208 (mit Anhängen) ; Schiel I
S. 621-737.

200



In diesem Sinne glaubte er auch gelegentlich vor einer
größeren Einflußnahme des päpstlichen Nuntius warnen zu müssen 223.

Auch bei der Wiederbelebung des Benediktinerordens in Bayern ging
Sailer dem König helfend zur Hand 224. 1829 konnte er noch offiziell die

Regensburger Kathedra besteigen 22\ Drei Jahre später, am 2. Mai
1832, starb Sailer im 81. Lebensjahr, bis zuletzt in der vollen Kraft seines

Geistes, sein Bistum in wohlgeordneten Verhältnissen zurücklassend.
Als am Beginn unseres Jahrhunderts die «Modernismus»-Krise die

römisch-katholische Kirche erschütterte und gegenseitige Verdächtigung,

Verleumdung und Verfolgung die schon im Vorfeld des Ersten
Vatikanums beengend, stickig gewordene innerkirchliche Atmosphäre
aufs äußerste vergifteten — kaum ein Theologe von Rang entging damals
der kirchlichen Maßregelung! —, hielten nicht wenige angefochtene
Katholiken Ausschau nach einer katholischen Tradition, nach einem
« Katholizismus», der ihnen die Treue zur Kirche ermöglichen konnte.
Einer von diesen, der Freiherr Friedrich von Hügel (1852—1925), ein
auch theologisch hochgebildeter, im übrigen treu kirchlich gesinnter
Laie, entdeckte damals für sich jene weltoffene, wissenschaftsfreudige
und zugleich mystische Tradition, als deren hervorragendste Zeugen er
den heiligmäßigen Erzbischof François Fénelon von Cambrai (f 1715)
und den demütigen Mauriner-Gelehrten — den « Gelehrten-Heiligen » —

Jean Mabillon (f 1707) erkannte226. - Fénelon und Mabillon, jenen

222 Sailer an Johann Georg Oettl, Regensburg, 10. November 1826. B. Appel, Johann
Michael Sailer und Johann Georg Oettl in ihrem Briefwechsel, in : Schwaiger-Mai
365-428, hier 384. - Vgl. etwa Sailers Schreiben an Eduard von Schenk (29. November
1826), in welchem er gegen den Augsburger Domkapitular Karl Egger als Bischofskandidaten

für Passau Stellung bezieht: «... Er ist ein kirchlicher Ultra im wahren Sinne.
Katholisch, römisch-katholisch genügt nicht; perrmisch-römisch-katholisch müssen alle
sein wie er selbst. Darum wird er auch von Leuten dieser Partei öffentlich und heimlich
hervorgeschoben und empfohlen ». Die Warnung blieb nicht ohne Erfolg. A. Halser,
Bischof Karl Joseph von Riccabona und seine Zeit (1761-1839), Passau 1928, 55-57. -
Daß den Münchener Nuntius Sailers Einfluß auf den König mit Argwohn erfüllte, zeigt
der «Rapporto Generale» vom Oktober 1826. Hausberger, Sailers Weg zur Bischofswürde

157.
223 Sailer an Oettl, Regensburg, 14. Dezember 1826. Appel 385.
224 Schwaiger, Kirchenvater 133-135.
223 Inthronisation am 28. Oktober 1829. Schiel II Nr. 531.
226 Th. M. Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A contribution

to a new orientation in Modernist Research Tübinger theologische Studien 14),
Mainz 1979, 123-192; M. Weitlauff, «Modernismus» als Forschungsproblem. Ein

201



faszinierenden Gestalten einer wahrhaft großen Tradition katholischer

Geistigkeit — deren Existenz manche existierenden anderen « Katholizismen

» ertragen läßt —, schließt sich als dritter herausragender Zeuge

Johann Michael Sailer würdig an 227.

Bericht, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 93 (1982) 312-344, hier 333-342. - Zu
Mabillon und Fénelon siehe M. Weitlauff, Die Mauriner und ihr historisch-kritisches
Werk, in : Schwaiger, Historische Kritik 153-209, bes. 179-209 ; K. Heitmann, Fénelon,
François de Pons de Salignac de la Mothe (1651—1715), in: Theologische Realenzyklopädie

XI (1982) 81-83.
227 Sailer selber bekannte : « Nach der Schrift und mit Kempis hat Fénelon aufs tiefste

in mein Inneres gewirkt. » Schiel II Nr. 183 ; vgl. auch Schiel I Nr. 449. - Daß von Hügel
auf Sailer nicht gestoßen ist, zeigt übrigens, wie sehr es im fortschreitenden 19. Jahrhundert

den damals im « Aufwind » sich befindlichen « streng kirchlichen » Kräften gelungen
war, Sailers Andenken zu verdunkeln. Zu den Hintergründen dieser Verdunkelung siehe
O. WEiß, Die Redemptoristen in Bayern (1790—1909). Ein Beitrag zur Geschichte des

Ultramontanismus I-III, München 1977, bes. 1677-1728 (Es gibt allen Grund zu der
Annahme, daß Weiß' sehr verdienstvolle Darstellung dennoch nur «die Spitze des

Eisberges» sichtbar macht!). Unter demselben Titel neu erschienen in: Münchener
Theologische Studien I. Historische Abteilung 22, St. Ottilien 1983.

202


	Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration
	Sailers Zeitalter
	Herkunft, Bildungsgang und erste akademische Wirksamkeit in Ingoldstadt
	Erste "Brachjahre" und Berufung nach Dillingen
	Zweite "Brachjahre" und Berufung nach Ingoldstadt/Landshut
	Der Priestererzieher
	Das literarische Werk
	***


