Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 77 (1983)

Artikel: Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitatslehrer, Priestererzieher
und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklarung und Restauration

Autor: Weitlauff, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANFRED WEITLAUFF

JOHANN MICHAEL SAILER
(1751-1832)

Universititslehrer, Priestererzieher und Bischof
im Spannungsfeld zwischen Aufklirung und Restauration”

Magnus Jocham (1808-1893), Professor der Moraltheologie am
Lyzeum in Freising, berichtet 1869 von dem wenige Jahre zuvor ver-
storbenen Eichstitter Bischof Georg von Oettl (1794-1866, seit 1846
Bischof von Eichstitt), dem letzten Sailer-Schiiler auf einer bischofli-
chen Kathedra in Bayern: Wenn dieser «auch in den spitesten Jahren in
seinen immer liebenswiirdigen Gesprichen und Erzihlungen » auf sei-
nen «geistlichen Vater» Johann Michael Sailer zu sprechen gekommen
sei, «so ward er immer wie verklirt und selbst den unscheinbarsten
Momenten, die auf diese hochverehrte Persénlichkeit sich bezogen,
wullte er eine Bedeutung zuzueignen, die es recht klar zeigte, dal3 an
einem durchgebildeten Diener Gottes Alles belehrend und erbauend
ist» 1.

Es gibt religiose, geistliche Gestalten, die durch ihre herbe Strenge
zutiefst betroffen machen, und es gibt solche, die durch das Gleichmal3
ihres religiésen Ernstes wie ihrer von Herzen kommenden und zu

" Erweiterte Fassung eines Vortrags, gehalten am 21. Oktober 1982 bei der Festaka-
demie der Theologischen Fakultit Luzern aus AnlaB des 150. Todestages Johann Michael
Sailers und des 200. Geburtstages des Luzerner Theologen Alois Giigler (1782-1827), des
wohl bedeutendsten Sailer-Schiilers. — Leben und Werk Alois Giiglers wiirdigte ein
zweiter Vortrag,

! M. JocHam, Die Grabstitte des ... Bischofes Georg Oettl ..., in: (Sulzbacher) Kalender
fiir katholische Christen 29 (1869) 90-96, hier 93.

149



Herzen dringenden menschlichen Wirme, Liebenswiirdigkeit und Dis-
kretion unwiderstehlich anziehen. Zu den letzteren gehort Sailer — und
was Bischof Georg von Oettl noch als alter Mann empfand, wenn er
Sailers gedachte, dem er seit seiner Landshuter Studienzeit (1816-1818)
eng verbunden geblieben war, das empfanden viele, die meisten wohl,
die Sailer in seinem langen Leben einmal wirklich begegnet waren.
Hunderte von begeisterten Studenten in Dillingen an der Donau und in
Landshut zihlten dazu, an erster Stelle gewil3 Studierende der Theolo-
gie, die, von Sailers Geist geprigt, spiter als Seelsorger und Padagogen,
als akademische Lehrer und Priestererzieher oder in leitender kirchli-
cher Position sein weltoffenes, allem Guten und Schénen aufgeschlos-
senes Christentum, seine ausgewogene — aszetischer Ubersteigerung
abholde — Spiritualitit weiterzuvermitteln sich bemiihten. Es zihlten
aber auch dazu so grundverschiedene Menschen wie der in ganz Europa
bekannte und bis in héchste Kreise hinein als Gewissensrat gesuchte
und gehorte Ziircher Prediger und Erbauungsschriftsteller Johann Cas-
par Lavater (1741-1801), der durch Sailer zu einem v6llig neuen Ver-
stindnis von katholischer Geistigkeit und Kirche fand, wie der — Sailer
freilich zuinnerst seelenverwandte — Dichter Matthias Claudius (1740-
1815) in Hamburg, der nachmals in Berlin lehrende gefeierte Jurist und
Rechtshistoriker Friedrich Carl von Savigny (1779-1861), ebenfalls
Protestant, der als junger Professor in Landshut zu dem dort um Sailer
sich bildenden Freundeskreis stie3, die hochgebildete Goethe-Freundin
Antonie Brentano (1780-1869) und ihre Familie in Frankfurt, die en-
thusiastischen Briider Clemens (1778-1842) und Christian Brentano
(1784-1851) und ihre Schwester Bettina von Arnim (1785-1859), die
wieder katholisch gewordenen Stolberg im westfilischen Sondermiih-
len und die evangelischen Stolberg in Wernigerode im Harz, der
beriihmte Augenarzt und religiose Schriftsteller Heinrich Jung-Stilling
(1740-1817), der Konstanzer Generalvikar Ignaz Heinrich Freiherr
von Wessenberg (1774—1860) und die Luzerner Lyzealprofessoren
Joseph Widmer (1779-1844) und Alois Giigler (1782-1827), Konig
Ludwig I. von Bayern (1786—1868, Kénig 1825—1848) und sein Mini-
ster Eduard von Schenk (1788—1841), der spitere Fiirstbischof von
Breslau und Kardinal Melchior von Diepenbrock (1798-1853, seit 1845
Fiirstbischof von Breslau), dem die Begegnung mit Sailer zur Wende
seines Lebens wurde, daneben die vielen Unbekannten oder nur am
Rand Genannten, etwa auch der Schwerverbrecher Johann Georg
Schusmann, der weder durch hochnotpeinliches Verhor noch durch

150



Anwendung der Folter zum Gestindnis gebracht werden konnte und
allen Bekehrungsversuchen sich widersetzte, bis Sailer ihn im Kerker
aufsuchte — und Sailer, Professor der Pastoraltheologie und Ethik,
begleitete den zum Tod Verurteilten am 14. Mai 1790 im fiirstbischof-
lichen Dillingen auf dem Armsiinderkarren zur &ffentlichen Hinrich-
tung, und tiefbewegt richtete er vom Blutgeriist herab an die zusam-
mengestromte Menge das Wort: « Auf einer solchen Kanzel, wie diese
da, habe ich noch nie gepredigt, mit gréBerer Empfindung habe ich
noch nie ein Wort ausgesprochen als dieses: <Seht, was es ist, ein
Mensch seyn b» 2,

SAILERS ZEITALTER

Als Sailer diese nicht alltigliche Predigt hielt, war noch kein Jahr
verstrichen, seit in Frankreich die lange schon schwelende Krise in die
offene Revolution umgeschlagen war. Sie fegte binnen kurzem nicht
nur das Konigtum und das alles beherrschende Feudalsystem
Frankreichs mitsamt der in dieses eingebundenen « Ecclesia gallicana»
hinweg, sondern rif3 alsbald auch die tibrigen Staaten Europas in ihren
Strudel, und die von ihr ausgeléste « Bodenbewegung» setzte sich fort
bis nach Lateinamerika. Fir die abendlindische Welt wurde so die
Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert zu einer Phase grundstiirzender
duBerer und innerer Erschiitterungen. Die iiberlieferte, fiir gottgesetat
gehaltene Ordnung zerbrach, und ein neues Zeitalter, das sich in den
geistigen Bewegungen des 18. Jahrhunderts freilich lingst angekiindigt
hatte, wurde in Schmerzen geboren. Zwar blieb Deutschland, genauer:
dem Heiligen Rémischen Reich mit seinem Kaisertum — von den an
Frankreich grenzenden Reichsterritorien abgesehen — der revolutionire
Umsturz erspart. Nichtsdestoweniger kam es auch hier zu einer —

?]. M. Sailers Ausfiihrlicher Bericht an Se. kurfiirstl. Durchlaucht zu Trier Clemens
Wenzeslaus als Fiirstbischof zu Augsburg von den letzten Stunden Joh. Georg Schus-
manns, der den 14. Mai 1790 in Dillingen enthauptet wurde ; ein wichtiger Beitrag zur
Pastoral-Theologie auch noch fiir unsere Zeiten, in: Felders katholisches Magazin 1807. —
H. SchikL, Johann Michael Sailer. Leben und Briefe I-II, Regensburg 1948-1952, hier 1
Nr. 189 (Bericht des Sailer-Schiilers Christoph von Schmid).

151



durchaus gewaltsamen — Neuordnung, der in erster Linie die feudale
Reichskirche mit ihren geistlichen Kurfursten, Firstbischofen, Reichs-
prilaten, Firstibtissinnen und adeligen Domkapiteln zum Opfer fiel.
Die Beute, d. h. den (trotz der Beschneidung durch die Reformation
immer noch) betrichtlichen kirchlichen Territorialbesitz, teilten die
weltlichen Fiirsten unter sich auf. « Entschidigung aus dem Schof3e des
Reiches» nannten sie das — nimlich fiir ihre tatsichlichen oder nur
angeblichen Verluste in den linksrheinischen Gebieten, die vom revo-
lutiondren Frankreich okkupiert worden waren und nach den beiden
verlorenen Koalitionskriegen (im Frieden von Lunéville 1801) an die-
ses definitiv hatten abgetreten werden miissen. Das Ende der geistli-
chen Staaten, die sich gerade in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahr-
hunderts durch Aufgreifen aufgekliarter ReformanstéB3e teilweise noch-
mals erstaunlich regeneriert hatten 3, besiegelte aber zugleich auch das
Schicksal fast aller Stifte und Kloster sowie fast aller kirchlichen Bil-
dungseinrichtungen. Sie wurden aufgehoben, ihr Besitz wurde in staat-
liche Hand tberfiihrt, nur wenige der 18 katholischen Universititen
wurden in parititische Hochschulen umgewandelt . Der allgemeinen
Sikularisation der Reichskirche (1803) folgte unmittelbar das Ende des
romisch-deutschen Kaisertums, das mit den geistlichen Fiirsten seine
eigentliche Stiitze verloren hatte. Am 6. August 1806 legte Franz [1., der
letzte rémisch-deutsche Kaiser, die Krone des Reiches nieder und
erklirte das Heilige Romische Reich fir erloschen. Keine «Heilige
Allianz», kein miithsam geschlossener « Bund von Thron und Altar»,
auch keine «Restauration» vermochte die Zeit vor 1789 nochmals
zuriickzubringen, die mittelalterlichem Denken entsprungene sakrale
Reichsidee nochmals zum Leben zu erwecken.

Indes wiire es zu vordergriindig, den Untergang der Reichskirche nur
der territorialen Begehrlichkeit der weltlichen Fiirsten anzulasten. Die

3 Siehe dazu allgemein: GEBHARDT, Handbuch der Deutschen Geschichte, hrg. von
H. GrunpMmaNN, 11, Stuttgart 21970, 351-355; ITI, Stuttgart 91970, 29-34 (Lit.); H. JepIN
(Hrg.), Handbuch der Kirchengeschichte V, Freiburg—-Basel-Wien 1970, 533-554 (Lit.);
G. ScuwaIGER, Das Ende der Reichskirche und die Sikularisation in Deutschland, in:
Ders., (Hrg.), Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert. Referate und Berichte des
Arbeitskreises Katholische Theologie (= Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des
Neunzehnten Jahrhunderts 11), Gottingen 1975, 11-24; A. RavscHer (Hrg.), Der soziale
und politische Katholizismus. Entwicklungslinien in Deutschland 1803-1963 1 (= Ge-
schichte und Staat 247-249), Miinchen—Wien 1981, 1545 (R. Lill). — Hier und im
folgenden beschrinken sich die Literaturangaben auf notwendigste Hinweise.

4 ScuwaAIGER, Das Ende der Reichskirche 20.

152



Zerschlagung der Institution — deren feudales Erscheinungsbild im
fortschreitenden 18. Jahrhundert zudem je linger je mehr als Anachro-
nismus empfunden wurde, weshalb sie auch in den Jahren der Krise
nicht einen einzigen Verteidiger von Rang gefunden hatte ° — signali-
sierte vielmehr, neben manchem anderen, auch und nicht zuletzt eine
massive Infragestellung des ihr zugrunde liegenden Gedankens: des
Christentums als Offenbarungsreligion. Die Frage nach der inneren
Legitimation der Kirche bzw. aller christlichen Kirchen, vom aufge-
klirten Denken mit Vehemenz aufgeworfen, hatte der Sikularisation
geistig den Boden bereitet, zumal Kirche und Theologie eine tiberzeu-
gende Antwort schuldig geblieben waren. Jetzt aber, im dulleren
Ungliick und in der polizeistaatlichen Umklammerung, bewirkte diese
an die Wurzel gehende Infragestellung eine schwere innere Verstérung
der Kirche, die heftige Auseinandersetzungen um die Grundlagen des
christlichen Glaubens, um die rechte Gestalt der Kirche, des Christen-
tums, theologischer Lehre und Verkiindigung, christlicher Lebensform
zur Folge hatte. Es ging um das entscheidende Problem, wie man (und
auch ob man) den hart angefochtenen alten, iiberkommenen Glauben
in die neue, tiefgreifend gewandelte Zeit « iibersetzen » und in ihr lebbar
machen koénne.

Diese Herausforderung an die so vielfiltig gedemiitigte, in den
«Priifstand » geratene Kirche weckte jedoch unter den katholischen
Theologen Deutschlands alsbald «eine ristige und freudige Strebsam-
keit», und zwar «besonders da, wo eine unmittelbare Beriihrung mit
den Bewegungen auf dem Gebiete der protestantischen Wissenschaft
statt hatte ». Mit Recht urteilte so der gelehrte Theologe Karl Werner in
seiner wenige Jahre vor dem Ersten Vatikanum erschienenen groBen
« Geschichte der katholischen Theologie. Seit dem Trienter Concil bis
zur Gegenwart»® Es kam zu einem raschen Aufblihen mehrerer
Schulen, «in welchen die kirchliche Theologie als Universitatsstudium
in einer erfreulichen Regsamkeit und Vielseitigkeit des Schaffens und
Strebens binnen Kurzem zu einem hohen Flore gedieh» 7. Wohl meinte
Karl Werner vorziiglich den «schéne[n] und vielverheilende[n] Auf-
schwung» deutscher katholischer Theologie in den dreif3iger Jahren des

5 P. WENDE, Die geistlichen Staaten und ihre Auflésung im Urteil der zeitgendssischen
Publizistik (= Historische Studien 396), Liibeck—Hamburg 1966.

6 Miinchen 1866 [unverind. Nachdr. New York—London—Hildesheim 1965].

7 Ebd. 469.

153



vergangenen Jahrhunderts, der freilich zum nimlichen Zeitpunkt durch
die posthume rémische Verurteilung des gefeierten Bonner Theologen
Georg Hermes (1775-1831) auf Grund von Denunziation, ohne Kennt-
nis des Inhalts seines gedruckten Werkes — wie wir heute wissen ® —, den
ersten schweren Riickschlag erlitt und in den folgenden Jahrzehnten
durch den erzwungenen Vormarsch einer betont riickwirts gewandten,
monologisierenden neuscholastisch-«rémischen» Theologie wieder
zum Erliegen gebracht wurde ?. Doch unter jenen Minnern, denen das
Verdienst zufillt, am Beginn des Jahrhunderts in duBerlich verzweifel-
ter Situation den « ideelle[n] Aufschwung» des « katholische[n] Bewuf3t-
sein[s] in Deutschland» eingeleitet, maB3geblich zur « Weckung und
Kriftigung der Glaubensmacht in den Herzen der Gebildeten», zur
«Belebung des zuversichtlichen Glaubens an die Méglichkeit einer
geistig tiefen Fassung und siegreichen wissenschaftlichen Vertretung
der katholischen Uberzeugung gegeniiber den Angriffen des Unglau-
bens und Irrglaubens » beigetragen zu haben '°, nimmt Sailer als Priester
und Theologe einen hervorragenden Platz ein. Man kann von der
katholischen Erneuerung im Deutschland des frithen 19. Jahrhunderts
nicht sprechen, ohne Sailer mit an erster Stelle zu nennen !'!.

8 H. H. ScuwepT, Das rémische Urteil iiber Georg Hermes (1775-1831). Ein Beitrag
zur Inquisition im 19. Jahrhundert (= Rémische Quartalschrift, 37. Supplementheft),
Rom-Freiburg-Wien 1980.

9 Siehe dazu: M. WEerrLAuFF, Zur Entstehung des «Denzinger». Der Germaniker
Dr. Heinrich Joseph Dominikus Denzinger (1819-1883) in den ersten Jahren seines
akademischen Wirkens an der Universitidt Wiirzburg, in: Historisches Jahrbuch 96 (1978)
312-371; DeERrs., Der Fall des Wiirzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab
(1811-1872), in: G. ScuwaIGER (Hrg.), Historische Kritik in der Theologie. Beitrige zu
ithrer Geschichte (= Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahr-
hunderts 32), Gottingen 1980, 245-284.

1 WERNER 469.

' Aus der Fiille der Literatur iiber Sailer seien lediglich genannt: G. AICHINGER,
Johann Michael Sailer, Bischof von Regensburg. Ein biographischer Versuch, Freiburg
i. Br. 1865 (immer noch lesenswert); S. MERKLE, Johann Michael Sailer, in: DEkrs.,
Ausgewihlte Reden und Aufsitze. AnliBlich seines 100. Geburtstags ... hrg. von
TH. FREUDENBERGER (= Quellen und Forschungen zur Geschichte des Bistums und
Hochstifts Wiirzburg 18), Wiirzburg 1965, 442—461; ScuieL I-1I (Anm. 2. Diese ver-
dienstvolle Quellenedition ist grundlegend ; auf ihr basiert jede nachfolgende biographi-
sche Darstellung) ; G. SCHWAIGER, Johann Michael von Sailer (1751-1832); in: H. FriEs—
G. ScHwaIGER (Hrg.), Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert I, Miin-
chen 1975, 55-93; DeRrs., Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvater, Miin-
chen—Ziirich 1982 (QQ und Lit.); G. ScawaIlGer—P. Ma1 (Hrg.), Johann Michael Sailer
und seine Zeit (= Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg 16), Regensburg
1982.

154



HERKUNFT, BILDUNGSGANG
UND ERSTE AKADEMISCHE WIRKSAMKEIT IN INGOLSTADT

Johann Michael Sailers Heimat lag im altbayerischen Teil des Bistums
Augsburg, in der bauerlichen Gegend um Schrobenhausen. Am 17. No-
vember 1751 wurde er im Dorf Aresing als Kind armer, tiefgliubiger
Schusters- und Giitlerseheleute geboren. Nur mit Miihe konnte der
Vater fiir den Gedanken erwidrmt werden, seinem jiingsten Sohn Hans-
michel, statt ihn in eine Lehre zu stecken, die Einwilligung zum Stu-
dium zu geben. « Das Studieren » diinkte ihn ein gar zu «langsames und
ungewisses Handwerk ... und obendrein das allerteuerste » zu sein '
Endlich lieB3 er auf Dringen des Dorfschullehrers und des Dorfkaplans
den Zehnjihrigen schweren Herzens in die kurfiirstliche Residenzstadt
Miinchen ziehen, wo dieser unter diirftigsten dulerlichen Bedingun-
gen, auf das Almosen wechselnder Kostplitze und Freitische angewie-
sen, das Jesuitengymnasium absolvierte '°. In der Riickschau rithmte
Sailer die ungebrochene religitse Atmosphire dieser Studienanstalt, das
Vorbild der Lehrer, Eifer, Modestie und sittlichen Ernst ihrer Zoglin-
ge '*; er verschwieg aber nicht die ihn damals dennoch quilenden
jugendlichen Gewissensnéte und die bohrenden Glaubenszweifel des
Heranreifenden. Erst dem Zweiundzwanzigjihrigen vermochte ein
Missionar durch minnliche Belehrung das Gemiit wieder zu beruhi-
gen '>. Dazu kam der Verlust beider Eltern '¢. Nicht nur unbefangene
Heiterkeit lag also iiber jener Zeit, «da mich» — wie Sailer schreibt —
«das Studium der gelehrten Sprachen und das Lesen der lateinischen
Klassiker bezauberte und fast ganz auBer mich hinauswarf»!’. Die

12ScHIEL I Nr. 4 (Sailer). — Die bei Schiel gesammelten Quellentexte werden im
folgenden nach den Nummern zitiert, in der Regel — da jederzeit leicht nachpriifbar —
ohne nihere Angabe.

13SchIeL I S. 21-32 (Sailer besuchte das Miinchener Jesuitengymnasium von April
1762 bis September 1770).

4 Ebd. Nr. 16.

'3 Ebd. Nr. 22, 38, 45, 46.

16 Die Mutter (Maria, verw. Rieger, geb. Reisner) starb am 16. Oktober 1765, als Sailer
kaum 14 Jahre alt war; der Vater (Andreas Sailer) starb kurz nach einer zweiten Ver-
ehelichung am 22. Dezember 1769, als Sailer die letzte Gymnasialklasse besuchte. Ebd.
S. 15-17; W. VitzTHUM, Johann Michael Sailer 1751-1832. Von Aresing nach Regens-
burg, Aresing 1982, 26f.

17 Scuien I Nr. 22.

155



fruchtbarsten Anregungen empfing der fiir Poesie und Redekunst friith
aufgeschlossene Student tbrigens von dem aus Schenkon am Sempa-
chersee stammenden Jesuiten Joseph Zimmermann (1737-1797), der
seine begabteren Schiiler — jeweils in der Friithe vor Unterrichtsbeginn —
mit Erscheinungen der damals aufblithenden Nationalliteratur, so mit
Friedrich Gottlieb Klopstocks « Messiade », bekannt machte. Thm ver-
dankte Sailer «die Erstlinge seiner Bildung und» — so fiigt er hinzu —
«wohl auch den freundlichen Sinn fiir Helvetia und ihre Bewohner, der
sich nachmals ganz besonders bei ihm entwickelte» 8.

Das Beispiel seiner Lehrer bewog Sailer im Herbst 1770 zum Eintritt
in das Noviziat der Jesuiten in Landsberg am Lech. Zwei «fast para-
diesische » Jahre verbrachte er hier '%, in «den Geist des Gebetes und der
Selbstverleugnung» sich einiibend ?°, ehe ihn seine Oberen zum Stu-
dium der Philosophie an die bayerische Landesuniversitiat Ingolstadt
schickten. Als die Gesellschaft Jesu im Sommer 1773 die pipstliche
Aufhebung traf, setzte er, nunmehr als kurfiirstlicher Alumnus, unver-
andert seine Studien fort. 1774 errang er den philosophischen Doktor-
grad. Die Thematik seiner ersten wissenschaftlichen Bemiihung ist
dabei nicht ohne Reiz. Als Dissertatio inauguralis hatte er nimlich
einen « oekonomischen Versuch» dariiber vorgelegt: « Wie man einen
Weyer von seinem Gerohre ohne Ableitung des Wassers reinigen
kann»?'. 1775, nach seinem zweiten theologischen Studienjahr, wurde
Sailer im Augsburger Dom zum Priester geweiht ??, kehrte aber
anschlieBend wieder nach Ingolstadt zuriick, wo er ziemlich rasch zum
«offentlichen Repetitor der Philosophie und Theologie» (1777) und —
noch nicht dreiB8igjahrig — zum zweiten Professor der Dogmatik, neben
und unter seinem theologischen Lehrer, dem streitbaren Exjesuiten
Benedikt Stattler (1728-1797) 23, aufriickte (1780) 4, allerdings zu-
gleich auch als « Exjesuit» und Schiiler Stattlers in die inneruniversiti-

'8 Ebd. Nr. 16 (Sailer). — Siehe auch die Darstellung der Jugendzeit Sailers bei
ScHwAIGER, Kirchenvater 7-14; DErs., Der junge Sailer, in: ScHwaiGER—Mar 35-50.

19 ScHIeL I Nr. 34 (Sailer).

20 Ebd. S. 33. — Zum Tagesablauf im Noviziat siehe ebd. Nr. 42.

2! Die Arbeit (20 Seiten Umfang) erschien 1774 in Ingolstadt. Der genaue Titel bei
Schiel II S. 639—665 (Sailer-Bibliographie), hier 641.

22 Am 23. September 1775. ScHWAIGER, Kirchenvater 16 (mit Auszug aus der Weihe-
matrikel des Bistums Augsburg zum Jahr 1775).

2 F. Scuorz, Benedikt Stattler (1728-1797), in: FriEs—ScHwAIGER 1 11-34 (Lit.).

2 ScHieL I Nr. 64 (Ernennung zum offentlichen Repetitor, 20. April 1777); Nr. 81
(Ernennung zum zweiten Professor der Dogmatik, 26. September 1780).

156



ren Richtungs- und Parteikimpfe hineingezogen wurde, die durch die
Aufhebung der Gesellschaft Jesu und die dadurch in Gang gekomme-
nen Verinderungen im Lehrk&rper verursacht waren #°. Seine Promo-
tion zum Doktor der Theologie erfolgte erst gut einen Monat nach
seiner Ernennung zum Professor, am Beginn des Studienjahres
178081, und zwar auf Grund einer umfianglichen lateinischen Disser-
tation, die in noch ganz traditionell-scholastischer Argumentations-
weise das Problem des Zusammenhangs zwischen Theologie und Phi-
losophie (als «ancilla theologiae ») behandelte 2°.

Seit 1777 hatte sich Sailer bereits mehrfach auf literarischem Feld
betitigt, beginnend mit der Zusammenfassung der « Demonstratio
evangelica» seines Lehrers Stattler zum Kompendium ?’. Aber wie er
sich hier auf dem Titelblatt dankbar als dessen Schiiler bekannte und in
zweli polemischen Schriften mit bemerkenswert scharfer Klinge Statt-
lers angegriffene (und 1780 zensurierte) philosophisch-theologische
Position verteidigte ?%, so vermochte er sich in diesen Jahren auch auf
dem Katheder nur schwer aus dessen Schatten zu 16sen. Noch war Sailer
mehr ein Lernender als ein Lehrender. In ein paar kleineren Gelegen-
heitsschriften wurde indes seine pidagogische Ader schon sichtbar 22,
und als er 1781 seine « Theorie des weisen Spottes» als « Neujahrsge-
schenk eines Ungenannten an alle Spétter und Spétterinnen iiber Drey-
einigkeit» — so der Untertitel — vorlegte 3°, hatte er auch deutlicher zu
seiner spirituellen und theologischen Eigenart gefunden. Mehr noch: in

»> H. Grassy, Aufbruch zur Romantik. Bayerns Beitrag zur deutschen Geistesge-
schichte 1765-1785, Miinchen 1968, bes. 71-96, 173-292; M. SpinpLER (Hrg.), Hand-
buch der Bayerischen Geschichte II, Miinchen 1969, 829-831; G. ScHwAIGER, Die
Theologische Fakultit der Universitit Ingolstadt (1472—-1800), in: L. BoEuM—]. SPORL
(Hrg.), Die Ludwig-Maximilians-Universitit in ihren Fakultdten I, Berlin 1972, 13-126,
hier 102-126.

26 Promotion am 27. Oktober 1780. Schwaiger, Kirchenvater 24, 181 Anm. 3 (Eintrag
in der Dekans-Matrikel). — Titel der Dissertation: Theologiae Christianae cum Philoso-
phia nexus, Augustae Vindelicorum 1779 (466 S.).

7 Demonstratio evangelica olim a Benedicto Stattler, SS. Theologiae Professore et
Procancellario in Universitate Anglipolitana conscripta, nunc in Compendium redacta ab
ejusdem discipulo Michaele Sailer, Monachii 1777.

8 Neueste Geschichte des menschlichen Herzens in Unterdriickung der Wahrheit.
5 Theile. Statt aller Pro und Contra in der Wolfgang-Frélich-Ménchisch-theologischen
Streitsache, Miinchen 1780. — Praktische Logik fiir den Widerleger an den Verfasser der
sogenannten Reflexion wider die Demonstratio catholica, Miinchen 1780. — Zu «Sailer
und Stattler» siehe ScawAIGER, Kirchenvater 28f,

# Scurel II S. 641f. (Bibliographie).

30 Miinchen 1781.

157



der Anlage dieser Meditationsschrift, in der Art, wie er frei und mit
sprachlicher Prizision die rationalistische Argumentation der Zeit — ihr
Gewicht unterstreichend — aufgreift, « verniinftig» spricht, zunichst
den Spétter in seiner Armseligkeit bloBstellt, dann zum verspotteten
Gegenstand : zur gottlichen Dreieinigkeit, hinleitet, ihn im Blick auf die
Wirklichkeit menschlichen Seins zur Entfaltung bringt, dabei von den
Griinden der Vernunft den Bogen spannt zur Heiligen Schrift und zur
Lehre der Kirche und aufzeigt, wie eines zum anderen weist, eines im
anderen steht, die Griinde der Vernunft in ihrer Tiefe sich erst erschlie-
Ben im Licht der Bibel und der kirchlichen Lehre: im Geheimnis der
Dreifaltigkeit Gottes in Wahrheit zugleich der Schliissel verborgen liegt
zur Erkenntnis der ganzen Fille menschlichen Seins, zeichnete sich
bereits die Genialitit des religiosen Volkserziehers ab ?!. Sailers Reli-
giositdt hatte die scholastische Enge gesprengt.

ERSTE « BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH DILLINGEN

Das Jahr 1781 kam der «Selbstfindung» Sailers noch auf andere
Weise entgegen: Es brachte das Ende der Zusammenarbeit mit Bene-
dikt Stattler und schlieBlich die riumliche Trennung von ihm. Beides
erleichterte es Sailer, aus dem EinfluB3 seines Lehrers — der ihn aber, wie
er spiter einmal dankbar bekannte, zu strenger Logik und Konsequenz
des Selbstdenkens angeleitet hatte 32 — endgiiltig sich zu l6sen und sei-
nen eigenen geistigen Stand zu gewinnen. Die Umstinde dieser Tren-
nung waren freilich ebenso bedriickend wie demiitigend. Der pfalz-
bayerische Kurfiirst Karl Theodor (f 1799), der 1777 Max IIl. Joseph

3! Grasst 350—352. B. GAjek, Dichtung und Religion. ]. M. Sailer und die Geistesge-
schichte des 18. und 19. Jahrhunderts, in: H. BungerT (Hrg.), Johann Michael Sailer.
Theologe, Pidagoge und Bischof zwischen Aufklirung und Romantik. Vortragsreihe der
Universitit Regensburg (= Schriftenreihe der Universitit Regensburg 8), Regensburg
1983, 59-85, hier 62-64.

32 SA1LER, Handbuch der christlichen Moral I, Miinchen 1817, 86. — Sailer widmete
seinem Lehrer nach dessen Tod (1797) ein pietdtvoli gezeichneres Lebensbild. Johann
Michael Sailer’s simmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers herausgegeben von
Joseph Widmer, 40 Binde und Supplementband, Sulzbach 1830-1841 (1855), hier 38,
117-122. — Sailers «Simmtliche Werke » werden im folgenden zitiert mit SW.

158



(1745-1777) in der Regierung des Kurfiirstentums Bayern gefolgt war,
entschloB sich nimlich, das gesamte héhere Bildungswesen von den
Gymnasien bis zur Universitit den Prilatenkléstern des Landes aufzu-
biirden — aus Ersparnisgriinden, wie es hief, tatsichlich jedoch, um mit
dem Millionenvermégen des aufgehobenen Jesuitenordens, das Max
IT1. Joseph zum Unterhalt der Schulen bestimmt hatte, die Griindung
einer bayerischen Zunge des Malteserordens, vornehmlich zur Versor-
gung seiner illegitimen Nachkommenschaft und des Hofadels, zu fun-
dieren 3. Im Zuge dieser kurfiirstlich verfiigten « Umschichtung» wur-
den im Dezember 1781 alle an der Universitit Ingolstadt lehrenden
Exjesuiten und Weltpriester entlassen und mit einer schmalen Pension
von jahrlich 240 Gulden abgefunden. Auch der « Exjesuit » Sailer wurde
von der MaBnahme der Entlassung betroffen, gerade ein Jahr nach
seiner Bestellung zum Professor. Aber wihrend man Benedikt Stattler
als Pfarrer nach Kemnath in der Oberpfalz abschob, konnte er in
Ingolstadt bleiben, muBte allerdings das Collegium Albertinum, in dem
er seit Beginn seines Studiums logiert und zuletzt als Teil seiner Besol-
dung freie Kost und Wohnung genossen hatte 4, riumen. Zusammen
mit Sebastian Winkelhofer (1743—18006), ebenfalls einem Exjesuiten,
mit dem ihn innige Freundschaft verband, bezog er in der Stadt eine
kleine Wohnung, zwei Zimmer. Und hier, an der Seite des Freundes,
mit dem er alles gemeinsam hatte — «einen Tisch, eine Unterhaltung,
ein Studium, das der Heiligen Schrift, oft auch eine Bérse, aber nicht die
meine, die nicht war, sondern die seine » 3> — niitzte er die ihm aufge-
zwungene MuBe fiir die Ausarbeitung seiner « Vernunftlehre fiir Men-
schen, wie sie sind» und fir die Herausgabe des « Vollstindigen Lese-
und Betbuches», der schénsten Frucht dieser seiner ersten « Brachjah-
re» 3¢, Winkelhofer hatte ihn zu letzterem Werk ermuntert; er sorgte
auch fiir die Finanzierung des Druckes *’.

Da erreichte Sailer im Friihjahr 1784 ein Ruf an die furstbischéflich-
augsburgische Universitit Dillingen an der Donau. Sailer hatte im Jahr
zuvor dem Trierer Kurfiirsten und Augsburger Fiirstbischof Clemens

33 ScHieL I S. 55f.; SpinpLER, Handbuch IT 1096—1098.

34 ScuieL I Nr. 65, 80.

35 Ebd. Nr. 86.

36 « Dies sein Privatleben an der Seite seines Freundes Winkelhofer sah er als wohlti-
tige Brachjahre fiir sein Erdreich an.» So Sailer in einer Selbstdarstellung. Ebd.
Nr. 85.

37 Ebd. Nr. 87.

159



Wenzeslaus von Sachsen (1739-1812) eine fiir den Klerus des Bistums
Augsburg bestimmte « Epistola pastoralis» verfa3t — ein umfingliches
Schreiben, das den groBen, von echtem kirchlichem Reformwillen
durchdrungenen Hirtenbriefen der Aufkldrungszeit beizuzdhlen ist %8,
an diese auch in vielfacher Hinsicht ankniipft, sie aber zugleich tber-
trifft durch das ihm zugrundeliegende verinnerlichte, « geistliche » Prie-
sterbild: Alle zeitgemiBe kirchliche Reform miisse ihren Anfang neh-
men beim Priester und Seelsorger selbst, indem dieser sich wieder seiner
hohen, die ganze Existenz einfordernden Aufgabe als Verkiinder des
« Wortes Gottes» bewul3t werde und mit ganzem Ernst sich zuallererst
seinen geistlichen Hirtenpflichten stelle — das ist der Tenor des Schrei-
bens, der alle einzelnen Anliegen des Reformwesens verbindende
Gedanke *°. Anerkennung und Dank fir die Ausarbeitung des Pasto-
ralschreibens, das unter dem Datum des 1. November 1783 dem Augs-
burger Klerus zum Abschlul3 einer Generalvisitation zugeleitet worden
war, kleidete der Kurfiirst nun in die an Sailer gerichtete Einladung,
kiinftig an der Hohen Schule des Bistums Augsburg, die nach dem
Ausscheiden der Jesuiten neu organisiert und den Bildungsidealen der
Zeit gedffnet worden war #°, die Ficher Ethik und Pastoraltheologie zu
dozieren ‘. Das angebotene Gehalt war freilich karg bemessen: Es

38 « Diesen Hirtenbrief habe ich fiir den Churfiirsten von Trier gemacht. Zur Beloh-
nung hat er mich im Jahre 1784 zum Professor an der hohen Schule zu Dillingen beférdert,
und im Jahre 1794 von der Professur wiederentlassen ». Handschriftl. Eintrag in einem in
Sailers NachlaB gefundenen Druckexemplar. Ebd. S. 76.

In SW 40 Anhang I-LXII die lateinische Fassung, datiert Ehrenbreitstein, 1. Novem-
ber 1783; eine deutsche Ubersetzung erschien 1784 in Augsburg. — Die reformfreudigen
Hirtenbriefe der Aufklirungszeit (Trautson, Wien 1752 — Herberstein, Laibach 1782 —
Colloredo, Salzburg 1782) sind bequem greifbar bei P. HErscHE (Hrg.), Der aufgeklirte
Reformkatholizismus in Osterreich (= Quellen zur neueren Geschichte 33), Bern 1976;
zum Ganzen siehe : DERs., Der Spitjansenismus in Osterreich (= Versffentlichungen der
Kommission fiir Geschichte Osterreichs 7), Wien 1977,

% J. SEILER, Sailers Hirtenbrief fiir den Augsburger Furstbischof Clemens Wenzeslaus
von Sachsen (1783), in: ScHwAIGER—MAI 209-227; siehe auch A. GuLiELMINETTI, Kle-
mens Wenzeslaus, der letzte Fiirstbischof von Augsburg, und die religiése Reformbewe-
gung, in: Archiv fiir die Geschichte des Hochstifts Augsburg 1 (1911) 493-598.

40 TH. SpecHT, Geschichte der ehemaligen Universitit Dillingen (1549-1804) und der
mit ihr verbundenen Lehr- und Erziehungsanstalten, Freiburg i. Br. 1902; P. RUMMEL,
Dillingen, Universitit, in: Theologische Realenzyklopidie 8 (1981) 750-752 (Lit.);
K. HENGsT, Jesuiten an Universititen und Jesuitenuniversititen (= Quellen und For-
schungen aus dem Gebiet der Geschichte 2), Miinchen—Paderborn—Wien 1981.

1 Die Ernennung erfolgte am 8. Mirz 1784 fir das folgende Studienjahr 1784/85.
Specht 510. — Endgiiltige Bestellung als Professor der Ethik und Pastoraltheologie durch
Dekret vom 17. Juli 1784. Schier I Nr. 95.

160



betrug ganze 300 Gulden jihrlich 2. Bescheiden war auch die Woh-
nung, die man dem Neuberufenen anwies: Sie bestand aus einem Stu-
dier- und einem Schlafzimmer im gemeinschaftlichen Domizil der
geistlichen Professoren 3. 1789 wurde allerdings die Besoldung — aus
besonderer kurfiirstlicher Gnade — mittels der Verleithung eines Friih-
meBbenefiziums im nahe gelegenen Aislingen nicht unerheblich auf-
gestockt 4,

Sailer nahm am 4. November 1784 seine Lehrtitigkeit in Dillingen
auf ©*. Nun konnte sich seine theologische und geistig-spirituelle Eigen-
art erstmals ungehindert entfalten, und sie entfaltete sich mit solch
ziindender Kraft, dal3 die fiirstbischéfliche Hohe Schule kaum zwei
Jahrzehnte vor dem Untergang der geistlichen Staaten und ihrer Bil-
dungseinrichtungen nochmals zu ungeahnter Bliite gedieh. Gewil3 darf
der Anteil anderer Professoren, zumal des Dogmatikers Patriz Benedikt
Zimmer (1752-1820) “¢ und des Philosophen Joseph Weber (1753—
1831) 7, die beide mit Sailer enge Freundschaft schlossen und zusam-
menwirkten, an der Hebung des Ansehens der Dillinger Universitit
nicht gering geachtet werden. Aber Sailer, dessen Name durch das
Erscheinen seines « Vollstindigen Lese- und Betbuchs» (1783) tiberall
hellen Klang gewonnen hatte, war doch die eigentliche Seele und der
Magnet des ganzen Lehrbetriebs. Sein mitreiBendes Wort fiillte die
Horsile und zog die Studenten an bis aus Wiirttemberg, der Schweiz,
den Rheinlanden und Westfalen *%. Ein Kreis von Schiilern dringte sich

2 Ebd. Nr. 109.

43 Ebd.

44 Dieses FriihmeBbenefizium, das Sailer bis zu seiner Ernennung zum Domkapitular
von Regensburg 1821 innehatte, erbrachte jihrlich runde 600 Gulden. Sailer erbaute 1790
auch ein neues Benefiziatenhaus, das heute noch steht, A. LAYER, Sailer und Contamin.
Mit unveréffentlichten Briefen Johann Michael Sailers, in: Jahrbuch des Vereins fiir
Augsburger Bistumsgeschichte 1 (1967) 35-58; DEers., Johann Michael Sailer und sein
Benefizium in Aislingen bei Dillingen. Ebd. 16 (1982) 29-69.

45 ScHieL 1 S. 79f.

46 PH. SCHAFER, Patriz Benedikt Zimmer (1752-1820), in: Fries—Schwaiger 1 94-113
(Lit.).

47 R. StorzLE, Ein Kantianer an der katholischen Akademie Dillingen und seine
Schicksale 1792—-1797, in: Philosophisches Jahrbuch 24 (1911) 351-368 ; Pu. Funk, Von
der Aufklirung zur Romantik. Studien zur Vorgeschichte der Miinchener Romantik,
Miunchen 1925, 15f.; H. TrREFzGER, Der philosophische Entwicklungsgang von Josef
Weber. Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Romantik, Freiburg i. Br. 1933,

48 Uber Sailers Dillinger Zeit siche ScHiEL 1 S. 76-252 (mit zahlreichen Ausziigen aus
den «Erinnerungen» des Sailer-Schiilers Christoph von Schmid, die dieser mit iiber 80
Jahren niederschrieb) ; ScHwAIGER, Kirchenvater 32—43; DEeRs., Sailers frithe Lehrtitig-

161



um ihn, und schon begann sich herauszubilden, was man spiter die
Priesterschule Sailers genannt hat #°. Durch seine doppelte Lehrver-
pflichtung erreichte Sailer die Studierenden der theologischen wie der
philosophischen Fakultit. Aber auch gebildete Minner der Stadt und
Umgebung, beeindruckt von Sailers akademischen Predigten, mischten
sich zuweilen unter seine Hérerschaft. Sailers abendliche Religionskol-
legien fiir Horer aller Fakultiten °° besuchten sogar einzelne Hand-
werksmeister und Gesellen *! ; oft war der Zulauf zu den Vorlesungen so
stark, daf3 der Platz im Hérsaal nicht ausreichte und man in den Gingen
sich dringte, um Sailers Worten lauschen zu kénnen 2. Und an den
wochentlichen Markttagen suchten schon frithmorgens viele Landleute
den leutseligen, so gar nicht professoral sich gebenden Professor in
seiner Wohnung auf, um bei ihm zu beichten *3. Seit dem Tag, da Sailer
in Dillingen zu wirken anfing, «schwebte gleichsam ein heiterer Friih-
lingshimmel tiber der Universitit und der Stadt», schreibt der Jugend-
schriftsteller und Augsburger Domkapitular Christoph von Schmid
(1768—1854), einer der ersten Dillinger Schiiler Sailers, in seinen « Er-
innerungen » *4. In ihnen schildert er unter anderem auch den Besuch
des Herzogs Karl Eugen von Wiirttemberg (1728-1793): Dieser war
(im Februar 1785) eigens nach Dillingen gereist, um persénlich einem
Kolleg Sailers beizuwohnen und ihn unter verlockenden Angeboten als
Prediger fiir seine Stuttgarter Hofkapelle zu gewinnen °°. Nur mit Miihe
vermochte sich Sailer dem Werben des Herzogs zu entziehen °6, was ihm

keit in Ingolstadt und Dillingen, in: ScHwAIGER-MaAI 51-96, hier 63—-77. — Uber Chri-
stoph von Schmid (1768-1854), einen der frithen Sailer-Schiiler und -Freunde, spiter
Jugendschriftsteller und Augsburger Domkapitular, siehe H. PornBACHER (Hrg.), Chri-
stoph von Schmid und seine Zeit, WeiBenhorn 1968 ; A. Laver, Christoph von Schmid,
in: G. ScHwAIGER (Hrg.), Bavaria Sancta. Zeugen christlichen Glaubens in Bayern III,
Regensburg 1973, 423-440 (Lit.).

4 ScHIEL I S. 76-80: Hier auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schiiler in der
Dillinger Zeit.

’® PH. SCHAFER, Johann Michael Sailer in seinen Dillinger Religionskollegien. Ein
Beitrag zur Theologie des frithen Sailer, in: Miinchener theologische Zeitschrift 33 (1982)
161-176; DERrs., Johann Michael Sailer und die Aufklirung, in: Rottenburger Jahrbuch
fiir Kirchengeschichte 1 (1982) 59-68. — Im wesentlichen umfaBte die Dillinger Uni-
versitit eine theologische und eine philosophische Fakultit. Die juristische und die
medizinische Fakultit gediehen nie iiber Ansitze hinaus.

*! Scurer I Nr. 100, 116.

2 Ebd. Nr. 172.

3 Ebd. Nr.194.

** Ebd. Nr. 116.

** Ebd. Nr. 109.

*¢ Ebd. Nr. 110 (Sailer).

162



Kurfiirst Clemens Wenzeslaus wiederum mit besonderen Vertrauens-
erweisen lohnte 7.

Allein, die «selige Zeit» *® wihrte allzu lange nicht. Die Art, wie
Sailer der philosophisch-weltanschaulichen Herausforderung der Zeit
sich stellte, geistesmichtig und mit scharfem Blick fiir die christlichem
Offenbarungsstandpunkt widerstreitenden Prinzipien, aber ebenso um
Unterscheidung bemiiht und die positiven AnstéBe sorgsam wigend,
provozierte Gegnerschaft. Und Argwohn weckten die neuen, unge-
wohnten Wege der Bildung und Erziehung, die Sailer einschlug, indem
er sich nicht mit seinen Vorlesungen begniigte, sondern auch aulerhalb
des reguliren Unterrichts, auf Spaziergingen oder auf seiner Stube, im
kleinen Zirkel mit interessierten jungen Leuten das wissenschaftliche,
literarische und geistliche Gesprich pflegte, sie zu Schriftstudium und
Meditation anregte und mit Biichern aus seiner persénlichen Bibliothek
bediente — iiberhaupt indem er seine Tiire jedem offenhielt, der seinen
Rat suchte oder finanzieller Hilfe bediirftig war *. Am meisten aller-
dings irritierte Sailer durch die Zielstrebigkeit seiner Anstrengungen,
die ganze Dillinger Akademie mit den neuen Bildungsidealen zu durch-
dringen, sie sozusagen zu einem Forum wissenschaftlichen Dialogs zu
wandeln und das zersplitterte geistliche Bildungswesen des Bistums
Augsburg in einheitlicher Gestalt in Dillingen zu konzentrieren *°. Vor
allem dies rief die Verfechter des Althergebrachten auf den Plan, dar-
unter die Exjesuiten von St. Salvator in Augsburg, die durch Sailers
Pline die Existenz ihres Lyzeums gefihrdet sahen ¢!, und der Regens des
Priesterseminars in Pfaffenhausen, der ebenfalls um den Fortbestand

8

7 Ebd. Nr. 179; ScuieL II Nr. 50.

*8 «O du selige Zeit, die schonste, die wirksamste, die segensreichste meines Daseyns —
wie unvergeBlich bist du mir! Die herrlichsten Talente brachen vor unsern Augen in
weissagenden Bliithen auf, deren Friichte jetzt unser deutsches Vaterland genieBtw,
schrieb Sailer riickblickend in seiner Johann Michael Feneberg gewidmeten Biographie
«Aus Fenebergs Leben», Miinchen 1814. SW 39, 1-256, hier 22.

*9 ScuieL I Nr. 160, 162, 257 u. 6.; vgl. auch ScHieL IT Nr. 43.

60 R. St6LZLE, Johann Michael Sailer, seine MaBregelung an der Akademie zu Dillin-
gen und seine Berufung nach Ingolstadt. Ein Beitrag zur Gelehrtengeschichte aus dem
Zeitalter der Aufkldirung. AktenmiBig dargestellt, Kempten—Miinchen 1910; SchrieL I
S. 90-184 (mit breitem Quellenmaterial, das die Ergebnisse der Untersuchung Stélzles
bestitigt und vertieft).

! SCHWAIGER, Sailers frithe Lehrtitigkeit 74—77; W. BAErR—H. J. HEckeRr (Hrg), Die
Jesuiten und ihre Schule St. Salvator in Augsburg 1582, Augsburg—Miinchen 1982 (bes.
Hecker, Die Augsburger Jesuiten und das Kolleg St. Salvator von 1773 bis 1807, S. 77-81).
— Zur Lehrmethode der Jesuiten von St. Salvator siehe Schiel T Nr. 235.

163



seines Hauses bangte ®2. Mit ihnen verbiindeten sich die Vorstinde des
Dillinger Priesterseminars, die die Besuche ihrer Alumnen bei Sailer als
eine Stérung der Seminarordnung empfanden, in Wirklichkeit jedoch in
Sailer ithren Konkurrenten firchteten, und einige Dillinger Kollegen,
die durch Sailers akademische Wirksamkeit mit Grund ihre wissen-
schaftliche « Leuchtkraft » bedroht fihlten . Diese und andere prisen-
tierten sich — wie zu allen Zeiten, wenn es galt, im kirchlichen Raum
einen unbequemen Kopf auszuschalten — als Hiiter der Orthodoxie,
plidierten mit Bedacht fiir eine sofortige Riickkehr zur lateinischen
Sprache in den Vorlesungen und richteten, zuerst verdeckt, dann offen,
die Pfeile ihrer leidenschaftlichen Intrige und Verleumdung gegen
Sailer und seine Dillinger Gesinnungsfreunde. Die Vorwiirfe bewegten
sich im tblichen Schema: Verbreitung verderblicher oder zumindest
gefihrlicher Grundsitze, Untergrabung der Sitte und Disziplin, Anstif-
tung zur Insubordination, aufkldrerische Neuerungssucht — denn Sailer
empfehle die Lektiire protestantischer Biicher, zum Beispiel Matthias
Claudius oder Lavater, verteidige zu wenig konsequent das Zolibatsge-
setz, schirfe nicht nachdricklich genug die Pflicht des Breviergebets
und des kirchlichen Fastens ein, vertrete beziiglich der Verwaltung des
BuBsakraments eine zu laxe Auffassung, verkiinde in seinen Predigten
nicht die volle katholische Wahrheit (so nenne er in ihnen etwa die
seligste Jungfrau Maria nie « Mutter Gottes », sondern immer nur « Mut-
ter Jesu»), suche in seinen Vorlesungen «durch eine blumichte, lebhaf-
te, empfindsame und geputzte deutsche Art», nicht aber «durch Stirke
der Griinde » zu gefallen und pflege tiberhaupt einen «zu frequente[n]
und zu freundliche[n] Umgang» mit den Zéglingen, der «diese stolzund
unehrerbietig, ungehorsam gegen andersdenkende Professoren» ma-
che ¢4, Um die Wirkung der Argumente zu erhéhen, beschuldigte man
Sailer zudem geheimer Verbindungen zu Mitgliedern des Illuminaten-
ordens, mit anderen Worten: man erhob gegen ihn den Vorwurf der

62 Ebd. S. 186.

¢ Ebd. S. 185 und die im folgenden von Schiel aufgefiithrten Quellentexte.

64 Aussagen gegen Sailer vor der Untersuchungskommission. Ebd. Nr. 247 (Zitat aus
der Aussage des Moralprofessors Joseph Ignaz Lumpert). — Es ist iibrigens immerhin
bemerkenswert, dafl der Wiirzburger Kirchenhistoriker Johann Baptist Schwab, ein her-
vorragender Vertreter seines Faches, 60 Jahre spiter auf Grund fast gleichlautender
Anklage von seiten der « Orthodoxie » seines Lehrstuhls entsetzt wurde. WEITLAUFF, Der
Fall des Wiirzburger Kirchenhistorikers Johann Baptist Schwab 262.

164



Geheimbiindelei . Simtliche Vorwiirfe sind heute als béswillige Ver-
leumdung oder grébliche Entstellung, der Wurzel des Neides, klerikal-
professoraler MiB3gunst entsprossen, eindeutig entlarvt °¢. Als just zur
nimlichen Zeit in Wiirzburg gegen Theologieprofessoren der dortigen
fiirstbischoflichen Universitit dhnlich eifernde Klage gefiihrt wurde,
wies Fiirstbischof Franz Ludwig von Erthal (1730-1795) die Anklager
scharf zuriick mit dem Bemerken, daf3 Leute, die «gegen die Liberalitat
unserer Zeiten» deklamierten und «den ilteren Zeiten, ithren Kennt-
nissen und Vorurtheilen und manchmal ihren Leidenschaften eine
Apologie » hielten, allzu oft « mit Einfithrung des alten Kéhlerglaubens
und der alten Furcht vor Inquisition nicht sowohl die Religion, als
vielmehr sich selbst wieder mehr emporheben zu kénnen » wihnten 67 —
weises Wort eines ebenso klugen und erfahrenen wie pflichtbewuf3ten
und tiichtigen Bischofs ®® | Nicht so der Augsburger Oberhirte : Kurfiirst

¢ So der Alttestamentler Joseph Anton Schmeller. ScHieL I Nr. 247. — Dazu Sailers
Gegenerklirung ebd. Nr. 253.

%6 Das Urteil Stolzles trifft den Kern: « Die Hauptsiinde Sailers war sein iiberragender
EinfluB auf die Studenten —ein Ehrentitel und Beweis seiner geistigen Uberlegenheit, was
ithm freilich die weniger einfluBreichen und deshalb verirgerten Kollegen nicht verzei-
hen konnten. » ST6LzLE, MaBregelung 87. — Demgegeniiber bemiiht sich P. RumMEL (Der
Dillinger Professor Johann Michael Sailer in der Auseinandersetzung zwischen « Tradi-
tionalisten» und « Progressisten», in: Jahrbuch des Vereins fiir Augsburger Bistumsge-
schichte 16, 1982, 12-28) um eine Herausarbeitung « positiver » Beweggriinde der « Tra-
ditionalisten » : « Beide Gruppen » — glaubt er feststellen zu kénnen — « wollten letztlich der
Kirche dienen, beide Parteien waren davon iiberzeugt, das Beste zu tun» (S. 34). Indes
sprechen die Quellen eine andere Sprache, ganz abgesehen davon, daB der vielleicht auch
«fromm» gemeinte Zweck die angewandten Mittel mitnichten heilen kann. Siehe auch
P. RumMEL, Die Auseinandersetzung zwischen Fortschritt und Beharrung an der Uni-
versitit Dillingen wihrend der Studienjahre Christoph von Schmids, in: PORNBACHER
102-115.

" Resolution an die Wiirzburger Geistliche Regierung, 26. September 1793.
J. B. Scuwas, Franz Berg, geistlicher Rath und Professor der Kirchengeschichte an der
Universitat Wiirzburg. Ein Beitrag zur Charakteristik des katholischen Deutschlands,
zunichst des Firstbisthums Wiirzburg, im Zeitalter der Aufklirung, Wiirzburg 1869,
275-280, hier 276.

68 Zu Franz Ludwig von Erthal, Fiirstbischof von Wiirzburg und Bamberg, siche —
neben Schwab — S. MErkLE, Wiirzburg im Zeitalter der Aufklirung, in: DERs., Ausge-
wihlte Reden 421—441; H. FLurscHU1Z, Die Verwaltung des Hochstifts Wiirzburg unter
Franz Ludwig von Erthal (1779-1795) (= Veroffentlichungen der Gesellschaft fiir Frin-
kische Geschichte Reihe IX: Darstellungen aus der Frinkischen Geschichte 19), Wiirz-
burg 1965, bes. 7-17, 222-230; K. MicHEL, Aufklirer auf dem Bischofsstuhl. Ein Portrit
Franz Ludwig von Erthals, in: Bericht des Historischen Vereins Bamberg 114 (1978)
63-79; A.ScHINDLING, Die Julius-Universitit im Zeitalter der Aufklirung, in:
P. BaumcarT (Hrg.), Vierhundert Jahre Universitit Wiirzburg, Neustadt/Aisch 1982,
77-127, bes. 95-127.

165



Clemens Wenzeslaus, durch das unmittelbare Erlebnis der Revolution
(in seinem Erzstift Trier) verschreckt und mit héchster Wahrschein-
lichkeit von gegnerischer Seite durch finanziellen Druck — unter Ein-
schaltung eines Augsburger Bankhauses — gefiigig gemacht %, lie3 Sailer
auf Grund der vorgebrachten Beschuldigungen fallen, ohne diese auf
ihren Wahrheitsgehalt zu tiberpriifen oder den Beschuldigten zu ho-
ren % Erklirungen von Freunden Sailers, die sich vor ihn zu stellen
suchten, wurden nicht zur Kenntnis genommen !, und als eine Reihe
von Studenten, unter ihnen die beiden Schweizer Carl Meyer (1769—
1830) und Leonz Fuglistaller (1768—1840), zugunsten ihres Lehrers eine
Bittschrift einreichten 72, wurde ihnen dies als « subordinationswidrige »
AnmaBlichkeit ausgelegt > — Frucht der Erziehungsmethoden Sailers,
der dem Irrtum huldige, als konne man «alle Jiinglinge durch Liebe und
Schonung leiten» 4. Selbstredend schob man da dem «liberalen» Ein-
fluf3 Sailers ohne weiteres auch die Verantwortung fiir den Seminaraus-
tritt und Studienwechsel einiger Alumnen zu .

Im Studienjahr 1793/94 mufte Sailer eine erhebliche Reduzierung
seiner Pastoralvorlesungen’®, dazu ungiinstige Vorlesungszeiten, das

69 ScHIEL I S. 230-252. Nach dem Zeugnis Christoph von Schmids handelte es sich um
das mit den Jesuiten von St. Salvator eng verbundene Bankhaus Obwexer. Freilich wur-
den solche Dinge in der Regel nicht den Akten anvertraut. Doch wird man deswegen
Schmids im Angesicht des Todes abgegebenes Zeugnis (ebd. Nr. 287) nicht einfach als
Legende abtun kénnen. —Siehe auch W. Zorn, Josef Anton und Peter Paul von Obwexer,
in: G. FrRH. voN PoLNITZ (Hrg.), Lebensbilder aus dem Bayerischen Schwaben V, Miin-
chen 1956, 270-280; Ders., Handels- und Industriegeschichte Bayerisch-Schwabens
1648-1870. Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte des schwibischen Unternehmer-
tums, Augsburg 1961, 298f. ; HEckER, Die Augsburger Jesuiten 79f.

70 Stslzle, MaBregelung 25. — Zu Clemens Wenzeslaus von Sachsen siche H. TroL,
Kurfiirst Klemens Wenzeslaus, Fiirstbischof von Augsburg, in: PéLNiTz II, Miinchen
1953, 302-325; H. RaaB, Clemens Wenzeslaus von Sachsen und seine Zeit (1739-1812).
I. Dynastie, Kirche und Reich im 18. Jahrhundert, Freiburg—Basel-Wien 1962. E. Gatz
(Hrg.), Die Bischéfe der deutschsprachigen Linder 1785,/1803 bis 1945. Ein biographi-
sches Lexikon, Berlin 1983, 388—391. — Ubrigens habe Clemens Wenzeslaus spiter einmal
eingestanden, daB Sailer mit der Entlassung in Dillingen groBes Unrecht geschehen sei.
SchieL I Nr. 573.

" Ebd. Nr. 249-251.

72 Ebd. Nr. 248. — Die Schweizer Sailer-Schiiler der Dillinger Zeit sind aufgefithrt bei
A. LuToLF, Leben und Bekenntnisse des Joseph Laurenz Schiffmann, Pfarrers, Decans
und Domherrn der Didcese Basel. Ein Beitrag zur Charakteristik J. M. Sailers und seiner
Schule in der Schweiz, Lucern 1860, 229-239.

73 Ebd. Nr. 247 (so der Moralprofessor Lumpert).

74 Ebd. (derselbe).

7S Ebd. Nr. 170.

76 Ebd. Nr. 259-261.

166



Verbot privater Kollegien oder Repetitionen sowie mancherlei andere
Demiitigungen hinnehmen. Ethikvorlesungen durfte er nur noch in
lateinischer Sprache halten. Seine Gegner hatten sich auf der ganzen
Linie gegen ihn durchgesetzt. Die unter ihrem Einflul vom Kurfiirsten
am 16. September 1793 dekretierten Studienverordnungen '7 kniipften
de facto an die im Zuge der Neuorganisation des universitiren Studien-
betriebs aufgegebene Unterrichtspraxis wieder an. Obwohl Sailer auf
Grund der ihm auferlegten einschneidenden Beschrinkungen auch das
AuBerste, nimlich seine Entlassung, wohl nicht mehr véllig ausschlie-
Ben konnte 78, reiste er dennoch Anfang September 1794 in Begleitung
seines Schiilers Carl Meyer ’? — iiber Meersburg, wo ihn Carl Theodor
von Dalberg zu einem langen Gesprich empfing #° — in die Schweiz, um
bei Lavater in Ziirich und bei seinen Schiilern und Freunden im Kanton
Luzern Erholung zu suchen 8'. Erst unmittelbar zu Beginn des neuen
akademischen Studienjahres kehrte er nach Dillingen zurtck. Als ersich
in der Frithe des 4. November 1794, mit dem Doktormantel bekleidet,
eben zum Eroffnungsgottesdienst begeben wollte, wurde ihm das
Demissionsdekret iiberreicht — adressiert « An Herrn Johann Michael
Sailer, Beneficiaten und Frithemesser zu Ayslingen, der Zeit in Dillin-
gen» 82 Sailer zog sich sofort auf sein Zimmer zuriick, erschien noch,
niedergeschlagen und wortlos, zum Mittagstisch; am folgenden Tag

77 StéLzLE, MaBregelung 105-121.

"8 Vgl. Sailer an Alois Wagner, Dillingen, 20. Februar 1794. Schier I Nr. 272.

7 Genauer: Sailer begleitete seinen Schiiler Carl Meyer, dem er im Jahr zuvor die
Primizpredigt gehalten hatte, in die Schweiz zuriick. ScHIeL II Nr. 107-111. Die Primiz
Carl Meyers hatte am 29. September 1793 in Seeg/Allgiu stattgefunden. Dort wirkte der
Sailer-Freund Johann Michael Feneberg seit Mai 1793 als Pfarrer. Die Primizpredigt ist
abgedruckt in SW 31, 160-172.

80 ScHieL II Nr. 110. — Sailer schitzte Carl Theodor von Dalberg (1744—1817), den
letzten Fiirstbischof von Konstanz, Kurfiirsten von Mainz und Fiirstbischof von Worms,
sehr. Als er vom 29. auf 30. September 1801 wieder in Meersburg weilte (auf dem Weg in
die Schweiz), notierte er in sein Reisetagebuch: « D[alberg]. die erste Stelle — ziemt dem
thitigsten Bischof. Er arbeitet den ganzen Tag, schreibt selbst an die Geistlichen seines
Sprengels, und beniitzt das corrige inter me et te; stellt die Marschallstafel ganz ein, und
Hoftafel wird nur an gewissen Tagen der Woche gehalten. Er behilt Geistes-Munterkeit
bei der groBten Thitigkeit. Nur Unwissende, blinde Eiferer und bése Menschen hassen
oder listern ihn. » Schweizerreise 1801. Bischéfliches Zentralarchiv Regensburg (BZAR)
B/1X. — G. ScHWAIGER, Sailer und Dalberg, in: Festschrift fiir Andreas Kraus zum
60. Geburtstag. Hrg. von P. Friep und W. Z1eGLER, Kallmiinz 1983; Ders., Dalberg,
Karl Theodor Freiherr von, in: Garz 110-113.

8! ScuieL II Nr. 108-110.

82 ScHieL I Nr. 282-283. Das Entlassungsdekret datierte vom 28. Oktober 1794.

167



verlieB er Dillingen, tief verletzt. « Ich kann unméglich mehr» — schrieb
er an den ihm befreundeten Pflegsverwalter in Aislingen 8%, Winkelho-
fer, der Freund der Ingolstidter Jahre, inzwischen als Prediger in Miin-
chen titig, nahm den VerstoBenen bei sich auf und half ihm tber das
erlittene Unrecht hinweg 8. Den Gegnern in Dillingen und Augsburg
geniigte es indes nicht, daB3 Sailer auf ihr Betreiben endlich wie ein
Lakai, ohne Pension — aus Griinden der « Okonomie» und « Erspar-
ni» 8 — von seinem Lehrstuhl verjagt worden war. Um so frecher
streuten sie jetzt die bose Saat ihrer Verleumdung aus, deren Nachwir-
kungen Sailer ein Leben lang — bis in die bischofliche Zeit hinein — wie
Schatten verfolgten. Uber den Miinchener Nuntius erreichten sie, daB3
seine schon ausgefertigte Ernennung zum kurfiirstlich-bayerischen
Hofprediger zuriickgezogen und Predigtverbot iiber ihn verhingt wur-
de 8¢; beinahe wire es ihnen auch gelungen, seine Ausweisung aus dem
Kurfiirstentum Bayern zu bewerkstelligen ®’. Erschiittert iiber Sailers

83 Sailer an Contamin, o. D. LAYER, Sailer und Contamin 55 (mit Photo des Briefes). —
Siehe auch H. Rosch, Johann Michael Sailer und seine Zeit, in : Jahrbuch des Historischen
Vereins Dillingen an der Donau 84 (1982) 13-45.

84 ScuieL I Nr. 301. Sailer schildert hier, wie ihn der Freund bei sich aufnahm und ihm
Trost zusprach: « O Lieber! den Rock deiner Orthodoxie kénnen dir die Menschen wohl
zerreiBlen, aber sie selber nicht ... Steht doch nur der éffentliche Mensch unter der Zensur
der Menschen. Du weiBt ja, und du hast es mir selbst oft gesagt, jeder Mensch ist ein homo
quadruplex, einer vor dem Auge der Welt, der 6ffentliche ; einer im Auge des Freundes,
der geheime; einer im Auge seines BewuBtseins, der innere; einer im Auge Gottes, der
ganz wahre; nur den offentlichen kénnen sie auslegen, wie sie wollen, verurteilen,
verdammen. Begniige du dich damit, daB dein Freund, dein Gewissen und dein Gott dich
nicht verdammen. Die drei verketzern dich nicht; das merk’ du dir, und das sei dir genug
... Ach Lieber! man sollte vierzig Tage in Asche, Fasten und Trinengebeten vor Gott
zubringen, ehe man wider seinen Bruder, dessen ausdriicklicher Irrtum in einer Funda-
mentallehre von aller Welt anerkannt und von ihm mit unbeugsamem Steifsinne, zum
Skandal der ganzen Christenheit, behauptet wire, das Urteil der Heterodoxie ausspriche
... Es ist doch ein gar so kleinliches, bequemes, grausames Ding um den Verketzerungs-
geist, und er gehort in das gottliche Christentum hinein, wie der Aussatz in das schéne
Menschengesicht. Du hast recht, es ist ein kleinliches Ding um ihn, weil er Silben sticht,
um das Herz verdammen zu kénnen. Es ist ein bequemes Ding um ihn; denn er darf nur
verdammen, was er nicht versteht. Es ist ein grausames Ding um ihn, weil er, einer
Meinung wegen, die noch dazu der andere nicht einmal hat, am allerwenigsten hartnickig
behauptet, die Person lastert und entwiirdiget ... »

85 So das Entlassungsdekret. ScHIEL I Nr. 282.

8 Ebd. S. 253; Scuier II Nr. 127, 131,

87 ScHIEL I Nr. 312. — Siehe auch ScaieL II Nr. 221, wo Sailer schreibt: « Dieselben
Augsburgerfreunde haben erst neulich eine neue Anklage wider mich in das Bayerische
Ministerium eingesandt — (aber ohne allen Erfolg). Es ist dies alles eben nicht angenehm,
aber mir sehr gesund, zur Verhiitung des Eitelkeitsschwindels sehr kriftig und zur
Schwichung des Egoism unentbehrlich. » (Sailer an Eleonore Auguste Grifin Stolberg-
Wernigerode, Landshut, 22. Dezember 1801).

168



Séhicksal schrieb damals Lavater: « Einen solchen Mann sollte alles,
was katholisch ist, mit Gold aufwigen ...» #.

ZWEITE « BRACHJAHRE» UND BERUFUNG NACH INGOLSTADT/LANDSHUT

Da unter den gegebenen Umstinden ein Verbleib in Miinchen nicht
ratsam schien, zog sich Sailer nach Ebersberg, etwa drei Stunden vor
Miinchen (und somit Miinchen in jederzeit erreichbarer Nihe behal-
tend) #°, zuriick. Der Pfleger der dortigen Malteserkommende Karl
Theodor Beck (1767-1830) hatte ihn eingeladen, bei ihm Wohnung zu
nehmen. In der Geborgenheit der Familie Beck wurden die Sailer
aufgezwungenen zweiten «Brachjahre» wiederum zu einer Periode
fruchtbarer schriftstellerischer Titigkeit. Sailers Bibliographie weist fiir
diese Zeit (1794-1799) 23 Nummern (freilich unterschiedlichen
Gewichts) auf. Das erste bedeutende Werk, das Sailer Ende 1794 vor-
legen konnte, war seine noch in der Dillinger Zeit abgeschlossene und
in Druck gegebene klassische Ubersetzung der « Imitatio Christi» des
Thomas von Kempen ?°. Es entstand seine Schrift tiber die ignatiani-
schen Exerzitien %!, und er beschiftigte sich mit einer Ubersetzung « der
schonsten Briefe aus der Kirchengeschichte vom 1. bis ins 18. Jahrhun-
dert herab» ?2. Aus dieser Beschiftigung erwuchs das mehrbindge Werk
«Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung» 3.

Als beim Regierungsantritt Kurfirst Max’ IV. Joseph (1799-1825,
seit 1806 Konig von Bayern) im Jahr 1799 die Berufung des Freiherrn
Maximilian Joseph von Montgelas (1759-1838) in das Auflenministe-

8 Scuier IT Nr. 307.

8 ScHieL I Nr. 137.

% Zur Entstehungszeit vgl. ScHieL I Nr. 217, 272; ScuieL IT Nr. 79 ; Bibliographie ebd.
S. 649-651 (Nr. 74-96). — Das Werk erschien unter dem Titel « Das Buch von der
Nachfolgung Christi. Neu iibersetzet und mit einer Einleitung und kurzen Anmerkungen
fiir nachdenkende Christen herausgegeben von J. M. Sailer», Miinchen 1794.

" Uebungen des Geistes zur Griindung und Forderung eines heiligen Sinnes und
Lebens, Mannheim 1799.

22 Scuiel IT Nr. 131, 149, 170.

93 Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung, Gewihlt, iibersetzt,
und zur Belehrung und Erbauung seiner Mitchristen herausgegeben von J. M. SAILER,
6 Binde, Miinchen 1800-1804.

169



rium — tatsichlich beherrschte er bis 1817 als dirigierender Minister die
gesamte bayerische Regierungspolitik ¢ — den vélligen politischen
Umschwung in Bayern einldutete, konnte Sailer Hoffnung schépfen,
erneut eine Aufgabe im akademischen Lehramt zu finden. Es war
nimlich des neuen Ministers eiserner Entschlul3, das Kurfiirstentum
Bayern in einen auf rationalen Prinzipien griindenden modernen, «auf-
geklarten » Staat umzuorganisieren ?°. Dabei verstand es sich von selbst,
daB ein solch grundlegendes Reformwerk mit Bestand nur durchgefiihrt
werden konnte, wenn es zugleich gelang, die staatstragenden Krifte:
Geistliche, Juristen, Beamte, Lehrer, im neuen Geist zu formen. Zumal
dem Geistlichen, der schon von seinem Amt her dem Volk am nichsten
stand und dieses Sonntag fir Sonntag unter seiner Kanzel sammelte,
sollte nach den (diesbeziiglich durchaus josephinisch inspirierten) Vor-
stellungen Montgelas” eine wichtige Rolle der Vermittlung «nach
unten» zufallen. Von Anfgang an lenkte folglich die Regierung ihr
Augenmerk auf die bayerische Landesuniversitit ; denn natiirlich galt es
zuallererst, diese akademische Bildungsstitte der kiinftigen « Staatsdie-
ner» durch Einpflanzung des staatlich verordneten rationalen Geistes
zu « regenerieren » und insbesondere die Ausbildung der Theologiestu-
dierenden als der kiinftigen «religiésen Volkslehrer» unter Staatsregie
zu stellen ?¢. Man hielt Ausschau nach Gelehrten, die den Fortschritt
ihres Faches zu gewihrleisten und fir die Hebung der Wissenschaft im
Sinne einer aufklirenden Kulturmacht zu biirgen schienen. Wissen-
schaftliche Qualitit und Staatsinteresse waren die alleinigen Auswahl-
kriterien. Von konfessionellen oder geographischen Gesichtspunkten
wurde —im Gegensatz zur bisherigen Berufungspraxis — ginzlich abstra-
hiert (ausgenommen bei der Besetzung theologischer Lehrstiihle). Pro-
testantische « Auslinder», sofern sie nur den genannten Voraussetzun-
gen entsprachen oder zu entsprechen schienen, waren ebenso willkom-
men, ja begehrt, wie aufgeklirte oder als aufklarungsverdichtig ehedem
gemalregelte « Inlinder» *7. So verwandelte sich die unehrenhafte Ent-
lassung in Dillingen fiir Sailer unversehens — und ohne sein Zutun — in

94 SpINDLER, Handbuch VI/1, Miinchen 1974, 3-88 (Lit.); H. Graser (Hrg.), Krone
und Verfassung. Koénig Max 1. Joseph und der neue Staat. Beitrige zur Bayerischen
Geschichte und Kunst 1799-1825 (= Wittelsbach und Bayern II1/1), Miinchen—Ziirich
1980, bes. 49-64 (E. Weis), 186—220 (L. Boehm).

95 SPINDLER, Handbuch VI1/1, 38-60.

96 SpINDLER, Handbuch V1/2, Miinchen 1975, 995-1008 ; GLaseEr 202-215.

97 SpINDLER, Handbuch VI1/2 1000; Graser 207.

170



eine Empfehlung. Bereits im Oktober 1799 hielt er als vermeintlicher
« Aufklirer» — iibrigens zusammen mit den Dillinger Freunden und
Kampfgefihrten Weber und Zimmer — den Ruf nach Ingolstadt in
Hinden %8, Noch im Dezember desselben Jahres nahm er als Professor
der Moral- und Pastoraltheologie seine Lehrtitigkeit auf *® und wan-
derte im folgenden Jahr mit der gesamten Universitit nach Lands-
hut.

Sailers Bleibe in Landshut sollte zwei Jahrzehnte, von seinem neun-
undvierzigsten bis zu seinem siebzigsten Lebensjahr, wihren. Doch wie
kompliziert und belastend gestalteten sich hier die Verhiltnisse, zumal
im ersten Jahrzehnt! Die bayerische Landesuniversitit, wihrend des
zweiten Koalitionskrieges gegen Napoleon und die revolutionire fran-
zosische Republik aus der gefihrdeteren Festungsenge Ingolstadt in die
ruhigere, offene Stadt Landshut evakuiert — auch in dem Bestreben, die
Erinnerung an ihre jesuitische Vergangenheit durch Ortsverlegung
endgiiltig zu tilgen —, prisentierte sich in allen ihren Fakultiten weit-
gehend als ein Hort platten Aufklirungsdenkens, das nunmehr in der
offiziellen Haltung der neuen Regierung seine stirkste Stiitze fand !,
Nur schwer vermochte sich Sailer in den Lehrbetrieb einzuleben !, der
sich schon dufBlerlich durch seine gréfere Dimensionierung von den
kleineren, auch behiiteteren Verhiltnissen in Dillingen nicht unbe-
trachtlich abhob. In Dillingen hatte er gegen eine verknocherte Schul-
theologie anzukimpfen gehabt, deren Waffen abgestumpft waren, und
sich durch seinen feurigen Elan, seine Sprachgewalt, seine geistige
Aufgeschlossenheit und erfrischende Herzlichkeit Gehér und Herzen
der Studierenden wie im Flug erobert, und der dortige Lehrbetrieb war
im wesentlichen eben doch auf die Ausbildung kiinftiger Priester zuge-
schnitten. In Ingolstadt und Landshut wurde er konfrontiert mit einer
Geistesrichtung, die die Fundamente von Christentum und Kirche
radikal in Frage stellte, wenn nicht iiberhaupt leugnete, den Gedanken

98 ScHIieL I Nr. 369, 371, 372, 379a.

22 Ebd. Nr. 385, 386.

100 Hierzu ausfiihrlich Funk; ScHier 1 S.317-620; Scuier II S. 197-469;
B. HUBENSTEINER, Romantik in Landshut, in: H. ScHiNDLER (Hrg.), Romantik, Miinchen
1973, 73-84; K. BosL, Aufklirung und Romantik an der Universitit Landshut, in:
B. HusensTeINER (Hrg.), Ingolstadt, Landshut, Miinchen. Der Weg einer Universitit,
Regensburg 1973, 79-98 ; ScHwAIGER, Kirchenvater 63-99 ; H. MARQUART, Sailer an der
Universitit Landshut, in: ScHwAIGER—Ma1 97—121.

100 Scurer I S. 317f.; Scuier IT Nr. 188.

171



an eine Offenbarung fiir iberwunden erklirte, Festhalten an liturgi-
scher Uberlieferung, kirchlichem Brauchtum, iiberhaupt Frommigkeit
als « Mystizismus», als Riickfall in «Jesuitismus» und « Obskuranten-
tum » verachtete, kurz: als « Finsternis» qualifizierte, und ithr Argument
hatte den Schein des « Modern-Wissenschaftlichen», des «Zeitgemi-
Ben» fiir sich. Verschlimmert wurde die Lage durch den Sikularisa-
tionssturm, der — von nicht wenigen als Triumph der «ratio» gepriesen
— die Kirche als Institution in die Rechtlosigkeit stiirzte und die kirch-
liche Landschaft zertriimmerte '°2. Der Herausforderung als seiner Kit-
che und ihrer Glaubenstradition verpflichteter Theologe — der Sailer
lebenslang war — begegnen hiefl der Aufklirung des Verstandes die
Frommigkeit des Herzens, der Verabsolutierung der Vernunft das gliu-
bige Fiihlen entgegenstellen : keineswegs als die Vernunft bekampfende
Alternative, keineswegs als Verzicht auf Begriff und rationale Durch-
dringung der Theologie, sondern als deren letzte Erginzung und Ver-
tiefung. Es hieB dartiber hinaus, sich auf das Wesentliche, auf den
Grundbestand christlichen Glaubens, auf seine fundamentalen Werte
zu konzentrieren und seine ganze Kraft dareinzusetzen, um fiir diese
wieder Sinn und Empfinden zu wecken.

Sailer — und mit ihm entschieden auch Zimmer — nahm die Heraus-
forderung an. Schon durch sein umfassendes Engagement gab er dies zu
erkennen: so iibernahm er zusitzlich zu seinen Lehrverpflichtungen in
Moral und Pastoral mit Homiletik noch die Ficher Pidagogik (seit
1804, wohl um die Berufung eines philanthropisch eingestellten Pi-
dagogen zu verhindern '°%), sowie Liturgik und Katechetik (seit 1814,
nach dem Tod des Professors Vitus Anton Winter '%¢); er deckte somit
nach und nach die gesamte « praktische » Theologie ab. AuBBerdem bot
er, wie seinerzeit in Dillingen, regelmiBig allgemeine Religionskolle-
gien («Grundlehren der Religion») fiir Hérer aller Fakultiten (oder
«Sektionen», wie es damals hie3 '°%) an, auch Privatvorlesungen uber

'92 GG, SCHWAIGER, Die altbayerischen Bistiimer Freising, Passau und Regensburg zwi-
schen Sikularisation und Konkordat (1803—1817) (= Miinchener Theologische Studien,
I. Historische Abt. 13), Miinchen 1959 ; Degs., Die kirchlich-religiése Entwicklung in
Bayern zwischen Aufklirung und katholischer Erneuerung, in: Graser 121-145;
D. Sturzer, Die Sikularisation 1803. Der Sturm auf Bayerns Kirchen und Kléster,
Rosenheim 1978.

193 ScuieL IT Nr. 280; J. HorMEIER, Der religionspadagogische Ansatz in der Erzie-
hungslehre Johann Michael Sailers, in: ScawAIGER—MAr 305-322, hier 309.

104 ScuwAIGER, Kirchenvater 66.

105 SpiINDLER, Handbuch IV /2 1001.

172



Sinn und Geist der Heiligen Schrift, und er hielt in vierzehntigigem
Turnus die Predigt beim Universititsgottesdienst 6. Dabei waren fiir
ihn vor allem die ersten Landshuter Jahre nicht ohne erhebliche
Schwierigkeiten, bedingt durch die an der Universitit herrschenden
philosophisch-weltanschaulichen Gegensitze, die sich oft in wiisten
Agitationen, Verdichtigungen, Schmihungen und Nachstellungen du-
Berten ' — gewiB auch Folge der kleinstidtischen Enge und Abge-
schiedenheit, in die man verbannt war. Sailer verschwieg nicht, daf} es
ithm zuweilen «bange und so gallenbitter im Geiste» war '%8; einmal
nannte er Landshut «das Studenten- und Intrigennest» '°° und deutete
an, welche Miihe es ihn koste, beim « Sumsen » so vieler « Miicken des
Schulintrigengeistes» sich «in der Stimmung ... zu halten» ''°. Doch
allmahlich begann sein unverdrossen vorgetragenes Wort, das eben
gerade nicht theoretisierendes Dozieren und doktrinire Abwehr war,
sondern von ganz personlicher religioser Erfahrung und Einsicht getra-
gene positive Lehre und Wegweisung, auch in der frostigen Atmo-
sphire Landshuts zu wirken und anzuziehen ''!.

Freilich, ein zur nimlichen Zeit vielerorts, wenngleich in je unter-
schiedlicher Weise und Intensitit, sich anbahnender geistiger
Umschwung begtinstigte Sailers Bemiihen. Ausgelost wurde dieser
Umschwung durch den Aufbruch einer « romantisch » geprigten Bewe-
gung, die — sozusagen aus der Reaktion eines tiefgreifenden Ungenii-
gens geboren — den blanken «Rationalismus» der Aufklirung durch
Wiederentdeckung der «metaphysischen» Dimensionen des Seins zu
iberwinden trachtete ''?. Einige aus dem « Ausland » berufene Profes-
soren, an ihrer Spitze ein Mediziner ''3, waren es, die der neuen Rich-
tung in Landshut Eingang verschafften ; sie proklamierten zugleich die
Philosophie, die allein die tragfahigen Ansitze fiir die von ihnen gefor-
derte Umorientierung des Denkens zu liefern schien: die Naturphilo-

106 Scurer IT Nr. 181, 184,

107 Funk, bes. 102-112; ScHieL I-1I (die Dokumente zur Landshuter Zeit).

108 Scurer II Nr. 196.

109 Dennoch trieb ihn am Ende der Herbstreise 1804 «ein inneres Sehnen » wieder «so
gewaltig nach Landshut» zuriick. Ebd. Nr. 285; siehe auch Nr. 290.

110 Ebd. Nr. 268.

11 Siehe etwa ScHIeL I Nr. 392.

112 Fynk 1-62.

'3 Johann Andreas Réschlaub (1768-1835). Ebd. 16f. u. 6.; H. GoerkE, Die Medi-
zinische Fakultit von 1472 bis zur Gegenwart, in : BOEHM—SpORL 185-280, hier 205-209;
ScHier I Nr. 390,

173



sophie des in Jena lehrenden Friedrich Wilhelm Schelling (1775-
1854) ''4. Als « Schellingianer » apostrophierten denn auch die Vertreter
der Aufklirungalle jene, die sich jetzt — quer durch simtliche Fakultiten
oder «Sektionen » — zur neuen Richtung bekannten oder ihr zuneigten.
Indes, was da als Partei « der Ménche und Mystiker » beschimpft wurde,
war in Wirklichkeit nichts weniger als eine homogene Gruppierung —
was Ubrigens ebenso fiir die Gegenseite galt. Der Sailer-Freund Zimmer
beispielsweise, Professor der Dogmatik, 6ffnete sich begeistert und mit
der ihm eigenen Impulsivitit der Schellingschen Philosophie, nachdem
er zuvor (in Dillingen) ganz im Bann des kantischen Kiritizismus, dann
der Transzendentalphilosophie Fichtes gestanden hatte ''°. Einen dhn-
lichen Wandel seines philosophischen Standpunkts vollzog Weber, Pro-
fessor der Physik, der zweite Sailer-Freund 116, Andere wieder suchten
den Konakt zu den Minnern der neuen Richtung mehr (oder lediglich)
aus universititspolitischen Riicksichten oder aus Griinden der Gesel-
ligkeit ''7. Was Sailer persénlich betraf, so war sein Verhiltnis zu Schel-
ling eher zuriickhaltend. Er hatte sich nie an ein bestimmtes philoso-
phisches System gebunden, hatte zu viele Systeme kommen und gehen
sehen, um nicht von Skepsis gegeniiber philosophischer Erkenntnisfa-
higkeit erfillt zu sein. « Wohl mir» — schrieb er damals —, «dal3 ich im
gottlichen Christentum volle Ruhe finde und das Klarwerden des Wei-
nes im Keller der Philosophie ruhig abwarten kann» '8,

Die gereizte Polemik der Aufklirer (die natiirlich mit gleicher Miinze
zuriickgezahlt wurde) hatte allerdings ihre tieferen Ursachen: Sie war
Ausdruck einer heftigen Verlegenheit, ja Betroffenheit angesichts des
plotzlichen Wiederaufkommens und raschen Erstarkens einer lingst
totgeglaubten gegenliufigen Geistigkeit. Tatsdchlich waren die Ver-
fechter der Aufklirung, ehe sie es selber recht begriffen, in die Defen-
sive gedringt: Thre Aufklirunghatte den Héhepunkt tiberschritten, und
rapid verlor sie nun an Boden. Doch die geistigen Auseinandersetzun-
gen, in denen der temperamentvolle Zimmer den konsequenten Auf-
klirern als bevorzugte Zielscheibe diente, stellten sich nur vordergriin-
dig als ein Kampf um philosophische Systeme — hie Kant (und auch

4 Funk 17-21, 42-62.

115 Ebd. 14f.; SCHAEFER, Patriz Benedikt Zimmer 97-100.
116 Fynk 15f.

117 Ebd. 23-33.

18 ScuieL IT Nr. 253; siehe auch Nr. 260, 261, 279.

174



Fichte), hie Schelling — dar. Es ging auch um mehr als um eine bloBe
Wiederentdeckung von Herz und Gemiit — verstanden im urspriingli-
chen Sinn als das Gesamt der seelischen Krifte — in einer rein vom
Verstand erfalBten Welt. Im Grunde ging es um den Platz der Offen-
barung im geistigen Ringen der Zeit, um das Verhiltnis von Glauben
und Wissen, schlieBlich um die Bedeutung der Gnade gegentiber dem
triigerischen Optimismus verniinftig-moralischer Appelle. Gerade
hierin aber wurde ganz von selbst Sailer zum Mittelpunkt: namlich zum
Mittelpunkt dessen, was man die « Landshuter Romantik » nannte. In
ihr verbanden sich von der neuen Richtung ausgehende Impulse und
Sailers weltoffenes Christentum. Doch Sailer war der eigentliche Inspi-
rator, und Sailers Persénlichkeit war es, die dem sich herausbildenden
Kreis nicht nur die besseren Kopfe der Universitit, sondern unter thnen
auch Protestanten zufiihrte. Friedrich Carl von Savigny, von Haus aus
Calvinist, der von 1808 bis 1810 in Landshut rémisches Recht lehrte
(ehe er einem Ruf an die neue Universitit Berlin folgte), mag als
Beispiel stehen: Er vermochte sich nur schwer an die seinem Wesen
fremde bayerische Mentalitit zu gewohnen. Aber in Sailer fand er
sogleich «einen der herrlichsten, edelsten, kriftigsten Menschen, den
ich ehren und lieben muf3 wie wenige» ''?. Durch Sailer, dessen geist-
liche Freunde und dessen Schiiler gewann er erstmals auch «von dem
Klerikat einen wiirdigen Begriff» '?°. Savignys gastliches Haus wurde
der regelmiBige Treffpunkt des Freundeskreises, wie Sailers Wohnung
auch %',

Die bayerische Regierung multe alsbald zur Kenntnis nehmen,
welch fataler Fehlgriff ihr mit der Berufung des « Dillinger Kleeblattes »
unterlaufen war. Man schickte sich deshalb an, Sailer, Weber und Zim-
mer wieder abzuschieben, und zwar nach Dillingen, das im Zuge der
Sikularisation und territorialen Neuordnung bayerisch geworden war
und nach Aufhebungder Universitit ein Lyzeum erhalten hatte. Weber,
der Feindschaften und Angriffe miide, ging; Sailer und Zimmer wider-
setzten sich und konnten, wenn auch mit Miihe, ihre Stellung endlich
behaupten '?2. Aller Anfeindungen und anfinglichen Milerfolge unge-

119 Scurer I Nr. 501.

120 Ebd. Nr. 504.

121 Fynk 140-143. — Einen guten Einblick in die Landshuter Verhiltnisse bieten die
Aufzeichnungen Joseph Widmers bei Scuier I Nr. 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434.

122 MARQUART, Sailer an der Universitit Landshut 105f.; siehe auch ScuieL II
Nr. 320.

175



achtet, sahen sie ihre Aufgabe in Landshut, zuversichtlich, daB3 ihr
Einsatz am Ende nicht vergeblich sei. Aus jenen kritischen Jahren
datierte aber auch Sailers persdnliche Bekanntschaft mit dem bayeri-
schen Kurprinzen Ludwig. Im Frithsommer 1803, wihrend rings im
Land die Kléster unterdriickt und ausgeraubt, die Ordensleute ver-
sprengt oder in Aussterbehiuser zusammengetrieben wurden, hatte
Sailer dem in Landshut studierenden Kurprinzen Privatvorlesungen
iiber « Die Moral des Regenten in christlichen Maximen » zu halten und
einmal wochentlich das Evangelium auszulegen '??. Und der Kurprinz—
der in Joseph Anton Sambuga (1752-1815) einen Sailer seelenverwand-
ten Erzieher gehabt hatte 24 — erschloB sich ihm. Nicht nur stellte er
sich fortan jederzeit schiitzend vor Sailer, sondern iber ihn, den nach-
maligen Kénig Ludwig I., und seine engsten Berater, die desgleichen
aus dem Umbkreis Sailers kamen !'?°, breitete sich die « Landshuter
Romantik» im ganzen Land aus und bewirkte allmihlich eine atmo-
sphirische Verinderung, die ein gedeihliches Zueinander von Kirche
und Staat schlieBlich wieder ermoglichte 26,

Damals erkannten viele in Sailer ein sichtbares Werkzeug der gott-
lichen Vorsehung, dal3 der christliche Offenbarungsglaube, dal3 Kirche
und Priestertum nicht untergingen, und viele Angefochtene richteten
sich an ihm wieder auf'?’. Fiir diese alle legte Joseph Gorres (1776—
1848) bei Ludwigs I. Thronbesteigung (1825), gleichsam stellvertre-
tend, folgendes Zeugnis ab: « Er hat mit dem Geist der Zeit gerungen in
allen Formen, die er angenommen; vor dem Stolz des Wissens ist er
nicht zuriickgetreten, sondern hat seinen Anspriichen auf den Grund
gesehen ; keiner Idee ist er furchtsam zur Seite ausgewichen, vor keiner
Hohe des Forschens ist er bestiirzt worden, immer nur eine Stufe héher
hat er besonnen und ruhig das Kreuz hinaufgetragen und, wenn auch
bisweilen verkannt, in Einfalt und Liebe wie die Geister, so die Herzen
ihm bezwungen» %8,

123 Ebd. Nr. 415. — Die Privatvorlesungen sind abgedruckt in SW 7, 143-232 (« Weis-
heitslehre in Maximen fiir kiinftige Regenten »).

'24 M. SPINDLER, Joseph Anton Sambuga und die Jugendentwicklung Kénig Lud-
wigs 1., Aichach 1927.

'25 Es seien nur genannt der Mediziner Johann Nepomuk Ringseis (1785-1880) und
Eduard von Schenk (1788—1841), Leiter der Kultusabteilung, 1828—-1831 Minister des
Innern. SPINDLER, Handbuch IV /1 87-227.

126 SpiNDLER, Handbuch IV /2 914-925.

127 Siehe hierzu die vielen Zeugnisse bei ScHIEL 1.

128 Ebd. S. 318.

176



DER PRIESTERERZIEHER

In diesem Zusammenhang wies Gorres insbesondere auf die von
Sailer unter schwierigsten Bedingungen gezogene «Schule von Prie-
stern» hin. Und in der Tat, so sehr die universitiren Richtungskimpfe
Sailer belasteten, die vordringlichste Aufgabe blieb ihm auch in Lands-
hut, wie schon in Dillingen, die wissenschaftlich-theologische Bildung
und geistliche Formung der kiinftigen Seelsorger. Beides war ihm gewif3
ein ganz personliches Herzensanliegen, aber es litt fiir ihn auch keinen
Zweifel, daB3 die Zukunft der — nicht schuldlos in duflere Ohnmacht
gesunkenen — Kirche in entscheidendem Mal3 von der geistig-geistli-
chen Qualitdt ihres kinftigen Klerus abhing. Damit es der unter die
Verfiigungsgewalt des aufgeklirten Staates gezwungenen und von die-
sem fiir seine durchweg profanen Ziele in Dienst genommenen Kirche
aus eigener Kraft gelinge, sich zu gelduterter (und in diesem Sinne
«zeitgemiller») Verfassung zu regenerieren und in einer revolutionir
verinderten Welt endlich ihren Stand zu gewinnen, bedurfte sie nach
Sailers Uberzeugung zuallererst der Stiitze eines den geistigen Heraus-
forderungen der Zeit gewachsenen, das heiB3t zunichst solide gebilde-
ten, nicht weniger aber auch verinnerlichten und von seinem eigentlich
priesterlichen Auftrag durchdrungenen Klerus '?9.

Verantwortung und Sorge fiir die rechte theologische und spirituelle
Erziehung des Priesternachwuchses dringten Sailer in Landshut um so
mehr, als ihm hier im Direktor des (1804 zum « Generalseminar» fiir
simtliche altbayerischen Bistiimer erklirten) Georgianums, Matthidus
Fingerlos, ein schroffer Gegner seiner Auffassung vom Priestertum
erstand. Fingerlos (1748-1817), Priester des Erzbistums Salzburg und
vor seiner Berufung nach Landshut (1804) fast vierzehn Jahre Regens
des Salzburger Priesterseminars '3, war ein konsequenter Kantianer, als
solcher einer der wenigen katholischen Theologen Deutschlands, die
einer radikalen Aufklirung offen zuneigten, im {brigen ein Mann von

129 G. ScHWAIGER, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung, in: Theologisch-
praktische Quartalschrift 131 (1983) 8-22. — Siehe auch E. HeGeL, Die Situation der
deutschen Priesterausbildung um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, in:
ScHwaIGER, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 25-39.

130 H. MARQUART, Matthdus Fingerlos (1748—1817). Leben und Wirken eines Pasto-
raltheologen und Seminarregenten in der Aufklirungszeit (= Studien zur Theologie und
Geistesgeschichte des Neunzehnten Jahrhunderts 22), Géttingen 1977.

177



rigoroser Strenge. Auch er betonte die Notwendigkeit einer gediegenen
wissenschaftlichen Ausbildung des Klerus und wurde nicht miide, seine
Alumnen zu unausgesetzter Vertiefung ihres moglichst umfassend
anzulegenden Studiums — neben der Beobachtung unerbittlicher Selbst-
zucht — anzuspornen. Aber Religion, Christentum war fiir ihn lediglich
eine Frage der Ethik, l6ste sich fiir ihn also im Grunde in bloBe Sitt-
lichkeit auf. Und entsprechend seiner Maxime, dal3 der héchste Zweck
des Menschen im sittlichen Verhalten liege, reduzierte sich fiir ihn der
Zweck des geistlichen Standes auf die « Beférderung guter Sitten durch
Belehrungdes Volkes» 3!, Freilich leugnete er christliche Offenbarung,
Kirche, Sakramente, Kult nicht expressis verbis; aber gegeniiber der in
seiner Sicht fast AusschlieBlichkeit beanspruchenden Aufgabe des Prie-
sters als eines Tugend- und Volkslehrers, dem er — wie sich selbst — ein
Hoéchstmal3 an Vorbildlichkeit abverlangte, verringerte sich der ganze
Bereich des Glaubens de facto zu einer quantité négligeable. Indes
deckten sich Fingerlos’ Ansichten tiber Priestertum und priesterliche
Aufgabe, die dieser auch literarisch vertrat 132, geradezu nahtlos mit den
diesbeziiglichen Vorstellungen und Zielsetzungen des Ministeriums
Montgelas, das ebendeshalb die vollige Verstaatlichung der Priesterer-
ziechung anstrebte und zu diesem Ende in Landshut die Errichtung eines
«Generalseminars» (oder genauer: die « Umfunktionierung» der alten
Stiftung des Georgianums zu einer in etwa den josephinischen Gene-
ralseminaren '** nachgebildeten Institution) verfiigte. Was lag niher,
als Fingerlos mit der Leitung dieser staatlich reglementierten Anstalt zu
betrauen? Wenn irgendjemand, so schien er fiir die Realisierung der
obengenannten Pline die geeignete Personlichkeit zu sein ; nicht zuletzt
versprach seine «fortschrittliche » Denkungsart ein wirksames Gegen-

131 Ebd. 183-189.

32 M. FINGERLOs, Wozu sind Geistliche da?, 2 Bde., Salzburg 1800—1801 (Landshut
21805); DERrs., Versuch einer Pastorallehre, 2 Bde., Miinchen 1805; Ders., Uber das
Bediirfnis einer Reformation des Priesterstandes, « Rom» 1811.

133 Zu den josephinischen Generalseminarien in den ésterreichischen Erblanden siehe
jedoch das ausgewogene Urteil Sebastian Merkles in seiner bedeutenden Abhandlung
«Die katholische Beurteilung des Aufklirungszeitalters», Berlin 1909, 22f. (wieder abge-
druckt in: Ders., Ausgewihlte Reden 361—413); auBerdem E. WINTER, Der Josephinis-
mus. Die Geschichte des ésterreichischen Reformkatholizismus 1740-1848, Berlin 1962,
134-162. — Zum 1494 gestifteten und heute noch bestechenden Herzoglichen Georgianum
siehe A. ScHmip, Geschichte des Georgianums in Miinchen. Festschrift zum 400jihrigen
Jubilium, Regensburg 1894 (Landshuter Periode 171-262); MARQuUART, Matthius Fin-
gerlos 136—155; ScHwAIGER, Kirchenvater 76f.

178



gewicht zu bieten gegen den EinfluB3 Sailers und seiner Gesinnungs-
freunde auf die Studierenden der Theologie.

In Fingerlos und Sailer prallten noch einmal die beiden Geistesrich-
tungen, nunmehr konzentriert auf die Frage nach dem wahren Wesen
des Priestertumns, hart aufeinander: Der Konflikt war mit Fingerlos’
Amtsantritt in Landshut sozusagen « vorprogrammiert », obwohl Sailer
die Konfrontation anfangs zu vermeiden trachtete. Die Utrsache fiir die
Leidenschaftlichkeit der alsbald ausbrechenden und zehn Jahre — bis zu
Fingerlos’ Riicktritt 1814 — unvermindert anhaltenden Auseinanderset-
zungen und Kimpfe, die keineswegs nur Fingerlos und Sailer als Kon-
trahenten sahen, sondern, bedingt durch die traditionell enge rechtliche
Bindung des Georgianums an die Universitit, zugleich ihre erhebliche
universititspolitische Komponente hatten, lag gewill vornehmlich in
Fingerlos’ iiberall anstoendem «einrissigen» (und ihn auch zuneh-
mend isolierenden) Charakter !*4. Dal3 andererseits auch Sailer in Wort
und Schrift eine Schirfe des Tones anschlug, die bei seiner sonst so
milden, versshnlichen Art tiberraschen mag, zeigt, welche grundsitzli-
che Bedeutung er dieser Kontroverse beimal3. Er scheute sich daher
auch nicht, in 6ffentlicher Vorlesung und auf der Kanzel immer wieder
unzweideutig klar und jedermann verstindlich (wenn auch stets ohne
Namensnennung Fingerlos’) Stellung zu beziehen, etwa wenn er eine in
Rationalismus sich verfliichtigende Theologie oder die Verkiirzung des
Religiosen zum BloB-Sittlichen als Fehlentwicklungen verurteilte,
wenn er sich gegen «die Erfindung der Tugendfabrikanten» wandte,
«die das Geheimnis erfunden haben, die Tugend (ohne Gott, ohne
Ewigkeit, ohne Religion) aus und durch sich selbst zu produzieren und
deswegen die Priester zu bloBen Manufakturisten der 6ffentlichen Sitt-
lichkeit machen wollen»!3’, oder wenn er den «Zeit-Geistlichen »
anprangerte und ihm das Bild des « Geistlich-Geistlichen » entgegen-
setzte 136,

Predigt des Evangeliums und christliche Unterweisung, Weckung
des Glaubens und Bestirkung der Glaubenszuversicht — das ist nach
Sailer im besonderen die unverzichtbare Aufgabe des « Geistlich-Geist-
lichen», und es kommt alles darauf an, es «hierin Christus und seinen

134 MArRQUART, Matthius Fingerlos 156-172, 194-197.

135 Zit. ebd. 172.

136 ], HoFMEIER, Seelsorge und Seelsorger. Eine Untersuchung zur Pastoraltheologie
Johann Michael Sailers, Regensburg 1957, 160—-163.

179



ersten Freunden nach[zu]thun ... Thr erstes Wort war: Thut BuBe,
werdet eines andern Sinnes ! Ihr zweites, dem ersten gleichsinnige Wort
war: Liebet einander, wie euch Christus liebte : Liebet, wie der Vater im
Himmel liebt ! Ihr drittes, dem ersten und zweiten gleichlautende Wort
war : Strebet den Dingen nach, die droben sind ... So sprachen Christus,
sodie Apostel in jeder Lehre das Eine, und in jeder anders aus. Gott und
Ewigkeit war der Eingang, Gott und Ewigkeit das Mittel, Gott und
Ewigkeit das Ende ihrer Lehren. Gott und Ewigkeit war ithnen aber nur
Licht, Liebe, Leben in Christus. Gott, das Licht in Christus, in das wir
verklirt werden miissen, war ihre Glaubenslehre; Gott, die Liebe in
Christus, der wir nachlieben miissen, ihre Tugend-, ihre Sittenlehre;
Gott, das ewige Leben in Christus, in das wir verwandelt werden
miissen, ihre Heilslehre, ihre Seligkeitslehre ...» '37. Das schlieB3t nach
Sailer ein Engagement des Priesters etwa zur Hebung der Volksbildung,
ganz allgemein zur Beférderung des kulturell-sozialen Fortschritts kei-
neswegs aus; denn das zeitliche Wohl der Menschen kann als ein
ebenfalls zutiefst christliches Anliegen den Priester und Seelsorger gar
nicht gleichgiiltig lassen, mit anderen Worten: zu einem so verstande-
nen Interesse des Staates soll der Priester nach seinem Vermégen
durchaus beitragen — wie ja auch viele Sailer-Schiiler als Schulminner
und Pidagogen oder als schlichte, doch mit den alltdglichen Sorgen und
Néten des Landvolks wohlvertraute Dorfpfarrer in dieser Hinsicht
beispielhaft sich eingesetzt haben. Aber die Mitte priesterlichen Lebens
und Wirkens muf3 nach Sailer im Geistlichen liegen ; aus dieser Mitte
mulB der Geistliche schépfen kénnen, sollen sein Wort und Wirken
nicht ins Leere gehen. Deshalb kann fir Sailer die Aneignung von
Wissen allein als Voraussetzung flr den seelsorgerlichen Dienst nicht
geniigen. Fundiertes Wissen — mitsamt der notigen Praxisbezogen-
heit '*8 — ist zwar die eine tragende Sdule klerikaler Bildung, und Sailer
wire der letzte gewesen, der einer « Verbilligung» des philosophisch-

137 SAILER, Neue Beytrige zur Bildung des Geistlichen. SW 19, 30-32. — Sailer ver-
wabhrte sich hier gegen den damals gingigen MiBBbrauch der Kanzeln zur Belehrung des
Volkes iiber Blitzableiter, Abwehr von Viehseuchen, richtige Stallfiitterungetc. « O, wenn
Christus als Visitator generalis unsere deutschen Prediger musterte: ich denke, die
himmlische Liebe wiirde der GeiB3el nicht entbehren kénnen, um die Tempel Gottes von
diesen Predigern zu reinigen. » Ebd.

138 Ubrigens pladierte Sailer bereits fiir eine praktische Einiibung der kinftigen Seel-
sorger in enger Verbindung mit einer Pfarrei, wie sie heute in vielen Bistiimern mit Erfolg
durchgefiihrt wird. ScHWAIGER, Johann Michael Sailer und die Priesterbildung 17.

180



theologischen Studiums (etwa um damit einer méglichen Verunsiche-
rung vermeintlich-spontaner Frommigkeit vorzubeugen) das Wort ge-
redet hitte. Indes, als die zweite tragende Siule miissen hinzukommen
Glaube und im Glauben verwurzelte Frommigkeit, oder wie es Sailer
nennt: « Gottseligkeit», « gottselige Innigkeit», nimlich die stete Hin-
gabe von Geist, Herz und Gemiit an Gott !%?,

Dieses aus biblischer Riickbesinnung erwachsene Verstindnis des
Priestertums aber lehrte Sailer nicht nur, er lebte es. Bibelstudium (dem
er freilich nicht in der «sezierenden » Weise einer modernen kritischen
Exegese oblag), iiberhaupt theologisches Forschen war fiir ihn nie etwas
Nur-Akademisches: etwas, das man «distanziert», ausschlieBlich mit
dem Kopf betreiben konnte. Nicht der «scholastische Begriff» des
Glaubens stand ihm obenan, sondern das Erfassen des Glaubens «im
geistlichen Sinne», «aus dem Gesichtspunkte des Geistes, des innern
Lebens, der Innigkeit, der Gottseligkeit» %, Immer wul3te er sich zuerst
in seiner eigenen Existenz als Mensch, als Christ, als Priester gefordert,
und als der Forderung des Evangeliums Hingegebener suchte er Ergeb-
nis und Erkenntnis seines Forschens weiterzuvermitteln. Theologie
und Leben fielen bei ihm in eins. Wohl entsprangen Sailers Freund-
lichkeit und Herzensgiite, seine letztlich durch nichts zu triibende
Gemiitsheiterkeit und seelische Ausgeglichenheit, seine geradezu ge-
niale Fihigkeit zur Freundschaft, gewil3 auch seine Sensibilitit fiir die
Welt des Religitsen, ganz offensichtlich nicht zum wenigsten einer
urspriinglich-glicklichen Anlage seines Wesens; aber alles dies war —
nach dem ibereinstimmenden Zeugnis so vieler verschiedenartiger
Menschen, die ihn gekannt und aus nichster Nihe erlebt haben 4! —
durchformt, «veredelt» von seinem «lebendigen Christentum», und
ebendarauf beruhte seine auBlergewshnliche Anziehungskraft, Sailers
besonderes Charisma. « Das durchscheinende Geheimnis seines inneren
Lebens war die stete Gegenwart Gottes » — so empfand es Melchior von
Diepenbrock, Sailers vertrautester Mitarbeiter und Hausgenosse im
letzten — bischoflichen — Jahrzehnt 142,

So fand denn auch ein betrichtlicher Teil, wenn nicht die groBBe
Mehrheit der Theologiestudenten, die zwischen 1800 und 1821 die

13 Darauf verwies Sailer unentwegt.

140 ScHiew II Nr. 355.

141 Zahlreiche Belege bei ScHIeL I (insbesondere Schweizer Sailer-Schiiler bezeugen
dies).

142 Ebd. Nr. 886.

181



Universitit Landshut besuchten 43, in Sailer nicht allein den iberra-
genden akademischen Lehrer, sondern mehr noch einen wahrhaft
geistlichen Vater. Sailer nahm sich ihrer in allen sie bekiimmernden
Lebens- und Gewissensfragen an, ihnen in jeder Weise mit Rat und Tat
zur Seite stehend, nicht selten, indem er spontan auf den Einzelnen
zuging. Er erwies sich ihnen als ein Meister in der Kunst diskreter
Seelenfiihrung. Er erschlof ihnen, indem er sie zum «praktischen
Schriftforschen» anleitete, den Geist der Heiligen Schrift. Er wurde
ihnen durch das Beispiel seines gelebten Christentums ganz von selber
Wegweiser zu einer lebendigen Religiositit. Von Sailer empfingen sie
die entscheidenden Anst6Be ihrer geistlichen Bildung. Er ersetzte ihnen
sozusagen Regens und Spiritual — fiir seine Landshuter Schiiler galt das,
in Anbetracht der geschilderten Umstinde, in wohl noch bedeutende-
rem Ma@ als fiir die Schiiler der Dillinger Zeit. Dabei ist vielleicht das
Erstaunlichste, daB3 sehr viele von ihnen lediglich ein bis zwei Jahre
ihres Studiums in Landshut verbrachten, Sailers unmittelbare Einflul3-
nahme auf sie also von recht beschrinkter Dauer war und dennoch die
Begegnung mit ihm sooft fiir ihr ganzes kiinftiges Leben prigend wurde.
Die tiberaus zahlreich erhaltenen Zeugnisse der Dankbarkeit sprechen
hier fiir sich 144,

Von den iiber tausend Theologiestudenten, die Sailer in Landshut
horten, kamen gut zwei Drittel aus Altbayern und Schwaben, ein klei-
nerer Teil aus Franken, Wiirttemberg, Baden, auch aus Osterreich,
einzelne aus Nord- und Westdeutschland und immerhin rund ein Zehn-
tel — ndmlich 107 — aus der Schweiz '¥’. Letztere, hiufig durch ehema-
lige Schiler Sailer zugefiihrt, waren meist einfache Bauernburschen,
unverfilscht in ihrer Wesensart, kernig fromm, vom rationalistischen
Denken der Zeit noch kaum angegriffen, und hoben sich so von der

143 Uber die Zahl der Theologiestudenten, die Sailer in Landshut gehért haben, siehe
ebd. S. 318f. Hier sind auch die Namen der bedeutendsten Sailer-Schiiler der Landshuter
Zeit aufgefiihrt.

144 Belege bei ScHiEL 1.

145 Ebd. S. 318f. — Li'roLF 240-275 fiihrt fiir die Landshuter Periode 81 Sailer-Schiiler
aus der Schweiz an. — Doch sollte man sich wohl hiiten, alle Theologen, die Sailer gehort
haben, ohne weiteres als Sailer-Schiiler (im engeren Sinn) zu bezeichnen. — Die Gesamt-
zahl der Studenten der Landshuter Universitit betrug ca. 500-600; Landshut gehérte
damit aber zu den am stirksten frequentierten deutschen Hochschulen nach Leipzig,
Gottingen, Halle und Wittenberg. L. BoEnM, Bildung und Wissenschaft in Bayern im
Zeitalter Maximilian Josephs, in: GLASER 186-220, hier 207.

182



Masse der Landshuter Studentenschaft wohltuend ab '%¢. Schon von
daher gehorte ihnen Sailers ganze Zuneigung, er fihlte so etwas wie
Seelenverwandtschaft zu ihnen — die Erinnerung an seinen Lehrer
P. Joseph Zimmermann im Miinchener Jesuitengymnasium, aber auch
an Johann Caspar Lavater, dessen Freundschaft ihm so viel bedeutet
hatte !4, mag dieses Gefiihl mitbestimmt haben, hatte sich doch bereits
in Dillingen zwischen Sailer und seinen aus der Schweiz stammenden
Schiilern ein besonders inniges Vertrauensverhiltnis entwickelt. Sailer
war den in Landshut studierenden Schweizern (iibrigens auch den
Nicht-Theologen unter ihnen) mit einer firsorglichen Herzlichkeit
zugetan, wie man sie in der akademischen Welt nicht leicht wiederfin-
det. Er pflegte den Ankémmlingen die Unterkunft zu vermitteln, dem
einen oder anderen bot er Kost und Logis auch in seiner eigenen, aus
ganzen drei Zimmern bestehenden Wohnung. So beherbergte er bei-
spielsweise in den Jahren 1802-1804 Joseph Widmer bei sich '*8. Er
sorgte fiir ihr leibliches Wohl, verwaltete ihre kirgliche Barschaft und
fiillte diese, wenn notig, immer wieder auch einmal aus seiner Tasche
auf. Er sammelte die Schweizer Theologen beim nachmittiglichen Spa-
ziergang um sich, er widmete ihnen die Abendstunden, indem er mit
ihnen im « Wandsbecker Boten» las oder ihnen «die goldnen Schitze
der christlichen Mystik » zeigte, nicht ohne sie auch auf deren Gefahren
und Verirrungen aufmerksam zu machen %%, er feierte mit ihnen sin-
gend und lachend ihre Feste und war tréstend und aufmunternd zur
Stelle, wenn einen von ihnen Zweifel oder seelische Not quilten '*°. Es
ist rihrend zu lesen, mit welcher Liebe Sailer zum Beispiel Alois Giigler,
den Freund Widmers, einen stillen, verschiichterten Jiingling, empfing,
als dieser, von seinem Vater, einem Luzerner Bauern, begleitet, Mitte
Dezember 1802 nach fast hundertstiindigem FuBmarsch in Landshut
eintraf, mit welcher Einfiihlsamkeit und Geduld er dem allzu sehr in

146 MARQUART, Matthius Fingerlos 141; DERs., Sailer an der Universitit Landshut
107f. — Siehe auch: O. Pryr, Alois Fuchs 1794—1855. Ein Schwyzer Geistlicher auf dem
Weg vom Liberalismus zum Radikalismus [bisher] 2 Teile (= Mitteilungen des Histori-
schen Vereins des Kantons Schwyz 64, 1971; 71, 1979 73, 1981), hier I 75-96. Fuchs war
von 1814 bis 1816 Schiiler Sailers in Landshut und gehérte spiter wohl zu Sailers Sor-
genkindern (vgl. I 237-240).

147 H. ScHIEL, Sailer und Lavater. Mit einer Auswahl aus ihrem Briefwechsel, K&ln
1928.

148 ScuieL 1 Nr. 402, 404, 407, 409, 417, 426, 432, 434, 430.

149 Ebd. Nr. 461.

130 Ebd. Nr. 460, 461.

183



sich gekehrten Studenten half, im Universititsleben Ful3 zu fassen und
SelbstbewuBtsein zu gewinnen '*!, und wie niichtern waren die Emp-
fehlungen, die er ihm in Gewissensangelegenheiten erteilte '°2.

In ihre Heimat zuriickgekehrt, wirkten die Schweizer Sailer-Schiiler
in Pfarreien und Schulen ganz im Sinne einer kirchlichen Erneuerung,
und die von ihnen ausgehenden Anst6Be zu einer um religiése Verin-
nerlichung bemiihten Seelsorge wurden nach und nach auch von Teilen
des iibrigen Klerus tibernommen. Im Kanton Luzern errangen die Sai-
ler-Schiiler, zumal nach der — in sehr jungen Jahren erfolgten — Berufung
Joseph Widmers und Alois Gliglers an das Luzerner Lyzeum (1804 bzw.
1805), allmihlich die geistige Fihrung. Dank Widmers und Giglers
EinfluB formierte sich hier ein eigentlicher Sailer-Kreis, der auch nicht
durch Sailers Schule gegangene Geistliche anzog '*>? und betrichtliche,
allerdings nicht immer gliicklich zu nennende Aktivititen entfaltete.
Die kompromiBlose, auch ins Personliche abgleitende Polemik, mit
welcher aus ihren Reihen heraus beispielsweise fiir Recht und Anspruch
der Kirche — zuweilen nur ihrer kirchlichen Vorstellung! — gefochten
oder im Bund mit dem Luzerner Nuntius gegen den zustindigen Kon-
stanzer Generalvikar Freiherrn von Wessenberg, der wie sie Sailer als
seinen Lehrer verehrte '*4, Front bezogen wurde, hatte Sailer ihnen

151 Ebd. Nr. 402, 403. — . L. ScuiFFMANN, Lebensgeschichte des Chorherrn und Pro-
fessors Aloys Giigler I-I1, Augsburg 1833,

132 ScHieL I Nr., 406.

153 Pu. Kaspar, Alois Giigler 1782—-1827. Ein bedeutender Luzerner Theologe im
Spannungsfeld von Aufklirung und Romantik (= phil. Diss.), Schipfheim 1977, 191-
238.

134 Jgnaz Heinrich von Wessenberg, der verdiente und verkannte Generalvikar Carl
Theodor von Dalbergs im Bistum Konstanz, war Schiiler Sailers in Dillingen (1792-
1794). Er blieb mit Sailer in steter Verbindung und erbat sich von ihm auch immer wieder
Rat. Als Christoph von Schmid ihm 1854 seine Lebenserinnerungen (mit den Erinne-
rungen an Sailer) zusandte, dankte der achtzigjihrige Wessenberg mit folgenden Worten:
«Das zweite Bindchen entwirft ein sehr einnehmendes und treues Bild des liebenswiir-
digen Joh. Mich. Sailers, den ich als cinen der vortrefflichsten Lehrer tiberaus hochzu-
schitzen Gelegenheit fand und mit welchem ich bis an seinen Tod in wahrer Freundschaft
verbunden blieb. Solche liebevollen Geistesminner (leider seltene Erscheinungen) sind
und bleiben ein wahrer Segen fiir die Menschheit. » Wessenberg an Christoph von Schmid,
Constanz, 15. Januar 1854. P6rRNBACHER 157f. — F. AMANN, Die Beziehungen zwischen
Sailer und Wessenberg auf Grund von Briefen dargestellt, in: Freiburger Di6zesanarchiv
69 (1949) 186—203; W. MULLER, Ignaz Heinrich von Wessenberg (1774—1860), in: Fries-
Schwaiger I 189-203 (QQ und Lit.); DErs., Wessenberg und seine Bemithungen um die
Bildung der Priester, in: ScHwAIGER, Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert 41-53;
K.-H. Braun, Wessenberg, Ignaz Heinrich von, in: GaTz 808-812.

184



gewil3 nicht eingegeben. Er blieb, auch wenn es galt, fiir Grundsitze
einzustehen, stets maf3voll, bei aller Hirte in der Sache verletzte er doch
nie und bahnte damit unter ungleich widrigeren Umstinden als Uni-
versititslehrer und spiter im bischoflichen Amt den Weg zu einer
dauerhaften Entspannung des Verhiltnisses zwischen Kirche und Staat
entscheidend mit. Die Aktionen Giiglers, eines zweifellos schopferi-
schen Theologen von hohen Graden — den «vollendetsten Schiiler
Sailers» hat man ihn genannt'*® — und seiner Mitstreiter trieben die
Dinge eher zum Exzel3; Giiglers 6ffentlich ausgetragener Streit mit dem
Luzerner Stadtpfarrer Thaddius Miiller (1763-1828), einem engen
Vertrauten Wessenbergs (und gewil3 aufgeklirt denkenden Mann), ent-
behrte zudem nicht der Peinlichkeit 1*¢. Der Einsatz Giiglers und seiner
Freunde war sicherlich von gro3em — subjektivem — Ernst getragen ; es
ging in ihren Augen um Sein oder Nichtsein von Christentum und
Kirche, nicht zuletzt auch im Hinblick auf die damalige politische
Ungesichertheit der Schweiz wie ganz Europas. Und ihre Sorge war
nicht vollig unbegriindet. Thre « Kampfstrategie » aber war tatsichlich
nur dazu geeignet, die staatliche Seite zu provozieren und die Bezie-
hungen zwischen Kirche und Staat zusitzlich — und auf lange Jahrzehnte
hin — zu belasten '*’.

Sailer — dem selbst einmal eine Professur am Luzerner Lyzeum ange-
boten worden war !°® — scheinen die wenig erfreulich sich gestaltenden
Verhiltnisse in Luzern, insbesondere die unverséhnliche Gegnerschaft
zwischen Giigler und Thadddus Miiller, den er personlich kannte und

%% So das Urteil Ignaz von Déllingers. Zit. bei E. KLINGER, Alois Giigler (1782-1827),
in: FRIES-ScHWAIGER I 205-226. — Eine fundierte Wiirdigung des Theologen Alois
Giigler im Rahmen der theologischen Strémungen seiner Zeit wire ein dringendes
Desiderat.

156 Siehe dazu Kaspar 80-107.

157 Zu den einzelnen Konfrontationen siehe ebd. — Zur Griindung der «Schweizeri-
schen Kirchenzeitung» (1832), deren Anfinge maBgeblich vom Luzerner Sailer-Kreis
getragen waren, siehe J. B. ViLLIGER, Wie es zur Griindung der Schweizerischen Kir-
chenzeitung kam, in: Schweizerische Kirchenzeitung 150 (1982) 410-417. — Zum ganzen
Komplex der Auseinandersetzungen zwischen katholischer Kirche und Eidgenossen-
schaft im 19. Jahrhundert siche neuestens die vorziigliche Darstellung: P. STADLER, Der
Kulturkampf in der Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europiischen
Umkreis 1848-1888, Frauenfeld-Stuttgart 1984.

138 ScuikeL II Nr. 370. Sailer zihlt hier (24. November 1812) mehrere von ihm ausge-
schlagene Rufe auf, darunter einen nach Luzern, jedoch chne nihere Angaben.

185



durchaus schitzte %9, sehr bedriickt zu haben '¢°, Zu 4indern vermochte
er sie freilich nicht '¢'. Auch konnte er wohl seine Aufgabe nicht darin
sehen, seinen zu Amt und Wiirden aufgestiegenen ehemaligen Schiilern
VerhaltensmaBregeln zu erteilen. Andererseits stand er im Zweifelsfall
immer treu zu seinen Schiilern, und es war ihm ein tiefes Anliegen, die
Kontakte und die Zusammenarbeit zwischen ihnen nach Kriften zu
fordern. Seine umfangreiche briefliche Korrespondenz dokumentiert
dies eindrucksvoll 162, Dariiber hinaus aber war es Sailer, der die Seme-
sterferien gern zu ausgedehnten Reisen niitzte, eine liebe Gewohnheit
geworden, seine ehemaligen Schiiler und hier wiederum vor allem seine
Schweizer Schiiler (wie iiberhaupt den Schweizer Freundeskreis, der
sich ihm durch die Bekanntschaft mit Johann Caspar Lavater erschlos-
sen hatte) in ziemlich regelmilBigen Abstinden zu besuchen. Sailer
selbst zihlte zwischen 1778 und 1824 fiinfzehn meist zweimonatige
Reisen in die Schweiz, die ihn fast jedesmal auch in die Luzerner
Gegend fithrten '3, Im Pfarrhof zu Meggen am Vierwaldstittersee bei

%9 Thadddus Miiller (1763-1826) war wie Sailer ein Schiiler des Jesuiten Joseph
Zimmermann, der seit 1773 in Luzern lehrte. Sailer scheint Miiller wihrend seiner
Schweizerreise 1792 persénlich kennengelernt zu haben, als dieser am Luzerner Gym-
nasium lehrte (seit 1796 Stadtpfarrer, seit 1798 auBBerdem bischoflicher Kommissar fir
den Kanton Luzern und Unterwalden. Kaspar 261). In seinen Reisenotizen 1792 schreibt
Sailer (BZAR B/1IV): « Thaddius Miiller, Professor in Luzern. Stille, wie die Mayenluft —
Ruhig, um héren, nehmen, geben zu kénnen — BewuBt dessen, was der Mensch seyn
sollte: Gottes Tempel! und: wie ers werden kénne. Unverdrossen, unter Jinglingen
Gutes zu thun. Einfaltsfihig — muthvoll alles auf Eins zu beziehen, u. alles vom Einen zu
nehmen. Bediirftig eines Freundes, der ihn auf der Himmelsleiter einige Sprossen héher
hebt. Wiirdig geliebt zu werden u. zu lieben. » Dazu ein Nachtrag Sailers aus spiterer Zeit:
«Spiterhin: durch Aufklirung und Ehre getriibt. » — Der (freilich nicht nach Sailers Sinn
geratene) Sailer-Schiiler Jakob Salat (1776—1851), damals Professor der Philosophie in
Landshut, behauptete 1825 jedenfalls: « Dal3 er [Sailer] aber dessen [Giiglers] Ansichten
nicht ganz beistimme, dafiir eine Tatsache: Als G[iigler] den Herrn Stadtpfarrer und
bischéflichen Kommissarius J. Th. Miiller zu Luzern so heftig als grob angegriffen hatte,
hérte ich aus dem Munde jenes Beriihmten [Sailer] ein sehr riihmliches Zeugnis fiir den
Angegriffenen in betreff des sittlichen Wandels und der Berufstitigkeit nicht minder als
der Aufklirung. » ScHIEL I Nr, 785, — Eine gerechte Beurteilung Miillers wird erst mog-
lich sein, wenn die seit langem geplante Edition des Briefwechsels Miiller-Wessenberg
vorliegt. Diese fiir beide Minner héchst aufschluBreiche Edition wird derzeit unter
meiner Leitung zum AbschluBB gebracht. Sie wird demnichst erscheinen.

160 ScHieL IT Nr. 345,

16! Moglicherweise unternahm Sailer 1810 einen Vermittlungsversuch Kaspar 289
Anm. 222.

162 Siehe die in ScrieL II vorliegende Auswahl.

163 Sailer notiert in einer Ubersicht fiir folgende Jahre Reisen in die Schweiz: 1778,
1782, 1792, 1794, 1798, 1801,1803, 1806, 1808, 1810, 1812, 1814, 1816, 1819, 1824 (als

186



Carl Meyer, einem seiner Lieblingsschiiler aus der Dillinger Zeit, nahm
er dann bevorzugt Wohnung, «Carls Wiedersehen ... Ich habe ein
viterliches Gefiihl gegen a//e meine Schiiler», notierte er bei seinem
Aufenthalt in Meggen 1810 in sein Reisetagebuch %4, Im Meggener
Pfarrhof, doch auch an den anderen Wirkungsstitten seiner Luzerner
Schiiler, traf man sich mit dem verehrten Lehrer zu froher Runde und
ernstem Gedankenaustausch, und Sailer versiumte nicht, in den Pfarr-
kirchen seiner Schiiler zuweilen zu predigen '®°. Im Meggener Pfarrhof
kam es auch einmal zu einer Gberaus herzlichen Begegnung Sailers mit
Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827), dessen Bildungsprinzipien
Sailer trotz weltanschaulicher Unterschiedlichkeit in seiner Pidagogik
und Katechetik verarbeitet und so fiir eine zeitgerechte katholische
Erziehungslehre fruchtbar gemacht hatte 16, 1829 plante Sailer, damals
bereits im 78. Lebensjahr stehend, nochmals eine Reise zu seinen
Schweizer Freunden. « Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als

Weihbischof mit seiner Nichte Therese Seitz und Melchior von Diepenbrock). BZAR
B/III. — Ubersicht mit genaueren Daten bei Scuisr IT S, 611-614,

164 Schweizerreise 1810 (29./30. September). BZAR B/XII. — Wie sehr Sailer Carl
Meyer schitzte, geht u.a. aus einer Bemerkung hervor, die er am 13. September 1800 an
Eleonore Auguste Grifin Stolberg-Wernigerode schrieb: «... das Bild dieses jungen
Mannes [Carl Meyer] ist so tief in meiner Seele, daf3 ich ihm zulieb schon zweimal die
Schweiz besuchte. Er war der Daniel, den Gott in der Revolutionszeit wunderbar rettete
aus einer Lowengrube neuer Fasson.» SchHieL IT Nr. 195,

'3 ScHIEL I Nr. 449. — Von den in der Schweiz gehaltenen Predigten liegen einige im
Druck vor: Johann Michael Sailers Gastpredigten in der Schweiz, gehalten im Herbste
1812, Luzern 1813; Die Kirchweihfeyer. Eine Rede, gehalten am 22, September 1816 in
der Collegiat- und Pfarrkirche zu Solothurn von Johann Michael Sailer, Solothurn
[1816].

166 Dariiber berichtet ausfithrlich 1851 Georg Sigrist (1788~1866), Schiiler Pestalozzis
und Sailers, als Augenzeuge. Abgedruckt bei A. BErz, Johann Michael Sailer und Johann
Heinrich Pestalozzi. Thre geistige und persénliche Begegnung, in: Schweizer Rundschau
64 (1965) 405-410, hier 407f. — Allerdings verlegt Sigrist diese Begegnung in den Sommer
1818, was nicht zutreffen kann, da Sailer die Herbstferien 1818 im Rheinland und in
Westfalen verbrachte (siehe ScHIeL I1 S. 614), obwohl man ihn in der Schweiz erwartet
harte (vgl. ScHieL 1 Nr. 664). Sailer selber verzeichnet in seinen Reisenotizen diese
Begegnung nicht. Doch findet sich hier folgender Eintrag vom November 1816: «Pe-
stalozzi. Mein Institut ist in der Einseitigkeit empfangen, geboren worden, groBgewach-
sen, und ich kann ihm seinen organischen Fehler nimmer nehmen. Ich hab nur den
Menschen und im Menschen den Biirger aufgegriffen und beyde herausgebildet: Christen
sah ich keinen, Kirche auch nicht. Darum hielt ich mich nur an die Gemiithlichkeit ... an
die Religion, die ihr eigen ist.» BZAR B/XV. Moéglicherweise fand die Begegnung
wihrend der Herbstreise 1816 statt. Uber diese Reise hat Sailer kaum Notizen hinter-
lassen.

187



nach der Schweiz — und nach dem Himmel», schrieb er damals an
Joseph Widmer und Carl Meyer '%’. Doch mufite er diesen Plan wieder
fallenlassen.

DAS LITERARISCHE WERK

Neben der Titigkeit als akademischer Lehrer und als «spiritus rec-
tor» eines weiten Schiiler- und Freundeskreises bildete das schriftstel-
lerische Schaffen die zweite Komponente des geistig-religiosen Einflus-
ses Sailers auf seine Zeit. Wie bereits angedeutet, erlangten fiir Sailers
literarische Tatigkeit erhebliche Bedeutung die sogenannten «Brach-
jahre » nach seiner Entlassung von der Universitit Ingolstadt (1781—
1784) und nach seiner MaBregelung in Dillingen (1794—1799) — Widez-
fahrnisse, die einen schwicheren Charakter wohl aus der Bahn gewor-
fen haben wiirden, an denen Sailer als Mensch und als Theologe reifte,
die ihm Anlal3 wurden zu konzentrierter geistiger Produktivitit.

Als Joseph Widmer 1830 die Herausgabe der « Simmtlichen Werke »
seines Lehrers — unter dessen Anleitung — in Angriff nahm, erwuchsen
aus dem Unternehmen 41 stattliche Bidnde (Sulzbach 1830-1855).
Gleichwohl enthalten sie nicht alle Werke Sailers, zum Beispiel sind in
sie eine Reihe von Friithschriften nicht aufgenommen. Bei vielen ande-
ren Schriften, die aufgenommen sind, handelt es sich um Gelegenheits-
arbeiten, Predigten, geistliche Lesungen, katechetische oder spirituelle
Anleitungen. Sailer ging es auch in seinem geschriebenen Wort nie
darum, nur akademisch-theoretisch zu dozieren oder immerfort seine
Originalitdt unter Beweis zu stellen. Nicht bloBe Wissensvermittlung
war sein Ziel, vielmehr wollte er den Menschen aller Schichten und

167 « Nach keinem Lande sehne ich mich mehr als nach der Schweiz — und nach dem
Himmel. Es riihrt mich Widmers Liebe, daBB er mich bat, mit dem Arzte zu reden, ob mir
die Schweizer Reise nicht zu angreifend seyn kénnte. Ich werde es thun. Es kénnte aber
die Schweizerreise noch von einer andern Seite verhindert werden. Denn der 86jihrige
Wolf kénnte mich néthigen die Schweizerreise zu verschieben — wenn sein Sterben mein
Hierbleiben néthig machte. Ich bete zu Gott, daB sein Willen geschehe. Valete, amate S.
orate.» Sailer an Widmer, Carl Meyer, Catharina Schmid, o. D. Da vom 86jihrigen
Regensburger Bischof Johann Nepomuk Freiherrn von Wolf die Rede ist, datiert der Brief
wohl von 1829; denn Wolf ist am 29. Mirz 1743 geboren und am 23. August 1829
gestorben. Der Tod Wolfs hat demnach tatsichlich die Reise verhindert. — G. SCHWAIGER,
Wolf, Johann Nep. Freiherr von, in: Garz 823f.

188



Stande christliche Hilfen bieten in frohen und schweren Stunden. Sailer
war ein durch und durch «praktischer» Theologe, der im ibrigen
Anregungen von tiberall her aufnahm, jedoch nie «kopierte» und nie
irgendeiner Richtung oder « Partei» sich verschrieb. Was er darbot, war
stets etwas Eigenes, mochte er auch noch soviele Anregungen aufge-
nommen haben. So kann kein Zweifel sein, daf3 Sailer viele Anliegen
und Impulse der Aufklirung aufgriff und — allerdings eigenstindig
durchdacht — zur Entfaltung brachte. « Aufklirung» hatte ja ein sehr
vielgestaltiges Gesicht, und Sailer wulBlte mit scharfem Blick zwischen
ithren positiven und ihren negativen Formen zu unterscheiden. « Auf-
kldaren » — so stellte Sailer zu Beginn seiner Religionskollegien 1786 fest
— «heiBt aufkliren, Helle machen, wo Dunkel lag, Licht bringen, wo
Finsternis war. Aufkliren heif3t Irrtum, Unwissenheit, Wahn, Vor-
urteil vertauschen mit Wahrheit, Einsicht, richtigen Begriffen, gesun-
dem Urteil. Aufklidren heif3t machen, da3 die Nacht in Dammerung, die
Dimmerung in hellen Morgen, der helle Morgen in vollen Mittag
ubergehe.» %% Aber Aufklirung als Einsicht des Verstandes miisse
Hand in Hand gehen mit einer Bildung des Herzens. Erst so werde
wahre Aufkldrung. Sie freilich «kann nur Gutes stiften — das Bose, das
mitunterliduft —, ist nicht von ihr selbst und wiirde, wenn es auch von ihr
wire, von dem grofleren Gut tberwiegt, gut gemacht, von den trost-
und kraftreichen Erkenntnissen, die sie verbreitet, iberwiegend gut
gemacht, von den sanften Sitten, die sie ringsumher schafft.» Dabei
unterstrich Sailer die Notwendigkeit einer — so verstandenen — Aufkli-
rung auch und gerade im Bereich von Religion und Kirche ; denn «im
Religionsunterricht und in Religionsiibungen» finde sich bei « Vielen
viel ... Ungriindliches, viele MiB3brauche, viel Ubertriebenes, viel Vor-
urteiliges. » Gleichwohl mahnte er zur Unterscheidung: «Das Wort
Aufklirung ist wie eine Apothekerbiichse — die keine Unterschrift hat —
kann Gift oder heilsame Arznei darin sein. Trau nicht, bis du den
Augenschein eingenommen und mit einem redlichen Kenner dariber
gesprochen hast» 199,

Den Geist «rechter Aufklirung» atmete schon das Werk, das den
Ruhm des ZweiunddreiBigjihrigen begriindete: Sailers in der ersten
«Brachzeit» entstandenes « Vollstindiges Lese- und Betbuch zum Ge-
brauche der Katholiken » (Miinchen 1783). Der reiBende Absatz dieses

168 Zit. bei SCHAFER, Johann Michael Sailer und die Aufklirung 59-61.
169 Ebd,

189



immerhin vierbindigen Werkes, das bis nach Ungarn und Siebenbiirgen
Verbreitung fand '’° und bis in das 19. Jahrhundert hinein vielfach
aufgelegt wurde '”!, i3t auf die Lebendigkeit des Bediirfnisses nach
echter religiéser Erbauung in allen Schichten schlieen, nach der schier
erstickenden Uberlast der Barockzeit und der flach-moralisierenden
Gegenbewegung der Aufklirung. Sailer setzte an die Stelle der schau-
erlichen, Siindenangst und Hoéllenschrecken weckenden Phantasie-
schilderungen barocker Andachtsliteratur das Wort der Heiligen
Schrift, Texte der Kirchenviter und der Liturgie, und auch die von
Sailer selbst formulierten Gebete und Betrachtungen sind ganz von
diesen Quellen christlichen Lebens und Glaubens inspiriert. Zu den im
katholischen Bereich sooft verschiitteten «Quellen» zuriickzufiihren,
das war seine Absicht, damit — wie er in anderem Zusammenhang
einmal schrieb — «alle, die nach Wahrheit diirstet, in der Quelle ihren
ersten Durst befriedigen, als dal sie die Quelle iibergehn und im abge-
leiteten (oft auch schlammichten) Bache zuerst trinken» !72. Im « Lese-
und Betbuch » fand der bibelfromme Einfluf3 Lavaters auf Sailer seinen
schonsten Niederschlag. Lavater besorgte auch die Kupfertifelchen fiir
die Bildausstattung!’3. Unter den unzihlbaren Verehrern, die das
« Lese- und Betbuch » Sailer gewann, waren viele evangelische Christen
— ein sprechendes Zeichen dafiir, wie sehr es Sailer auch gelungen war,
gleichsam einen « 6kumenischen » Ton anzuschlagen. Die freundschaft-
lichen Beziehungen Sailers zu Matthias Claudius oder zu Eleonore
Auguste Grifin Stolberg und der ganzen griflichen Familie der Stolberg
in Wernigerode wurden nicht zuletzt durch das « Lese- und Betbuch»
begriindet !7¢. Der Berliner Buchhindler Friedrich Nicolai witterte des-
halb sogleich Proselytenmacherei und warf in seiner diimmlich-tiber-
heblichen Art Sailer jesuitische Verschlagenheit vor '7° ; Sailer blieb ihm
allerdings die nétige Antwort nicht schuldig '’¢. Beim jungen Joseph

170 ScuieL I Nr. 237.

171 Zu den Auflagen siehe ScHIeL 1 S. 643f.

72 Ebd. Nr. 4.

173 Ebd. Nr. 7; ScHIEL, Sailer und Lavater 21.

174 Ebd. 10-22; ScHIEL I S. 69; ScHieL II Nr. 154, 221.

175 In seiner « Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre
1781», Bde. 7 und 8, Berlin 1786-1787. Die entsprechenden Ausziige bei Schier I
Nr. 120, 122, 152.

176 Sailer, Das einzige Mirchen in seiner Art: Eine Denkschrift an Freunde der
Wahrheit fiir das Jahr 1786. Gegen eine sonderbare Anklage des Herrn Fried. Nicolai,
Miinchen 1787. Auszug bei ScHIeL I Nr.145. — Zur ganzen Auseinandersetzung ebd.
S. 99-142.

190



Widmer nahm das « Lese- und Betbuch » hinwiederum « Verstand und
Herz so ganz in Anspruch ..., dall meinem Sinnen und Trachten es
eine neue Richtung gab ...»; es bewirkte bei ihm den Entschlu3 zum
Theologiestudium, und zwar unter Sailers Leitung im fernen
Landshut'7’.

Die spirituelle Bedeutung des «Lese- und Betbuchs» wurde wohl
noch iibertroffen durch Sailers Ubersetzung der « Nachfolge Christi»
des Thomas von Kempen («Das Buch von der Nachfolgung Christi»,
Miinchen 1794). Sailer legte sie, mit einer ergreifenden (seine eigene
christliche Haltung zeichnenden) Vorrede versehen, zu Beginn seiner
zweiten « Brachzeit» vor — als er, nach einer spiteren AuBerung, unter
dem Eindruck der ihm in Dillingen angetanen Demiitigung « in keinem
Buche mehr lesen » mochte «als etwa in der Nachfolgung Christi und in
Johannes Briefen» 78, Er erwies sich hier als ein Meister der Uberset-
zung aus dem Lateinischen. Seine ebenso einfiithlende wie geschliffene,
kriftige Sprache verhalf damals diesem gewif} einzigartigen spitmittel-
alterlichen (aus dem Geist der «Devotio moderna» erwachsenen)
Betrachtungsbuch, das Sailer von Jugend auf vertraut war, zu weiter
Verbreitung im deutschen Sprachraum 179,

Aber noch ein zweites Ubersetzungswerk beschiftigte damals Sailer:
die « Briefe aus allen Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung». Zu
sechs Bindchen fiigte sich schlieBlich diese bemerkenswerte Sammlung
(Miinchen 1800-1804), in welcher Sailer nicht nur die sprechendsten
Zeugnisse christlichen Vertrauens und Hoffens, seiner so aufgewiihlten
Zeit zum Trost, zusammentrug — angefangen von Dokumenten der
frithchristlichen Martyrerzeit bis herein ins 18. Jahrhundert —, sondern
zum SchluB - im sechsten Bindchen — auch selber zu Wort sich meldete.
Einen Abschnitt iiberschrieb er mit dem Titel « Die Tage der Zertriim-
merung. 1792—-1802» und mit dem Datum des Neujahrstages 1803. In
teilweise aphoristischer Gedankenfolge rekapitulierte er, ein aufmerk-
samer Beobachter des bewegten politischen Kriftespiels, die iiberstiirz-
ten Ereignisse des abgelaufenen Jahrzehnts, die Zertrimmerung der
Reichskirche im zu Ende gegangenen Jahr, und mit faszinierender
Hellsichtigkeit und Nichternheit, zugleich mit unbestechlichem Ge-
rechtigkeitssinn, zog er seine Schliisse: «... Staub ist der Erde Herrlich-

177 Ebd. Nr. 183.
178 Zit. bei St6LzLE, MaBregelung 132.
179 Zu den Auflagen siehe ScHIeL II S. 649.

191



keit — was zeitlich ist, zermalmt die Zeit — die Alleszermalmende. Was
Staub ist, zeigt sich dann am klarsten, wann er entfliegt — (eine Wolke
bildet, und — verschwindet). Je hoher der Staub liegt, desto leichter
entfithrt ihn der Wind — (wenn er einmal in voller Bewegung ist). ... Die
ewige Wahrheit hat einen unverginglichen Kern, vergingliche Hiillen,
zufillige Vergoldungen. Die letzteren zwei kann die Zeit meistern ; der
erste meistert die Zeit. ... Wenn Gott etwas an seinem Volk zu erinnern
hat, so fingt er bei den Ober-Arbeitern an, ohne auf die Uniform zu
sehen ...» 80,

Und dann sind da Sailers groBe religionsphilosophische, praktisch-
theologische und pidagogische Hauptwerke. Ihre Reihe eréffnete 1785
die zweibindige « Vernunftlehre fiir Menschen, wie sie sind» '8!, ihr
folgten 1787—1791 die ebenfalls zweibidndige « Gliickseligkeitslehre aus
Vernunftgriinden, mit Riicksicht auf das Christentum » '82, 1788,/89 die
dreibindigen « Vorlesungen aus der Pastoraltheologie» '3, 1805 die
«Grundlehren der Religion » 184, Sailers allgemeine Religionskollegien
(fir Horer aller Fakultiten) beinhaltend, 1807 « Ueber Erziehung fur
Erzieher» '®°, schlieBlich 1817 als reifstes theologisches Werk und
zugleich wiirdiger Abschlul} seiner wissenschaftlichen Publikationen
das dreibindige « Handbuch der christlichen Moral, zunichst fiir kinf-
tige katholische Seelsorger und dann fiir jeden gebildeten Christen » !86.
Alle diese Werke sind Frucht der akademischen Lehrtitigkeit Sailers.
Sie bieten somit auch einen unmittelbaren Einblick in Sailers Lehrwei-

180 SW 12, 301f. — Zur Sikularisation siche auch Sailers AuBerung bei ScuieL 11
Nr. 234.

18l Vernunftlehre fiir Menschen, wie sie sind. Nach den Bediirfnissen unsrer Zeit,
Miinchen 1785. — Zu den Auflagen siehe ScHieL II S. 644,

182 Gluckseligkeitslehre aus Vernunftgriinden, mit Riicksicht auf das Christentum.
Zunichst fiir seine Schiiler, und denn auch fiir andere denkende Tugendfreunde, Miin-
chen 1787-1791. — Zu den Auflagen siehe SchieL II S. 645.

'83 Vorlesungen aus der Pastoraltheologie. Auf Befehl S. Churf. Durchlaucht zu Trier
als Fiirstbischofs zu Augsburg, Miinchen 1788—1789. — Zu den Auflagen siehe ScHiIEL II
S. 645.

'8 Grundlehren der Religion. Ein Leitfaden zu seinen Religionsvorlesungen an die
akademischen Jiinglinge aus allen Facultiten, Miinchen 1805. — Zu den Auflagen siehe
ScHIELIIS. 652. — Dieses Werk ist aus den allgemeinen Religionskollegien erwachsen, die
Sailer erstmals 1786 in Dillingen gehalten hatte. SCHAFER, Johann Michael Sailer in seinen
Dillinger Religionskollegien; DERs., Johann Michael Sailer und die Aufklirung,

185 Zuden Auflagen dieses ebenfalls in Miinchen erschienenen Werkes siehe ScHIgL I1
S. 563.

186 Ebenfalls in Miinchen erschienen. Zu den Auflagen siehe ebd. S. 656f.

192



se; soweit sie in mehreren verbesserten Auflagen erschienen sind,
geben sie dariiber hinaus unmittelbaren Aufschluf3 Gber Sailers theo-
logisches Ringen und den Entwicklungsprozel3 seines theologischen
Denkens.

Die « Vorlesungen aus der Pastoraltheologie » markieren schon inso-
fern einen Einschnitt in der Entwicklung dieses theologischen Faches —
das als selbstindige Disziplin eine aufgeklirt-josephinische Kreation
war ' — als Sailer die Lehre von der Seelsorge von Anfang an konse-
quent biblisch, das heif3t in erster Linie neutestamentlich, orientierte,
um dann in den folgenden verbesserten Auflagen immer klarer ihre
christozentrische Fundierung und ekklesiale Zielrichtung herauszuar-
beiten '88. Mit anderen Worten: Sailer stellte die Pastoraltheologie auf
ihren legitimen Ort und gab ihr die giiltige Perspektive, womit er ganz
entscheidend zur Uberwindung einer vom Niitzlichkeitsdenken des
Staates bestimmten Auffassung beitrug. Dachte diese Auffassung der
Pastoraltheologie als primire Aufgabe die Heranbildung der Geistli-
chen zu Vollzugsorganen des Staatsapparates in der Erziehung tugend-
hafter, und das hiel3 zunichst gehorsamer, unverdrossen arbeitender,
gewissenhaft Steuer zahlender, Untertanen zu, so betonte Sailer nun den
absoluten Vorrang der eigentlich-seelsorgerlichen, priesterlichen
Pflicht — ohne die Verantwortung des Priesters als Fihrers und Beraters
des Volkes in allen Lebenslagen zu verkennen. Damit ist schon ange-
deutet, daB3 den Angelpunkt der in ihren Ansitzen bemerkenswert
«modernen» pastoraltheologischen Uberlegungen Sailers sein «Ideal
des guten Seelsorgers » bildet '#?, der — ein « geistlicher Mensch» und ein

187 F. StssuLak, Das Christentum des Josephinismus. Die josephinische Pastoraltheolo-
gie in dogmatischer Sicht, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 71 (1949) 54-89;
J. MUGLLER, Der pastoraltheologisch-didaktische Ansatz in Franz Stephan Rautenstrauchs
« Entwurf zur Einrichtung der theologischen Schulen » (= Wiener Beitrige zur Theologie
24), Wien 1969 ; F. KLosTERMANN—]. MULLER (Hrg.), Pastoraltheologie. Ein entscheiden-
der Teil der josephinischen Studienreform, Wien—Freiburg—Basel 1979. — Zur Beurteilung
der kirchlichen Reformen der josephinischen Ara siehe Jepin, Handbuch V 508-523
(Lit.); WiINTER, Der Josephinismus (zum josephinischen Pfarrer 123—134); E. KovAcs
(Hrg.), Katholische Aufklirung und Josephinismus, Miinchen 1979 (mit wichtigen
Beitrigen); Osterreich zur Zeit Kaiser Josephs II. Mitregent Kaiserin Maria Theresias,
Kaiser und Landesfiirst (= Katalog des Niederésterreichischen Landesmuseums NF 95),
Wien 1980.

188 K. BAUMGARTNER, Johann Michael Sailer als Pastoraltheologe und Seelsorger, in:
ScHwAIGER—MA1 277-303, hier 287-290.

'8 Vorlesungen aus der Pastoraltheologie I-11I, Miinchen #1812, hier I 19-32 (SW 16,
14-40).

193



«menschlicher Geistlicher» zugleich — in persénlicher Lebensfithrung
und priesterlichem Tun «lebendiges Evangelium Christi in seiner gan-
zen Gemeinde» sein miisse, um «das Leben des Geistes» auch «in
anderen ... erzeugen und ... erziechen » zu kénnen. Darin namlich erfillt
der Seelsorger nach Sailer die erste und innerste Bestimmung seines
Amtes. « Lebendiges Evangelium sein ist» aber weit mehr «als davon
erzihlen», mehr auch «als es mit Wort und That verkiinden. Denn, wer
ein lebendiges Evangelium ist, der ist es im innersten Gemiithe, und
sein dufleres Leben wie sein Wort offenbaret nur etwas von dem, was er
ist ...» %% Sailer suchte seine — in threm Kern auch heute noch beden-
kenswerten — pastoralen Vorstellungen in einer Vielzahl weiterer
Schriften zu vertiefen und zu konkretisieren: in der Darreichung von
Orientierungshilfen fiir den seelsorgerlichen Alltag'?!, in den wichti-
gen, insbesondere die Frage der Spiritualitit des Seelsorgers weiterfiih-
renden zweibidndigen « Neuen Beytrigen zur Bildung des Geistlichen »
(1809-1811), deren ersten Band er «Meinen Lieben im lieben
Schweizerlande » widmete 22, oder auch in den Lebensbildern verstor-
bener Priester aus seinem Schiiler- und Freundeskreis '?3. Bei diesen
literarischen Denkmilern handelte es sich nicht um bloBe Nachrufe,
von freundschaftlicher Pietit diktiert; vielmehr hatten diese Minner
ihr « Geistlich-Sein » exemplarisch gelebt, und deshalb lag Sailer daran,
ihr Gedichtnis den Nachkommenden zu bewahren. Pastoraltheologie,
wie wir sie heute verstehen, hat in Sailer thren Vater.

Am schirfsten aber beleuchten Sailers geistig-theologische Entwick-
lung seine iibrigen Hauptwerke : wie er sich in seinen beiden religions-
und moralphilosophischen Erstlingswerken « Vernunftlehre fiir Men-
schen, wie sie sind» und « Gliickseligkeitslehre aus Vernunftgriinden »
unter dem Eindruck und in Auseinandersetzung mit Immanuel Kant
von der eudimonistischen Grundposition seines Lehrers Benedikt
Stattler, dessen philosophisch-theologisches Denken ausschlieBlich auf

190 Ebd. 1I 151f. (SW 17, 110).

191 Siehe hierzu die Sailer-Bibliographie bei SchieL II S. 641-660.

192 SW 19, IX.

193 Z. B.: An Heggelins Freunde. Ein Denkmal des Verblichenen, Miinchen 1803;
Winkelhofer, der Mensch und der Prediger. Ein Andenken fiir seine Freunde, Miinchen
1808 ; Aus Fenebergs Leben, Miinchen 1814; Joseph Anton Sambuga — wie er war.
Parteylosen Kennern nacherzihlt, Miinchen 1816; Erinnerungen an Carl Schlund, Pfar-
rer zu Marktoffingen im Riese. Ein Beytrag zur Bildung der Geistlich-Geistlichen ...
Verba movent, exempla trahunt, Miinchen 1819.

194



die « Glickseligkeit des Menschen » fixiert war %4, deutlich abzukehren
beginnt, den «Glickseligkeitstrieb» als Grundtrieb des Menschen
(«Triebfeder zum Wohlseyn») abhebt vom « Gewissenstrieb» (« Trieb-
feder zum Gutseyn») und letzterem unterordnet, als Kernstiick seiner
Moraltheologie die Gewissenslehre entfaltet, dabei gegen Kant mit
Nachdruck die Theonomie der Pflicht verteidigt '°°, um schlieBlich drei
Jahrzehnte spiter im «Handbuch der christlichen Moral» die Lehre
vom rechten christlichen Leben auf der Grundlage der biblischen
Offenbarung als « Gottihnlichkeitslehre » darzubieten. « Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde: der Mensch sey also Bild Gottes: Gottes
Heiligkeit und Gerechtigkeit, dies Urbild, werde lebendig in ihm und
offenbar an ihm, als dem treuesten Abbilde: das ist des Menschen
Aufgabe !» 19¢ Sailers Entwurf einer Moraltheologie, die dem persénli-
chen Gewissen — und zwar verstanden als regula regulata, als « Wieder-
hall des ewigen, sich in deiner Vernunft offenbarenden Wortes» 197 —
den Charakter der «letzten Instanz» zuerkennt, Stinde als Verstof3 gegen
die Stimme des Gewissens und Wiederherstellung der sittlichen Ord-
nung auf Grund des Gewissensanrufs als Bekehrung zum lebendigen
Gott begreift, bedeutete gegeniiber der damals gingigen kasuistischen
Sinden- und Beichtstuhlmoral, die ihre Prinzipien in der Hauptsache
bei der Kanonistik entlieh, einen erheblichen Fortschritt: eine Wende
hin zu einem mit dem Gedanken der christlichen Freiheit Ernst
machenden katholischen Moralverstindnis !5,

194 F. ScHoLz, Benedikt Stattler und die Grundziige seiner Sittlichkeitslehre mit beson-
derer Beriicksichtigung der Doktrin von der philosophischen Siinde, Freiburgi. Br. 1957;
DeRrs., Benedikt Stattler 18-26.

193 B. JENDROSCH, Johann Michael Sailers Lehre vom Gewissen (= Studien zur
Geschichte der katholischen Moraltheologie 19), Regensburg 1971; B. WACHINGER [=
dies.], Die Moraltheologie Johann Michael Sailers, in : Schwaiger-Mai 257-275, hier 261.
— Vgl. auch SchieL II Nr. 49.

196 Handbuch der christlichen Moral I 59 (SW 13, 46).

17 Ebd. 41 (SW 13, 31).

198 Karl Werner (Geschichte der katholischen Theologie 265-268, hier 267) urteilt
tber Sailers « Moral»: «... so begegnen wir in Sailers Werke seit dem Bruche der neueren
Theologie mit dem abgelebten und entgeisteten Scholasticismus zum erstenmale einer
Leistung, in welcher zeitgemi3e Bildung und gelduterten Geschmack vom Geiste tiefer
und wahrhafter Christlichkeit durchdrungen, und zugleich iiber den streitenden Gegen-
sitzen des Alten und Neuen ein verséhnender héherer Standpunkt gewonnen ist.» —
Nicht weniger positiv urteilt Ferdinand Probst (1816—-1899) in seiner 1848,/50 erschie-
nenen « Katholische Moraltheologie » iiber Sailer. J. RErTer, Der Moraltheologe Ferdi-
nand Probst (1816—1899). Eine Studie zur Geschichte der Moraltheologie im Ubergang
von der Romantik zur Neuscholastik (= Moraltheologische Studien. Historische Abt. 4),
Diisseldorf 1978, 61.

195



Indes ist festzuhalten: Sailers denkerischer Weg ist bestimmt durch
ein dialektisches Ja und Nein zur Position seines Lehrers Stattler auf der
einen und zur Position Kants auf der anderen Seite. Obwohl Sailer — aus
wohlbedachter Uberlegung heraus — Kants Namen fast nie nennt, ist
heute eindeutig nachgewiesen, dal3 ihm gerade der Konigsberger Phi-
losoph der stirkste Anreger war, ja dal3 seine Moraltheologie in ihren
wesentlichen Teilen auf Kant hin geschrieben ist '°. Doch so hoch
Sailer auch Kant als philosophischen Denker einschitzt, verfillt er ihm
nirgends kritiklos, im Gegensatz zu manchem seiner theologischen
Zeitgenossen: nirgends vermag Kant ihn zu einem Abriicken vom
Offenbarungsstandpunkt zu verleiten. Er widerspricht ihm, er korri-
giert ihn, insbesondere in der Frage des Verhiltnisses von Sittlichkeit
und Religion. Aber er tibernimmt von Kant das Ziel, eine reine — das
heiBt vom Eudimonismus gereinigte — Ethik zu begriinden.

Freilich beschrinkte sich Sailers geistige Auseinandersetzung nicht
auf Kant. Auch Einflisse anderer Denker sind bei ihm unverkennbar:
Johann Georg Hamann, Friedrich Heinrich Jacobi, Jean-Jacques Rous-
seau, Johann Bernhard Basedow und — wie schon erwihnt — Johann
Heinrich Pestalozzi 2°°, um nur die wichtigsten Namen zu nennen. Den
drei letzteren verdankt Sailers Religionspiddagogik, wie er sie in seinem
pidagogischen Hauptwerk « Ueber Erziehung fir Erzieher » entwickelt
hat, wertvolle Impulse, Sailer 6ffnete sich weit dem Bildungsstreben
seiner Zeit, dessen Ziel die sittlich autonome Persénlichkeit: der miin-
dige, sich selbst bestimmende, jede Bevormundung, zumal von seiten
der Religion, abstreifende Mensch war; er interpretierte jedoch die an
dieser Bildungsidee der Humanitit ausgerichtete Pidagogik nach sei-
nen eigenen theologischen Prinzipien und gab ihr so, indem er einer
Uberbetonung der intellektuell-moralischen Erziehung im Blick auf die
letzte Bestimmung des Menschen das Recht der Religion entgegenstell-

199 G. FiscHER, Johann Michael Sailer und Immanuel Kant. Eine moralpidagogische
Untersuchung zu den geistigen Grundlagen der Erziehungslehre Sailers (= Untersuchun-
gen zur Theologie der Seelsorge 5), Freiburg i. Br, 1953; JEnDRrOsCH, Johann Michael
Sailers Lehre vom Gewissen (weiterfiihrend).

200 GG, FisCHER, Johann Michael Sailer und Johann Heinrich Pestalozzi. Der Einflu3
der pestalozzischen Bildungslehre auf Sailers Pidagogik und Katechetik unter Beriick-
sichtigung des Verhiltnisses zu Rousseau, Basedow, Kant (= Untersuchungen zur Theo-
logie der Seelsorge 7), Freiburg i. Br. 1954; Ders., Johann Michael Sailer und Friedrich
Heinrich Jacobi. Der Einflu3 evangelischer Christen auf Sailers Erkenntnistheorie und
Religionsphilosophie in Auseinandersetzung mit Immanuel Kant (= Untersuchungen zur
Theologie der Seelsorge 8), Freiburg i. Br. 1955.

196



te, eine neue Gestalt 2!, «Es ist also nicht genug, den Menschen zu
discipliniren, zu kultiviren, zu civilisiren, zu moralisiren ; er mul3 auch
(wenn ich einen fremden Ausdruck in unsere Sprache einfithren darf)
divinisirt, das heiBt hier, zum géttlichen Leben gebildet werden, wenn
thm anders das hochste Leben, das eigentliche Leben im Menschenle-
ben, nicht fehlen soll» 2°2. Selbstindigkeit, Selbstfihrung, Miindigkeit
erkennt Sailer als legitime Forderungen an, aber er ist zugleich iiber-
zeugt, dal3 nur eine ganzheitliche Bildung der menschlichen Krifte —
der intellektuellen, der sittlichen und der religiésen — dazu befihigen
kann, und zwar unter Wahrung des Primats der Religion. Das Prinzip
der Erziehung ist ihm « verniinftige » Liebe 2%, die nicht eigenem Emp-
finden und Wiinschen folgt, sondern das erzieherische Mal3 an der
Individualitit des Kindes nimmt: «Bilde den Zégling nicht nach dei-
nen, sondern nach seinen Anlagen.» — « Mache du tberall nichts aus
dem Kinde — lal3 das Kind aus sich selbst das machen, was es werden
kann und soll. Vergreif dich nicht an der Natur des Kindes; verderbe,
erkiinstle, erzwinge nichts an dem zarten Gebilde. » — «Steh der jungen
Natur bei, dal3 sie an deiner Hand und unter deinem Auge ihre Selbst-
erzieherin werden, und deine und jede fremde Fihrung entbehrlich
machen kann» 2%, Ziel der Erziechung muB die freie, selbstindige, reli-
gitse Personlichkeit sein.

Bei der Beschiftigung mit Sailer als Theologen tiberrascht die unge-
wohnliche Vielfalt der Interessen und Breite des Wirkens und Wissens,
seine Dialogfreudigkeit und seine Bereitschaft, iiberall zu lernen, sowie
sein Mut, auch das jenseits « katholischer Grenzen » als richtig Erkannte
fruchtbar zu machen fiir eine zeitgerechte katholische Theologie. Und
dennoch war Sailers lebenslanges theologisches Bemiihen im Grunde
nichts anderes als der immer wieder von neuem und nach je verschie-
denen Richtungen hin unternommene Versuch einer Explikation der
von thm geprigten Glaubensformel « Gott in Christus — das Heil der
Welt» 29, Sie — bzw. ihre Aussage — bestimmte von Anfang an, sozu-

20! ], HoeMEIER, Der religionspiddagogische Ansatz in der Erziehungslehre Johann
Michael Sailers, in: Scawarcer—Mar 305-322,

02 Erziehung fiir Erzicher. SW 6, 17.

203 Ebd. 118.

204 Ebd. 126~131.

29 Die Formel findet sich bei Sailer des &fteren, z. B. Neue Beytrige zur Bildung des
Geistlichen 1. SW 19, 269 ; Vorlesungen aus der Pastoraltheologie II. SW 17, 7; ebd. III.
SW 18, 159f. — J. HorFMmEIER, Gott in Christus, das Heil der Welt — Die Zentralidee des
Christentums im theologischen Denken Johann Michael Sailers, in: BUNGERT 27-43.

197



sagen als Axiom, die Konzentration seines Denkens auf das «eine
Notwendige » 2%, sie war Kriterium seines Kirchenverstindnisses, sie
war ithm Prifstein fir die « Tragfihigkeit » philosophischer Systeme. Sie
bewahrte ihn vor allem Dogmatismus, hielt ihn nach allen Seiten offen,
wies thm den Weg einer Theologie der « Mitte ». Aus dieser das Wesent-
liche prignant zusammenfassenden Glaubensformel — man kénnte
sagen: « Kurzformel des Glaubens » — als der « Zentralidee des Christen-
tums» lebte seine ganz persénliche Frommigkeit, sie charakterisierte
seine Spiritualitit. In ihr griindete nicht zuletzt auch seine beispielhafte
okumenische Haltung ?°7. « Christ ist der, der den Gott seines Herzens in
Christus und durch Christus gefunden hat » — so seine « Definition » von
Christsein in einem seiner letzten Betrachtungsbiicher, niedergeschrie-
ben in seiner bischoflichen Zeit 28, Sein « Okumenismus » bedurfte von
daher des «Strebens nach Einheit», der « Léschung» konfessioneller
Grenzen nicht, weil fur ihn eben im gemeinsamen Schauen evangeli-
scher und katholischer Christen auf Christus, im gemeinsamen persén-
lichen Glaubenserlebnis Einheit bereits war — unabhingig vom « Detail
der Konfession » 2%%.

Im Zuge der Neuordnung der kirchlichen Verhiltnisse Bayerns auf
der Grundlage des Konkordats von 1817 21 nahm Koénig Max 1. Sailer

206 Darauf macht insbesondere Philipp Schifer aufmerksam (Johann Michael Sailer in
seinen Dillinger Religionskollegien 175).

297 Es darf in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht werden, daf3 Papst
Johannes Paul I1. in seinem dem Gedichtnis Sailers gewidmeten (und diesen de facto voll
rehabilitierenden) Schreiben vom 19. April 1982 feststellt, das Urteil tiber Sailer laute mit
Recht: «Erfolgreicher Urheber der katholischen Erneuerung in seinem Vaterland,
scharfsinniger Verfechter der rechten Lehre, schlieBlich geradezu Vorbote der neueren
6kumenischen Bewegung. » Amtsblatt fiir die Di6zese Regensburg 1982, 85f. (lat. Text
und Ubersetzung).

2% Der christliche Monat, das ist Betrachtungen und Gebete auf jeden Tag des Monats,
Landshut 1826. SW 37, 125.

209 ScuieL IT Nr. 208. — Siehe auch ebd. Nr. 20, 195, 204, 218. - F. W. KANTZENBACH,
Johann Michael Sailer und der 6kumenische Gedanke (= Einzelarbeiten aus der Kir-
chengeschichte Bayerns 29), Niirnberg 1955; F. G. FRIEMEL, Johann Michael Sailer und
das Problem der Konfession (= Erfurter theologische Studien 29), Leipzig 1972; Degs.,
Johann Michael Sailer und die getrennten Christen, in: SCHWAIGER—MAT1 331-349,

1 SpinpLER, Handbuch IV/1 71-74; G. ScuwaIGer, Die kirchlich-religiose Ent-
wicklung in Bayern zwischen Aufklirung und katholischer Erneuerung, in: GLASER
121-145; K. HAUSBERGER, Staat und Kirche nach der Sikularisation. Zur bayerischen

198



als Bischofskandidaten fiir Augsburg in Aussicht. Der Kénig entsprach
damit einem dringenden Wunsch seines Sohnes, des Kronprinzen Lud-
wig. Doch Rom lehnte schroff ab ?!!. Eine verhingnisvolle Rolle spielte
in diesem Zusammenhang die voreingenommene, im ibrigen unver-
zeihlich leichtfertige Begutachtung Sailers durch den im Ruf der Hei-
ligkeit stehenden Wiener Redemptoristen Clemens Maria Hofbauer
(1751-1820), abgegeben im Auftrag des Wiener Nuntius 2'2. Aber auch
die alten Gegner Sailers — «die Wichter der Buchstabenorthodoxie»
und « Rechtgliuber» 2! —, die seit seiner Dillinger Malregelung nie
geruht hatten, setzten jetzt verstirkt ihre Wiihlarbeit fort 2'4, Sailer hatte
es nie nach einer kirchlichen Wiirde verlangt. Uberhaupt war er von
« Abneigung gegen <etwas werden»» erfiillt 2'* und hatte deshalb auch
eine ganze Reihe hochst ehrenvoller und vorteilhafter Rufe abgelehnt,
«in Uberzeugung, Gottes Ruf wolle mich hier haben» !5, Angesichts
der erneuten 6ffentlichen Verlisterungs- und Verleumdungskampagne

Konkordatspolitik im frithen 19. Jahrhundert (= Minchener Theologische Studien, 1.
Historische Abt. 23), St. Ottilien 1983.

1 ScuieL 1 S.527-620; R. StoLzLE, Johann Michael Sailer, seine Ablehnung als
Bischof von Augsburg im Jahre 1819, erstmals aktenmiBig dargestellt, Paderborn 1914,
K. HAUSBERGER, Sailers Weg zur Bischofswiirde, in: ScHwAiGER—-Mar 123-159, hier
139-141.

212 Tralienischer Text bei StérzLe, Ablehnung 27-29; deutsche Ubersetzung bei
ScuieL I Nr. 643. — Hofbauer hat sich in seiner Begutachtung an die ausgestreuten
Verleumdungen gehalten, ohne sie zu iiberpriifen oder auch nur einen Blick in Sailers
literarisches Werk — das ja gedruckt vorlag— zu werfen. — Sailers Rechtfertigung bei ScHIEL
IT Nr. 412 (lateinisch) ; ScHIEL I Nr. 646 (deutsch). — Es ehrt den Nuntius immerhin, dal3
er zugleich ein positives Gutachten (vom Beichtvater der Kaiserin, Franz Sebastian Job)
nach Rom geleitet hat. SroLzLE, Ablehnung 26f.; ScHIEL I Nr. 645.

213 ScuieL II Nr. 194,

214 Wie in der Begutachtung durch Hofbauer ging es auch hier um den Vorwurf des
Aftermystizismus, der engen Verbindung zu evangelischen Christen und der Vertrautheit
mit Anhiangern Wessenbergs. Der schon friihzeitig gegen Sailer erhobene Vorwurf des
Aftermystizismus hatte seine Ursache in den Beziehungen Sailers zur Allgiuer Erwek-
kungsbewegung, unter deren Trigern Sailer-Schiiler und -Freunde waren. Zur Beurtei-
lung dieser im ganzen zu Unrecht verketzerten und verfolgten Bewegung siehe ScHIEL I
S. 274-302; auch ScHier II Nr. 155 (ein Urteil Sailers), 243 (Sailers Definition von
Mystik) ; ScHwaIGER, Kirchenvater 56—62; H. DussLER, Johann Michael Feneberg und
die Allgduer Erweckungsbewegung. Ein kirchengeschichtlicher Beitrag aus den Quellen
zur Heimatkunde des Allgius (= Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns 33),
Niirnberg 1959. — Zu den Vorwiirfen siehe auch B. BAsTGEN, Bayern und der Heilige
Stuhl in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts II (= Beitrige zur altbayerischen Kirchen-
geschichte NF 5), Miinchen 1940, 560-576.

215 Scuier II Nr. 218.

216 Ebd.

199



hielt er es jedoch nunmehr — schon um seinen vielen Schiilern und
Freunden eventuelle Schwierigkeiten zu ersparen — fiir geboten, seinen
guten Ruf, sein Lebenswerk im Dienst der Kirche zu verteidigen.
BewuBt strebte er jetzt die bischéfliche Wiirde an, um durch sie in seiner
kirchlichen Gesinnung vor aller Welt rehabilitiert zu werden ?'7. 1821
folgte er, siebzigjahrig, dem koniglichen Ruf in das neu konstituierte
Dombkapitel von Regensburg. Im Jahr darauf erzwang schlief3lich Kron-
prinz Ludwig seine Bestellung zum Weihbischof und Koadjutor des
Bistums Regensburg (mit dem Recht der Nachfolge)?'®. Zugleich
wurde ithm das Amt des Generalvikars Uibertragen ?'?. Seither leitete
Sailer, unterstiitzt nicht zuletzt von seinem Geheimsekretir Melchior
von Diepenbrock 229, die Regierung und Verwaltung dieses weitrdumi-
gen Bistums. Firmend, predigend, Kirchen weihend zog er durch das
Land, dabei stets nur eine unbequeme, von zwei alten Schimmeln
gezogene Lohnkutsche gebrauchend 2!, Immer wieder stand er auch
Ludwig L. bei der Besetzung kirchlicher Stellen beratend bei, streng dem
Grundsatz folgend : « Nur keinen Ultra ... weder einen politischen noch
einen kirchlichen Ultra vorschlagen, denn beyde taugen nicht, am
Staatswagen so wenig als am Kirchenwagen angespannt zu werden.
Niichternheit und die goldene Mittelstral3e, dze thuns ... und die thuns

217 ScuieL I Nr. 701-703, 710 ; HAUSBERGER, Sailers Weg zur Bischofswiirde 141-151.

218 Tnstallation als Domkapitular am 4. November 1821 ; Prikonisation zum Weihbi-
schof und Koadjutor am 27. September 1822; Bischofsweihe am 28. Oktober 1822. Ebd.
151, 156f. — Gratulation Carl Meyers bei ScHieL I Nr. 755.

219 HAUSBERGER, Sailers Weg zur Bischofswiirde 157. — 1825 wurde Sailer auch Dom-
propst. Schiel 1 S. 621.

220 Zu «Sailer und Diepenbrock » siehe ScHIEL I S. 565-572; DERs., Johann Michael
Sailer und Melchior von Diepenbrock, in: E. BRokeR (Hrg.), Melchior von Diepenbrock.
Gedenkschrift, Bocholt 1953, 30—42; ScHwaAIGER, Kirchenvater 135f.; H. GroTE, Die-
penbrock, Melchior Joseph Frh. von, in: Theologische Realenzyklopidie 8 (1981) 747f.
(Lit.).

221 ScuieL I Nr. 886. Diepenbrock berichtet hier auch, daB man Sailer mit Riicksicht
auf sein hohes Alter dazu bestimmen wollte, sich einen bequemeren Reisewagen anzu-
schaffen und mit Postpferden zu fahren. Tatsichlich legte Sailer — der im Grunde nie iiber
Geld verfiigte — allmihlich die Summe von 800 Gulden zuriick und iibersandte sie zum
Wagenkauf nach Miinchen. Da erreichte ihn ein Hilferuf eines Schweizer Theologiestu-
denten, und sofort lieB Sailer diesem die gesamte Summe anweisen, damit er in Luzern
seine Studien beenden konnte. — Zu Sailers bischoflicher Wirksamkeit siehe SCHWAIGER,
Kirchenvater 126—-159; P. Ma1, Johann Michael Sailers Wirken als Weihbischof und
Bischof im Bistum Regensburg, in: ScHwaIGER—MAI 161-208 (mit Anhingen); ScHIEL I
S.621-737.

200



allein ...» 222, In diesem Sinne glaubte er auch gelegentlich vor einer
gréBeren EinfluBnahme des pipstlichen Nuntius warnen zu miissen 223,
Auch bei der Wiederbelebung des Benediktinerordens in Bayern ging
Sailer dem Kénig helfend zur Hand 224, 1829 konnte er noch offiziell die
Regensburger Kathedra besteigen ?2°. Drei Jahre spiter, am 2. Mai
1832, starb Sailer im 81. Lebensjahr, bis zuletzt in der vollen Kraft seines
Geistes, sein Bistum in wohlgeordneten Verhiltnissen zuriicklassend.

Als am Beginn unseres Jahrhunderts die « Modernismus»-Krise die
romisch-katholische Kirche erschiitterte und gegenseitige Verdichti-
gung, Verleumdung und Verfolgung die schon im Vorfeld des Ersten
Vatikanums beengend, stickig gewordene innerkirchliche Atmosphire
aufs dullerste vergifteten — kaum ein Theologe von Rang entging damals
der kirchlichen MaBregelung! —, hielten nicht wenige angefochtene
Katholiken Ausschau nach einer katholischen Tradition, nach einem
« Katholizismus», der thnen die Treue zur Kirche erméglichen konnte.
Einer von diesen, der Freiherr Friedrich von Hiigel (1852—-1925), ein
auch theologisch hochgebildeter, im iibrigen treu kirchlich gesinnter
Laie, entdeckte damals fiir sich jene weltoffene, wissenschaftsfreudige
und zugleich mystische Tradition, als deren hervorragendste Zeugen er
den heiligmiBigen Erzbischof Frangois Fénelon von Cambrai (1 1715)
und den demiitigen Mauriner-Gelehrten — den « Gelehrten-Heiligen » —
Jean Mabillon (t 1707) erkannte 2?6, — Fénelon und Mabillon, jenen

?22 Sailer an Johann Georg Oettl, Regensburg, 10. November 1826. B. AppEL, Johann
Michael Sailer und Johann Georg Oettl in ihrem Briefwechsel, in: ScHwAIGER—-MAI
365-428, hier 384. — Vgl. etwa Sailers Schreiben an Eduard von Schenk (29. November
1826), in welchem er gegen den Augsburger Domkapitular Karl Egger als Bischofskan-
didaten fiir Passau Stellung bezieht: «... Er ist ein kirchlicher Ultra im wahren Sinne.
Katholisch, rémisch-katholisch gentigt nicht; petrinisch-rémisch-katholisch miissen alle
sein wie er selbst. Darum wird er auch von Leuten dieser Partei 6ffentlich und heimlich
hervorgeschoben und empfohlen ... ». Die Warnung blieb nicht ohne Erfolg. A. HALSER,
Bischof Karl Joseph von Riccabona und seine Zeit (1761-1839), Passau 1928, 55-57. —
DaB den Miinchener Nuntius Sailers EinfluB auf den Kénig mit Argwohn erfiillte, zeigt
der «Rapporto Generale» vom Oktober 1826. HAUSBERGER, Sailers Weg zur Bischofs-
wiirde 157.

83 Sailer an Oettl, Regensburg, 14. Dezember 1826. Appel 385.

224 ScHWAIGER, Kirchenvater 133-135.

225 Inthronisation am 28. Oktober 1829. Scuier II Nr. 531.

226 Tu, M. LooME, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A contri-
bution to a new orientation in Modernist Research (= Tiibinger theologische Studien 14),
Mainz 1979, 123-192; M. WEerTLAUFF, « Modernismus» als Forschungsproblem. Ein

201



faszinierenden Gestalten einer wahrhaft grolen Tradition katholischer
Geistigkeit — deren Existenz manche existierenden anderen «Katholi-
zismen» ertragen laft —, schlieBt sich als dritter herausragender Zeuge
Johann Michael Sailer wirdig an ?#7.

Bericht, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 93 (1982) 312-344, hier 333-342. — Zu
Mabillon und Fénelon siehe M. WEITLAUFF, Die Mauriner und ihr historisch-kritisches
Werk, in: ScCHWAIGER, Historische Kritik 153-209, bes. 179-209 ; K. HErrmMANN, Fénelon,
Frangois de Pons de Salignac de la Mothe (1651-1715), in: Theologische Realenzyklo-
pidie XI (1982) 81-83.

227 Sailer selber bekannte : « Nach der Schrift und mit Kempis hat Fénelon aufs tiefste
in mein Inneres gewirkt. » SCHIEL IT Nr. 183; vgl. auch Schier I Nr. 449. — Daf3 von Hiigel
auf Sailer nicht gestoBen ist, zeigt iibrigens, wie sehr es im fortschreitenden 19. Jahrhun-
dert den damals im « Aufwind» sich befindlichen «streng kirchlichen » Kriften gelungen
war, Sailers Andenken zu verdunkeln. Zu den Hintergriinden dieser Verdunkelung siehe
O. WEeiB, Die Redemptoristen in Bayern (1790-1909). Ein Beitrag zur Geschichte des
Ultramontanismus I-III, Miinchen 1977, bes. 1677-1728 (Es gibt allen Grund zu der
Annahme, daBl WeiB’ sehr verdienstvolle Darstellung dennoch nur «die Spitze des Eis-
berges» sichtbar macht!). Unter demselben Titel neu erschienen in: Minchener Theo-
logische Studien 1. Historische Abteilung 22, St. Ottilien 1983.

202



	Johann Michael Sailer (1751-1832) : Universitätslehrer, Priestererzieher und Bischof im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und Restauration
	Sailers Zeitalter
	Herkunft, Bildungsgang und erste akademische Wirksamkeit in Ingoldstadt
	Erste "Brachjahre" und Berufung nach Dillingen
	Zweite "Brachjahre" und Berufung nach Ingoldstadt/Landshut
	Der Priestererzieher
	Das literarische Werk
	***


