Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 77 (1983)

Artikel: Le dossier hagiographique de Saint Maurice
Autor: Zufferey, Maurice
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAURICE ZUFFEREY

LE DOSSIER HAGIOGRAPHIQUE
DE SAINT MAURICE

AVANT-PROPOS

Les recherches effectuées jusqu’a présent sur le martyre de saint
Maurice ont donné lieu 4 des considérations parfois plus proches de la
polémique intéressée que d’une approche neutre ou objective du phé-
nomene étudié. A travers cette étude, je me propose de reprendre 2
nouveaux frais ’analyse des piéces constitutives du dossier hagiogra-
phique de saint Maurice, afin de reconsidérer dans son ensemble aussi
bien la valeur des sources concernant le martyre de la légion thébaine, 2
Agaune vers la fin du III€ siecle, que I’historicité de ce méme événe-
ment, ainsi également que le fait institutionnel premier du culte de saint
Maurice et de ses compagnons.

I. LES SOURCES
1. La Passio Acaunensium martyrum

La Passio Acaunensium martyrum est le principal document du dos-
sier hagiographique de saint Maurice ; en effet, la Passio constitue le seul
récit que I'on posseéde, a ce jour, des événements et du martyre d’Agau-
ne, ce qui lui confére une importance de tout premier ordre en relation
avec ’historicité du massacre des Thébains.



1.1. L’auteur

Toute la critique s’accorde a reconnaitre I'auteur de la Passio en
Eucherius, évéque de Lyon vers le milieu du V€ siécle!. D’origine
chrétienne, né a la fin du I'V¢ sieécle, Eucherius succéda a Senator sur le
siege épiscopal de Lyon entre 432 et 441. Il mourut vers 450. Hormis sa
participation au concile d’Orange en 441, rien ne nous est connu
d’Eucherius, sinon ses ceuvres, telles, entre autres, ses Epistolae, son De
contemptu mundi et saecularis philosophiae, ses Formulae spiritalis, intelli-
gentiae et, bien sur, sa Passio Acaunensium martyrum?.

1.2. Les manuscrits
1.2.1. La version primitive

La Passio Acaunensium martyrum nous est parvenue sous forme d’'un
trés grand nombre de manuscrits. Dans ’édition critique qu’il en fit
pour les Monumenta Germaniae Historica (MGH), B. Krusch ne
recensa pas moins de 63 manuscrits différents du récit du martyre des
Thébains, datant les plus anciens du VII¢siecle, les plus récents du XIVe
siecle?. Bien entendu, toutes ces piéces n'ont pas la méme valeur.
Certaines sont manifestement des interpolations, d’autres contiennent
des additions par rapport a celles qui passent pour représenter le récit
original d’Eucherius. Ces derniéres, qui donnent la version non auto-
graphe de I’évéque de Lyon, mais 4 tout le moins exempte de retouche,
sont au nombre de quatre:

1) le manuscrit Parisiensis No 9550 (suppl. lat. 839), composé de 93
feuillets écrits en onciale au VII€ siecle. On y trouve les Formulae et
les Instructiones de I’évéque de Lyon, puis des lettres que celui-ci
recut de Salvianus et d’Hilarius, puis la Passio Acaunensium martyrum
sur les folios 81 a 86, enfin la lettre d’Eucherius adressée a Sal-
vius %. B. Krusch lui donne la cote A 1. Ce manuscrit provient du
monastére de St-Claude et ne parvint 4 la Bibliothéque nationale de

' Cf. infra p. 12-13.

2Cf. C. M. FiscHER, Eucher de Lyon, in: Dictionnaire d’histoire et de géographie
ecclésiastique (DHGE), 15 (1963), p. 1315-1317. — Cf. également M. BEssoNn, Monaste-
rium Acaunense, Fribourg 1913, p. 9.

3 Cf. KruscH, MGH rer. Meroving, III, p. 22-24 et 27-29. Voir aussi MGH rer.
Meroving. VII, p. 799-800. Au sujet des différentes éditions critiques de la Passio, s’en
rapporter 42 B. Kruscu, MGH rer. Meroving. III p. 29-31.

* Cf. KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 22.



Paris qu’en 1804°. En 1662, F. Chifflet avait publié dans son Paulinus
#/lustratus un manuscrit donnant le méme texte, que Chifflet datait
du VIII® siecle. Ce manuscrit a aujourd’hui disparu®.

2) le Parisiensis No 17002, grand in-folio du X¢siécle, contient la Passio
au folio 272 recto-verso. Il se trouvait 4 l'origine a4 I’abbaye de
Moissac, puis fut transféré dans une bibliotheéque privée, puis 2
Notre-Dame de Paris pour aboutir 2 la Bibliotheque nationale
(Krusch A 2)’.

3) le Monacensis No 2552, folios 107-109, datant du XII¢ siécle
(Krusch A 2a)8.

4) le Parisiensis No 5293, du XIII€¢ siécle (Krusch A 2b). A relever que
dans son édition de 1896 (MGH rer. Meroving. III p. 29), B. Krusch
avait placé ce manuscrit dans la classe X 7. Suite a une étude plus
attentive, ainsi qu’aux remarques d’A. Dufourcq, Krusch corrigea
son erreur et rangea le manuscrit dans la classe A”.

1.2.2. Les interpolations

Le récit du martyre des Thébains 2 Agaune a été recopié a de nom-
breuses reprises. Copistes et transcripteurs ne se firent pas faute de le
modifier, soit pour ’adapter a de nouveaux besoins, soit pour le rendre
conforme a une interprétation différente de la tradition euchérienne.
Les interpolations de la Passio ont été répertoriées en quatre grandes
classes par B. Krusch. M. Besson, H. Leclercq et J.-M. Theurillat ont
tous reconnu cette classification'?, qui s’établit comme suit:

Un premier interpolateur, B, remplace le présent d’un verbe de la
derniére partie de la Passio par un passé. 1l relate également un événe-
ment postérieur 4 la date de rédaction de la Passio'!. B. Krusch recense

’ Cf. BEssoN, Monasterium p. 7.

¢ Cf. J.-M. THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice d’Agaune, des origines 4 la réforme
canoniale (515-830 environ), in: VALLEsIA 9 (1954) p. 1-128, ici p. 12. Voir aussi
KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 22 et 30. Krusch lui donne la cote A1*.

7 Cf. KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 22, et Besson, Monasterium p. 8.

8 Cf. KruscH, MGH rer. Meroving. VII p. 799, de méme que THEURILLAT, L’abbaye de
Saint-Maurice p. 12.

? Cf. KruscH, MGH rer. Meroving. VII p. 799. A propos de la correction, se reporter a
THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 12 note 5.

10 Cf. BEssoN, Monasterium p. 46—48, THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 17—
20, et H. LECLERCQ, Maurice d’Agaune in: Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de
liturgie (DACL) 10 (1932) p. 2722-2723.

! Sur la question des datations, cf. infra p. 8—11.



quatre manuscrits de la classe B, datés du IX® au XIV* siecle et décou-
verts a Paris, 2 Londres et 4 Munich!2.

Un deuxi¢me interpolateur, C, reproduit la version de B 4 une date ou
la basilique primitive d’Agaune a subi des modifications. B. Krusch ne
compte qu’un manuscrit de cette classe, le Sangallensis No 563 du
IXe/X¢ siecle!?,

Un troisie¢me interpolateur, D, interchange certains chapitres de B et
de C. Krusch dénombre six manuscrits de la classe D, datés du X¢ au
XIVe siécle et trouvés a Paris, Berlin, Vienne en Autriche et Einsie-
deln !4,

Il existe enfin une quatrieme classe de manuscrits, ceuvre d’un anony-
me, X, qui utilise les interpolations précédentes. Les copies de la classe
X, au nombre de 47 et provenant d’endroits aussi divers que Paris,
Einsiedeln, Bruxelles, Stuttgart, Leyde, Munich, Rouen, Tréves, Reims
ou Cologne'?, présentent d’assez fortes divergences entre elles. Toutes
rattachent néanmoins le martyre de saint Maurice et de ses soldats 2 la
guerre des Bagaudes!S.

1.3. Datation et valeur des Passio

Afin de permettre une bonne compréhension de ce qui va suivre il
faut ici donner un résumé sommaire de la Passio dans sa version pri-
mitive.

«Durant la grande persécution de Maximien, collegue de Dioclétien,
ce dernier envoya d’Orient en Occident une légion de renfort composée
de Thébains. Partie d’Italie, 'armée de Maximien traversa les Alpes en
direction des Gaules et fit halte 4 Octodure en Valais. Maximien ayant
donné l'ordre a tous ses soldats de se préparer a combattre une foule de
chrétiens, les Thébains, stationnés a Agaune et commandés par Mau-
rice, refusérent de s’avancer contre leurs fréres en religion, car eux-
mémes étaient chrétiens. Furieux, Maximien ordonna la décimation de
P'unité rebelle, puis réitéra son ordre de persécution. Nouveau refus des

2 Voir MGH rer. Meroving, III p. 23.

1* Cf. MGH rer. Meroving. III p. 23.

14 Cf. MGH rer. Meroving, III p. 23.

'* Cf. MGH rer. Meroving. III p. 27-29. Krusch distingue plusieurs sections de la
classe X.

¢ Cf. MGH rer. Meroving. III p. 23, et infra p. 20-24.



Thébains, nouvelle décimation, nouvel ordre. Refus obstiné des Thé-
bains, qui s’expliquérent a ’empereur par une missive, puis massacre de
tous les survivants de la l1égion. Seuls les noms du préimicerius Maurice, du
campidoctor Exuperius et du senator militum Candidus sont connus».

«Un vétéran nommé Victor passa sur le lieu du massacre. S’informant
du motif de ces événements, il exprima son dégoit aux bourreaux, leur
affirma étre chrétien et vouloir le rester. Sur quoi les soldats le firent
passer de vie a trépas».

«On dit aussi que les saints Ursus et Victor, qui furent martyrisés plus
tard a Soleure, faisaient partie de cette légion».

« Maximien, tyran cruel et assoiffé de sang chrétien, paiera son forfait
d’une mort honteuse ».

« Longtemps apres leur passion, les restes des martyrs furent révélés
par Théodore, évéque d’Octodure; celui-ci fit ériger a Agaune une
basilique adossée au rocher et abritant les ossements des martyrs».

« Les pelerins se rendent nombreux au tombeau et des miracles se
produisent ». Eucherius tient 2 en mentionner deux: «la conversion de
I'ouvrier paien qui travaillait a la construction de ’église et la guérison
récente de la femme de Quintus»'’.

Tel est, dans les grands lignes, le récit de la Passio. Le fait qu'Eu-
cherius en soit ’auteur est démontré par sa lettre a Salvius, dans laquelle
I’évéque de Lyon déclare envoyer a son collégue et ami sa Passio, dont il
commente les sources et les raisons qui 'ont poussé a ’écrire'®.

La Passio d’Eucherius se distingue des autres versions entre autre par
sa finale, qui consiste en la phrase : « Explicit Passio quae observatur die X
K. Octobris »'?. Ceci donne a penser que la Passio de I'évéque de Lyon
prit place, 4 un certain moment, dans la liturgie d’'une Eglise, proba-
blement celle d’Agaune. L’exp/licit aura été alors rajouté au texte d’Eu-
cherius. Du reste, il existe deux témoignages, datant du VI€ siecle, de
Pexistence d’une Passio des martyrs d’Agaune: d’une part la Vita patram
Jurensium, qui énonce 'intention qu’eut saint Romain de se rendre
Agaune?®; d’autre part, ’homélie que prononga Avitus de Vienne

£ e

17 Cf. Passio AcAUNENsIUM MarTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 20-39.

'8 Cf. MGH rer. Meroving. III p. 39-40: « Misi ad beatitudinem tuam ... passionem »,
et le titre « Domino sancto et beatissimo in Christo Salvio episcopo Eucherius». Pour plus
de détails, cf. p. 12-14.

19 Voir MGH rer. Meroving. III p. 39.

20 Vita PaTRUM JURENSIUM, MGH rer. Meroving. III p. 139-140: « Basilicam sancto-
rum in Agaunensium locum, sicut passionis ipsorum relatio digesta testatur ... deliberavit
expetere ».



I’'occasion de la consécration du monastere d’Agaune en 5152'. Le
témoignage d’Avitus concorde avec 'explicsz de la Passio d’Eucherius et
prouve que c’est bien cette Passio-la qui était lue 2 Agaune dans le cadre
d’une liturgie non déterminée.

Impossible de dater exactement la rédaction de la Passzo. Le terminus
ante quo est I'année 449 ou 450, date de la mort d’Eucherius. L. Dupraz
pense que I’évéque de Lyon rédigea son récit entre 443 et 450; son
opinion se fonde sur la profession de foi de Maurice: « Habes hic nos
confidentes: *Deum patrem auctorem omnium et filium ejus Jesum Christum
Deum credimus* »*2, ou il voit 'affirmation de I'orthodoxie catholique
face a I’arianisme des Burgondes établis dés 443 en Sapaudia et dans le
dioceése de Lyon?’. L’hypothése me parait solide et peut étre rete-
nue.

Je me propose d’insérer I'analyse de la valeur historique de la Passio
d’Eucherius dans le chapitre consacré a I’historicité du martyre thébain ;
comme la Passio constitue le seul document sur le massacre d’Agaune,
discuter de I’historicité du martyre revient 4 discuter de la valeur du récit
de I’évéque de Lyon.

A propos du miracle de la materfamilias Quinti, Eucherius raconte
que cette femme le divulgue partout; I’énoncé est au présent de I'in-
dicatif?%. Or I'interpolateur B remplace le « circumfert » par un « circum-
tulit » ; bien plus, il rapporte I'invention du corps de saint Innocent,
autre martyr de la légion, et sa translation dans la basilique d’Agaune au
temps de Domitianus, évéque de Geneve, Gratus d’Aoste et Protasius
«alors évéque de ce lieu», autrement dit d’Octodure?*. M. Besson,

21 DicTA 1IN BasiLica SANCTORUM AGAUNENSIUM. MGH Auctores Antiquissimi VI/2,
p. 145: « Praeconium felicis exercitus ... ex consuetudine sollemni series lectae passionis
explicuit».

2 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving, III p. 36.

2 Cf. L. DuprAz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune, Fribourg 1961, p. 62.

24 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 39: « Neque illud in
sanctorum miraculis praetermittam, quod perinde clarum atque omnibus notum est.
Materfamilias Quinti ... ac sanitati de praemortuis restituta membris, nunc miraculum
suum ipsa circumfert ».

25 B, publié¢ in: Dupraz, Les passions de S. Maurice, appendice p. 5: « Neque enim
ommittendum est, quod per longum temporis tractum beati Innocenti martyris membra
Rhodanus revelavit. Jugi enim eluviae vicinum in se caespitem vergens, religiosa quadam
soli pernicie ad sepulturam martyris famulatrix unda pervenit. Prolatas namque reliquias
liniter lambens, non ideo a sinu terrae protulit, ut in gurgitis sui procella demergeret, sed
ob gloriosam devocione intra ambitum basilicae ceteris martyribus sepulturae praeciperet
sociari. Cujus translationem a sanctae recordationis Domiciano Genavensi et Grato
Augustane urbis vel Protasio tunc temporis hujus loci episcopis caelebratam recolentes,
cotidiana devotione et laudibus frequentamus».

8



J.-M. Theurillat et L. Dupraz s’accordent a fixer la rédaction primitive
de B entre 490 et 520%6. Quant 4 la valeur historique des compléments
de B, seul M. Besson a pris la peine de s’en occuper, sans du reste trop
s’engager?’.

Eucherius et B avaient décrit la basilique primitive d’Agaune?®.
L’interpolateur C modifia le texte relatif a la basilique pour en décrire
une nouvelle, construite par ’abbé Ambrosius?®. Comme ’auteur ne
parait pas avoir écrit bien longtemps apres la nouvelle construction, et
que 'on sait que celle-ci fut 'ceuvre du deuxiéme abbé du monastere,
Ambrosius (516-520), la critique s’accorde a fixer vers 530 la rédaction
de C?°. La valeur de C par rapport aux versions plus anciennes de la
Passio ne réside que dans I'information supplémentaire relative a la
nouvelle basilique?!.

L’interpolateur D, travaillant aprés B et C, procede a des change-
ments dans I’ordre des chapitres et fait allusion  la louange perpétuelle,
créée par Sigismond en 51532 Les arguments de M. Besson, trop com-
plexes et trop peu importants dans le cadre de mon étude pour étre

26 Cf. THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 1; BEsson, Monasterium p. 54-55;
Duprraz, Les passions de S. Maurice p. 42. Le nom d’Innocent figure dans ce qui est la
version primitive du martyrologe hiéronymien: Cf. H. DELEHAYE, Commentarius per-
petuus in Martyrologium Hieronymianum, Acta Sanctorum (AASS) Nov. I1/2 p. 522
No 12 et 38. En outre, I’évéque d’Aoste Gratus signa en 451 les actes du synode de Milan.
Son épitaphe a été conservée jusqu’a nos jours: cf. A. P. Fruraz, Gratus, in: LThK 4
(1960), p. 1172,

27 M. BessoN, Monasterium p. 57: «Selon toute apparence, on ignorait le nom du
défunt ... peut-étre aussi voulut-on simplement désigner le nouveau venu d’une fagon
concréte, sans se compromettre. Nul ne savait comment il s’était nommé de son vivant;
mais, puisqu’il était saint, on pouvait 2 bon droit le baptiser Innocent».

28 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 38: «In quorum
honorem cum extrueretur basilica, quae vastae nunc adjuncta rupi, uno tantum latere
adclinis jacet... ».

2 C, publi¢ in: Duprraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 6: «In quorum
honorem cum extrueretur basilica ... uno tantum latere adclinis jacebat, sed nunc, jubente
praeclaro meritis Ambrosio, hujus loci abbate, denuo aedificata, biclinis esse dignosci-
tur».

30 Cf. BessoN, Monasterium p. 57; THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 18;
Durraz, Les Passions de S. Maurice p. 42.

31 Cf. BessoN, Monasterium p. 57.

32D, publié in: Durraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 8: « Pro id ipsum die
noctuque psalmorum hymni decantatio non desistit, quae, jubente sancto et praeclaro
Christi martyre beato Sigismundo rege, est institutum hac usque hodie, Deo protegente,
est conservatum.



mentionnés ici, ont convaincu L. Dupraz et J.-M. Theurillat pour les
pousser & établir vers 600 la date de la rédaction de D%

Une des versions de la classe X, qu’avec B. Krusch et L. Dupraz
jappellerai X 2, a donné lieu 4 une controverse assidue entre Krusch,
Besson, Theurillat et D. van Berchem d’une part et L. Duprazde l'autre.
De cette version, connue par le manuscrit Einsiedlensis No 256, p. 367—
38034, B. Krusch affirme qu’elle a été composée dans le courant du IX¢
siecle, car Walahfrid Strabo (décédé en 849), dans son hymne en ’hon-
neur des martyrs agaunois, adopte la these du sacrifice aux idoles comme
raison du refus d’ordre des Thébains?’; or, de toutes les versions de la
Passio antérieures au X siecle, X 2 est la seule 4 soutenir que les Thé-
bains refuserent de sacrifier aux idoles?¢. J.-M. Theurillat et M. Besson
se rangent d’autant mieux a cet avis que pour eux, le style fleuri de la
version X 2 ne peut étre antérieur au IX®siecle?’. D. van Berchem
constate, lui, qu'une litanie du VIII®siécle reflete la version X 2 plutot
que celle d’Eucherius 8.

Tout autre est ’analyse de L. Dupraz. Il reléve tout d’abord que la
Passio d’X 2 n’a jamais fait I’'objet d’une étude indépendante de celle de
I’écrit d’Eucherius; une prévention a toujours régné contre X 2: la
prévention contre la copie et le remaniement tardif, ce qui lui valut
d’étre nommée par la critique Passio retractata®®. Dupraz pense que
I'auteur de X 2 fut Agaunois; au contraire d’Eucherius, X 2 ne fait
jamais appel au terme géographique « Agaune » pour qualifier les mar-

3 Cf. BEssoN, Monasterium p. 50—-52; THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 18—
19; Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 43.

3 MGH rer. Meroving. III p. 28, sous la cote X 2a.

3% WALAHFRID STRABO, Ymnus de Agaunensis martyribus, MGH Poetae latini aevi
carolini II, Berlin 1884, p. 367: «... saevus imperator/quem nec carmine nominare
dignum/dum sanctos jubet idolis litare/... ».

36 X 2, publié in: Dupraz, les Passions de S. Maurice, appendice p. 13: « Transcensis
igitur Alpibus, Maximianus caesar Octodurum venit, ibique sacrificaturus idolis suis,
convenire exercitum jussit, atroci proposita jussione, ut per aras demonibus consecratas
jurarent, aequalibus sibi animis contra Bagaudarum turbas esse pugnandos».

37 Cf. BessoN, Monasterium p. 50, et THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 19.

38 Cf. D. vaN BERCHEM, Le martyre de la légion thébaine, essai sur la formation d’une
légende, Bile 1956, p. 21, avec référence 4 la litanie. Eucherius soutient que ’ordre refusé
par les Thébains était de combattre une multitude de chrétiens: cf. PAssio ACAUNENSIUM
MartYRUM, MGH rer. Meroving, III p. 34: «Itaque cum et hi, sicut ceteri militum, ad
pertrahendam christianorum multitudinem destinarentur, soli crudelitatis ministerium
detractare ausi sunt atque hujusmodi praeceptis se obtemperaturos negant».

39 Cf. Durpaz, Les Passions de S. Maurice p. 66—68.

10



tyrs, I’évéque Théodore ou le but du voyage de I’épouse de Quintus. X 2
se contente de déterminatifs comme «ce lieu» ou «la-bas»#°. X 2 décrit
Agaune avec plus de détails qu’Eucherius, parlant notamment d’une
fontaine?!. En outre, et c’est important, X 2 décrit encore la basilique
primitive d’Agaune, telle qu’elle figure dans les versions d’Eucherius et
de B, mais non plusde C et de D#2. Or la version C est datée des environs
de 530. X 2 lui est donc nécessairement antérieur. Mais X 2 mentionne,
comme B, la révélation d’Innocent *}. Dupraz situe donc la rédaction de
X 2 entre 490 et 53044

La grande valeur de X 2 réside en ce qu’elle fait du sacrifice aux idoles
paiennes le motif du refus d’ordre des Thébains. L’intérét que suscite
X 2 en relation avec 'historicité du martyre est double. D’une part, si
'auteur de X 2 venait bien d’Agaune et a vraiment écrit 4 la fin du V€ ou
au début du VI¢siecle, son affirmation démontrerait soit qu’il disposait
d’une autre source qu’Eucherius a propos des raisons du martyre, soit
qu’il était mieux renseigné que I’évéque de Lyon sur le cadre général des
grandes persécutions et de la guerre des Bagaudes*’. D’autre part, si la
version X 2 peut étre, du point de vue de la valeur des sources et des
renseignements, placée sur un pied d’égalité avec celle d’Eucherius,
’historicité du martyre agaunois s’en trouvera singulierement renfor-
cée?®. Voila pourquoi L. Dupraz, dont 'ouvrage a pour but avoué de
démontrer la vérité historique du martyre de saint Maurice et de ses
compagnons, s’est penché avec tant de soins sur X 2.

Les conclusions de L. Dupraz quant a I’auteur et la date de la rédac-
tion de X 2 semblent tout a fait pertinentes; cependant I'objection
d’ordre linguistique de M. Besson et de J.-M. Theurillat ne le parait pas
moins. Seul un philologue pourrait, 4 la suite d’une analyse systématique

“0 Passio AcAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 38: « At vero beatis-
simorum Acaunensium martyrum corpora ... sancto Theodoro hujus loci episcopo revelata
traduntur... ».

# X 2, in: Duprraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 13: « Undique tamen
imminentibus saxis, parvus quidem, sed amoenus irriguis fontibus campus includitur».

42X 2,in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 17: «... basilica que vastae
nunc rui adjuncta est». Pour la description d’Eucherius et de C, cf. p. 8-9, notes 28 et
29.

43X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 18: « Neque enim hoc
ommittendum est quod per longum temporis tractum beati Innocentii martyris corpus
Rhodanus relevavity.

44 Sur toute I’argumentation, voir DurrAz, Les Passions de S. Maurice p. 61-68.

45 Sur toutes ces questions, voir le chapitre II sur I'historicité du martyre.

46 Cf. infra p. 23-24, 27-28 et 30-31.

11



et fouillée de X 2, peut-étre apporter une conclusion définitive a la
question. Pour ma part, et contrairement a la majeure partie de la
critique (Theurillat, van Berchem, E. Gabba, Per la storia dell esercito
romano in eta imperiale, Bologna 1974, p. 91), je n’exclurai pas d’office
la these de L. Dupraz, sans pour autant lui accorder un crédit aveugle.

2. La lettre a Salvius

Un petit nombre de manuscrits de la Passio Acaunensium martyrum
contient une lettre d’Eucherius a ’évéque Salvius; ce sont
1) le Parisiensis No 9550, cité plus haut en pages 4-5 sous la cote A 1,
ou la lettre suit la Passio?’.

2) le Remensis No 1143, du XIII®siécle, contenant la lettre apres le
prologue remanié de la Passio (Krusch X 6)1.

3) le Parisiensis No 5293 du XIII¢ siecle, plagant la lettre avant la Passio
(Krusch X 7b) %,

4) le Codex Surii (Krusch X 7c), également du XIII¢siecle "

Cette missive est une lettre d’envoi de la Passio d’Eucherius a Salvius.
Elle s’avére trés précieuse, car elle nous renseigne non seulement sur la
paternité de la composition de la Passio’!, mais encore sur les motifs qui
ont poussé Eucherius a écrire son récit, sur les sources de ce dernier et
existence de pelerins au tombeau des martyrs d’Agaune au milieu du
Vesiecle.

Le destinataire de la lettre, ’évéque Salvius, n’a pas été identifié avec
précision. Sans se montrer catégoriques, B. Krusch, M. Besson et D. van
Berchem pensent qu’il s’agit d’un évéque d’Octodure *2. L. Dupraz en
doute, mais avoue ne pas parvenir a identifier le siege de 'évéque’’.

47 KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 22.

4 KruscH, MGH rer. Meroving. I1I p. 29.

4 KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 29.

*0 KruscH, MGH rer. Meroving. 111 p. 29.

*! LETTRE A SALvIus, MGH rer. Meroving. III p. 39—-40: « Domino sancto et beatissimo
in Christo Salvio episcopo Eucherius. Misi ad beatitudinem tuam scriptam nostrorum
marytrum passionem ».

*2 KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 20; BessoN, Recherches sur les origines des
éveéchés de Geneve, Lausanne et Sion et leurs premiers titulaires jusqu’au déclin du VI¢
siecle, Fribourg 1906, p. 31; Monasterium p. 78-80; vaN BercHEM, Le martyre de la
légion thébaine p. 14-15,

** Cf. Dupraz, Les passions de S. Maurice p. 36—41.

12



Dans la mesure ou Salvius ne joue aucun réle en relation avec le contenu
de la lettre, la question de son origine n’a aucune importance pour mon
étude.

L’intention d’Eucherius est double: comme d’autres font aux saints
martyrs le don d’objets d’or ou d’argent, lui veut offrir en leur honneur
un ouvrage littéraire °*¥; d’autre part, Eucherius veut relater le martyre
des Thébains — non pas I’événement méme, mais les faits — afin de fixer
dans la mémoire ces faits que sinon le temps effacera®’.

Les historiens sont divisés sur la signification 4 attribuer aux affir-
mations suivantes: « Porro ab idoneis anuctoribus rei ipsius veritatem gquae-
sivi, ab his utique qui adfirmabant se ab ipso episcopo Genavensi sancto Isaac
hunc quem praetuli passionis ordinem cognovisse, qut, credo, rursum bec retro a
beatissimo episcopo Theodor viro temporis anterioris acceperit »°°. Plusieurs
points font difficulté. Le fait qu’Eucherius ait cherché la vérité aupres
d’« idoneis auctoribus », d’informateurs srs, démontre selon L. Dupraz le
souci de I'évéque de Lyon d’écrire un récit historique, et non une
hagiographie relevant de I’histoire feinte. Dupraz se sent confirmé dans
son opinion par le fait qu’Eucherius mentionne ceux qui ont renseigné
ces informatcurs, Isaac et surtout Théodore, évéque d’Octodure, 4 qui
furent révélés les saints martyrs, et qui eut, le premier, connaissance du
récit du martyre®’. Du reste, Eucherius soutient avoir préféré cette
version des gesta (celle méme de sa Passio) a2 d’autres versions’®,
J.-M. Theurillat et M. Besson se montrent plus circonspects. Pour eux,
les renseignements sont de seconde main; Eucherius tient son récit de
ceux qui disatent — « Ab his gui adfirmabant » — le tenir d’Isaac, et il pense
— « qut, credo, rursum... » — qu’Isaac le tenait de Théodore: il ne faut pas
négliger ces nuances de langage *?. En outre, si ’expression « bunc quem

* LETTRE A SALvius, MGH rer. Meroving, III p. 40: «Itaque cum alii ex diversis locis
adque provinciis in honorem officiumque sanctorum auri adque argenti ... munera offe-
rant, nos scribta haec nostra ... offerimus, exposcens pro his intercessionem omnium
delictorum adque in posterum juge praesidium patronorum semper meorum ».

> LETTRE A SaLvius, MGH rer. Meroving, III p. 40: « Verebar namque ne per incu-
riam tam gloriosi gesta martyrii ab hominum memoria tempus aboleret»; Passio
AcaunNensiuM MArRTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 32-33: «Sanctorum passionem
martyrum ... pro honore ... explicamus, ea utique fide, qua ad nos martyrii ordo pervenit,
nam per succedentium relationem rei gestae memoriam nondum intercepit oblivio».

*¢ LETTRE A SaLvius, MGH rer. Meroving, III p. 40.

7 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 30-31 et 34-35.

8 «hunc quem praetuli passionis ordinem »; cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice
p- 31.

9 Cf. BEssoN, Monasterium p. 12, et THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 14.

13



praetuli ordinem » peut se traduire par «la version que j’ai préférée », elle
peut aussi bien signifier «la passion qui figure ci-dessus», faisant réfé-
rence 4 la Passio qui accompagne la lettre a Salvius en la précédant sur le
manuscrit autographe %°.

La polémique a fait rage autour de ce passage de la lettre a Salvius.
L’analyse du texte n’a pas toujours été exempte ni de patriotisme local
(Dupraz), ni de critique prévenue (van Berchem). Malgré tout, aucune
des conclusions citées ci-dessus ne m’apparait définitive; on peut seu-
lement constater qu’Eucherius n’a pas utilisé de source écrite, mais qu’il
s’est contenté de récits oraux, postérieurs d’au moins un siécle au mat-
tyre des Thébains. Si Eucherius a vraiment choisi parmi plusieurs ver-
sions celle qu’il a rapportée, il reste a prouver que le choix de I’évéque se
porta sur la plus historique des versions et non sur la plus édifiante.

3. Le martyrologe hieronymien

La derniére piece du dossier hagiographique de saint Maurice con-
siste en 'inscription du nom des chefs de la légion thébaine dans le
martyrologe hiéronymien. Les spécialistes en hagiographie distinguent
deux sortes de martyrologes:

1) Les martyrologes historiques, qui contiennent le nom du martyr
ainsi que le lieu et la date de sa mort, avec parfois un bref récit de son
supplice. La liste de ces noms possédait un caractere officiel, les
inscriptions ne s’y faisant que sur décision ou autorisation de I’évé-
que.

2) Lorsque des clercs se mirent 2 compulser les listes locales de plu-
sieurs Eglises et a opérer des choix pour en sortir des ouvrages plus
ou moins universels, on aboutit a la suppression du caractere officiel
pour disposer de martyrologes privés®!.

Le martyrologe hiéronymien occupe une place particuliére parmi les
ceuvres de son genre. Il résulte de la confluence de trois sources: un
férial romain, aussi appelé Depositio martyrum, un martyrologe oriental

60 Cf. Besson, Monasterium p. 12—13; THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 14;
KruscH, MGH rer. Meroving. III p. 24.

8t Cf. H. DeLEHAYE, Cinq legons sur la méthode hagiographique, Bruxelles 19682,
p- 42-54, ainsi que R. A1GriN, L’hagiographie, ses sources, ses méthodes, son histoire,
Poitiers 1953, p. 11.

14



et un calendrier d’Afrique. Ces sources furent compilées par un clerc
italien aux environs de 430-435°% Toutefois, ’ouvrage primitif de ce
clerc a disparu; nous ne le connaissons que sous la forme que lui donna
un rédacteur ayant travaillé a Auxerre en 592 au plus tard, et plus
précisément par une copie de ’écrit d’ Auxerre, le Codex Epternacensis,
Parisinus No 10837%3,

Au moment ou elles furent compilées, en 430—435, les trois sources
du hiéronymien contenaient des compléments et des continuations que
’on a classés en quatre catégories®¢. L’anonyme auxerrois introduisit 2
son tour des compléments dans sa nouvelle rédaction, appelée commu-
nément recension gallicane, tirés des calendriers des Eglises de nom-
breuses provinces de la Gaule®.

Or saint Maurice et les soldats thébains figurent au martyrologe
hiéronymien®. La question est de savoir s’ils firent partie de la com-
pilation italienne primitive ou plutét de celle d’Auxerre de la fin du
VI€ siécle.

H. Delehaye pense que «les saints d’Agaune font probablement partie
des suppléments gallicans de ’hiéronymien », donc des ajouts introduits
par le rédacteur auxerrois®’. R. Aigrain, lui, affirme que les martyrs
d’Agaune proviennent de la compilation italienne de 430—435: en effet,
I'on sait que si de nombreuses provinces sont représentées dans les
suppléments auxerrois, les Alpes Maritimes, les Alpes Pennines, la
Premi¢re Germanie et la Deuxiéme Lyonnaise n’y figurent pas du
tout %8, Or I’évéché d’Octodure faisait partie des Alpes Pennines. Les
martyrs d’Agaune ne peuvent donc avoir été inscrits que dans la com-
pilation italienne. '

Un élément supplémentaire parle en faveur de 'opinion de R. Aigrin,
a savoir que 'inscription de saint Maurice et des Thébains appartient 2

62 Cf. AiGrIN, L’hagiographie p. 32-50.

6 Cf. J. Dusors, Les martyrologes du Moyen Age latin, in: Typologie des sources du
Moyen Age occidental, fasc. 26, Brepols 1968, p. 31. Voir aussi MARTYROLOGIUM
HIERONYMIANUM, in Acta Sanctorum (AASS) Nov. I1/1, Prolegomena p. VIII, et encore
H. DELEHAYE, Cinq legons p. 52-53.

4 Cf. R. A1GrIN, L’hagiographie p. 34-35.

¢ Cf. AiGrIN, L’hagiographie p. 38—40.

¢ MarTYROLOGIUM HIERONYMIANUM, AASS Nov. I1/1 p. 124, cité d’apres le codex
Epternacensis: « X K o¢. rom. nt. basilae et sci maurici cu vl mi DCLXVI. In aganis et
aliorum candidi exuperi innocenti vitalis. ausidior germani epi».

67 Cf. DELEHAYE, Les origines du culte des martyrs, Bruxelles 1912, p. 355.

68 Cf. A1GRIN, L’hagiographie p. 38—40.

15



la compilation italienne: il s’agit des relations de Théodore, évéque
d’Octodure 2 la fin du I'V€ siécle, avec saint Ambroise, évéque de Milan.
Il n’est pas déraisonnable de penser que ces liens aient favorisé I'intro-
duction des martyrs agaunois dans la Depositio martyrum, attendu que
leur révélation s’avere 4 peu preés contemporaine de celle de Gervasius
et Protasius 2 Milan en 386, et que ces deux derniers saints figuraient
dans la Depositio®. Ainsi donc, a4 défaut de preuves tangibles, de treés
fortes présomptions permettent d’affirmer que saint Maurice et ses
compagnons figuraient au hiéronymien au plus tard en 430-435, et
probablement dans la Depositio martyrum antérieure a 430.

II. HISTORICITE DU MARTYRE D AGAUNE

Il s’agit dans ce chapitre de faire le point sur les résultats obtenus par
ceux qui, depuis environ un siécle, se sont occupés de la question du
martyre d’Agaune et des récits y relatifs. Ou cela se révélera nécessaire,
'analyse d’un détail ou d’une question spécifique sera reprise, afin soit
de clarifier ce qui en a déja été dit, soit de parvenir a des conclusions
différentes de celles communément énoncées jusqu’a présent.

1. Le récit des événements

Pour ce qui concerne le récit des événements, je renvoie le lecteur au
résumé de la Passio Acaunensium martyrum en pages 6-7. Il faudra,
pour de plus amples informations, se référer directement au texte ori-
ginal.

2. Quelgques analyses du martyre et de la Passio d’Eucherius
Des 1850, nombreux furent historiens et critiques a se préoccuper de
la véracité du récit d’Eucherius. Etudes, articles et publications se suc-

céderent 2 une cadence assez élevée jusque dans les années 1960. L’hi-
storicité du martyre des Thébains donna lieu a une vive polémique qui

8 A ce sujet, voir infra p. 37-38.

16



mit aux prises les inconditionnels du martyre et les contempteurs de la
Passio, presque tous s’acharnant 4 rendre caduque la thése des adver-
saires au moyen d’arguments et de raisonnements, il faut bien I’avouer,
pas toujours trées honnétes. Voici en résumé quelques-unes des prises de
position les plus marquantes de cette polémique.

A la suite de plusieurs auteurs, P. Allard conclut, en 1890, a la vérité
historique du martyre, qui aurait été un épisode de la guerre des Bagau-
des’% En 1891, F. Stolle convint de la réalité du martyre pour trois
soldats seulement: Maurice, Exuperius et Candidus; les compagnons
auraient été ajoutés par la légende 7. En 1893, E. Egli prétendit que les
martyrs avaient été de vulgaires habitants de la vallée Pennine, tués en
56 av. J. C. par les légions romaines de Galba, fétés comme des défen-
seurs de I'indépendance nationale et devenus saints par une méprise des
gens du IV¢siécle 72, Pour B. Krusch (en 1896), il n’y eut jamais de
martyre 4 Agaune: Théodore découvrit un cimetiére gallo-romain et
crut avoir affaire a des reliques. Comme la Thébaide regorgeait alors de
saints, et que les nombreuses reliques firent penser 2 une légion, on

supposa qu’il s’agissait d’une légion thébaine ’3. En 1907, A. Dufourcq
considéra la Passio comme une pure légende 4. En 1920, C. Jullian
établit la trés grande vraisemblance des faits d’ordre politique et mili-
taire racontés par la Passio 7°. En 1925, G. de Manteyer confirma la these
de Dufourcq ’6. En 1932, H. Leclercq reprit en partie les conclusions de
M. Besson pour penser que le martyre avait réellement eu lieu”’.

J’ai omis de mentionner les ouvrages de M. Besson (1913),
J--M. Theurillat (1954), D. van Berchem (1956) et L. Dupraz (1961). Du
fait qu’ils m’apparaissent a la fois comme les plus caractéristiques et les
plus fouillées de toutes les publications parues sur saint Maurice jusqu’a

70 P. ALLARD, La persécution de Dioclétien et le triomphe de ’Eglise, 1, Paris 1890,
p. 25=-35.

"'F. SroLLE, Das Martyrium der thebidischen Legion, Breslau 1891, p. 47-52 et 64—
83.

2 E. Ecui, Kirchengeschichte der Schweiz bis auf Karl den GroBen, Zirich 1893,
p. 117-123 et 133,

7* B. KruscH, MGH rer. Meroving, 111 p. 21-22,

"4 Cité in: BEssoN, Monasterium p. 6.

7* C. JuLLian, Notes gallo-romaines, questions hagiographiques: la légion thébaine,
in: Revue des Etudes Anciennes, 22 (19672) p. 42-45.

76 Cité in: THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 17.

77 H. LEcLERCQ, Maurice d’Agaune, in: DACL 10 (1932) p. 2723.

17



présent, ils seront cités lors de 'examen des diverses parties de la
Passio.

Il n’entre pas dans le cadre de mon étude de m’étendre en une analyse
poussée de I'historicité du martyre thébain. L’attention se portera sur les
moments forts de ce massacre et de ce qu’en relatent Eucherius et X 2.
Le reste ne sera mentionné qu’en passant.

3. Le cadre historique du récit

C’est le gros point faible de la Passio d’Eucherius. L’évéque fait
allusion, en parlant du martyre d’Agaune, a une grande persécution
organisée par Dioclétien et Maximien ’® que 'on ne peut identifier qu’a
celle ouverte en 303. Or 'on sait que la derniére campagne qu’entreprit
Maximien au nord des Alpes, avec un commandement effectif, fut celle
de 296 sur le Rhin 7. Ainsi sept ans séparent la derniére apparition de
Maximien au-dela des Alpes du début de la persécution. En outre, et
malgré le fait que les forces militaires impériales avaient entre autre
pour tiche d’assurer ’ordre 2 'intérieur des frontieres, aucune armée de
la Tétrarchie ne regut jamais, comme telle, une mission de persécu-
tion #°; enfin, les quelques chrétiens qui pouvaient alors résider en
Gaule ! n’auraient jamais pu justifier un déploiement de forces égal a
celui que décrit Eucherius, c’est-a-dire a toute une armée. Ainsi donc,
I’évéque de Lyon se trompe aussi bien sur la mission de I'armée de
Maximien, et par conséquent de la légion thébaine (poursuivre une

8 Passio AcauNENsiuM MartYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 33-34: «Sub Maxi-
miano, qui Romanae reipublicae cum Diocletiano collega imperium tenuit, per diversas
fere provincias laniati aut interfecti martyrum populi. Idem namque Maximianus ...
impietatem suam ad extinguendum christianitatis nomen armaverat. Si qui tunc Dei veri
cultum profiteri audebant, sparsis usquequaque militum turmis, vel ad supplicia vel ad
necem rapiebantur, ac velut vagatione barbaris gentilis prorsus in religionem arma com-
moverat. Erat eodem tempore in exercitu legio militum, qui Thebaei appellabantur ...
Itaque cum et hi, sicut ceteri militum, ad pertrahendam christianorum multitudinem
destinarentur... ».

7 Cf. W. EnssLiN, Maximianus (Herculius), in: Paulys Realenzyklopidie der classi-
schen Altertumswissenschaften (RE), 28 (1930) p. 2503-2504.

80 Cf. G. Loruzsanski, La police romaine et les chrétiens, in: L’ Antiquité classique, 20
(1951) p. 5-42.

81 Cf. E. DELARUELLE/A. LATREILLE/]. R. PALANQUE, Histoire du catholicisme en
France, 1, Paris 1963, p. 17-26.

18



multitudo christianorum) que sur I’époque ou cette armée aurait passé les
Alpes.

Tout cela a suffi pour que certains, tel Egli, Krusch et plus récemment
van Berchem, considerent la Passio comme une légende et le martyre
comme une histoire inventée, puisque le cadre général du récit ne
correspond pas au cadre historique réel 82,

L. Dupraz est d’un autre avis. Nous avons vu plus haut pourquoi il
considére que la version X 2 du martyre posséde autant de valeur
historique que celle d’Eucherius #. Or X 2 soutient que Maximien avait
passé les Alpes avec une armée pour dompter le soulévement des
Bagaudes 8.

Que s’est-1l réellement passé ? Pour le comprendre, il faut s’en repor-
ter a la carriere politique de Dioclétien, ainsi qu’a la situation générale
de 'Empire a la fin du III¢ siécle. Valerius Diocletianus, un Illyrien de
basse origine, fut proclamé empereur a la mort du Numerianus, en
novembre 284, a Nicomédie. Apres avoir épuré I’armée d’Orient de ses
éléments les moins fidéles, Dioclétien se mit en marche, au printemps
285, avec ses troupes, afin de soumettre Carinus, chef militaire qui
régnait alors sur la partie occidentale de 'Empire. Aprés avoir essuyé
une lourde défaite en Moésie, Dioclétien échappa 4 la catastrophe du
fait de ’assassinat de Carinus par I'un de ses officiers. Au début de I’été
285, Dioclétien resta seul au pouvoir et se vit acclamé par le
Sénat &5,

A cette époque, la sécurité de ’Empire était menacée 4 la fois sur les
frontieres et a 'intérieur. Des bandes de Quades et de Marcomans
guerroyaient sur le Danube et le Rhin, alors qu’en Gaule avait éclaté la
révolte des Bagaudes. Décidé a prendre personnellement les choses en
main sur le Danube, Dioclétien envoya, vers la fin de I’été 285, son ami

82 Au sujet d’Egli et de Krusch, cf. p. 17 notes 72 et 73; vaAN BERCHEM, Le martyre
p. 24-25.

83 Cf. supra p. 10-12.

84 X 2, in: DuprAzZ, Les Passions de S. Maurice appendice p. 13: « Diocletianus quon-
dam romanae reipublicae princeps, cum ad imperium totius orbis fuisset electus ... ad
consortium imperii vel laboris, olim sibi commilitonem Herculium Maximianum caesa-
rem fecit. Eumque contra Amandum et Aelianum, qui in Bagaudarum nomen prae
sumptione servili arma commoverant, ad Gallias destinavit. Cui ad supplementum exer-
citus legionem Thebaeorum ... dedit».

85 Cf. W. EnssLIN, Valerius (Diocletianus), in: RE 2. Reihe, 14 (1948) p. 2419-
2425,

19



Maximien rétablir 'ordre en Gaule. A cet effet, Maximien fut nommé
césar, ce qui ne lui conférait d’ailleurs pas un rang égal 4 celui de
Dioclétien 8.

Selon les sources romaines du troisieme quart du IV€siecle, les
Bagaudes étaient des paysans, des voleurs et des fugitifs #” qui s’étaient
soulevés contre Carinus en 283-284. Celui-ci, occupé a faire face aux
généraux qui lui disputaient le tréne, n’avait pu combattre le mouve-
ment rebelle, qui s’était répandu comme une trainée de poudre. De fait,
et bien que I'expédition de Maximien se soit soldée par un succes, les
Bagaudes se regroupérent par la suite en puissantes bandes armées et
forcérent, en 407, un commandant en chef de 'armée romaine a leur
abandonner tout son butin pour pouvoir passer les Alpes et retourner en
Iralie. Au cours du V¢siecle, les Bagaudes, dont le nom d’origine cel-
tique signifiait «les combattants», parvinrent a créer des communautés
importantes en Gaule et au nord de I’Espagne ®5.

On ne connait ni les effectifs ni la composition du corps expédition-
naire de Maximien, ni méme le chemin qu’il suivit, en 285, pour se
rendre en Gaule. Toutefois, seul le Summus Poeninus, ’actuel Grand-
St-Bernard, peut entrer en ligne de compte, pour la bonne raison qu’il
constituait 2 ’époque le seul col alpin a-travers lequel passait un axe
d’importance entre I'Italie et le nord des Alpes®. Quoi qu’il en soit,
I'expédition de Maximien fut couronnée de succes, et ce assez facile-
ment si 'on en croit les sources %°.

Revenons aux Passions. L’historiographie romaine n’affirme nulle
part que les Bagaudes aient confessé la foi chrétienne. Mais X 2 ne

86 Cf. ExssLIN, Valerius (Diocletianus), in: RE 2. Rethe 14 (1948) p. 2425-2426. Voir
aussi W. SEstoN, Dioclétien et la Tétrarchie, Paris 1946, p. 56—69. Sur la nomination de
Maximien, Cf. EnssLiN, Maximianus (Herculius), in: RE 28 (1930) p. 2489-2494.

7 AureLIUs VICTOR, Liber de Caesaribus, 1. ed. R. Griindel, Leipzig 1970, p. : « Nam-
que ubi comperit Carini Helianum Amandumque per Galliam excita manu agrestium ac
latronum, quos Bagaudas incolae vocant populatis late agris plerasque urbium tentare,
Maximianum statim fidum amicitia quamquam semiagrestem, militiae tamen atque inge-
nio bonum imperatorem jubet ». Voir aussi Eutrorius, Breviarium, MGH AA Tl p. 162, et
Paurus Orosius, Historiae adversum paganos VII/25, ed. C. Zangemeister, Hildesheim
1967, p. 48.

8 Cf. O. SEECK, Bagaudae, in: RE 4 (1896) p. 2766-2767.

8 Sur le Summus Poeninus, cf. P. GOEssLER, Poeninus, in: RE 41 (1951) p. 1156-
1162.

% Cf. Paurus Orosius, Historiae p. 48: « Maximianum ... qui facile agrestium homi-
num imperitam et confusam manum militari virtute composuit ».

20



’'avance pas non plus; pour lui, le fait de combattre les Bagaudes n’a
aucun rapport avec le refus d’ordre des Thébains, puisqu’il s’agissait, a
Octodure, de sacrifier aux dieux paiens °'.

Pourquoi Eucherius s’est-il fourvoyé ? Parce qu’il a inventé I’histoire
du martyre, répondent les uns ?2. Pour L. Dupraz, Eucherius se laissa
entrainer, comme tant d’autres auteurs chrétiens de son temps, par la
perspective dans laquelle on plagait, au V€¢siecle, le réegne des Tétrar-
ques. La violence et la durée de la grande persécution de 303-311 firent
que plus on s’éloigna de ces années terribles, plus la persécution devint,
aux yeux des chrétiens, le signe distinctif du réegne des Tétrarques.
Lactance ayant contribué a faire de Maximien un tyran cruel doublé
d’un paien entété, on assimila les Tétrarques, et plus particulierement
Dioclétien et Maximien, a des persécuteurs assoiffés de sang. Preuve en
est I’¢re dite de Dioclétien ou des martyrs, imaginée en Egypte, et qui
commengait 2 'avénement de Dioclétien en 284.

Cette perspective faussée provoqua, toujours selon Dupraz, la dévi-
ation ayant trait aux Bagaudes. Il n’en fallait pas beaucoup pour qu’Eu-
cherius, ayant en mémoire les Bagaudes matés par Maximien et faisant
écho aux nombreux martyrs de la persécution, pensit que si Maximien
avait poursuivi les Bagaudes, ce ne pouvait étre que parce qu’ils avaient
été chrétiens ?°.

Si la démonstration de L. Dupraz ne manque pas de pertinence,
surtout dans sa premiére partie, elle n’en laisse pas moins subsister des
doutes, du fait de I’absence de preuves ou de renseignements relatifs au
comportement d’Eucherius. Quant a la version X 2, il est vrai qu’elle
corrobore tout 2 fait la réalité historique et qu’elle se révele en cela de
bien plus de valeur que ce que n’avaient reconnu les études antérieures a
celle de Dupraz. En ce qui concerne le cadre historique du martyre
d’Agaune, X 2 se montre tout a fait crédible. Le massacre de la légion
thébaine, s’il a eu lieu, n’a pu étre ordonné qu’en 285 ou au début 286,
lorsque Maximien s’en allait combattre la révolte des Bagaudes.

! Ct. infra p. 24-27.

%2 Cf. supra p. 17.

3 Cf. DupraAz, Les Passions de S. Maurice, p. 98—101, avec plusieurs références a des
sources romaines.

21



4. La présence d’une « légion thébaine » a Agaune

Sur ce point, aucune divergence entre Eucherius et X 2; pour tous
deux, une légion de soldats thébains avait pour mission de renforcer
I’armée de Maximien. Chrétiens, ces soldats étaient au nombre de 6600
pour Eucherius, 6660 selon X 2 %4,

Les doutes de la critique se sont portés sur deux points: comment des
Thébains pouvaient-ils se trouver en Gaule en 285-286? Pouvait-il
vraiment y avoir une légion d’environ 6000 hommes composée uni-
quement de Thébains?

Autour de ces questions se sont groupées plusieurs études sur ’armée
romaine du Haut-Empire et sur les réformes militaires de Dioclétien,
Parmi elles, citons celles de C. Jullian, de R. Saxer, de D. van Berchem et
de L. Dupraz®’.

De par le texte de la Notitia Dignitatum, partibus Orientibus, qui
recense toutes les forces militaires du Haut-Empire jusqu’a Constantin
le Grand, nous savons qu’il existait au I'V€siécle quatre légions thébai-
nes %¢. Cependant, deux de ces légions furent créées par Dioclétien, lors
de sa réforme de 296-302?7. A 'extréme fin du III¢siecle, la I Maxi-
miana et la III Diocletiana constituaient les seules légions qui prove-

94 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 33-34: « Erat eodem
tempore in exercitu legio militum, qui Thebaei appellabantur. Legio autem vocabatur,
quae tunc sex milia ac sexcentos viros in armis habebat. Hi in auxilium Maximiano ab
Orientis partibus acciti venerant viri in regus bellicis strenui et virtute nobiles, sed
nobiliores fide ; erga imperatorem fortitudine, erga Christum devotione certabant. Evan-
geli praecepti etiam sub armis non immemores reddebant quae Dei erant Deo et quae
Caesaris Caesari restituebant». — X 2, in: DuprAz, Les Passions de S. Maurice, appendice
p. 13: «Cui ad supplementum exercitus legionem Thebaeorum ex orientalibus militibus
dedit. Quae legio sex milia sexcentos et sexaginta viros validos animis et instructos armis
antiquorum Romanorum habebat exemplo. Hi igitur milites christianae religionis ritum
orientali traditione susceperant, fidlemque sacram virtute et armis omnibus praepone-
~ bant».

%5 JuLLiAN, Notes gallo-romaines p. 41-48, — SAxeR, Untersuchungen zu den Vexilla-
tionen des rémischen Kaiserheeres von Augustus bis Diokletian, in: Epigraphische Stu-
dien, 1, (1967). — vaN BERCHEM, L’armée de Dioclétien et la réforme constantinienne,
Paris 1952. — Dupraz: Les Passions de S. Maurice d’Agaune. Essai sur 'historicité de la
tradition et contribution 4 I’étude de I'armée prédioclétienne et des canonisations tardives
de la fin du I'V® siécle, Fribourg 1961.

9 Ce sont la II Flavia Thebaeorum, la IT Trajana Thebaeorum, la I Maximiana The-
baeorum et la III Diocletiana Thebaeorum. Cf. NoTITIA DIGNITATUM, in partibus Orien-
tibus, ed. O. Seeck, Frankfurt/Main 19622, p. 25, 59, 64.

97 Cf. JuLLiaN, Notes gallo-romaines p. 42, et vAN BERcHEM, L’armée de Dioclétien
p. 28-31.

22



naient d’Egypte. Aucune « legio Thebaeorum » ne figure sur les listes des
légions du Haut-Empire. De plus, aucune des deux légions citées ci-
dessus ne fit partie d’une armée expéditionnaire d’Occident 8. D. van
Berchem conclut la-dessus a 'incompatibilité entre la localisation du
martyre — Agaune — et I’identité des victimes — les Thébains %.

Mais R. Saxer a démontré que ’Empire romain ne possédait pas, au
début, d’unité militaire mobile. Afin de pallier cet inconvénient, les
empereurs, surtout depuis Hadrien, prirent ’habitude de détacher, a
partir des légions cantonnées dans les provinces, de petites unités appe-
lées «vexillationes», et d’en constituer des corps expéditionnaires ad
hoc. Dés le début du III€ siécle, ces vexillations devinrent toujours plus
indépendantes de leur unité d’origine, et bien que comptant un effectif
maximum de 1000 hommes, porterent avant le nom de leur pays d’ori-
gine I'appellation de légion '

L. Dupraz s’est penché avec beaucoup d’attention sur la question. Il
en déduit, au terme d’une recherche trés fouillée, qu’une vexillation en
provenance d’Egypte, et plus précisément de sa légion d’alors, la II
Trajana Fortis '°!, pouvait trés bien avoir assisté au sacre de Dioclétien a
Nicomédie en novembre 284, puis étre venue en Italie 2 la suite de
’empereur pour avoir été plus tard intégrée au corps expéditionnaire de
Maximien. Comme la II Trajana Fortis, basée normalement en Egypte,
avait déja effectué du service en Occident avec effectif complet en
166—175 et en 211-217, Dupraz pense que la présence d’une de ses
vexillations dans ’armée de Maximien se révele non seulement possi-
ble, mais méme probable '°2

Mais pourquoi Eucherius écrit-il alors expressément que la légion
compte 6600 hommes ? Parce que, répond Dupraz, ses sources, les idones
auctores, lui avaient parlé d’une légion thébaine, n’étant eux-mémes pas
au courant du fait que le terme de « /egio » pouvait aussi s’appliquer a une

%8 Voir vaN BERCHEM, L’armée de Dioclétien p. 28-31, et Tabellen iiber die Vertei-
lung der Legionen in den verschiedenen Provinzen des Reiches, in: RE 24 (1925)
p- 1362-1371.

% Cf. vaN BERCHEM, Le martyre de la légion thébaine p. 28-32.

190 Cf. SaxeR, Untersuchungen p. 118—124, ainsi que A. NEUMANN, Vexillatio, in: RE
2. Reihe 16 (1958) p. 2444-2445.

191 Sur la II Trajana Fortis et ses détachements, cf. E. RiTTERLING, Legio II Trajana, in:
RE 24 (1925) p. 1484—1490, et aussi vaN BEcHEM, L’armée de Dioclétien p. 60.

102 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 204-214 et 219-237, avec citations et
références relatives aux services de la II Trajana Fortis en Occident.

23



vexillation, et que I’évéque de Lyon, en bon lettré, savait que Ieffectif
d’une légion romaine se montait environ a4 6000 hommes. D’ailleurs,
par la phrase « Legio autem vocabatur, quae tunc sex milia ac sexcentos viros
in armis bhabebat », Eucherius ne se serait pas exprimé sur cette légion —
celle des Thébains —, mais sur une légion — I’archétype de la légion
romaine. X 2 ne ferait en 'occurrence que reprendre Eucherius !9,

Les remarques de L. Dupraz, bien que parvenant a établir la vrai-
semblance de la présence des Thébains a2 Agaune, groupés en une unité
appelée légion, ne peuvent absolument rien démontrer, si ce n’est
encore une fois que la Passio Acaunensium martyrum détient toujours le
secret de ’historicité des événements d’Agaune. Car démontrer la vrai-
semblance d’un fait ne revient pas, et de loin, 4 en établir sa réalité
historique. Les présomptions avancées en faveur de la présence des
Thébains a Agaune en 285-286 ont pour mérite, méme a défaut de
preuves, de réduire a néant I’hypotheése de van Berchem, selon qui il
s’avere impossible, donc faux de le prétendre, que des Thébains se soient
trouvés 2 Agaune 2 la fin du III®siecle; elles ne peuvent malheureuse-
ment apporter aucun élément décisif en faveur de I’historicité du mar-
tyre.

5. Les raisons d’un refus d’ordre

Nous avons vu que 'ordre donné par Maximien aux soldats de son
armée n’avait pas le méme caractére chez Eucherius ou dans la version
X 2. Pour I’évéque de Lyon, les Thébains refusérent de combattre des
chrétiens '%. Pour X 2 en revanche, les Thébains, ayant entendu dire,
chemin faisant, que Maximien allait exiger un sacrifice aux idoles
paiennes, pass¢rent outre Octodure pour se rendre a Agaune. Maximien
les ayant rappelés a Octodure, ils refusérent de s’y rendre, afin de ne
point sacrifier '%%,

103 Cf. DuprAz, Les Passions de S. Maurice p. 219.

194 Cf. n. 38 p. 10.

105 X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice appendice p. 13-14: « Transcensis
igitur Alpibus, Maximianus caesar Octodurum venit, ibique sacrificaturus idolis suis,
convenire exercitum jussit ... ut per aras demonibus consecratas jurarent, aequalibus
animis sibi contra Bagaudarum turbas esse pugnandos. Quod ubi primum pervenit ad
notitiam thebaidae legionis, praeteriens Octodurum oppidum, ad locum cui Agauno
nomen est, celeriter properavit, ut ... necessitatem committendi sacrilegii praeteriret ...
Maximianus ... agnovit praetergressam legionem. Subito ... satellites mittit, ut legionem ad
sacramentorum suorum sacrilegia revocarent ... Tunc hi qui praeerant legionis miti affatu
dedere responsum ... Octodurum non redire ».

24



Bien que différentes, les versions d’Eucherius et de X 2 se rejoignent
en ce sens que la signification profonde du refus d’ordre est la méme:
c’est leur confession chrétienne qui empécha les Thébains soit de com-
battre leurs fréres en religion, soit de commettre un sacrilége. Du reste,
au chapitre VI de sa Passio, Eucherius fait dire aux Thébains que non
seulement ils refusent d’exécuter 'ordre, mais qu’ils ne reconnaissent
qu’un seul Dieu, qu’ils détestent les idoles profanes et qu’on ne saurait
les contraindre 4 renier leur foi chrétienne '%¢, Ce discours, assez boiteux
dans le contexte d’une mission de persécution, s’expliquerait mieux
comme réponse 4 un ordre de sacrifier aux dieux, dont Eucherius
pourtant ne dit mot.

L’ambiguité de la présence de soldats chrétiens dans I'armée impé-
riale du ITI¢ siecle n’enléve rien a sa réalité. Il est vrai que les chrétiens
formaient, au sein de I’Etat romain, une classe en soi. Le mandat de
Néron, en vigueur dés 64, servait de base juridique pour condamner a
mort quiconque était convaincu d’étre chrétien. Selon ce mandat, con-
séquence de I'incendie de Rome et des accusations lancées par Néron
contre la communauté chrétienne, les «christiani » étaient considérés
non comme les adeptes d’une secte religicuse, mais comme les partisans
d’un homme nommé Christus '°’. Du mandat définissant les chrétiens
comme des adversaires politiques du régime impérial et méme de I’Etat,
Trajan fit un rescript ayant force de loi dans tout ’Empire ; le simple fait
d’étre chrétien entrainait, 2 moins d’une abjuration, la mise 2 mort. Et
méme si, des le début du III¢siecle, on commenga 2 comprendre la
nature religieuse du christianisme, on ne remit pas en question la vali-
dité du rescript de Trajan !%. Du reste, la renaissance, a partir du régne
de Caracalla, du culte des dieux de I’ancienne Rome, devenus les pro-
tecteurs officiels de I’Etat, contribua dans une mesure importante
I’accroissement de trés sévéres mesures a I’encontre des chrétiens, car

196 Passio AcAUNENsIuM MarTYRUM, MGH rer. Meroving. III p. 35: «Ubi vero ad
Thebaeos denuntiatio iterata pervenit ... vociferatio ... in castris exoritur adfirmantium
numquam se ulli in haec tam sacrilegia ministeria cessuros, idolorum se profana semper
detestatos, christianis se inbutos sacris et divinae religionis cultu institutos, unum se
aeternitatis Deum colere, extrema experiri satius esse quam adversum christianam fidem
venire ».

97 Cf. E. PETERSON, Frithkirche, Judentum und Gnosis, Studien und Untersuchungen,
Rom 1959 p. 64-87.

'8 Cf. J. MOLTHAGEN, Der rémische Staat und die Christen im 2. und 3. Jh., Géttingen
1970 p. 33-45.

o
wn



ceux-cise refusaient a tout sacrifice et a toute vénération non seulement
des « di publici populi Romani », mais aussi a toute célébration du culte de
’empereur. Procés et condamnations se multiplierent contre ceux en
qui beaucoup voyaient des ennemis de I’Etat ',

Néanmoins, ’'armée romaine du III¢ siecle comptait dans ses rangs un
certain nombre, assez peu élevé il est vrai, de soldats chrétiens. Cela
s’explique par le fait que si ’Eglise interdisait a ses membres de verser le
- sang d’autrui, elle préchait également la fidélité a 'empereur, 4 'Etat et
a ses institutions, se fondant pour cela sur la parole du Christ « Rendez 4
César ce qui est a César» ''?,

Sirares étaient les chrétiens qui servaient dans les troupes d’Occident,
I'armée orientale en revanche, stationnée dans des régions profondé-
ment christianisées, en comptait un nombre assez important, sans que
pour cela la religion de ces soldats ait manifesté une quelconque incom-
patibilité avec la discipline et les us et coutumes militaires. Mais a la fin
du III¢ siecle apparurent dans les rangs toute une série d’objecteurs qui
refusaient soit d’accomplir leur service, soit de sacrifier aux dieux.
Plusieurs empereurs, dont Decius et Dioclétien, pratiquérent des pur-
ges, de portée d’ailleurs assez limitée, destinées a rétablir la discipline et
I'obligation de servir'''. Les punitions infligées aux objecteurs n’al-
laient que rarement jusqu’a la peine capitale, malgré le rescript de Trajan
toujours en vigueur ; on se bornait a destituer — « gradus dejectio » — ou 2
renvoyer de I'armée — « missio ignominiosa » — les inculpés. Les cas connus
de décimation, appliquée en général a une unité au moins égale a une
cohorte, demeurent peu fréquents au III¢siecle ''2. Plus tard, ’hagio-
graphie donna aux martyrs militaires un relief tout particulier. H. De-
lehaye releve que, s’il s’aveére exact que plusieurs cas de martyre militaire
soient authentiques, I'archétype du soldat-martyr frappait mieux 'ima-
gination populaire que le martyr civil, et que les hagiographes ne se
firent pas faute d’en abuser ''3.

199 Cf. J. BLEIKEN, Verfassungs- und Sozialgeschichte des romischen Kaiserreiches, 2,
Paderborn 1978, p. 164 et 171-174.

110 Cf. K. Bau, Friihchristliche Kirche und heidnischer Staat, in: Handbuch der Kir-
chengeschichte, 1, Freiburg 1963, p. 358-360. Voir aussi A. FLIcHE/V. MARTIN, Histoire
de ’Eglise, 1, Paris 1938, p. 39.

"1 Cf. E. GaBBa, Per la storia dell esercito romano in eta imperiale, Bologna 1974,
p. 79-93.

"2 Cf. G. R. Warson, The roman soldier, Ithaca N. Y, 1969, p. 119-122.

'3 Cité in: GaBBA, Per la storia dell esercito romano p. 93.

20



Qu’en est-il des Passio Acaunensium martyrum? Les décimations,
suivies de 'extermination de tous les soldats de la légion, représentent-
elles la modalité littéraire d’'une punition infligée a des chrétiens de
I’armée de Maximien, ou reflétent-elles plutét la réalité des faits ? Si les
Thébains n’avaient pas suscité de haine particuliére de la part des autres
unités du corps expéditionnaire, et il ne semble pas y avoir eu de raison 2
cela, on voit mal des soldats professionnels participer 4 la mise 2 mort de
leurs camarades juste avant d’entrer en campagne. De plus, il n’existe a
ma connaissance aucun exemple, dans I’histoire de 'armée impériale,
d’unité dont la mutinerie pour motif religieux ait coiité la vie a tous ses
membres. Sans pour autant mettre en doute le martyre en tant que fait, je
pense que décimations et extermination totale relévent du cliché
hagiographique.

Quoi qu’il en soit, il faut bien reconnaitre que les divergences entre la
version d’Eucherius et celle de X 2 suscitent énormément de questions.
Tout d’abord, quel crédit accorder a un lettré du I'V€ siecle qui fait part
de ses précautions dans le choix des sources de son récit pour se tromper
ensuite aussi lourdement sur le cadre général des événements d’Agaune
et, probablement, sur les raisons du refus d’ordre des Thébains? En
outre, quelles furent les sources d’X 2 pour ce méme cadre ? J.-M. Theu-
rillat pense qu’il s’agit d’une tradition locale agaunoise ''4. Mais on ne
sait rien de cette tradition. Bien plus, la Passio d’Eucherius faisait partie
d’une liturgie agaunoise de la fin du V¢siecle ''°. Pour avoir été lue 2
Agaune, cette Passio devait faire figure de version officielle ; en tous cas,
elle ne pouvait pas contredire une éventuelle tradition locale, sans quoi
jamais ceux qui auraient été par définition les dépositaires de cette
tradition, a savoir les clercs d’Agaune, n’auraient admis une Passio écrite
a Lyon dans la liturgie de leur communauté. Par conséquent, tradition
locale éventuelle et Passio d’Eucherius devaient se recouper entiére-
ment, et la question des sources d’X 2 reste posée.

L’anayse du refus d’ordre me donne ici 'occasion de m’arréter quel-
que peu sur les aspects formels des Passzo. Dans les deux versions, le
refus d’ordre est énoncé en discours direct ''¢. La tirade par laquelle les
Thébains, chez Eucherius, se justifient, les discours prononcés, dans X 2,

'Y THEURILLAT, L’abbaye de Saint-Maurice p. 19.

15 Cf. supra p. 7-8.

'16 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, chapitre 9, MGH rer. Meroving. I1I p. 36-37.
X 2, in: Duprraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 14-16.

7



par les chefs de la légion, relevent évidemment de la dimension litté-
raire du genre hagiographique. Certes, H. Delehaye a montré que pour
les Anciens, ’historiographie présentait des analogies avec la rhétori-
que, qu’historiographie ne signifiait pas critique de I’histoire et que
celle-ci, étant ce qui se lisait, ne pouvait étre par conséquent exempte
d’effets littéraires. L’historien moderne doit donc se garder de toute
prévention abusive contre ces aspects littéraires de I’historiographie en
général et de ’hagiographie en particulier ''7. Sans doute, la facon dont
on narre les événements ne fait pas leur historicité. Néanmoins, laouily
a ornement formel, il peut y avoir ornement ayant trait au fond du
récit.

La comparaison, au niveau thématique, de la Passio Acaunensium
martyrum avec d’autres textes hagiographiques du genre « Gesta marty-
rum » rédigés au VEsiecle, comme par exemple les gestes de Cécile,
d’Eusebius, de Sébastien, de Pancratius, de Laurent ou d’Euggénie,
révele, et ce n’est pas une surprise, des ressemblances frappantes entre
tous ces textes. Parmi les thémes communs, citons ’introduction, dans
laquelle les auteurs respectifs énoncent le mérite et la dignité du lieu on
se déroula le martyre et ol sont conservées les reliques '8, 'explication
des persécutions par le caractere dépravé et avide des empereurs, le
portrait des martyrs, tous honnétes, courageux et bons citoyens, la des-
cription détaillée des supplices, le plaidoyer des inculpés a tendance
moralisatrice, 'anonymité de nombreux chrétiens ayant subi le martyre
aux coOtés du héros du récit ''°.

Il existe cependant des différences notoires entre la Passio Acaunen-
sium martyrum et les gestes du V€siecle. Ainsi, nulle trace, dans le récit
du martyre d’Agaune, de miracles, nulle déclamation sur la fragilité des
choses de ce monde, sur la crainte des maux éternels et le mépris envers
les supplices, sur le profit qu’on retire a lire la narration du martyre, et
surtout, nulle déclaration expresse d’authenticité du récit. Et si I'inten-
tion d’Eucherius — «... passionem martyrum ... explicamus, ea utique fide,

""" Cf. DELEHAYE, Les légendes hagiographiques, Bruxelles 1927, p. 58—63.

'"'* Pour une recherche systématique des parentés philologiques et thématiques des
Gesta martyrum, cf. A. Durourcq, Etudes sur les Gesta martyrum romains, 1, Paris 1900,
p. 34-74. L’analyse porte sur 77 gestes différents.

"""En ce qui concerne la résurgence de ces thémes dans la Passio, cf. Passio
AcAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving, III, chap. 1 p. 33, chap. 2 p. 33, chap. 3
p- 33-34, chap. 6 p. 34, chap. 7 p. 34, chap. 9 p. 36-37, chap. 10 p. 37, chap. 13 p. 38. Cf.
aussi Durourcq, Etudes sur les Gesta p. 55-66.

28



g#a ad nos martyri ordo pervenit, nam per succedentium relationem rei gestae
memoriam nondum intercepit oblivio »'*° — ne se dégage pas nettement de
celle de la plupart des auteurs des Gesta martyrum, la circonspection dont
fait preuve I’évéque de Lyon au sujet des sources de son récit '2! cons-
titue un véritable novum par rapport aux élucubrations des narrateurs
des Gesta, qui prétendent avoir reproduit un texte oublié, ou avoir écrit
sous la dictée du martyr ou d’un de ses amis, ou encore avoir recu des
lettres de ce méme martyr '22 Cette conscience de la notion de source, si
elle ne doit pas occulter la dimension littéraire de la Passio, doit du
moins attirer ’attention sur la volonté, énoncée selon des critéres tout
modernes, de s’assurer de l'origine et des modes de transmission du
récit. Cela signifie d’une part que la Passio n’est pas simplement un
quelconque geste de martyrs, puisque son auteur fait montre d’une
prudence, 2 propos des sources, que 'on ne retrouve pas dans les
légendes hagiographiques de I’Antiquité; d’autre part, la question de
I’historicité du martyre, que la critique a toujours fait dépendre exclu-
sivement de la Passio d’Eucherius et de sa nature — ouvrage historique ou
roman —dépend en fait aussi de Théodore d’Octodure puisque, si 'on en
croit Bucherius, c’est lui le destinateur du récit transcrit par ’évéque de
Lo 158,

6. Saint Maurice d’ Apamee

Toute une série d’auteurs, dont les théses ont été reprises par D. van
Berchem !%4, ont voulu voir dans Maurice d’Agaune un doublet de saint
Maurice d’Apamée, vénéré en Syrie. Maurice d’Apamée figure comme
chef militaire mis 2 mort sous Maximien avec 70 de ses compagnons '°.
La plus ancienne version de ce récit est attribuée 4 Siméon le Méta-
phraste, compilateur byzantin du X¢ siecle 126, Mais le nom de Maurice

129 Passio ACAUNENSIUM MarRTYRUM, MGH rer. Meroving, 111 p. 32-33.

21 Cf. supra p. 13-14,

122 Cf. Durourcq, Etudes sur les Gesta p. 61-63.

'3 Sur Théodore, cf. infra p. 35 et suivantes.

'?¥ vaN BERCHEM, Le martyre p. 42, avec référence i tous ces auteurs; voir aussi
Besson, Monasterium p. 22-23,

'25 Cf. LEcLERCQ, Maurice d’Agaune, p. 2720-2721.

126 MARTYRUM SANCTI ET MAGNI MAURICH ET SEPTUAGINTA Ejus DiscipuLoRUM, in:
J. P. Migne, Patrologiae cursus completus, series graeca (PG) 115 (1864) col. 355-372.

29



se trouve mentionné dans le huitiéme sermon de Théodoret, évéque de
Cyr au Vesiecle '?’. F. Stolle, E. Egli et A. Dufourcq soutiennent, 2
propos du récit des événements d’Agaune, avoir affaire 4 une bilocation
du récit d’Apamée, introduit en Gaule par Cassianus, moine d’origine
orientale venu s’établir 2 Marseille des 406 '?%. D. van Berchem affirme
méme que I’évéque d’Octodure, d’origine orientale comme son nom
I'indique, se serait fait 'agent du report de cette légende en Gau-
lC 1 29.

M. Besson, J.-M. Theurillat et L. Dupraz ont trés vivement combattu
ces arguments et ont montré que:

— le sermon de Théodoret de Cyr, qui mentionne pour la premieére fois
en Orient I’existence de Maurice d’Apamée, date des environs de 450.
Or Théodore d’Octodure, dont I’épiscopat est attesté en 381, «dé-
couvre » I’existence de saint Maurice d’Agaune 2 la fin du IV¢siecle
au plus tard '*°. La diffusion du nom de Maurice en Syrie est donc
postérieure a celle de Maurice en Valais.

— le récit du martyre de Maurice d’Apamée, dans sa version manuscrite,
date du X¢siecle. Comme on ne sait rien de I'original, impossible de
savoir si ce récit avait, comme la Passio Acaunensium martyrum, déja
cours 4 la fin de I’Antiquité.

— les analogies entre les versions d’Apamée et d’Agaune ne peuvent
cacher les différences qui les séparent. Les martyrs d’Apamée sont
condamnés un jour de féte, par-devant une nombreuse foule. Ils
doivent subir la torture trois jours durant. Le fils de Maurice s’adresse
4 Maximien pour lui demander la grace de son peére. Rien de tel a
Agaune 131,

— dans tous les martyrologes d’Occident, on célébre 'anniversaire de
Maurice d’Agaune le 22 septembre ; celui de Maurice d’Apamée Iest
le 27 décembre, le 22 février ou le 1% juillet, ce qui reflete un manque
de certitude historique au niveau du culte du saint.

'?7 THEODORETUS, Sermo VIII, in: Migne, PG 83 (1864), col. 1034 : «Suos enim mor-
tuos Dominus Deus noster in templo pro diis vestris induxit ... Petri et Pauli et Thomae ...
et Antonini et Maurici aliorumque martyrum solemnitates peraguntur».

'?8 Cf. SroLLE, Das Martyrium p. 53, EcLi, Kirchengeschichte p. 121-122, Durourcq,
cité in: BessoN, Monasterium p. 22.

129 Cf. vAN BERCHEM, Le martyre p. 42—43.

130 Sur Théodore et son épiscopat, cf. infra p. 35-36.

31 Cf. MARTYROLOGIUM SANCTI ... MAURICH, col. 355-372.

30



— l’empereur Maximien n’a jamais exercé de commandement en Syrie.
Le Maximien qui condamna Maurice d’Apamée ne peut avoir été que
Galerius Maximianus, un des généraux de Dioclétien, en service en
Orient entre 293 et 305.

— il s’aveére pratiquement certain que Maurice d’Agaune fit son appa-
rition dans le martyrologe héronymien vers 430 déja. Et, nous I’avons
vu, le hiéronymien résulte d’'une compilation de trois calendriers,
dont un martyrologe oriental 132, Or ce méme martyrologe ne fait
nulle part mention d’'un Maurice d’Apamée. Comment le récit d’un
martyr syrien aurait-il pu se répandre en Gaule alors qu’il n’avait pas
laissé la moindre trace dans un martyrologe oriental d’importance ?

— I’on ne connait absolument rien de 'origine de Théodore d’Octodure,
qui ne peut donc donner lieu qu’a des spéculations gratuites.

— les échanges hagiographiques ne s’effectuaient pas, a ’époque, de fagon
unilatérale, et, dans le cas de saint Maurice, la bilocation peut trés bien
avoir eu lieu d’Occident en Orient '3,

Avouons que la thése de van Berchem n’est pas crédible, car elle
s’appuie sur trop de suppositions et ne se montre pas exempte de pré-
vention en faveur de 'introduction de la version syrienne du martyre en
Gaule. Suite aux arguments énoncés ci-dessus, il apparait certain que le
martyre de saint Maurice d’Apamée n’a strictement rien a voir avec celui
de saint Maurice d’Agaune.

7. Auntres details du martyre

D’autres points des Passio ont été analysés, discutés et contestés par la
critique. Il n’entre pas dans mon propos de procéder a2 un examen
approfondi des différentes versions de la Passio d’Eucherius. Je m’en
tiens par conséquent a un simple renvoi aux auteurs et aux thémes
traités. Les détails du récit du martyre les plus étudiés jusqu’a présent ont

132 Cf. supra p. 14-16.
133 Pour tous ces arguments, voir BEssoN, Monasterium p. 22-25, THEURILLAT, L’ab-
baye de Saint-Maurice p. 15, et Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 66—175.

31



trait aux décimations '*4, a I’épisode du vétéran Victor !**, aux Thébains
martyrisés ailleurs qu’a Agaune '*%, aux noms et aux grades des mar-
tyrs 137 ainsi qu’au style littéraire de la Passio Acaunensium marty-
ram 138,

8. Conclusions

Lors de I’étude du martyre de saint Maurice et de ses compagnons,
ainsi que de celle des Passio, on a trop souvent abusé du critere de
vraisemblance. Si ce qui ne se révele historiquement pas possible doit
étre exclu, ce quis’avere possible ne doit pas étre accepté comme ce qui a
effectivement eu lieu. Pratiquement tous les auteurs cités dans ce cha-
pitre ont confondu, parfois a plusieurs reprises, possible et réel; il en
résulte que I'on a fabriqué de toutes pieces des « preuves» qui n’en sont
pas. D’autre part, on a aussi fait montre de trop de prévention contre
Ihistoricité du martyre, par exemple en ne tenant pas compte de toutes
les pieces du dossier hagiographique de saint Maurice '*°. L’attitude
consistant a écarter certaines données pour mieux justifier une hypo-
thése ne se montre pas compatible avec une recherche scientifique,
capable de rendre compte de I’ensemble des faits soumis a 1’analyse.
L’abus du critére de vraisemblance, ainsi que le parti pris outrancier et
grossier ne peuvent conduire qu’a la polémique, et c’est bien ce dont
furent victimes la plupart des études menées sur le martyre des Thé-
bains. Dans le cas qui nous intéresse, ’'ouvrage modéré de M. Besson!4?
ne trouva d’écho qu’en la thése de doctorat du chanoine ].-M. Theuril-

134 Cf. vAN BERCHEM, Le martyre p. 25, et DuPrAZ, Les Passions de S. Maurice p. 283—
287.

135 Cf. vaAN BERCHEM, Le martyre p. 42, et Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 194—
196 et 295,

3¢ Cf. LecLErcQ, Mauricc d’Agaune p. 2715, et vaNn BERCHEM, Le martyre
p. 45-47.

137 Cf. DurraAz, Les Passions de S. Maurice p. 241-272, et vAN BERCHEM, Le martyre

. 31-33,

P '%8 Cf. BEssoN, Monasterium p. 21 et 23-24, Dupraz, Les Passionsde S. Maurice p. 187
et 194-195, ainsi que vaAN BERCHEM, Le martyre p. 25-27 et 51-54,

139 Cf. surtout vAN BERCHEM, Le martyre de la légion thébaine, essai sur la formation
d’une légende.

140 Monasterium Acaunense.

32



lat 141, qui la conclut en affirmant qu’Eucherius nous transmet, 4 travers
sa Passio, la tradition de son temps sur 'existence du martyre.

Revenons aux événements eux-mémes. Le fond du martyre perpétré
a Agaune vers la fin du ITI¢ siecle présente, tel que rapporté par les Passio
d’Eucherius et surtout d’X 2, un certain degré de vraisemblance. Néan-
moins, I’existence de ce martyre, sur la base des documents connus et des
études entreprises a ce jour, reste a démontrer.

Le cadre historique dans lequel prit place le martyre, s’il eut lieu,
concorde certainement avec celui énoncé par X 2, a savoir le passage des
Alpes par I’'armée de Maximien pour aller combattre les Bagaudes. Rien
ne s’oppose 4 admettre que dans ce cas, les origines du martyre résident
dans le refus des Thébains de sacrifier aux idoles paiennes.

Il est sir que le récit du martyre de saint Maurice d’Apamée n’a rien 2
voir avec celui de saint Maurice d’Agaune. Méme si certaines hypothe-
ses ont avancé la possibilité, voire la certitude d’une bilocation du récit
de I'événement, elles sont a4 ce point truffées de présupposés et de
spéculations qu’elles se révelent sans valeur scientifique aucune.

Nous avons vu que I'historicité du martyre d’Agaune est fonction de
la valeur des Passio d’Eucherius et d'X 2. Compte tenu de Perreur
commise sur le cadre historique entourant le martyre, ainsi que des
ornements littéraires contenus dans le texte, il faut considérer la Passio
Acaunensium martyrum non comme une ceuvre d’histoire au sens
moderne du terme, mais comme ce que Delehaye et Theurillat ont
appelé un roman historique, c’est-i-dire un ouvrage hagiographique
relevant du domaine littéraire. Il ne s’ensuit pas pour autant que ’auteur
ait totalement inventé le fond du récit. J’ai montré ce qui distingue la
Passio des 1égendes du VEsiecle de type « Gesta martyrum ». Je pense
qu’en dépit de tous les clichés hagiographiques qu’elle contient et de
tous les détails imaginés sur le mode héroique, la Passio Acaunensium
martyrum énonce un certain nombre de faits dont la réalité historique
n’est certes pas démontrée, mais a tout le moins possible.

Les mémes remarques sont valables pour la version X 2. Reste, en
plus, a2 prouver qu’X 2 date bien de la fin du V® ou du début du
VI¢siecle, et qu’elle reflete une autre tradition que celle recueillie par
Eucherius.

141 | "abbaye de Saint-Maurice d’Agaune.



En définitive, je crois que le débat sur 'existence du martyre des
Thébains ne peut plus progresser, 2 moins qu’une nouvelle piece a
conviction ne vienne alimenter le dossier.

III. LA REVELATION THEODORIENNE DU IV® SIECLE

La révélation de Théodore ne put exercer une influence religieuse
que parce qu’elle eut lieu dans un pays romanisé, dont I’histoire ici
esquissée permettra de cerner le contexte dans lequel elle se place.

1. Le Valais romanisé

Apres le passage des légions d’ Auguste, en 31 av. ]. C., qui soumit les
quatre civitates valaisannes d’alors (Octodurum, Sedunum, Tarnaias ou
Tarnadae et enfin celle des Viberi), le processus de romanisation s’ac-
céléra au fur et 2 mesure de la consolidation de ’administration et de
I’emprise de cette derniére sur le pays, ainsi que de ’extension du réseau
routier, dont I’axe le plus important conduisant d’Italie en Gaule passait
par le « Mons Jovis »'42,

Si 'on connait bien Octodure, étape naturelle pour marchands et
voyageurs '*3, on ne sait presque rien d’Agaune. Petit poste de percep-
tion du guadragesima Galliarum '%* au nom d’origine celtique '#*, Agaune
était inconnu des grands itinéraires, qui ne mentionnaient, entre Octo-
dure et Penneloci (Villeneuve, au bord du Léman), que la localité de
Tarnaiae, identifiée aujourd’hui 2 Massongex '46.

142 Cf. Besson, Recherches sur les origines des évéchés de Geneéve, Lausanne et Sion et
de leurs premiers titulaires jusqu’au déclin du VI€ siécle, Fribourg 1906, p. 1-2, ainsi que
supra p. 20 note 89.

143 Cf. F. WiBLE, Fouilles gallo-romaines de Martigny, in: Annales valaisannes, 2¢ sé-
rie, 56 (1981) p. 89-106.

144 Cf. P. CoLLART, Inscriptions latines de St-Maurice, in: Zeitschrift f. schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte, 3 (1941) p. 6-7.

145 Cf. Vita PaTRUM JURENSIUM, MGH rer. Meroving. III p. 131.

146 IriNerARIA ANTONINI, ed. O. Cuntz, Leipzig 1929, p. 53.

34



Aprés une longue période de domination romaine, le Valais tomba,
deés la fin du IV€¢siécle, sous le coup de la menace germanique. Les
Alamans avaient envahi les Champs Décumates et les Francs avaient
émigré vers la Gaule. Vers 400, 'empereur transféra sa résidence de
Treves a Arles, rendant ainsi manifeste le repli des Romains au sud des
Alpes 147,

2. Le personnage de Theodore

Il s’avere tres difficile de se prononcer, de nos jours, sur I’état de
christianisation du Valais a la fin du I'V¢siecle. Si la Gaule connaissait
déja, a ce moment, plusieurs diocéses et communautés chrétiennes '8,
on en est réduit a supposer que seuls quelques soldats, quelques mar-
chands et peut-étre un petit nombre de colons devaient traduire de
facon tangible I'existence du christianisme en Valais. La plus ancienne
trace de la présence d’un chrétien dans cette zone est constituée par une
inscription latine, découverte a Sion, qui témoigne de la reconstruction
d’un édifice, en 377, par le préteur Pontius Asclepiodotus !4°. Puis vient
Théodore.

En fait, on ne sait presque rien de lui. Son origine demeure un
mystere, bien que le nom méme de Théodore paraisse indiquer une
provenance grecque. L’existence de ’évéque d’Octodure est attestée par
son intervention au concile d’Aquilée, convoqué en 381 par I’évéque de
Milan Ambroise. Au cours de ce concile, Théodore prit la parole pour
condamner Palladius, un évéque de confession arienne '*°. En 393,
Théodore apposa sa signature au bas d’une lettre synodale rédigée lors
du troisiéme concile de Milan et destinée au pape Siricius '*!.

"7 Cf. L. Boenm, Geschichte Burgunds, Stuttgart 1971, p. 32-40.

148 Cf. FLicHE/MARTIN, Histoire de I’Eglise I, p. 390, II, p. 129-134, et I1I, p. 216—
222,

149 L'inscription comporte, 4 c6té du nom du préteur, le monogramme du Christ: cf.
Corpus InscripTiONUM LATINARUM, ed. O. Hirschfeld, 12, Berlin 1888, p. 13. Voir éga-
lement F. BLANKE, Friihzeit des Christentums im Wallis, in: Volkshochschule Heft 5,
10. Jhg, Ziirich 1941, p. 136. - C. J6rG, Corpus Inscriptionum Medii Aevi Helvetica I, Die
Inschriften des Kantons Wallis bis 1300, Freiburg 1977, Nr. 1, p. 35s.

%0 Gesta CoNciLil AQUILEJENSIS, in: Migne, Patrologiae cursus completus, series
latina (PL) 16 (1880) p. 975: « Theodorus episcopus Octodurensis dixit: *Palladium qui
Christum Deum verum coaeternum patri negavit, nec christianum hunc nec sacerdotem
ullo modo censemus».

5! AmBrostus, Epistola XLII, in: Migne PL 16 (1880) p. 1177. Pour la datation du
troisiéme concile de Milan, cf. ]. R. PALANQUE, Saint Ambroise et ’Empire romain. Paris
1933, p. 545, 546.

35



La date de 'intronisation de Théodore, le moment de son déces, le
nom de son successeur, constituent autant de questions qui demeurent
sans réponse. La Passio Acaunensium martyrum nous fournit le seul
renseignement existant au sujet de ’évéque.

3. La révélation

« At vero beatissimorum Acaunensium martyrum post multos passionis
annos sancto Theodoro ejusdem loci episcopo revelata traduntur. In quorum
honorem cum exstrueretur basilica, quae vastae nunc adjuncta rupi, uno
tantum latere adciinis jacet » '°2.

Tels sont les actes de Théodore que nous rapporte Eucherius. Son
message suscite plusieurs questions, ayant trait a 'expression « revelata
traduntur » et a sa signification linguistique et historique, a la « basilica »
adossée au rocher, enfin et toujours a I’historicité du martyre.

3.1. Revelata traduntur

3.1.1. Nature du concept

En soi, «revelare» veut dire faire connaitre une chose auparavant
inconnue !*3. Tel qu’utilisé par le genre hagiographique, le terme de
revelatio peut porter sur deux objets différents: ou bien sur Ihistoire de
la vie et surtout de la mort d’un martyr assez mal connu, dont on dispose
du corps, ou bien, et il s’agit en 'occurrence de la grande majorité des
cas, sur les restes d’un saint dont on connait ou invente ’existen-
ce 154'

Dans les sources en provenance de la fin de I’Antiquité, « zranslatio »
désigne la cérémonie officielle comprenant le transfert des restes du
martyr de leur tombe d’origine et leur déposition dans un caveau ou un
sarcophage, construits dans une église elle-méme trés souvent située a
’extérieur des limites d’une agglomération !*°. Quant a la « revelatio »,
elle qualifie plus rarement, dans les sources, le processus groupant

152 Passio ACAUNENSIUM MARTYRUM, MGH rer. Meroving. 111 p. 33.

153 Cf. Cu. LEwis/CH. SHorT, A Latin Dictionnary, Oxford 1960, p. 1589, sous reve-
lare.

134 Cf. BessoN, Recherches sur les origines p. 16—-17.

155 Cf. H. LEcLERCQ, Translations, in: DACL 15/2 (1953), p. 2695-2699.

36



'« inventio », c’est-a-dire le fait de ramener 2 la lumiere du jour des
ossements, la translation et la déposition, pour faire plus souvent allu-
sion aux moyens naturels ou a 'intervention d’un étre supérieur, qui ont
permis I'invention en en indiquant I'objet et sa situation géographi-
que °¢. En d’autres termes, 'invention porte sur des reliques, alors que
la révélation a pour objet la découverte en soi.

Que veut dire le «revelata traduntur» d’Eucherius? La révélation
a-t-elle été surnaturelle, ou I'invention fut-elle plutét le résultat de
recherches? Pour tenter de le comprendre, et en 'absence de tout
renseignement complémentaire aux données d’Eucherius, il faut exa-
miner la révélation théodorienne a la lumiere des phénomenes analo-
gues de la méme époque.

3.1.2. Les révélations ambrosiennes

La révélation de Gervasius et Protasius en 386, par saint Ambroise de
Milan, passe pour étre la premiére de ce type en Occident. Saint Augus-
tin, qui eut plus tard I'occasion d’assister aux fétes organisées en ’hon-
neur des deux martyrs retrouvés, nous livre son témoignage en ces
termes: « Junc memorato antistiti tuo Domine per visum aperuisti guo loco
laterent martyrum corpora Protasi et Gervasi, quae per tot annos incorrupta in
thesauro secreti tui reconderas »'°7. Pour lui, I’'intervention divine se mani-
festa a deux reprises: les corps furent révélés a saint Ambroise A travers
une vision ; leur découverte entraina la guérison d’un aveugle !%®. Saint
Ambroise lui-méme a fait part de cette révélation 2 sa sceur. Dans sa
lettre, qui constitue en quelque sorte le proceés-verbal officiel de la
révélation, I’évéque explique comment, lors de la dédicace d’une basi-
lique cimitériale, le peuple fut saisi d’'un grand désir de trouver des
reliques, comment lui-méme, par une sorte de pressentiment, ordonna
de creuser devant le caveau des saints Felix et Nabor, et comment on mit
4 jour les corps intacts de Gervasius et Protasius !*?. Au cours de la

136 Cf. BessoN, Monasterium p. 26.

157 Cf. Aucustinus, Confessiones, ed. P. de Labriolle, Paris 1969, IX/7, p. 221.

158 Dans son De Civitate Dei, XX11/8, ed. B. Dombart et A. Kalb, Bruges 1960, p. 560,
composé entre 413 et 426, AucusTiNus déclare encore: «... corpora et penitus nescirentur,
episcopo Ambrosio per somnium revelata reperta sunt; ubi caecus ille depulsis veteribus
tenebris diem vidit».

159 AmBrosius, Epistola 22, in: Migne PL 16 (1880) p. 1062-1064: «... scias etiam
sanctos martyres a nobis repertos. Nam cum ego basilicam dedicassem, multi tamquam
uno ore interpellare coeperunt dicentes: Sicut Romanam basilicam dedices. Respondi:
Faciam, si martyrum reliquias invenero. Statimque subiit veluti cujusdam ardor praesagii.

37



cérémonie de leur translation a la basilique ambrosienne, un aveugle
recouvra la vue ',

Qu’en est-il exactement du « ve/uti cujusdam ardor praesagii » qui sous-
tend la volonté de recherche? L’affirmation « Quid multa? Dominus
gratiam dedit » semble mettre en corrélation le pressentiment avec une
révélation divine '¢!. Mais si, par hypothése, on exclut I'intervention
divine, et comme il faut également exclure toute recherche dirigée par
des renseignements relatifs 4 ’endroit ou gisaient les deux martyrs 162, la
révélation d’Ambroise tient-elle alors d’'une mise en scéne ou d’une
tricherie, de ce que ’on pourrait appeler un mensonge pieux?

Je ne suis pas habilité a en juger. Il convient tout de méme de relever
qu’a la fin du IV€siecle, 'essor du culte des martyrs et, par extension, de
leur révélation, dépendit de deux phénomeénes. D’un c6té en effet, des
I’époque constantinienne, I'image que ’on se faisait du martyr comme
d’un imitateur du Christ, ayant témoigné de sa foi au prix de sa vie, subit
une transformation, ou, pour mieux dire, une accentuation: le martyr
devint un intercesseur entre les croyants et Dieu, un protecteur aussi
bien des individus que des communautés qui le choisissaient comme
patron. L’intérét que ’on portait au martyr et a ses reliques s’accrut au
fur et 2 mesure que se répandit la foi en la puissance et les effets de son
intercession ; posséder des reliques équivalait, pour une Eglise ou une
communauté, a détenir 'assurance d’étre protégée par le saint '¢3, Et
cette garantie, on chercha bien souvent a se la procurer en «découvrant»
des reliques purement imaginaires.

D’autre part, ’Eglise d’Occident, et plus spécialement celle d’Italie
du Nord, se trouvait 4 la fin du IV¢siécle en pleine phase missionnaire.

Quid multa ? Dominus gratiam dedit : formidantibus etiam clericis, jussi eruderari terram
eo loci, qui est ante cancellos sanctorum Felicis atque Naboris. Inveni signa convenientia:
adhibitis etiam quibus per nos manus imponenda foret, sic sancti martyres eminere
coeperunt; ut ... arriperetur urna, et sterneretur prona ... Invenimus mirae magnitudinis
viros duos, ut prisca aetas ferebat. Ossa omnia integra, sanguinis plurimum».

160 AmBrostus, Epistola 22, PL 16 (1880) p. 1063: «Sequenti die transtulimus ea in
basilicam ... Dum transferimus, caecus salvatus est».

16! AMBROSIUS, Epistola p. 1063-1064: «... Deus qui latentes sub ignobili cespite reli-
quias sanctorum martyrum suae Ecclesiae revelavity.

162 Cf. B. KoETTING, Gervasius und Protasius, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche
(LThK) 4 (1960) p. 765.

163 Dans notre cas, voir AMBROSIUS, Epistola 22 p. 1065, ou I’évéque fait mention des
nombreux croyants venus s’assurer la protection des nouveaux saints. Sur la signification
des reliques et leur role dans la piété populaire, cf. A. VaucHEez, Religion et société dans
I’Occident médiéval, Torino 1980.

38



Le principal vecteur de I'idée de mission et des activités qui en décou-
lent était I’évéque local. A lui revenait le soin d’organiser, de diriger et
de coordonner les différentes missions dans les régions relevant de son
ministere '¢4. L’on connait I'activité déployée par saint Ambroise en la
matiére, non seulement dans I'Ttalie du Nord, mais aussi 4 Milan méme,
ou 1l dut faire face a I’hérésie arienne. Or les révélations de martyrs
participérent intégralement de I'idée de mission, dans la mesure ou elles
confirmaient la protection divine sous laquelle on croyait étre placé,
dans la mesure aussi ot I’accroissement de martyrs dont on possédait des
reliques augmentait d’autant le nombre de miracles racontés dans le
peuple et susceptibles de convaincre hérétiques et paiens de la vérité de
la foi catholique. « Découvrir» des reliques, c’était par conséquent aussi
bien contribuer a consolider la foi la ou elle se trouvait — souvent
faiblement — établie que la ou il fallait encore attirer les masses au
baptéme '¢°.

Pour en revenir a saint Ambroise, le pressentiment qu’il éprouva juste
avant sa découverte parait assez mal défini. De fait, Ambroise ne s’en
tint pas 4 la découverte des saints Gervasius et Protasius. En 393,
I'évéque de Milan découvrit 2 Bologne les corps des saints Vital et
Agricola, sans que pour autant nous possédions des précisions sur la
nature de sa revelatio '%¢. En 395, Ambroise découvrit encore les restes
des saints Nazarius et Celsius 2 Milan '¢7. A propos de Celsius, Paulinus
donne a croire que la révélation d’un martyr constituait le signe d’une

164 Cf. K. Bau, Mirtyrer- und Heiligenkult, in : Handbuch der Kirchengeschichte 11/1,
Freiburg 1973, p. 334-335, de méme que E. EwiG, Fragen der Missionsmethode, in:
Handbuch der Kirchengeschichte, 11/1 p. 220-221.

165 Te sermon que saint Ambroise adressa au peuple de Milan 4 I'occasion de la
révélation de Gervasius et Protasius illustre bien cette connotation attachée a la décou-
verte des reliques: cf. Epistola 22 p. 1064—1065: « Gratias tibi, Domine Jesu, quod hoc
tempore tales nobis sanctorum martyrum spiritus excitasti, quo Ecclesia tua praesidia
majora desiderat. Hos ego acquisivi, plebs sancta, qui prosint omnibus, nemini noceant... ».
Plus loin, Ambroise se félicite d’avoir trouvé des protecteurs pour la cause qu’il défend
contre les Ariens et les dispositions que la cour impériale voulait prendre contre le
catholicisme a Milan: cf. Epistola 22, p. 1067-1069.

166 AmBrosius, Exhortatio Virginitatis 1/1, in: Migne PL 16 (1880) p. 351-353: «Se-
pulti autem erant in Judaeorum solo, inter ipsorum sepulchra ... Illic igitur martyris
exuvias requirebamus, tanquam inter spinas rosam legentes».

167 PauLINUS, Vita S. Ambrosii, in: Migne, PL 14 (1882) p. 40—41: « Quo in tempore
sancti Nazaris martyris corpus quod erat in horto positum extra civitatem levatum ad
basilicam ... transtulit ... ho cerat signum revelati corporis martyris, si sanctus Sacerdos ad
locum quem numquam ante fuerat, oratum isset ».

29



grice dévolue 2 Ambroise lorsque ce dernier priait dans un endroit
auparavant inconnu de lui %8,

Au terme de ce trop bref examen des découvertes ambrosiennes, les
conclusions 2 en tirer doivent se limiter aux trois révélations, entendues
comme les phases précédant I'invention, ainsi qu’au processus des
découvertes. Dans les trois cas, nulle mention n’est faite de renseigne-
ments ayant dirigé les recherches. A moins d’avoir été imaginées par
saint Ambroise, les révélations ne s’expliquent que par une intervention
divine.

La part de celle-ci est difficile a distinguer de la mise en scéne pour
trois raisons. D’abord, les fouilles furent toutes entreprises sur des sols
cimitériaux — devant le caveau funéraire de Felix et Nabor sis dans une
basilique cimitériale, dans un cimetiére juif, enfin dans un «jardin» qui
ressemble fort 2 un cimetiére puisqu’il contient des sépulcres !9,
Ambroise n’a donc pas agi tout a fait au hasard. Ensuite, rien n’indiquait
la présence de martyrs a ’endroit ou on les découvrit, sinon justement
une éventuelle intervention surnaturelle. Enfin, la biographie et I’his-
toire du supplice de tous ces martyrs, tout comme leurs noms, n’étaient
connus de personne avant qu’Ambroise n’en fasse état 7%, §’il s’avére
difficile pour un historien de rendre compte d’une série de phénomenes
touchant a la foi et au surnaturel, rien n’exclut, dans le cas présent,
qu’Ambroise ait congu les révélations comme des expédients pour lutter
non seulement contre le paganisme, mais surtout contre ’arianisme
dont Milan était, avec Ravenne, I'un des principaux foyers en Italie du
Nord. Ce n’est peut-étre pas un hasard si la révélation de Gervasius et
Protasius eut lieu a une période ou I’exercice du sacerdoce d’Ambroise
était menacé par les mauvaises dispositions de la cour impériale a son
égard '"!, si celle de Vital et d’Agricola intervint lorsque de nombreuses

168 Cf. note précédente.

169 PauLiNus, Vita S. Ambrosii p. 41: « Vidimus autem in sepulcro, quo jacebat corpus
martyris... ».

170 Sur Gervasius et Protasius, cf. A. RimoLbp1, Gervasio e Protasio, in: Bibliotheca
Sanctorum (BSS) 6 (1965) p. 29: « Le notizie pih antiche sui santi risalgono al 386, anno
della invenzione dei loro corpi a Milano ad opera di s. Ambrogio». —Sur Vital et Agricola,
cf. G. Gorpini, Vitale e Agricola, in: BSS 12 (1969) p. 1225-122 ; J. KirscH, Vitalis
und Agricola, in: LThK 10 (1965) p. 821. — Sur Nazarius et Celsius, cf. A. AMORE, Nazario
e Celso, in: BSS 9 (1967) p. 780: «Chi fossero i due santi e quando siano morti &
impossibile precisare ; non lo sapevano nemmeno al tempo della invenzione ». Cf. aussi
J- Baur, Nazarius und Celsius, in: LThK 7 (1962) p. 853.

7L Cf. ]. R. PALANQUE, Saint Ambroise et 'Empire romain, Paris 1933, p. 164.

40



apostasies, encouragées par I’Etat, décimaient les rangs des Eglises ita-
liennes '72, et si enfin la révélation de Nazarius et de Celsius renforca a
ce point 'autorité d’Ambroise que de nombreux catéchumenes se pres-
serent au baptéme 73,

3.1.3. Agaune

La révélation théodorienne est a peu prés contemporaine de celles
d’Ambroise. Impossible de ne pas conclure a un rapport direct entre
elles, puisque les découvertes de ’évéque de Milan constituérent une
nouveauté absolue en Occident. Du reste, les liens unissant Théodore 2
Ambroise devaient étre assez étroits, puisque probablement d’ordre
hiérarchique. Le fait qu’Ambroise ait en effet installé plusieurs évéques
dans les cités du pied des Alpes, notamment 2 Como, Novarra, Ivrea et
Aosta'’4, donne a penser que I’évéché d’Octodure fut une création
ambrosienne. A Aquilée en 381, Théodore ne faisait pas partie de la
légation des Gaules, et en 393, aucun évéque des Gaules ne participa au
troisitme concile de Milan, alors que Théodore, lui, y prit part!”,
Octodure n’avait donc, du point de vue de la hiérarchie ecclésiastique,
probablement rien a voir avec la Gaule, mais dépendait plutdt de
Milan !7¢, La participation de Théodore au concile de Milan implique
que I’évéque d’Octodure dut prendre acte des révélations ambrosiennes
au plus tard en 393. Dans quelle mesure subit-il leur influence ?

Malgré la pauvreté des renseignements livrés par Eucherius, il est
facile de s’apercevoir que le processus de la révélation théodorienne sort
tout droit du moule ambrosien. Comme Théodore «découvrit» les
martyrs d’Agaune et fit ériger une «basilique» en leur honneur, le
schéma invention—translation—déposition (en ’occurrence apres la con-
struction de la basilique) a été assurément respecté '77, Mais la question
essentielle demeure celle de la nature de la révélation: intervention
divine, renseignements ayant conduit a des fouilles ou supercherie ?

172 Les défections touchaient méme le clergé: cf. PALANQUE, Saint Ambroise p. 283—
284,

173 Cf. PALANQUE, Saint Ambroise p. 396-397.

174 Cf. FLicHE/MARTIN, Histoire de I’Eglise 1 p. 473—474.

175 Pour Aquilée, voir les signatures au bas des actes, GESTA CONCILII AQUILEJENSIS, PL
16 p. 979. Pour Milan, cf. AMsrosius, Epistola 42, in: Migne PL 16 (1880) p. 1177.

176 1 n’existe pas encore d’unanimité sur la dépendance d’Octodure par rapport 2
Milan: cf. P. AEBISCHER, La christianisation du Valais 4 la lumieére de quelques faits
linguistiques, in: Vallesia 17 (1962) p. 171-206.

177 Sur la nature de la basilique, cf. infra p. 43—44.

41



Rien n’autorise a croire 4 une intervention divine ayant guidé Théo-
dore dans son entreprise. Il est d’ailleurs frappant de relever que méme
dans les versions tardives de la Passio Acaunensium martyrum, les inter-
polateurs n’ont jamais brodé d’apparitions ou de visions sur le « revelata
traduntur » originel, alors que ce fut le propre de nombreux ouvrages
hagiographiques du haut Moyen Age que d’imaginer que Dieu avait
expressément révélé ’endroit ou reposaient les restes du martyr con-
cerné.

Une supercherie de la part de Théodore peut se concevoir en tant
qu’elle aurait trés bien pu avoir été motivée par le désir d’imiter les
antécédents milanais, mélé a la volonté de contribuer, par un coup
d’éclat, a donner unc impulsion décisive a la christianisation d’un pays
peuplé en grande partie de paiens. Mais outre I’absence totale d’indices
capables d’étayer ce qui ne demeure qu’une hypothése '8, les multiples
concordances du fond d’un récit que Théodore aurait dd, en cas de
tromperie, imaginer, avec des faits (la présence de Thébains chrétiens a
Agaune au temps de Maximien, un refus d’ordre et une punition exem-
plaire) dont nous avons vu plus haut qu’ils sont historiquement possi-
bles, paraissent faire obstacle a I'imposture totale. Théodore, que, je le
rappelle, Eucherius tient pour la source du récit du martyre d’Agaune,
aura certainement modelé ce méme récit; il peut en avoir accentué
certains traits a des fins religieuses. Mais un nombre déterminé d’élé-
ments de ce récit, que je nommerai contenu fondamental, peuvent trés
bien avoir été communiqués 2 Théodore par des indigenes.

La critique a sans doute beaucoup trop abusé de ce qu’elle a pris
coutume d’appeler la «tradition orale» en tant que vecteur du récit du
martyre jusqu’a Théodore. J’en veux pour preuve les élucubrations gra-
tuites de L. Dupraz, selon lesquelles plusieurs témoins se seraient trou-
vés sur les lieux du drame ; la grande simplicité de ces témoins directs les
aurait mis a ’abri de toute déformation ou amplification du récit '7°.

Rien d’extraordinaire dans la présence de témoins lors du massacre
d’Agaune. Reste a savoir qui et combien ils furent. Ce 4 quoi ils avaient
assisté s’est transmis a travers les trois ou quatre générations qui les
séparent de Théodore, et ’évéque en a sirement eu connaissance. Mais

178 L’existence d’un cimetiére gallo-romain, sur lequel Théodore aurait, selon E. Egli
et B. Krusch (cf. notes 72 et 73) effectué des fouilles, n’a jamais été démontrée et ne repose
en fait que sur de simples conjectures.

179 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 107-108.

42



vouloir déterminer le contenu, ou méme les éléments historiquement
exacts, de cette tradition orale releve purement et simplement de la
devinette. A plus forte raison ne peut-on savoir ce qu’apprit Théodore et
dans quelle mesure il modifia ou compléta un éventuel récit qui lui
aurait été communiqué. Il s’avere difficile, compte tenu de I’état d’ac-
culturation peu avancé qui caractérise les habitants de la Civitas Val-
lensium des III¢ et IV€ siecles, d’admettre que les renseignements com-
muniqués & Théodore purent porter sur autre chose que sur ’existence
d’un massacre — aux proportions nettement exagérées — vieux de quatre
générations, sur I’endroit ou l'on enterra les corps des victimes et,
peut-étre, sur la confession chrétienne de celles-ci.

Avancer une conclusion sur ce que fut la révélation théodorienne
revient forcément a ne pouvoir émettre qu’'une hypothése, dont le
fondement ne peut participer que de la vraisemblance ou de la possi-
bilité. A mon sens, et Jinsiste sur le caractére hypothétique de cette
affirmation, la révélation de Théodore ne constitue pas, en soi, le fruit
d’une imposture, dans la mesure ou les corps révélés peuvent bien avoir
été ceux de soldats masscrés a la fin du III¢siecle. Si I'imposture théo-
dorienne avait été totale, il semble que I’évéque d’Octodure, et apres lui
Eucherius, se seraient réfugiés derriere une vision ou une intervention
surnaturelle pour justifier la découverte des corps. L’invention des restes
des soldats thébains résulta vraisemblablement d’un certain nombre de
renseignements, mélant récit historique et amplifications imaginaires,
qui avaient trait 2 'identité des victimes et au lieu de leurs tombes. Pour
le reste, tenter d’en savoir plus me parait fortement illusoire. Pour en
finir avec I’historicité du martyre, je dirai que le fait en soi est possible,
mais demeure non démontré. Quant aux conditions du martyre et 4 ses
éléments constitutifs, ils ne sont certainement pas parvenus tels quels a
Théodore, et encore moins 4 Eucherius; le nombre élevé de témoins et
de générations ayant pu transmettre un récit plus ou moins objectif des
faits interdit de croire au maintien dans son état originel de ce méme
récit.

3.2. Basilica et canonisation

Les fouilles archéologiques entreprises a St-Maurice de 1944 a4 1946
ont fait apparaitre, dans la cour sise entre la falaise rocheuse et I’édifice
abbatial actuel, les substructures d’un quadrilatere en lequel le directeur

43



des fouilles a identifié les fondements de la basilique de Théodore !#°.
Les fouilles ont également montré que la batisse décrite par Eucherius se
composait en fait de la basilique de Théodore et d’une nouvelle église,
datant du début du V¢siecle, annexée au bitiment primitif. Cette nou-
velle basilique, a laquelle la construction théodorienne servait d’avant-
nef, était appuyée au rocher, dans lequel on voit encore quatre entailles
destinées a recevoir les poutraisons de la toiture '8,

Le mot « basilica » fut couramment utilisé par les auteurs chrétiens dés
le début du IV¢siecle. Outre de grands édifices oblongs et élevés, le mot
désignait aussi des édicules de moindre importance, comme des cellae
ou des oratoires funéraires. Pour la Gaule, les auteurs font état de ces
basiliques comme de batisses toujours situées hors de ’enceinte des
villes, ce qui confirme leur nature funéraire, puisque les lois impériales
interdisaient 'inhumation de défunts dans les limites d’une agglomé-
ration '82,

La construction d’une chapelle funéraire par Théodore entraina iné-
vitablement la translation des ossements et leur déposition dans les
nouveaux caveaux. Nous ne savons rien de ces deux opérations; il est
peu probable qu’elles donnérent lieu a une fastueuse cérémonie, comme
ce fut le cas trois quarts de siécle plus tard pour les reliques de saint
Innocent !83, A la fin du I'V¢siécle, seuls des saints retrouvés dans une
métropole comme Milan avaient droit 4 une translation effectuée en
grande pompe, du fait du concours de la population et aussi de nom-
breux chrétiens. Théodore n’avait pas de masse populaire 4 qui s’adres-
ser.

Que signifie le 22 septembre, féte de saint Maurice, lors de laquelle on
lisait la Passio a I'office célébré dans la basilique ? Outre qu’il s’avere
pratiquement impensable que la date du martyre d’Agaune ait été con-
servée jusqu’au temps de Théodore, les autorités ecclésiastiques avaient
pour habitude d’inscrire aux martyrologes ou calendriers d’Eglise le jour

180 Cf. L. BLONDEL, Les basiliques d’Agaune, in: Vallesia 3 (1948) p. 19: «Il n’est pas
douteux que ce rectangle est le reste de la premiére chapelle édifiée par Théodore avant la
fin du IV¢siécle...».

"1 Cf. BLONDEL, Les basiliques p. 20-21.

182 Cf, H. LELCLERCQ, Basilique, in: DACL 2/1, Paris 1925, p. 532-546, ainsi que
A.GRrABAR, Martyrium, recherches sur le culte des reliques et 'art chrétien antique,
London 19722, p. 426—444 et 487-524.

183 Cf. supra note 25.

44



de la déposition des martyrs 84, et aucune raison ne pousse a croire qu’il
en soit allé différemment 2 Agaune. On peut donc tenir pour assuré que
le 22 septembre se rapporte bien au jour de la déposition de Maurice et
de ses compagnons dans la nouvelle basilique.

J’ai montré plus haut que l'inscription des martyrs d’Agaune au
martyrologe hiéronymien date probablement d’avant 430-435'8%, Or
cette inscription ne put se faire que par le biais d’un calendrier local; le
compilateur italien du début du V¢siecle ne recensait en effet que des
documents écrits. Eut-il sous les yeux 'exemplaire d’un éventuel calen-
drier de ’Eglise d’Octodure, dont la création remonterait 2 Théodore ?
Il ne faut pas I’exclure, encore que I’Eglise d’Octodure ait peut-étre été
de trop peu d’importance 2 la fin du IV® siécle pour posséder son propre
calendrier, et que dans ce cas, saint Maurice et ses compagnons auraient
été inscrits au hiéronymien via le calendrier de I’Eglise de Milan, dont
dépendait Octodure. Quoi qu’il en soit, aucune certitude n’existe a ce
sujet.

Le fait d’avoir été des martyrs, ou du moins d’avoir été pris pour tels
au plus tard par Théodore, conférait par la-méme aux Thébains le statut
de saints. A la fin de I’Antiquité et jusque tard dans le Moyen Age, il
n’existait pas de processus de canonisation, ni d’instance curiale chargée
de procéder, comme aujourd’hui, a des enquétes et a des recommanda-
tions. La canonisation ne résultait pas d’un décret pontifical, mais dans
'immense majorité des cas de la décision de I’évéque; une révélation en
constituait le meilleur fondement, et I'inscription des nouveaux saints
dans un calendrier équivalait 4 instituer leur féte et confirmait la valeur
canonique de tout le procédé '8¢. Le terme de canonisation n’est du reste
pas pertinent pour désigner I’attribution du statut de saint au cours du
premier Moyen Age. Révélation et inscription au calendrier rendent
parfaitement compte de ce qui, de nos jours, résulte d’une longue
démarche. Par conséquent, les Thébains furent assurément « canonisés »
par Théodore.

184 Cf. H. DELEHAYE, Cinq legons p. 42-74, et Les origines du culte des martyrs,
Bruxelles 1912 p. 34 et 50-52.

185 Cf. supra p. 15-16.

186 Cf. H. DELEHAYE, Sanctus, essai sur le culte des saints dans I’Antiquité, Bruxelles
1954% p. 163—164. Voir aussi H. HoLzBAauER, Mittelalterliche Heiligenverehrung, in:
Eichstitter Studien, Neue Folge 5 (1972) p. 33-36.

45



4. Conclusions

La révélation théodorienne, dans son ensemble, constitue le fait
institutionnel premier du culte de saint Maurice. Sans Théodore, pas de
martyrs d’Agaune, pas de culte possible. Mais s’il faut reconnaitre 2 la
révélation son réle primordial, il ne s’agit pas d’en faire un justificatif de
I’historicité du martyre. Je ne vois personnellement aucune corrélation
nécessaire entre Ihistoricité du fait institutionnel — la révélation ou
«canonisation» — et celle du martyre et des martyrs. Si ’on s’obstine, 2
Iinstar de L. Dupraz '*’, a faire dépendre celle-ci de celle-13, ce ne peut
étre que par une croyance aveugle en la bonne foi et la probité de
Théodore, croyance que je trouve incompatible avec une prise en
compte des seuls faits ou avec une étude sérieuse du probléme. La
révélation théodorienne, doublée d’une probable inscription des nou-
veaux saints dans un calendrier, ne démontre nullement la réalité
historique du massacre d’Agaune et de ses protagonistes.

187 Cf. DuprAz, Les Passions de S. Maurice p. 124 et 185,

46



	Le dossier hagiographique de Saint Maurice

