
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 77 (1983)

Artikel: Le dossier hagiographique de Saint Maurice

Autor: Zufferey, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAURICE ZUFFEREY

LE DOSSIER HAGIOGRAPHIQUE
DE SAINT MAURICE

AVANT-PROPOS

Les recherches effectuées jusqu'à présent sur le martyre de saint
Maurice ont donné lieu à des considérations parfois plus proches de la

polémique intéressée que d'une approche neutre ou objective du
phénomène étudié. A travers cette étude, je me propose de reprendre à

nouveaux frais l'analyse des pièces constitutives du dossier hagiographique

de saint Maurice, afin de reconsidérer dans son ensemble aussi

bien la valeur des sources concernant le martyre de la légion thébaine, à

Agaune vers la fin du IIIe siècle, que l'historicité de ce même événement,

ainsi également que le fait institutionnel premier du culte de saint
Maurice et de ses compagnons.

I. LES SOURCES

7. La Passio Acaunensium martyrum

La Passio Acaunensium martyrum est le principal document du dossier

hagiographique de saint Maurice ; en effet, la Passio constitue le seul

récit que l'on possède, à ce jour, des événements et du martyre d'Agaune,

ce qui lui confère une importance de tout premier ordre en relation
avec l'historicité du massacre des Thébains.



1.1. L'auteur

Toute la critique s'accorde à reconnaître l'auteur de la Passio en
Eucherius, évêque de Lyon vers le milieu du Ve siècle1. D'origine
chrétienne, né à la fin du IVe siècle, Eucherius succéda à Senator sur le

siège episcopal de Lyon entre 432 et 441. Il mourut vers 450. Hormis sa

participation au concile d'Orange en 441, rien ne nous est connu
d'Eucherius, sinon ses œuvres, telles, entre autres, ses Epistolae, son De

contemptu mundi et saecularis philosophiae, ses Formulae spiritalis, intelli-
gentiae et, bien sûr, sa Passio Acaunensium martyrum1.

1.2. Les manuscrits

1.2.1. La version primitive

La Passio Acaunensium martyrum nous est parvenue sous forme d'un
très grand nombre de manuscrits. Dans l'édition critique qu'il en fit
pour les Monumenta Germaniae Historica (MGH), B. Krusch ne

recensa pas moins de 63 manuscrits différents du récit du martyre des

Thébains, datant les plus anciens du VIIe siècle, les plus récents du XIVe
siècle3. Bien entendu, toutes ces pièces n'ont pas la même valeur.
Certaines sont manifestement des interpolations, d'autres contiennent
des additions par rapport à celles qui passent pour représenter le récit
original d'Eucherius. Ces dernières, qui donnent la version non
autographe de l'évêque de Lyon, mais à tout le moins exempte de retouche,
sont au nombre de quatre :

1) le manuscrit Parisiensis No 9550 (suppl. lat. 839), composé de 93

feuillets écrits en onciale au VIIe siècle. On y trouve les Formulae et
les Instructions de l'évêque de Lyon, puis des lettres que celui-ci

reçut de Salvianus et d'Hilarius, puis la Passio Acaunensium martyrum
sur les folios 81 à 86, enfin la lettre d'Eucherius adressée à Sal-

vius 4. B. Krusch lui donne la cote A 1. Ce manuscrit provient du

monastère de St-Claude et ne parvint à la Bibliothèque nationale de

1 Cf. infra p. 12-13.
2 Cf. C. M. Fischer, Eucher de Lyon, in : Dictionnaire d'histoire et de géographie

ecclésiastique (DHGE), 15 (1963), p. 1315-1317. - Cf. également M. Besson, Monasterium

Acaunense, Fribourg 1913, p. 9.
1 Cf. Krusch, MGH rer. Meroving. III, p. 22-24 et 27-29. Voir aussi MGH rer.

Meroving. VII, p. 799—800. Au sujet des différentes éditions critiques de la Passio, s'en

rapporter à B. Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 29-31.
4 Cf. Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 22.



Paris qu'en 18045. En 1662, F. Chifflet avait publié dans son Paulinus
illustratus un manuscrit donnant le même texte, que Chifflet datait
du VIIIe siècle. Ce manuscrit a aujourd'hui disparu6.

2) le Parisiensis No 17002, grand in-folio du Xe siècle, contient la Passio

au folio 272 recto-verso. Il se trouvait à l'origine à l'abbaye de

Moissac, puis fut transféré dans une bibliothèque privée, puis à

Notre-Dame de Paris pour aboutir à la Bibliothèque nationale
(Krusch A2)7.

3) le Monacensis No 2552, folios 107-109, datant du XIIe siècle

(Krusch A 2a)8.

4) le Parisiensis No 5293, du XIIIe siècle (Krusch A 2b). A relever que
dans son édition de 1896 (MGH rer. Meroving. III p. 29), B. Krusch
avait placé ce manuscrit dans la classe X 7. Suite à une étude plus
attentive, ainsi qu'aux remarques d'A. Dufourcq, Krusch corrigea
son erreur et rangea le manuscrit dans la classe A9.

1.2.2. Les interpolations

Le récit du martyre des Thébains à Agaune a été recopié à de
nombreuses reprises. Copistes et transcripteurs ne se firent pas faute de le

modifier, soit pour l'adapter à de nouveaux besoins, soit pour le rendre
conforme à une interprétation différente de la tradition euchérienne.
Les interpolations de la Passio ont été répertoriées en quatre grandes
classes par B. Krusch. M. Besson, H. Leclercq et J.-M. Theurillat ont
tous reconnu cette classification10, qui s'établit comme suit:

Un premier interpolateur, B, remplace le présent d'un verbe de la

dernière partie de la Passio par un passé. Il relate également un événement

postérieur à la date de rédaction de la Passio11. B. Krusch recense

5 Cf. Besson, Monasterium p. 7.
6 Cf. J.-M. Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune, des origines à la réforme

canoniale (515-830 environ), in: Vallesia 9 (1954) p. 1-128, ici p. 12. Voir aussi

Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 22 et 30. Krusch lui donne la cote Al*.
7 Cf. Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 22, et Besson, Monasterium p. 8.
8 Cf. Krusch, MGH rer. Meroving. VII p. 799, de même que Theurillat, L'abbaye de

Saint-Maurice p. 12.
9 Cf. Krusch, MGH rer. Meroving. VII p. 799. A propos de la correction, se reporter à

Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 12 note 5.
10 Cf. Besson, Monasterium p. 46—48, Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 17-

20, et H. Leclercq, Maurice d'Agaune in: Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de

liturgie (DACL) 10 (1932) p. 2722-2723.
" Sur la question des datations, cf. infra p. 8—11.



quatre manuscrits de la classe B, datés du IXe au XIVe siècle et découverts

à Paris, à Londres et à Munich12.
Un deuxième interpolateur, C, reproduit la version de B à une date où

la basilique primitive d'Agaune a subi des modifications. B. Krusch ne

compte qu'un manuscrit de cette classe, le Sangallensis No 563 du

IXe/Xe siècle13.

Un troisième interpolateur, D, interchange certains chapitres de B et
de C. Krusch dénombre six manuscrits de la classe D, datés du Xe au
XIVe siècle et trouvés à Paris, Berlin, Vienne en Autriche et Einsiedeln14.

Il existe enfin une quatrième classe de manuscrits, œuvre d'un anonyme,

X, qui utilise les interpolations précédentes. Les copies de la classe

X, au nombre de 47 et provenant d'endroits aussi divers que Paris,
Einsiedeln, Bruxelles, Stuttgart, Leyde, Munich, Rouen, Trêves, Reims

ou Cologne15, présentent d'assez fortes divergences entre elles. Toutes
rattachent néanmoins le martyre de saint Maurice et de ses soldats à la

guerre des Bagaudes16.

1.3. Datation et valeur des Passio

Afin de permettre une bonne compréhension de ce qui va suivre il
faut ici donner un résumé sommaire de la Passio dans sa version
primitive.

« Durant la grande persécution de Maximien, collègue de Dioclétien,
ce dernier envoya d'Orient en Occident une légion de renfort composée
de Thébains. Partie d'Italie, l'armée de Maximien traversa les Alpes en
direction des Gaules et fit halte à Octodure en Valais. Maximien ayant
donné l'ordre à tous ses soldats de se préparer à combattre une foule de

chrétiens, les Thébains, stationnés à Agaune et commandés par Maurice,

refusèrent de s'avancer contre leurs frères en religion, car eux-
mêmes étaient chrétiens. Furieux, Maximien ordonna la decimation de
l'unité rebelle, puis réitéra son ordre de persécution. Nouveau refus des

12 Voir MGH rer. Meroving. III p. 23.
13 Cf. MGH rer. Meroving. III p. 23.
14 Cf. MGH rer. Meroving. III p. 23.
" Cf. MGH rer. Meroving. III p. 27-29. Krusch distingue plusieurs sections de la

classe X.
16 Cf. MGH rer. Meroving. III p. 23, et infra p. 20-24.



Thébains, nouvelle decimation, nouvel ordre. Refus obstiné des

Thébains, qui s'expliquèrent à l'empereur par une missive, puis massacre de

tous les survivants de la légion. Seuls les noms duprimicerius Maurice, du

campidoctor Exuperius et du senator militum Candidus sont connus ».

« Un vétéran nommé Victor passa sur le lieu du massacre. S'informant
du motif de ces événements, il exprima son dégoût aux bourreaux, leur
affirma être chrétien et vouloir le rester. Sur quoi les soldats le firent
passer de vie à trépas».

« On dit aussi que les saints Ursus et Victor, qui furent martyrisés plus
tard à Soleure, faisaient partie de cette légion».

« Maximien, tyran cruel et assoiffé de sang chrétien, paiera son forfait
d'une mort honteuse».

« Longtemps après leur passion, les restes des martyrs furent révélés

par Théodore, évêque d'Octodure; celui-ci fit ériger à Agaune une
basilique adossée au rocher et abritant les ossements des martyrs».

«Les pèlerins se rendent nombreux au tombeau et des miracles se

produisent ». Eucherius tient à en mentionner deux : « la conversion de

l'ouvrier païen qui travaillait à la construction de l'église et la guérison
récente de la femme de Quintus»'7.

Tel est, dans les grands lignes, le récit de la Passio. Le fait qu'Eu-
cherius en soit l'auteur est démontré par sa lettre à Salvius, dans laquelle
l'évêque de Lyon déclare envoyer à son collègue et ami sa Passio, dont il
commente les sources et les raisons qui l'ont poussé à l'écrire18.

La Passio d'Eucherius se distingue des autres versions entre autre par
sa finale, qui consiste en la phrase : « Explicit Passio quae observatur die X
Kl. Octobris »l9. Ceci donne à penser que la Passio de l'évêque de Lyon
prit place, à un certain moment, dans la liturgie d'une Eglise,
probablement celle d'Agaune. L'expliàt aura été alors rajouté au texte
d'Eucherius. Du reste, il existe deux témoignages, datant du VIe siècle, de
l'existence d'une Passio des martyrs d'Agaune : d'une part la Vitapatrum

Jurensium, qui énonce l'intention qu'eut saint Romain de se rendre à

Agaune20; d'autre part, l'homélie que prononça Avitus de Vienne à

17 Cf. Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 20—39.
18 Cf. MGH rer. Meroving. III p. 39—40: «Misi ad beatitudinem tuam passionem»,

et le titre « Domino sancto et beatissimo in Christo Salvio episcopo Eucherius ». Pour plus
de détails, cf. p. 12-14.

" Voir MGH rer. Meroving. III p. 39.
20 Vita Patrum Jurensium, MGH rer. Meroving. III p. 139-140: «Basilicam sanctorum

in Agaunensium locum, sicut passionis ipsorum relatio digesta testatur deliberavit

expetere ».

7



l'occasion de la consécration du monastère d'Agaune en 51521. Le

témoignage d'Avitus concorde avec Yexplicit de la Passio d'Eucherius et

prouve que c'est bien cette Passio-là qui était lue à Agaune dans le cadre

d'une liturgie non déterminée.

Impossible de dater exactement la rédaction de la Passio. Le terminus
ante quo est l'année 449 ou 450, date de la mort d'Eucherius. L. Dupraz
pense que l'évêque de Lyon rédigea son récit entre 443 et 450; son

opinion se fonde sur la profession de foi de Maurice: «Habes hic nos

confidentes : *Deum patrem auctorem omnium etfilium ejusJesum Christum

Deum credimus*»22, où il voit l'affirmation de l'orthodoxie catholique
face à l'arianisme des Burgondes établis dès 443 en Sapaudia et dans le

diocèse de Lyon23. L'hypothèse me paraît solide et peut être retenue.

Je me propose d'insérer l'analyse de la valeur historique de la Passio

d'Eucherius dans le chapitre consacré à l'historicité du martyre thébain ;

comme la Passio constitue le seul document sur le massacre d'Agaune,
discuter de l'historicité du martyre revient à discuter de la valeur du récit
de l'évêque de Lyon.

A propos du miracle de la materfamilias Quinti, Eucherius raconte

que cette femme le divulgue partout; l'énoncé est au présent de

l'indicatif24. Or l'interpolateur B remplace le «circumfert» par un «circum-

tulit»; bien plus, il rapporte l'invention du corps de saint Innocent,
autre martyr de la légion, et sa translation dans la basilique d'Agaune au

temps de Domitianus, évêque de Genève, Gratus d'Aoste et Protasius
«alors évêque de ce lieu», autrement dit d'Octodure25. M. Besson,

21 Dicta in Basilica Sanctorum Agaunensium. MGH Auetores Antiquissimi VI/2,
p. 145: «Praeconium felicis exercitus ex consuetudine sollemni series lectae passionis
explicuit».

22 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 36.
23 Cf. L. Dupraz, Les Passions de S. Maurice d'Agaune, Fribourg 1961, p. 62.
24 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 39 : « Neque illud in

sanctorum miraculis praetermittam, quod perinde clarum atque omnibus notum est.
Materfamilias Quinti ac sanitati de praemortuis restituta membris, nunc miraculum
suum ipsa circumfert».

25 B, publié in: Dupraz, Les passions de S. Maurice, appendice p. 5: «Neque enim
ommittendum est, quod per longum temporis tractum beati Innocenti martyris membra
Rhodanus revelavit. Jugi enim eluviae vicinum in se caespitem vergens, religiosa quadam
soli pernicie ad sepulturam martyris famulatrix unda pervenit. Prolatas namque reliquias
liniter lambens, non ideo a sinu terrae protulit, ut in gurgitis sui procella demergeret, sed
ob gloriosam devocione intra ambitum basilicae ceteris martyribus sepulturae praeciperet
sociari. Cujus translationem a sanetae recordationis Domiciano Genavensi et Grato
Augustane urbis vel Protasio tune temporis hujus loci episcopis caelebratam recolentes,
cotidiana devotione et laudibus frequentamus ».

8



J.-M. Theurillat et L. Dupraz s'accordent à fixer la rédaction primitive
de B entre 490 et 52026. Quant à la valeur historique des compléments
de B, seul M. Besson a pris la peine de s'en occuper, sans du reste trop
s'engager27.

Eucherius et B avaient décrit la basilique primitive d'Agaune28.
L'interpolateur C modifia le texte relatif à la basilique pour en décrire
une nouvelle, construite par l'abbé Ambrosius29. Comme l'auteur ne

paraît pas avoir écrit bien longtemps après la nouvelle construction, et

que l'on sait que celle-ci fut l'œuvre du deuxième abbé du monastère,
Ambrosius (516—520), la critique s'accorde à fixer vers 530 la rédaction
de C30. La valeur de C par rapport aux versions plus anciennes de la
Passio ne réside que dans l'information supplémentaire relative à la

nouvelle basilique31.

L'interpolateur D, travaillant après B et C, procède à des changements

dans l'ordre des chapitres et fait allusion à la louange perpétuelle,
créée par Sigismond en 51532. Les arguments de M. Besson, trop
complexes et trop peu importants dans le cadre de mon étude pour être

26 Cf. Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 1 ; Besson, Monasterium p. 54—55 ;

Dupraz, Les passions de S. Maurice p. 42. Le nom d'Innocent figure dans ce qui est la

version primitive du martyrologe hiéronymien : Cf. H. Delehaye, Commentarius
perpetuus in Martyrologium Hieronymianum, Acta Sanctorum (AASS) Nov. II/2 p. 522
No 12 et 38. En outre, l'évêque d'Aoste Gratus signa en 451 les actes du synode de Milan.
Son épitaphe a été conservée jusqu'à nos jours : cf. A. P. Frutaz, Gratus, in : LThK 4

(1960), p. 1172.
27 M. Besson, Monasterium p. 57: «Selon toute apparence, on ignorait le nom du

défunt peut-être aussi voulut-on simplement désigner le nouveau venu d'une façon
concrète, sans se compromettre. Nul ne savait comment il s'était nommé de son vivant ;

mais, puisqu'il était saint, on pouvait à bon droit le baptiser Innocent».
28 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 38 : « In quorum

honorem cum extrueretur basilica, quae vastae nunc adjuncta rupi, uno tantum latere
adclinis jacet... ».

29 C, publié in : Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 6 : « In quorum
honorem cum extrueretur basilica uno tantum latere adclinis jacebat, sed nunc, jubente
praeclaro mentis Ambrosio, hujus loci abbate, denuo aedificata, biclinis esse dignosci-
tur ».

30 Cf. Besson, Monasterium p. 57; Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 18;
Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 42.

31 Cf. Besson, Monasterium p. 57.
32 D, publié in : Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 8 : « Pro id ipsum die

noctuque psalmorum hymni decantatio non desistit, quae, jubente sancto et praeclaro
Christi martyre beato Sigismundo rege, est institutum hac usque hodie, Deo protegente,
est conservatum.



mentionnés ici, ont convaincu L. Dupraz et J.-M. Theurillat pour les

pousser à établir vers 600 la date de la rédaction de D33.

Une des versions de la classe X, qu'avec B. Krusch et L. Dupraz
j'appellerai X 2, a donné lieu à une controverse assidue entre Krusch,
Besson, Theurillat et D. van Berchem d'une part et L. Dupraz de l'autre.
De cette version, connue par le manuscrit Einsiedlensis No 256, p. 367—

38034, B. Krusch affirme qu'elle a été composée dans le courant du IXe
siècle, car Walahfrid Strabo (décédé en 849), dans son hymne en l'honneur

des martyrs agaunois, adopte la thèse du sacrifice aux idoles comme
raison du refus d'ordre des Thébains35 ; or, de toutes les versions de la

Passio antérieures au Xe siècle, X 2 est la seule à soutenir que les

Thébains refusèrent de sacrifier aux idoles36. J.-M. Theurillat et M. Besson

se rangent d'autant mieux à cet avis que pour eux, le style fleuri de la

version X 2 ne peut être antérieur au IXe siècle37. D. van Berchem

constate, lui, qu'une litanie du VIIIe siècle reflète la version X 2 plutôt
que celle d'Eucherius38.

Tout autre est l'analyse de L. Dupraz. Il relève tout d'abord que la

Passio d'X 2 n'a jamais fait l'objet d'une étude indépendante de celle de

l'écrit d'Eucherius ; une prévention a toujours régné contre X 2 : la

prévention contre la copie et le remaniement tardif, ce qui lui valut
d'être nommée par la critique Passio retractatai9. Dupraz pense que
l'auteur de X 2 fut Agaunois ; au contraire d'Eucherius, X 2 ne fait
jamais appel au terme géographique « Agaune » pour qualifier les mar-

33 Cf. Besson, Monasterium p. 50—52; Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 18—

19; Dupraz, Les Passions de S.Maurice p. 43.
34 MGH rer. Meroving. III p. 28, sous la cote X 2a.
35 Walahfrid Strabo, Ymnus de Agaunensis martyribus, MGH Poetae latini aevi

carolini II, Berlin 1884, p. 367: «... saevus imperator/quem nec carmine nominare
dignum/dum sanctos jubet idolis litare/...».

36 X 2, publié in: Dupraz, les Passions de S. Maurice, appendice p. 13: «Transcensis

igitur Alpibus, Maximianus caesar Octodurum venit, ibique sacrificaturus idolis suis,
convenire exercitum jussit, atroci proposita jussione, ut per aras demonibus consecratas
jurarent, aequalibus sibi animis contra Bagaudarum turbas esse pugnandos».

37 Cf. Besson, Monasterium p. 50, et Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 19.
38 Cf. D. van Berchem, Le martyre de la légion thébaine, essai sur la formation d'une

légende, Bâle 1956, p. 21, avec référence à la litanie. Eucherius soutient que l'ordre refusé

par les Thébains était de combattre une multitude de chrétiens : cf. Passio Acaunensium
Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 34 : « Itaque cum et hi, sicut ceteri militum, ad

pertrahendam christianorum multitudinem destinarentur, soli crudelitatis ministerium
detractare ausi sunt atque hujusmodi praeceptis se obtemperaturos negant».

39 Cf. Durpaz, Les Passions de S. Maurice p. 66—68.

10



tyrs, l'évêque Théodore ou le but du voyage de l'épouse de Quintus. X 2

se contente de déterminatifs comme «ce lieu» ou «là-bas»40. X 2 décrit

Agaune avec plus de détails qu'Eucherius, parlant notamment d'une
fontaine41. En outre, et c'est important, X 2 décrit encore la basilique
primitive d'Agaune, telle qu'elle figure dans les versions d'Eucherius et
de B, mais non plus de C et de D42. Or la version C est datée des environs
de 530. X 2 lui est donc nécessairement antérieur. Mais X 2 mentionne,
comme B, la révélation d'Innocent43. Dupraz situe donc la rédaction de

X 2 entre 490 et 53044

La grande valeur de X 2 réside en ce qu'elle fait du sacrifice aux idoles

païennes le motif du refus d'ordre des Thébains. L'intérêt que suscite

X 2 en relation avec l'historicité du martyre est double. D'une part, si

l'auteur de X 2 venait bien d'Agaune et a vraiment écrit à la fin du Ve ou
au début du VIe siècle, son affirmation démontrerait soit qu'il disposait
d'une autre source qu'Eucherius à propos des raisons du martyre, soit

qu'il était mieux renseigné que l'évêque de Lyon sur le cadre général des

grandes persécutions et de la guerre des Bagaudes45. D'autre part, si la
version X 2 peut être, du point de vue de la valeur des sources et des

renseignements, placée sur un pied d'égalité avec celle d'Eucherius,
l'historicité du martyre agaunois s'en trouvera singulièrement renforcée46.

Voilà pourquoi L. Dupraz, dont l'ouvrage a pour but avoué de

démontrer la vérité historique du martyre de saint Maurice et de ses

compagnons, s'est penché avec tant de soins sur X 2.

Les conclusions de L. Dupraz quant à l'auteur et la date de la rédaction

de X 2 semblent tout à fait pertinentes ; cependant l'objection
d'ordre linguistique de M. Besson et de J.-M. Theurillat ne le paraît pas
moins. Seul un philologue pourrait, à la suite d'une analyse systématique

40 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 38 : « At vero beatis-
simorum Acaunensium martyrum corpora sancto Theodoro hujus loci episcopo revelata
traduntur...».

41 X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 13: «Undique tamen
imminentibus saxis, parvus quidem, sed amoenus irriguis fontibus campus includitur».

42 X 2, in : Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 17 : «... basilica que vastae
nunc rui adjuncta est». Pour la description d'Eucherius et de C, cf. p. 8-9, notes 28 et
29.

43 X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 18: «Neque enim hoc
ommittendum est quod per longum temporis tractum beati Innocentii martyris corpus
Rhodanus relevavit».

44 Sur toute l'argumentation, voir Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 61—68.
43 Sur toutes ces questions, voir le chapitre II sur l'historicité du martyre.
46 Cf. infra p. 23-24, 27-28 et 30-31.

11



et fouillée de X 2, peut-être apporter une conclusion définitive à la

question. Pour ma part, et contrairement à la majeure partie de la

critique (Theurillat, van Berchem, E. Gabba, Per la storia dell esercito

romano in età imperiale, Bologna 1974, p. 91), je n'exclurai pas d'office
la thèse de L. Dupraz, sans pour autant lui accorder un crédit aveugle.

2. La lettre à Salvius

Un petit nombre de manuscrits de la Passio Acaunensium martyrum
contient une lettre d'Eucherius à l'évêque Salvius; ce sont
1) le Parisiensis No 9550, cité plus haut en pages 4—5 sous la cote A 1,

où la lettre suit la Passio47.

2) le Remensis No 1143, du XIIIe siècle, contenant la lettre après le

prologue remanié de la Passio (Krusch X 6)48.

3) le Parisiensis No 5293 du XIIIe siècle, plaçant la lettre avant la Passio

(Krusch X 7b)49.

4) le Codex Surii (Krusch X 7c), également du XIIIe siècle50.

Cette missive est une lettre d'envoi de la Passio d'Eucherius à Salvius.
Elle s'avère très précieuse, car elle nous renseigne non seulement sur la

paternité de la composition de la Passio''1, mais encore sur les motifs qui
ont poussé Eucherius à écrire son récit, sur les sources de ce dernier et
l'existence de pèlerins au tombeau des martyrs d'Agaune au milieu du
Ve siècle.

Le destinataire de la lettre, l'évêque Salvius, n'a pas été identifié avec

précision. Sans se montrer catégoriques, B. Krusch, M. Besson et D. van
Berchem pensent qu'il s'agit d'un évêque d'Octodure52. L. Dupraz en
doute, mais avoue ne pas parvenir à identifier le siège de l'évêque53.

4" Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 22.
48 Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 29.
49 Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 29.
50 Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 29.
51 Lettre À Salvius, MGH rer. Meroving. III p. 39-40 :« Domino sancto et beatissimo

in Christo Salvio episcopo Eucherius. Misi ad beatitudinem tuam scriptam nostrorum
marytrum passionem».

32 Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 20; Besson, Recherches sur les origines des
évêchés de Genève, Lausanne et Sion et leurs premiers titulaires jusqu'au déclin du VIe
siècle, Fribourg 1906, p. 31 ; Monasterium p. 78-80; van Berchem, Le martyre de la

légion thébaine p. 14-15.
53 Cf. Dupraz, Les passions de S. Maurice p. 36-41.



Dans la mesure où Salvius ne joue aucun rôle en relation avec le contenu
de la lettre, la question de son origine n'a aucune importance pour mon
étude.

L'intention d'Eucherius est double : comme d'autres font aux saints

martyrs le don d'objets d'or ou d'argent, lui veut offrir en leur honneur
un ouvrage littéraire54 ; d'autre part, Eucherius veut relater le martyre
des Thébains — non pas l'événement même, mais les faits — afin de fixer
dans la mémoire ces faits que sinon le temps effacera55.

Les historiens sont divisés sur la signification à attribuer aux
affirmations suivantes : « Porro ab idoneis auctoribus rei ipsius veritatem quae-
sivi, ab his utique qui adfirmabant se ab ipso episcopo Genavensi sancto Isaac
hunc quempraetulipassionis ordinem cognovisse, qui, credo, rursum hec retro a
beatissimo episcopo Theodor viro temporis anterioris acceperit»56. Plusieurs

points font difficulté. Le fait qu'Eucherius ait cherché lä vérité auprès
d'« idoneis auctoribus », d'informateurs sûrs, démontre selon L. Dupraz le

souci de l'évêque de Lyon d'écrire un récit historique, et non une
hagiographie relevant de l'histoire feinte. Dupraz se sent confirmé dans

son opinion par le fait qu'Eucherius mentionne ceux qui ont renseigné
ces informateurs, Isaac et surtout Théodore, évêque d'Octodure, à qui
furent révélés les saints martyrs, et qui eut, le premier, connaissance du
récit du martyre57. Du reste, Eucherius soutient avoir préféré cette
version des gesta (celle même de sa Passio) à d'autres versions58.

J.-M. Theurillat et M. Besson se montrent plus circonspects. Pour eux,
les renseignements sont de seconde main ; Eucherius tient son récit de

ceux qui disaient — « Ab his qui adfirmabant » — le tenir d'Isaac, et il pense

- « qui, credo, rursum... » — qu'Isaac le tenait de Théodore : il ne faut pas
négliger ces nuances de langage59. En outre, si l'expression «hunc quem

54 Lettre à Salvius, MGH rer. Meroving. III p. 40 : « Itaque cum alii ex diversis locis
adque provinciis in honorem officiumque sanctorum auri adque argenti munera offe-
rant, nos scribta haec nostra offerimus, exposcens pro his intercessionem omnium
delictorum adque in posterum juge praesidium patronorum semper meorum ».

" Lettre à Salvius, MGH rer. Meroving. III p. 40: «Verebar namque ne per incu-
riam tam gloriosi gesta martyrii ab hominum memoria tempus aboleret»; Passio
Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. Ili p. 32—33: «Sanctorum passionem
martyrum pro honore explicamus, ea utique fide, qua ad nos martyrii ordo pervenit,
nam per succedentium relationem rei gestae memoriam nondum intercepit oblivio».

56 Lettre à Salvius, MGH rer. Meroving. Ili p. 40.
" Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 30-31 et 34—35.
!8 «hunc quem praetuli passionis ordinem»; cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice

p. 31.
,9 Cf. Besson, Monasterium p. 12, et Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 14.

13



praetuli ordinem » peut se traduire par « la version que j'ai préférée », elle

peut aussi bien signifier « la passion qui figure ci-dessus », faisant
référence à la Passio qui accompagne la lettre à Salvius en la précédant sur le

manuscrit autographe60.
La polémique a fait rage autour de ce passage de la lettre à Salvius.

L'analyse du texte n'a pas toujours été exempte ni de patriotisme local

(Dupraz), ni de critique prévenue (van Berchem). Malgré tout, aucune
des conclusions citées ci-dessus ne m'apparaît définitive ; on peut
seulement constater qu'Eucherius n'a pas utilisé de source écrite, mais qu'il
s'est contenté de récits oraux, postérieurs d'au moins un siècle au martyre

des Thébains. Si Eucherius a vraiment choisi parmi plusieurs
versions celle qu'il a rapportée, il reste à prouver que le choix de l'évêque se

porta sur la plus historique des versions et non sur la plus édifiante.

3. Le martyrologe hieronymien

La dernière pièce du dossier hagiographique de saint Maurice consiste

en l'inscription du nom des chefs de la légion thébaine dans le

martyrologe hiéronymien. Les spécialistes en hagiographie distinguent
deux sortes de martyrologes :

1) Les martyrologes historiques, qui contiennent le nom du martyr
ainsi que le lieu et la date de sa mort, avec parfois un bref récit de son

supplice. La liste de ces noms possédait un caractère officiel, les

inscriptions ne s'y faisant que sur décision ou autorisation de l'évêque.

2) Lorsque des clercs se mirent à compulser les listes locales de plu¬
sieurs Eglises et à opérer des choix pour en sortir des ouvrages plus
ou moins universels, on aboutit à la suppression du caractère officiel

pour disposer de martyrologes privés61.

Le martyrologe hiéronymien occupe une place particulière parmi les

œuvres de son genre. Il résulte de la confluence de trois sources: un
férial romain, aussi appelé Depositio martyrum, un martyrologe oriental

60 Cf. Besson, Monasterium p. 12-13 ; Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 14 ;

Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 24.
61 Cf. H. Delehaye, Cinq leçons sur la méthode hagiographique, Bruxelles 19682,

p. 42-54, ainsi que R. Aigrin, L'hagiographie, ses sources, ses méthodes, son histoire,
Poitiers 1953, p. 11.

14



et un calendrier d'Afrique. Ces sources furent compilées par un clerc
italien aux environs de 430—435 62. Toutefois, l'ouvrage primitif de ce

clerc a disparu ; nous ne le connaissons que sous la forme que lui donna

un rédacteur ayant travaillé à Auxerre en 592 au plus tard, et plus
précisément par une copie de l'écrit d'Auxerre, le Codex Epternacensis,
Parisinus No 1083763.

Au moment où elles furent compilées, en 430—435, les trois sources
du hiéronymien contenaient des compléments et des continuations que
l'on a classés en quatre catégories64. L'anonyme auxerrois introduisit à

son tour des compléments dans sa nouvelle rédaction, appelée communément

recension gallicane, tirés des calendriers des Eglises de
nombreuses provinces de la Gaule65.

Or saint Maurice et les soldats thébains figurent au martyrologe
hiéronymien66. La question est de savoir s'ils firent partie de la

compilation italienne primitive ou plutôt de celle d'Auxerre de la fin du
VIe siècle.

H. Delehaye pense que « les saints d'Agaune font probablement partie
des suppléments gallicans de l'hiéronymien», donc des ajouts introduits

par le rédacteur auxerrois67. R. Aigrain, lui, affirme que les martyrs
d'Agaune proviennent de la compilation italienne de 430—435 : en effet,
l'on sait que si de nombreuses provinces sont représentées dans les

suppléments auxerrois, les Alpes Maritimes, les Alpes Pennines, la
Première Germanie et la Deuxième Lyonnaise n'y figurent pas du
tout68. Or l'évêché d'Octodure faisait partie des Alpes Pennines. Les

martyrs d'Agaune ne peuvent donc avoir été inscrits que dans la

compilation italienne.
Un élément supplémentaire parle en faveur de l'opinion de R. Aigrin,

à savoir que l'inscription de saint Maurice et des Thébains appartient à

62 Cf. Aigrin, L'hagiographie p. 32-50.
63 Cf. J. Dubois, Les martyrologes du Moyen Age latin, in : Typologie des sources du

Moyen Age occidental, fase. 26, Brepols 1968, p. 31. Voir aussi Martyrologium
Hieronymianum, in Acta Sanctorum (AASS) Nov. II/l, Prolegomena p. Vili, et encore
H. Delehaye, Cinq leçons p. 52-53.

64 Cf. R. Aigrin, L'hagiographie p. 34-35.
65 Cf. Aigrin, L'hagiographie p. 38—40.
66 Martyrologium Hieronymianum, AASS Nov. II/l p. 124, cité d'après le codex

Epternacensis: «X K oc. rom. nt. basilae et sci inaurici cu vi mi DCLXVI. In aganis et
aliorum candidi exuperi innocenti vitalis. ausidior germani epi».

67 Cf. Delehaye, Les origines du culte des martyrs, Bruxelles 1912, p. 355.
68 Cf. Aigrin, L'hagiographie p. 38-40.

15



la compilation italienne: il s'agit des relations de Théodore, évêque
d'Octodure à la fin du IVe siècle, avec saint Ambroise, évêque de Milan.
Il n'est pas déraisonnable de penser que ces liens aient favorisé
l'introduction des martyrs agaunois dans la Depositio martyrum, attendu que
leur révélation s'avère à peu près contemporaine de celle de Gervasius

et Protasius à Milan en 386, et que ces deux derniers saints figuraient
dans la Depositio69. Ainsi donc, à défaut de preuves tangibles, de très
fortes présomptions permettent d'affirmer que saint Maurice et ses

compagnons figuraient au hiéronymien au plus tard en 430—435, et

probablement dans la Depositio martyrum antérieure à 430.

II. HISTORICITE DU MARTYRE D AGAUNE

Il s'agit dans ce chapitre de faire le point sur les résultats obtenus par
ceux qui, depuis environ un siècle, se sont occupés de la question du

martyre d'Agaune et des récits y relatifs. Où cela se révélera nécessaire,

l'analyse d'un détail ou d'une question spécifique sera reprise, afin soit
de clarifier ce qui en a déjà été dit, soit de parvenir à des conclusions
différentes de celles communément énoncées jusqu'à présent.

1. Le récit des événements

Pour ce qui concerne le récit des événements, je renvoie le lecteur au
résumé de la Passio Acaunensium martyrum en pages 6—7. Il faudra,

pour de plus amples informations, se référer directement au texte ori-

2. Quelques analyses du martyre et de la Passio d'Eucherius

Dès 1850, nombreux furent historiens et critiques à se préoccuper de

la véracité du récit d'Eucherius. Etudes, articles et publications se

succédèrent à une cadence assez élevée jusque dans les années 1960.
L'historicité du martyre des Thébains donna lieu à une vive polémique qui

69 A ce sujet, voir infra p. 37-38.

16



mit aux prises les inconditionnels du martyre et les contempteurs de la

Passio, presque tous s'acharnant à rendre caduque la thèse des adversaires

au moyen d'arguments et de raisonnements, il faut bien l'avouer,
pas toujours très honnêtes. Voici en résumé quelques-unes des prises de

position les plus marquantes de cette polémique.
A la suite de plusieurs auteurs, P. Allard conclut, en 1890, à la vérité

historique du martyre, qui aurait été un épisode de la guerre des Bagau-
des70. En 1891, F. Stolle convint de la réalité du martyre pour trois
soldats seulement: Maurice, Exuperius et Candidus; les compagnons
auraient été ajoutés par la légende 71. En 1893, E. Egli prétendit que les

martyrs avaient été de vulgaires habitants de la vallée Pennine, tués en
56 av. J. C. par les légions romaines de Galba, fêtés comme des défenseurs

de l'indépendance nationale et devenus saints par une méprise des

gens du IVesiècle72. Pour B. Krusch (en 1896), il n'y eut jamais de

martyre à Agaune : Théodore découvrit un cimetière gallo-romain et

crut avoir affaire à des reliques. Comme la Thébaïde regorgeait alors de

saints, et que les nombreuses reliques firent penser à une légion, on
supposa qu'il s'agissait d'une légion thébaine 73. En 1907, A. Dufourcq
considéra la Passio comme une pure légende74. En 1920, C.Jullian
établit la très grande vraisemblance des faits d'ordre politique et militaire

racontés par la Passio 75. En 1925, G. de Manteyer confirma la thèse
de Dufourcq 76. En 1932, H. Leclercq reprit en partie les conclusions de

M. Besson pour penser que le martyre avait réellement eu lieu 77.

J'ai omis de mentionner les ouvrages de M. Besson (1913),
J.-M. Theurillat (1954), D. van Berchem (1956) et L. Dupraz (1961). Du
fait qu'ils m'apparaissent à la fois comme les plus caractéristiques et les

plus fouillées de toutes les publications parues sur saint Maurice jusqu'à

P

83

70 P. Allard, La persécution de Dioclétien et le triomphe de l'Eglise, 1, Paris 1890,
25-35.

F. Stolle, Das Martyrium der thebäischen Legion, Breslau 1891, p. 47-52 et 64—

'-' E. Egli, Kirchengeschichte der Schweiz bis auf Karl den Großen, Zürich 1893,

p. 117-123 et 133.
73 B. Krusch, MGH rer. Meroving. III p. 21-22.
74 Cité in : Besson, Monasterium p. 6.
73 C.Jullian, Notes gallo-romaines, questions hagiographiques: la légion thébaine,

in: Revue des Etudes Anciennes, 22 (19672) p. 42-45.
6 Cité in: Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 17.

" H. Leclercq, Maurice d'Agaune, in: DACL 10 (1932) p. 2723.

17



présent, ils seront cités lors de l'examen des diverses parties de la
Passio.

Il n'entre pas dans le cadre de mon étude de m'étendre en une analyse

poussée de l'historicité du martyre thébain. L'attention se portera sur les

moments forts de ce massacre et de ce qu'en relatent Eucherius et X 2.

Le reste ne sera mentionné qu'en passant.

3. Le cadre historique du récit

C'est le gros point faible de la Passio d'Eucherius. L'évêque fait
allusion, en pariant du martyre d'Agaune, à une grande persécution
organisée par Dioclétien et Maximien 78 que l'on ne peut identifier qu'à
celle ouverte en 303. Or l'on sait que la dernière campagne qu'entreprit
Maximien au nord des Alpes, avec un commandement effectif, fut celle
de 296 sur le Rhin 79. Ainsi sept ans séparent la dernière apparition de

Maximien au-delà des Alpes du début de la persécution. En outre, et
malgré le fait que les forces militaires impériales avaient entre autre

pour tâche d'assurer l'ordre à l'intérieur des frontières, aucune armée de

la Tetrarchie ne reçut jamais, comme telle, une mission de persécution
80

; enfin, les quelques chrétiens qui pouvaient alors résider en
Gaule81 n'auraient jamais pu justifier un déploiement de forces égal à

celui que décrit Eucherius, c'est-à-dire à toute une armée. Ainsi donc,
l'évêque de Lyon se trompe aussi bien sur la mission de l'armée de

Maximien, et par conséquent de la légion thébaine (poursuivre une

" Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 33—34: «Sub Maxi-
miano, qui Romanae reipublicae cum Diocletiano collega Imperium tenuit, per diversas
fere provincias laniati aut interfecti martyrum populi. Idem namque Maximianus
impietatem suam ad extinguendum christianitatis nomen armaverat. Si qui tune Dei veri
cultum profited audebant, sparsis usquequaque militum turmis, vel ad supplicia vel ad

necem rapiebantur, ac velut vagatione barbaris gentilis prorsus in religionem arma com-
moverat. Erat eodem tempore in exercitu legio militum, qui Thebaei appellabantur
Itaque cum et hi, sicut ceteri militum, ad pertrahendam christianorum multitudinem
destinarentur...».

"; Cf. W. Ensslin, Maximianus (Herculius), in: Paulys Realenzyklopädie der classi-
schen Altertumswissenschaften (RE), 28 (1930) p. 2503-2504.

80 Cf. G. Lopuzsanski, La police romaine et les chrétiens, in : L'Antiquité classique, 20

(1951) p. 5-42.
81 Cf. E. Delaruelle/A. Latreille/J. R. Palanque, Histoire du catholicisme en

France, 1, Paris 1963, p. 17-26.



multitudo christianorum) que sur l'époque où cette armée aurait passé les

Alpes.
Tout cela a suffi pour que certains, tel Egli, Krusch et plus récemment

van Berchem, considèrent la Passio comme une légende et le martyre
comme une histoire inventée, puisque le cadre général du récit ne

correspond pas au cadre historique réel82.

L. Dupraz est d'un autre avis. Nous avons vu plus haut pourquoi il
considère que la version X 2 du martyre possède autant de valeur
historique que celle d'Eucherius 83. Or X 2 soutient que Maximien avait
passé les Alpes avec une armée pour dompter le soulèvement des

Bagaudes 84.

Que s'est-il réellement passé Pour le comprendre, il faut s'en reporter
à la carrière politique de Dioclétien, ainsi qu'à la situation générale

de l'Empire à la fin du IIIe siècle. Valerius Diocletianus, un Illyrien de
basse origine, fut proclamé empereur à la mort du Numerianus, en
novembre 284, à Nicomédie. Après avoir épuré l'armée d'Orient de ses

éléments les moins fidèles, Dioclétien se mit en marche, au printemps
285, avec ses troupes, afin de soumettre Carinus, chef militaire qui
régnait alors sur la partie occidentale de l'Empire. Après avoir essuyé

une lourde défaite en Moésie, Dioclétien échappa à la catastrophe du
fait de l'assassinat de Carinus par l'un de ses officiers. Au début de l'été
285, Dioclétien resta seul au pouvoir et se vit acclamé par le
Sénat85.

A cette époque, la sécurité de l'Empire était menacée à la fois sur les

frontières et à l'intérieur. Des bandes de Quades et de Marcomans
guerroyaient sur le Danube et le Rhin, alors qu'en Gaule avait éclaté la

révolte des Bagaudes. Décidé à prendre personnellement les choses en
main sur le Danube, Dioclétien envoya, vers la fin de l'été 285, son ami

82 Au sujet d'Egli et de Krusch, cf. p. 17 notes 72 et 73 ; van Berchem, Le martyre
p. 24-25.

83 Cf. supra p. 10-12.
84 X 2, in : Dupraz, Les Passions de S. Maurice appendice p. 13 : « Diocletianus quondam

romanae reipublicae princeps, cum ad imperium totius orbis fuisset electus ad

consortium imperii vel laboris, olim sibi commilitonem Herculium Maximianum caesa-

rem fecit. Eumque contra Amandum et Aelianum, qui in Bagaudarum nomen prae
sumptione servili arma commoverant, ad Gallias destinavit. Cui ad supplementum exer-
citus legionem Thebaeorum dedit».

85 Cf. W.Ensslin, Valerius (Diocletianus), in: RE 2. Reihe, 14 (1948) p. 2419-
2425.

19



Maximien rétablir l'ordre en Gaule. A cet effet, Maximien fut nommé
césar, ce qui ne lui conférait d'ailleurs pas un rang égal à celui de

Dioclétien 86.

Selon les sources romaines du troisième quart du IVe siècle, les

Bagaudes étaient des paysans, des voleurs et des fugitifs 87 qui s'étaient
soulevés contre Carinus en 283—284. Celui-ci, occupé à faire face aux
généraux qui lui disputaient le trône, n'avait pu combattre le mouvement

rebelle, qui s'était répandu comme une trainee de poudre. De fait,
et bien que l'expédition de Maximien se soit soldée par un succès, les

Bagaudes se regroupèrent par la suite en puissantes bandes armées et
forcèrent, en 407, un commandant en chef de l'armée romaine à leur
abandonner tout son butin pour pouvoir passer les Alpes et retourner en
Italie. Au cours du Ve siècle, les Bagaudes, dont le nom d'origine
celtique signifiait «les combattants», parvinrent à créer des communautés
importantes en Gaule et au nord de l'Espagne 88.

On ne connaît ni les effectifs ni la composition du corps expéditionnaire

de Maximien, ni même le chemin qu'il suivit, en 285, pour se

rendre en Gaule. Toutefois, seul le Summus Poeninus, l'actuel Grand-
St-Bernard, peut entrer en ligne de compte, pour la bonne raison qu'il
constituait à l'époque le seul col alpin à-travers lequel passait un axe

d'importance entre l'Italie et le nord des Alpes 89. Quoi qu'il en soit,
l'expédition de Maximien fut couronnée de succès, et ce assez facilement

si l'on en croit les sources 90.

Revenons aux Passions. L'historiographie romaine n'affirme nulle
part que les Bagaudes aient confessé la foi chrétienne. Mais X 2 ne

86 Cf. Ensslin, Valerius (Diocletianus), in : RE 2. Reihe 14 (1948) p. 2425-2426. Voir
aussi W. Seston, Dioclétien et la Tetrarchie, Paris 1946, p. 56—69. Sur la nomination de

Maximien, Cf. Ensslin, Maximianus (Herculius), in: RE 28 (1930) p. 2489-2494.
87 Aurelius Victor, Liber de Caesaribus, 1. éd. R. Gründel, Leipzig 1970, p. : « Namque

ubi comperit Carini Helianum Amandumque per Galliam excita manu agrestium ac

latronum, quos Bagaudas incolae vocant populatis late agris plerasque urbium tentare,
Maximianum statim fidum amicitia quamquam semiagrestem, militiae tamen atque ingenio

bonum imperatorem jubet ». Voir aussi Eutropius, Breviarium, MGH AA II p. 162, et
Paulus Orosius, Historiae adversum paganos VII/25, ed. C. Zangemeister, Hildesheim
1967, p. 48.

88 Cf. O. Seeck, Bagaudae, in : RE 4 (1896) p. 2766-2767.
89 Sur le Summus Poeninus, cf. P. Goessler, Poeninus, in: RE 41 (1951) p. 1156—

1162.
1,0 Cf. Paulus Orosius, Historiae p. 48: «Maximianum qui facile agrestium homi-

num imperitam et confusam manum militari virtute composuit».

20



l'avance pas non plus ; pour lui, le fait de combattre les Bagaudes n'a

aucun rapport avec le refus d'ordre des Thébains, puisqu'il s'agissait, à

Octodure, de sacrifier aux dieux païens91.

Pourquoi Eucherius s'est-il fourvoyé Parce qu'il a inventé l'histoire
du martyre, répondent les uns 92. Pour L. Dupraz, Eucherius se laissa

entraîner, comme tant d'autres auteurs chrétiens de son temps, par la

perspective dans laquelle on plaçait, au Ve siècle, le règne des Tétrar-

ques. La violence et la durée de la grande persécution de 303—311 firent
que plus on s'éloigna de ces années terribles, plus la persécution devint,
aux yeux des chrétiens, le signe distinctif du règne des Tétrarques.
Lactance ayant contribué à faire de Maximien un tyran cruel doublé
d'un païen entêté, on assimila les Tétrarques, et plus particulièrement
Dioclétien et Maximien, à des persécuteurs assoiffés de sang. Preuve en

est l'ère dite de Dioclétien ou des martyrs, imaginée en Egypte, et qui
commençait à l'avènement de Dioclétien en 284.

Cette perspective faussée provoqua, toujours selon Dupraz, la déviation

ayant trait aux Bagaudes. Il n'en fallait pas beaucoup pour
qu'Eucherius, ayant en mémoire les Bagaudes matés par Maximien et faisant
écho aux nombreux martyrs de la persécution, pensât que si Maximien
avait poursuivi les Bagaudes, ce ne pouvait être que parce qu'ils avaient
été chrétiens 93.

Si la démonstration de L. Dupraz ne manque pas de pertinence,
surtout dans sa première partie, elle n'en laisse pas moins subsister des

doutes, du fait de l'absence de preuves ou de renseignements relatifs au

comportement d'Eucherius. Quant à la version X 2, il est vrai qu'elle
corrobore tout à fait la réalité historique et qu'elle se révèle en cela de

bien plus de valeur que ce que n'avaient reconnu les études antérieures à

celle de Dupraz. En ce qui concerne le cadre historique du martyre
d'Agaune, X 2 se montre tout à fait crédible. Le massacre de la légion
thébaine, s'il a eu lieu, n'a pu être ordonné qu'en 285 ou au début 286,

lorsque Maximien s'en allait combattre la révolte des Bagaudes.

91 Cf. infra p. 24-27.
92 Cf. supra p. 17.
'" Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice, p. 98-101, avec plusieurs références à des

sources romaines.

21



4. La présence d'une «légion thébaine» à Agaune

Sur ce point, aucune divergence entre Eucherius et X 2 ; pour tous

deux, une légion de soldats thébains avait pour mission de renforcer
l'armée de Maximien. Chrétiens, ces soldats étaient au nombre de 6600

pour Eucherius, 6660 selon X 294.

Les doutes de la critique se sont portés sur deux points : comment des

Thébains pouvaient-ils se trouver en Gaule en 285—286? Pouvait-il
vraiment y avoir une légion d'environ 6000 hommes composée

uniquement de Thébains
Autour de ces questions se sont groupées plusieurs études sur l'armée

romaine du Haut-Empire et sur les réformes militaires de Dioclétien.
Parmi elles, citons celles de C. Jullian, de R. Saxer, de D. van Berchem et
de L. Dupraz 95.

De par le texte de la Notitia Dignitatum, partibus Orientibus, qui
recense toutes les forces militaires du Haut-Empire jusqu'à Constantin
le Grand, nous savons qu'il existait au IVe siècle quatre légions thébai-

nes 96. Cependant, deux de ces légions furent créées par Dioclétien, lors
de sa réforme de 296-30297. A l'extrême fin du IIIe siècle, la I Maxi-
miana et la III Diocletiana constituaient les seules légions qui prove-

94 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 33-34 : « Erat eodem

tempore in exercitu legio militum, qui Thebaei appellabantur. Legio autem vocabatur,

quae tunc sex milia ac sexcentos viros in armis habebat. Hi in auxilium Maximiano ab

Orientis partibus acciti vénérant viri in regus bellicis strenui et virtute nobiles, sed

nobihores fide ; erga imperatorem fortitudine, erga Christum devotione certabant. Evangeli

praecepti etiam sub armis non immemores reddebant quae Dei erant Deo et quae
Caesaris Caesari restituebant ». - X 2, in : Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice
p. 13: «Cui ad supplementum exercitus legionem Thebaeorum ex orientalibus militibus
dedit. Quae legio sex milia sexcentos et sexaginta viros validos animis et instructos armis
antiquorum Romanorum habebat exemplo. Hi igitur milites christìanae religionis ritum
orientali traditione susceperant, fidemque sacram virtute et armis omnibus praepone-
bant».

95 Jullian, Notes gallo-romaines p. 41—48. —Saxer, Untersuchungen zu den VexiUa-
tionen des römischen Kaiserheeres von Augustus bis Diokletian, in : Epigraphische
Studien, 1, (1967). - van Berchem, L'armée de Dioclétien et la réforme constantinienne,
Paris 1952. - Dupraz: Les Passions de S. Maurice d'Agaune. Essai sur l'historicité de la

tradition et contribution à l'étude de l'armée prédioclétienne et des canonisations tardives
de la fin du IVe siècle, Fribourg 1961.

96 Ce sont la II Flavia Thebaeorum, la II Trajana Thebaeorum, la I Maximiana
Thebaeorum et la III Diocletiana Thebaeorum. Cf. Notitia dignitatum, in partibus Orientibus,

éd. O. Seeck, Frankfurt/Main 19622, p. 25, 59, 64.
97 Cf. Jullian, Notes gallo-romaines p. 42, et van Berchem, L'armée de Dioclétien

p. 28-31.

22



naient d'Egypte. Aucune «legio Thebaeorum » ne figure sur les listes des

légions du Haut-Empire. De plus, aucune des deux légions citées ci-
dessus ne fit partie d'une armée expéditionnaire d'Occident98. D. van
Berchem conclut là-dessus à l'incompatibilité entre la localisation du

martyre — Agaune — et l'identité des victimes — les Thébains ".
Mais R. Saxer a démontré que l'Empire romain ne possédait pas, au

début, d'unité militaire mobile. Afin de pallier cet inconvénient, les

empereurs, surtout depuis Hadrien, prirent l'habitude de détacher, à

partir des légions cantonnées dans les provinces, de petites unités appelées

«vexillationes», et d'en constituer des corps expéditionnaires ad

hoc. Dès le début du IIIe siècle, ces vexillations devinrent toujours plus
indépendantes de leur unité d'origine, et bien que comptant un effectif
maximum de 1000 hommes, portèrent avant le nom de leur pays d'origine

l'appellation de légion 10°.

L. Dupraz s'est penché avec beaucoup d'attention sur la question. Il
en déduit, au terme d'une recherche très fouillée, qu'une vexillation en

provenance d'Egypte, et plus précisément de sa légion d'alors, la II
Trajana Fortis l0\ pouvait très bien avoir assisté au sacre de Dioclétien à

Nicomédie en novembre 284, puis être venue en Italie à la suite de

l'empereur pour avoir été plus tard intégrée au corps expéditionnaire de

Maximien. Comme la II Trajana Fortis, basée normalement en Egypte,
avait déjà effectué du service en Occident avec effectif complet en
166—175 et en 211—217, Dupraz pense que la présence d'une de ses

vexillations dans l'armée de Maximien se révèle non seulement possible,

mais même probable 102.

Mais pourquoi Eucherius écrit-il alors expressément que la légion
compte 6600 hommes Parce que, répond Dupraz, ses sources, les idonei

auctores, lui avaient parlé d'une légion thébaine, n'étant eux-mêmes pas
au courant du fait que le terme de « legio » pouvait aussi s'appliquer à une

98 Voir van Berchem, L'armée de Dioclétien p. 28-31, et Tabellen über die Verteilung

der Legionen in den verschiedenen Provinzen des Reiches, in: RE 24 (1925)
p. 1362-1371.

99 Cf. van Berchem, Le martyre de la légion thébaine p. 28-32.
100 Cf. Saxer, Untersuchungen p. 118—124, ainsi que A. Neumann, Vexillatio, in: RE

2. Reihe 16 (1958) p. 2444-2445.
101 Sur la II Trajana Fortis et ses détachements, cf. E. Ritterling, Legio II Trajana, in :

RE 24 (1925) p. 1484-1490, et aussi van Bechem, L'armée de Dioclétien p. 60.
102 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 204—214 et 219-237, avec citations et

références relatives aux services de la II Trajana Fortis en Occident.

23



vexillation, et que l'évêque de Lyon, en bon lettré, savait que l'effectif
d'une légion romaine se montait environ à 6000 hommes. D'ailleurs,
par la phrase «Legio autem vocabatur, quae tunc sex milia ac sexcentos viros

in armis habebat», Eucherius ne se serait pas exprimé sur cette légion -
celle des Thébains —, mais sur une légion — l'archétype de la légion
romaine. X 2 ne ferait en l'occurrence que reprendre Eucherius 103.

Les remarques de L. Dupraz, bien que parvenant à établir la
vraisemblance de la présence des Thébains à Agaune, groupés en une unité
appelée légion, ne peuvent absolument rien démontrer, si ce n'est
encore une fois que la Passio Acaunensium martyrum détient toujours le
secret de l'historicité des événements d'Agaune. Car démontrer la
vraisemblance d'un fait ne revient pas, et de loin, à en établir sa réalité
historique. Les présomptions avancées en faveur de la présence des

Thébains à Agaune en 285—286 ont pour mérite, même à défaut de

preuves, de réduire à néant l'hypothèse de van Berchem, selon qui il
s'avère impossible, donc faux de le prétendre, que des Thébains se soient
trouvés à Agaune à la fin du IIIe siècle ; elles ne peuvent malheureusement

apporter aucun élément décisif en faveur de l'historicité du martyre.

5. Les raisons d'un refus d'ordre

Nous avons vu que l'ordre donné par Maximien aux soldats de son
armée n'avait pas le même caractère chez Eucherius ou dans la version
X 2. Pour l'évêque de Lyon, les Thébains refusèrent de combattre des

chrétiens 104. Pour X 2 en revanche, les Thébains, ayant entendu dire,
chemin faisant, que Maximien allait exiger un sacrifice aux idoles

païennes, passèrent outre Octodure pour se rendre à Agaune. Maximien
les ayant rappelés à Octodure, ils refusèrent de s'y rendre, afin de ne

point sacrifier 105.

103 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 219.
104 Cf. n. 38 p. 10.
105 X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice appendice p. 13—14: «Transcensis

igitur Alpibus, Maximianus caesar Octodurum venit, ibique sacrificaturus idolis suis,
convenire exercitum jussit ut per aras demonibus consecratas jurarent, aequalibus
animis sibi contra Bagaudarum turbas esse pugnandos. Quod ubi primum pervenit ad

notitiam thebaidae legionis, praetetiens Octodurum oppidum, ad locum cui Agauno
nomen est, celeriter properavit, ut necessitatem committendi sacrilega praeteriret
Maximianus agnovit praetergressam legionem. Subito satellites mittit, ut legionem ad

sacramentorum suorum sacrilegia revocarent... Tune hi qui praeerant legionis miti affatu
dedere responsum Octodurum non redire».

24



Bien que différentes, les versions d'Eucherius et de X 2 se rejoignent
en ce sens que la signification profonde du refus d'ordre est la même :

c'est leur confession chrétienne qui empêcha les Thébains soit de
combattre leurs frères en religion, soit de commettre un sacrilège. Du reste,
au chapitre VI de sa Passio, Eucherius fait dire aux Thébains que non
seulement ils refusent d'exécuter l'ordre, mais qu'ils ne reconnaissent

qu'un seul Dieu, qu'ils détestent les idoles profanes et qu'on ne saurait
les contraindre à renier leur foi chrétienne 106. Ce discours, assez boiteux
dans le contexte d'une mission de persécution, s'expliquerait mieux
comme réponse à un ordre de sacrifier aux dieux, dont Eucherius

pourtant ne dit mot.
L'ambiguïté de la présence de soldats chrétiens dans l'armée impériale

du IIIe siècle n'enlève rien à sa réalité. Il est vrai que les chrétiens
formaient, au sein de l'Etat romain, une classe en soi. Le mandat de

Néron, en vigueur dès 64, servait de base juridique pour condamner à

mort quiconque était convaincu d'être chrétien. Selon ce mandat,
conséquence de l'incendie de Rome et des accusations lancées par Néron
contre la communauté chrétienne, les «christiani» étaient considérés

non comme les adeptes d'une secte religieuse, mais comme les partisans
d'un homme nommé Christus101. Du mandat définissant les chrétiens
comme des adversaires politiques du régime impérial et même de l'Etat,
Trajan fit un rescript ayant force de loi dans tout l'Empire ; le simple fait
d'être chrétien entraînait, à moins d'une abjuration, la mise à mort. Et
même si, dès le début du IIIe siècle, on commença à comprendre la

nature religieuse du christianisme, on ne remit pas en question la validité

du rescript de Trajan 108. Du reste, la renaissance, à partir du règne
de Caracalla, du culte des dieux de l'ancienne Rome, devenus les

protecteurs officiels de l'Etat, contribua dans une mesure importante à

l'accroissement de très sévères mesures à l'encontre des chrétiens, car

"16 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 35: «Ubi vero ad

Thebaeos denuntiatio iterata pervenit vociferatio in castris exoritur adfirmantium
numquam se ulh in haec tam sacnlegia ministeria cessuros, idolorum se profana semper
detestatos, christianis se inbutos sacris et divinae religionis cultu institutos, unum se

aeternitatis Deum colere, extrema experiri satius esse quam adversum christianam fidem
venire».

,07 Cf. E. Peterson, Frühkirche, Judentum und Gnosis, Studien und Untersuchungen,
Rom 1959 p. 64-87.

108 Cf. J. Molthagen, Der römische Staat und die Christen im 2. und 3. Jh., Göttingen
1970 p. 33-45.

25



ceux-ci se refusaient à tout sacrifice et à toute vénération non seulement
des « dipublicipopuli Romani », mais aussi à toute célébration du culte de

l'empereur. Procès et condamnations se multiplièrent contre ceux en

qui beaucoup voyaient des ennemis de l'Etat109.

Néanmoins, l'armée romaine du IIIe siècle comptait dans ses rangs un
certain nombre, assez peu élevé il est vrai, de soldats chrétiens. Cela

s'explique par le fait que si l'Eglise interdisait à ses membres de verser le

sang d'autrui, elle prêchait également la fidélité à l'empereur, à l'Etat et
à ses institutions, se fondant pour cela sur la parole du Christ « Rendez à

César ce qui est à César» U0.

Si rares étaient les chrétiens qui servaient dans les troupes d'Occident,
l'armée orientale en revanche, stationnée dans des régions profondément

christianisées, en comptait un nombre assez important, sans que
pour cela la religion de ces soldats ait manifesté une quelconque
incompatibilité avec la discipline et les us et coutumes militaires. Mais à la fin
du IIIe siècle apparurent dans les rangs toute une série d'objecteurs qui
refusaient soit d'accomplir leur service, soit de sacrifier aux dieux.
Plusieurs empereurs, dont Decius et Dioclétien, pratiquèrent des purges,

de portée d'ailleurs assez limitée, destinées à rétablir la discipline et

l'obligation de servir111. Les punitions infligées aux objecteurs
n'allaient que rarement jusqu'à la peine capitale, malgré le rescript de Trajan
toujours en vigueur ; on se bornait à destituer — «gradus dejectio » — ou à

renvoyer de l'armée — « missio ignominiosa » - les inculpés. Les cas connus
de decimation, appliquée en général à une unité au moins égale à une
cohorte, demeurent peu fréquents au IIIe siècle U2. Plus tard, l'hagiographie

donna aux martyrs militaires un relief tout particulier. H.
Delehaye relève que, s'il s'avère exact que plusieurs cas de martyre militaire
soient authentiques, l'archétype du soldat-martyr frappait mieux
l'imagination populaire que le martyr civil, et que les hagiographes ne se

firent pas faute d'en abuser 113.

105 Cf. J. Bleiken, Verfassungs- und Sozialgeschichte des römischen Kaiserreiches, 2,
Paderborn 1978, p. 164 et 171-174.

110 Cf. K. Bau, Frühchristliche Kirche und heidnischer Staat, in: Handbuch der
Kirchengeschichte, 1, Freiburg 1963, p. 358—360. Voir aussi A. Fliche/V. Martin, Histoire
de l'Eglise, 1, Paris 1938, p. 39.

'" Cf. E. Gabba, Per la storia dell esercito romano in età imperiale, Bologna 1974,

p. 79-93.
112 Cf. G. R. Watson, The roman soldier, Ithaca N. Y, 1969, p. 119-122.
113 Cité in: Gabba, Per la storia dell esercito romano p. 93.

26



Qu'en est-il des Passio Acaunensium martyrum? Les decimations,
suivies de l'extermination de tous les soldats de la légion, représentent-
elles la modalité littéraire d'une punition infligée à des chrétiens de

l'armée de Maximien, ou reflètent-elles plutôt la réalité des faits Si les

Thébains n'avaient pas suscité de haine particulière de la part des autres
unités du corps expéditionnaire, et il ne semble pas y avoir eu de raison à

cela, on voit mal des soldats professionnels participer à la mise à mort de
leurs camarades juste avant d'entrer en campagne. De plus, il n'existe à

ma connaissance aucun exemple, dans l'histoire de l'armée impériale,
d'unité dont la mutinerie pour motif religieux ait coûté la vie à tous ses

membres. Sans pour autant mettre en doute le martyre en tant que fait, je

pense que decimations et extermination totale relèvent du cliché
hagiographique.

Quoi qu'il en soit, il faut bien reconnaître que les divergences entre la

version d'Eucherius et celle de X 2 suscitent énormément de questions.
Tout d'abord, quel crédit accorder à un lettré du IVe siècle qui fait part
de ses précautions dans le choix des sources de son récit pour se tromper
ensuite aussi lourdement sur le cadre général des événements d'Agaune
et, probablement, sur les raisons du refus d'ordre des Thébains En
outre, quelles furent les sources d'X 2 pour ce même cadre J.-M. Theurillat

pense qu'il s'agit d'une tradition locale agaunoise 114. Mais on ne
sait rien de cette tradition. Bien plus, la Passio d'Eucherius faisait partie
d'une liturgie agaunoise de la fin du Ve siècle 115. Pour avoir été lue à

Agaune, cette Passio devait faire figure de version officielle ; en tous cas,
elle ne pouvait pas contredire une éventuelle tradition locale, sans quoi
jamais ceux qui auraient été par définition les dépositaires de cette
tradition, à savoir les clercs d'Agaune, n'auraient admis une Passio écrite
à Lyon dans la liturgie de leur communauté. Par conséquent, tradition
locale éventuelle et Passio d'Eucherius devaient se recouper entièrement,

et la question des sources d'X 2 reste posée.

L'anayse du refus d'ordre me donne ici l'occasion de m'arrêter quelque

peu sur les aspects formels des Passio. Dans les deux versions, le

refus d'ordre est énoncé en discours direct116. La tirade par laquelle les

Thébains, chez Eucherius, se justifient, les discours prononcés, dans X 2,

114 Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice p. 19.

'"Cf. supra p. 7-8.
116 Passio Acaunensium Martyrum, chapitre 9, MGH rer. Meroving. III p. 36-37.

X 2, in: Dupraz, Les Passions de S. Maurice, appendice p. 14—16.

27



par les chefs de la légion, relèvent évidemment de la dimension littéraire

du genre hagiographique. Certes, H. Delehaye a montré que pour
les Anciens, l'historiographie présentait des analogies avec la rhétorique,

qu'historiographie ne signifiait pas critique de l'histoire et que
celle-ci, étant ce qui se lisait, ne pouvait être par conséquent exempte
d'effets littéraires. L'historien moderne doit donc se garder de toute
prévention abusive contre ces aspects littéraires de l'historiographie en

général et de l'hagiographie en particulier 117. Sans doute, la façon dont
on narre les événements ne fait pas leur historicité. Néanmoins, là où il y
a ornement formel, il peut y avoir ornement ayant trait au fond du

récit.
La comparaison, au niveau thématique, de la Passio Acaunensium

martyrum avec d'autres textes hagiographiques du genre « Gesta martyrum

» rédigés au Ve siècle, comme par exemple les gestes de Cécile,
d'Eusebius, de Sébastien, de Pancratius, de Laurent ou d'Eugénie,
révèle, et ce n'est pas une surprise, des ressemblances frappantes entre
tous ces textes. Parmi les thèmes communs, citons l'introduction, dans

laquelle les auteurs respectifs énoncent le mérite et la dignité du lieu où
se déroula le martyre et où sont conservées les reliques 118, l'explication
des persécutions par le caractère dépravé et avide des empereurs, le

portrait des martyrs, tous honnêtes, courageux et bons citoyens, la

description détaillée des supplices, le plaidoyer des inculpés à tendance
moralisatrice, l'anonymité de nombreux chrétiens ayant subi le martyre
aux côtés du héros du récit119.

Il existe cependant des différences notoires entre la Passio Acaunensium

martyrum et les gestes du Ve siècle. Ainsi, nulle trace, dans le récit
du martyre d'Agaune, de miracles, nulle déclamation sur la fragilité des

choses de ce monde, sur la crainte des maux éternels et le mépris envers
les supplices, sur le profit qu'on retire à lire la narration du martyre, et

surtout, nulle déclaration expresse d'authenticité du récit. Et si l'intention

d'Eucherius — «... passionem martyrum explicamus, ea utique fide,

""Cf. Delehaye, Les légendes hagiographiques, Bruxelles 1927, p. 58-63.
"8 Pour une recherche systématique des parentés philologiques et thématiques des

Gesta martyrum, cf. A. Dufourcq, Etudes sur les Gesta martyrum romains, 1, Paris 1900,
p. 34—74. L'analyse perte sur 77 gestes différents.

119 En ce qui concerne la résurgence de ces thèmes dans la Passio, cf. Passio
Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. Ill, chap. 1 p. 33, chap. 2 p. 33, chap. 3

p. 33-34, chap. 6 p. 34, chap. 7 p. 34, chap. 9 p. 36-37, chap. 10 p. 37, chap. 13 p. 38. Cf.
aussi Dufourcq, Etudes sur les Gesta p. 55-66.

28



qua ad nos martyri ordo pervenit, nam per succedentium relationem rei gestae
memoriam nondum intercepit oblivio » '20 — ne se dégage pas nettement de

celle de la plupart des auteurs des Gesta martyrum, la circonspection dont
fait preuve l'évêque de Lyon au sujet des sources de son récit121 constitue

un véritable novum par rapport aux élucubrations des narrateurs
des Gesta, qui prétendent avoir reproduit un texte oublié, ou avoir écrit
sous la dictée du martyr ou d'un de ses amis, ou encore avoir reçu des

lettres de ce même martyr 122. Cette conscience de la notion de source, si

elle ne doit pas occulter la dimension littéraire de la Passio, doit du
moins attirer l'attention sur la volonté, énoncée selon des critères tout
modernes, de s'assurer de l'origine et des modes de transmission du
récit. Cela signifie d'une part que la Passio n'est pas simplement un
quelconque geste de martyrs, puisque son auteur fait montre d'une
prudence, à propos des sources, que l'on ne retrouve pas dans les

légendes hagiographiques de l'Antiquité; d'autre part, la question de

l'historicité du martyre, que la critique a toujours fait dépendre
exclusivement de la Passio d'Eucherius et de sa nature — ouvrage historique ou
roman — dépend en fait aussi de Théodore d'Octodure puisque, si l'on en
croit Eucherius, c'est lui le destinateur du récit transcrit par l'évêque de

Lyon 123.

6. Saint Maurice d'Apamée

Toute une série d'auteurs, dont les thèses ont été reprises par D. van
Berchem 124, ont voulu voir dans Maurice d'Agaune un doublet de saint
Maurice d'Apamée, vénéré en Syrie. Maurice d'Apamée figure comme
chef militaire mis à mort sous Maximien avec 70 de ses compagnons 125.

La plus ancienne version de ce récit est attribuée à Siméon le Méta-
phraste, compilateur byzantin du Xe siècle 126. Mais le nom de Maurice

120 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 32-33.
121 Cf. supra p. 13-14.

' Cf. Dufourcq, Etudes sur les Gesta p. 61-63.
1 Sur Théodore, cf. infra p. 35 et suivantes.

124 van Berchem, Le martyre p. 42, avec référence à tous ces auteurs ; voir aussi
Besson, Monasterium p. 22-23.

123 Cf. Leclercq, Maurice d'Agaune, p. 2720-2721.
126 Martyrum Sancti et Magni Mauricii et Septuaginta ejus Discipulorum, in:

J. P. Migne, Patrologiae cursus completus, series graeca (PG) 115 (1864) col. 355-372.

.22,
123 i

29



se trouve mentionné dans le huitième sermon de Théodoret, évêque de

Cyr au Ve siècle127. F. Stolle, E. Egli et A. Dufourcq soutiennent, à

propos du récit des événements d'Agaune, avoir affaire à une bilocation
du récit d'Apamée, introduit en Gaule par Cassianus, moine d'origine
orientale venu s'établir à Marseille dès 406 128. D. van Berchem affirme
même que l'évêque d'Octodure, d'origine orientale comme son nom
l'indique, se serait fait l'agent du report de cette légende en
Gaule129.

M. Besson, J.-M. Theurillat et L. Dupraz ont très vivement combattu
ces arguments et ont montré que:

- le sermon de Théodoret de Cyr, qui mentionne pour la première fois

en Orient l'existence de Maurice d'Apamée, date des environs de 450.

Or Théodore d'Octodure, dont l'épiscopat est attesté en 381,
«découvre» l'existence de saint Maurice d'Agaune à la fin du IVe siècle

au plus tard 13°. La diffusion du nom de Maurice en Syrie est donc

postérieure à celle de Maurice en Valais.

- le récit du martyre de Maurice d'Apamée, dans sa version manuscrite,
date du Xe siècle. Comme on ne sait rien de l'original, impossible de

savoir si ce récit avait, comme la Passio Acaunensium martyrum, déjà

cours à la fin de l'Antiquité.
- les analogies entre les versions d'Apamée et d'Agaune ne peuvent

cacher les différences qui les séparent. Les martyrs d'Apamée sont
condamnés un jour de fête, par-devant une nombreuse foule. Ils
doivent subir la torture trois jours durant. Le fils de Maurice s'adresse
à Maximien pour lui demander la grâce de son père. Rien de tel à

Agaune 131.

- dans tous les martyrologes d'Occident, on célèbre l'anniversaire de

Maurice d'Agaune le 22 septembre ; celui de Maurice d'Apamée l'est
le 27 décembre, le 22 février ou le 1er juillet, ce qui reflète un manque
de certitude historique au niveau du culte du saint.

127 Theodoretus, Sermo VIII, in: Migne, PG 83 (1864), col. 1034: «Suos enim mor-
tuos Dominus Deus noster in tempio pro dus vestris induxit... Petri et Pauli et Thomae
et Antonini et Maurici ahorumque martyrum solemnitates peraguntur».

128 Cf. Stolle, Das Martyrium p. 53, Egli, Kirchengeschichte p. 121-122, Dufourcq,
cité in: Besson, Monasterium p. 22.

129 Cf. van Berchem, Le martyre p. 42-43.
130 Sur Théodore et son épiscopat, cf. infra p. 35—36.
131 Cf. Martyrologium Sancti Mauricii, col. 355-372.

30



— l'empereur Maximien n'a jamais exercé de commandement en Syrie.
Le Maximien qui condamna Maurice d'Apamée ne peut avoir été que
Galerius Maximianus, un des généraux de Dioclétien, en service en
Orient entre 293 et 305.

— il s'avère pratiquement certain que Maurice d'Agaune fit son
apparition dans le martyrologe héronymien vers 430 déjà. Et, nous l'avons

vu, le hiéronymien résulte d'une compilation de trois calendriers,
dont un martyrologe oriental132. Or ce même martyrologe ne fait
nulle part mention d'un Maurice d'Apamée. Comment le récit d'un

martyr syrien aurait-il pu se répandre en Gaule alors qu'il n'avait pas
laissé la moindre trace dans un martyrologe oriental d'importance?

— l'on ne connaît absolument rien de l'origine de Théodore d'Octodure,
qui ne peut donc donner lieu qu'à des spéculations gratuites.

— les échanges hagiographiques ne s'effectuaient pas, à l'époque, de façon
unilatérale, et, dans le cas de saint Maurice, la bilocation peut très bien
avoir eu lieu d'Occident en Orient133.

Avouons que la thèse de van Berchem n'est pas crédible, car elle

s'appuie sur trop de suppositions et ne se montre, pas exempte de

prévention en faveur de l'introduction de la version syrienne du martyre en
Gaule. Suite aux arguments énoncés ci-dessus, il apparaît certain que le

martyre de saint Maurice d'Apamée n'a strictement rien à voir avec celui
de saint Maurice d'Agaune.

7. Autres détails du martyre

D'autres points des Passio ont été analysés, discutés et contestés par la

critique. Il n'entre pas dans mon propos de procéder à un examen
approfondi des différentes versions de la Passio d'Eucherius. Je m'en
tiens par conséquent à un simple renvoi aux auteurs et aux thèmes
traités. Les détails du récit du martyre les plus étudiés jusqu'à présent ont

"2Cf supra p. 14-16.
133 Pour tous ces arguments, voir Besson, Monasterium p. 22-25, Theurillat, L'abbaye

de Saint-Maurice p. 15, et Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 66-175.



trait aux decimations 134, à l'épisode du vétéran Victor 135, aux Thébains

martyrisés ailleurs qu'à Agaune 136, aux noms et aux grades des

martyrs137 ainsi qu'au style littéraire de la Passio Acaunensium marty-

8. Conclusions

Lors de l'étude du martyre de saint Maurice et de ses compagnons,
ainsi que de celle des Passio, on a trop souvent abusé du critère de

vraisemblance. Si ce qui ne se révèle historiquement pas possible doit
être exclu, ce qui s'avète possible ne doit pas être accepté comme ce qui a

effectivement eu lieu. Pratiquement tous les auteurs cités dans ce
chapitre ont confondu, parfois à plusieurs reprises, possible et réel ; il en
résulte que l'on a fabriqué de toutes pièces des «preuves» qui n'en sont
pas. D'autre part, on a aussi fait montre de trop de prévention contre
l'historicité du martyre, par exemple en ne tenant pas compte de toutes
les pièces du dossier hagiographique de saint Maurice '39. L'attitude
consistant à écarter certaines données pour mieux justifier une hypothèse

ne se montre pas compatible avec une recherche scientifique,
capable de rendre compte de l'ensemble des faits soumis à l'analyse.
L'abus du critère de vraisemblance, ainsi que le parti pris outrancier et

grossier ne peuvent conduire qu'à la polémique, et c'est bien ce dont
furent victimes la plupart des études menées sur le martyre des
Thébains. Dans le cas qui nous intéresse, l'ouvrage modéré de M. Besson140

ne trouva d'écho qu'en la thèse de doctorat du chanoine J.-M. Theuril-

134 Cf. van Berchem, Le martyre p. 25, et Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 283-
287.

133 Cf. van Berchem, Le martyre p. 42, et Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 194—

196 et 295.
1.6 Cf. Leclercq, Maurice d'Agaune p. 2715, et van Berchem, Le martyre

p. 45-47.
1.7 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 241-272, et van Berchem, Le martyre

p. 31-33.
1 '8 Cf. Besson, Monasterium p. 21 et 23-24, Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 18 7

et 194—195, ainsi que van Berchem, Le martyre p. 25-27 et 51-54.
139 Cf. surtout van Berchem, Le martyre de la légion thébaine, essai sur la formation

d'une légende.
140 Monasterium Acaunense.

32



lat141, qui la conclut en affirmant qu'Eucherius nous transmet, à travers
sa Passio, la tradition de son temps sur l'existence du martyre.

Revenons aux événements eux-mêmes. Le fond du martyre perpétré
à Agaune vers la fin du IIIe siècle présente, tel que rapporté par les Passio

d'Eucherius et surtout d'X 2, un certain degré de vraisemblance.
Néanmoins, l'existence de ce martyre, sur la base des documents connus et des

études entreprises à ce jour, reste à démontrer.
Le cadre historique dans lequel prit place le martyre, s'il eut lieu,

concorde certainement avec celui énoncé par X 2, à savoir le passage des

Alpes par l'armée de Maximien pour aller combattre les Bagaudes. Rien
ne s'oppose à admettre que dans ce cas, les origines du martyre résident
dans le refus des Thébains de sacrifier aux idoles païennes.

Il est sûr que le récit du martyre de saint Maurice d'Apamée n'a rien à

voir avec celui de saint Maurice d'Agaune. Même si certaines hypothèses

ont avancé la possibilité, voire la certitude d'une bilocation du récit
de l'événement, elles sont à ce point truffées de présupposés et de

spéculations qu'elles se révèlent sans valeur scientifique aucune.
Nous avons vu que l'historicité du martyre d'Agaune est fonction de

la valeur des Passio d'Eucherius et d'X 2. Compte tenu de l'erreur
commise sur le cadre historique entourant le martyre, ainsi que des

ornements littéraires contenus dans le texte, il faut considérer la Passio

Acaunensium martyrum non comme une œuvre d'histoire au sens
moderne du terme, mais comme ce que Delehaye et Theurillat ont
appelé un roman historique, c'est-à-dire un ouvrage hagiographique
relevant du domaine littéraire. Il ne s'ensuit pas pour autant que l'auteur
ait totalement inventé le fond du récit. J'ai montré ce qui distingue la

Passio des légendes du Ve siècle de type «Gesta martyrum ». Je pense
qu'en dépit de tous les clichés hagiographiques qu'elle contient et de

tous les détails imaginés sur le mode héroïque, la Passio Acaunensium

martyrum énonce un certain nombre de faits dont la réalité historique
n'est certes pas démontrée, mais à tout le moins possible.

Les mêmes remarques sont valables pour la version X 2. Reste, en

plus, à prouver qu'X 2 date bien de la fin du Ve ou du début du

VIe siècle, et qu'elle reflète une autre tradition que celle recueillie par
Eucherius.

L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune.

33



En définitive, je crois que le débat sur l'existence du martyre des

Thébains ne peut plus progresser, à moins qu'une nouvelle pièce à

conviction ne vienne alimenter le dossier.

III. LA REVELATION THEODORIENNE DU IVe SIECLE

La révélation de Théodore ne put exercer une influence religieuse

que parce qu'elle eut lieu dans un pays romanisé, dont l'histoire ici
esquissée permettra de cerner le contexte dans lequel elle se place.

/. Le Valais romanisé

Après le passage des légions d'Auguste, en 31 av. J. C, qui soumit les

quatre civitates valaisannes d'alors (Octodurum, Sedunum, Tarnaias ou
Tarnadae et enfin celle des Viberi), le processus de romanisation
s'accéléra au fur et à mesure de la consolidation de l'administration et de

l'emprise de cette dernière sur le pays, ainsi que de l'extension du réseau

routier, dont l'axe le plus important conduisant d'Italie en Gaule passait

par le «Mons fovis»U2.
Si l'on connaît bien Octodure, étape naturelle pour marchands et

voyageurs 14\ on ne sait presque rien d'Agaune. Petit poste de perception

du quadragesima Galliarum144 au nom d'origine celtique 145, Agaune
était inconnu des grands itinéraires, qui ne mentionnaient, entre Octodure

et Penneloci (Villeneuve, au bord du Léman), que la localité de

Tarnaiae, identifiée aujourd'hui à Massongex 146.

142 Cf. Besson, Recherches sur les origines des évêchés de Genève, Lausanne et Sion et
de leurs premiers titulaires jusqu'au déclin du VIe siècle, Fribourg 1906, p. 1-2, ainsi que
supra p. 20 note 89.

143 Cf. F. Wible, Fouilles gallo-romaines de Martigny, in: Annales valaisannes, 2e

série, 56 (1981) p. 89-106.
144 Cf. P. Collart, Inscriptions latines de St-Maurice, in: Zeitschrift f. schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte, 3 (1941) p. 6-7.
143 Cf. Vita Patrum Jurensium, MGH rer. Meroving. III p. 131.
146 Itineraria Antonini, ed. O. Cuntz, Leipzig 1929, p. 53.

34



Après une longue période de domination romaine, le Valais tomba,
dès la fin du IVe siècle, sous le coup de la menace germanique. Les
Alamans avaient envahi les Champs Décumates et les Francs avaient
émigré vers la Gaule. Vers 400, l'empereur transféra sa résidence de
Trêves à Arles, rendant ainsi manifeste le repli des Romains au sud des

Alpes147.

2. Le personnage de Théodore

Il s'avère très difficile de se prononcer, de nos jours, sur l'état de

christianisation du Valais à la fin du IVe siècle. Si la Gaule connaissait
déjà, à ce moment, plusieurs diocèses et communautés chrétiennes 148,

on en est réduit à supposer que seuls quelques soldats, quelques
marchands et peut-être un petit nombre de colons devaient traduire de

façon tangible l'existence du christianisme en Valais. La plus ancienne

trace de la présence d'un chrétien dans cette zone est constituée par une

inscription latine, découverte à Sion, qui témoigne de la reconstruction
d'un édifice, en 377, par le préteur Pontius Asclepiodotus 149. Puis vient
Théodore.

En fait, on ne sait presque rien de lui. Son origine demeure un
mystère, bien que le nom même de Théodore paraisse indiquer une

provenance grecque. L'existence de l'évêque d'Octodure est attestée par
son intervention au concile d'Aquilée, convoqué en 381 par l'évêque de

Milan Ambroise. Au cours de ce concile, Théodore prit la parole pour
condamner Palladius, un évêque de confession arienne150. En 393,
Théodore apposa sa signature au bas d'une lettre synodale rédigée lors
du troisième concile de Milan et destinée au pape Siricius 151.

147 Cf. L. Boehm, Geschichte Burgunds, Stuttgart 1971, p. 32-40.
148 Cf. Fliche/Martin, Histoire de l'Eglise I, p. 390, II, p. 129-134, et III, p. 216-

222.
149 L'inscription comporte, à côté du nom du préteur, le monogramme du Christ: cf.

Corpus Inscriptionum Latinarum, éd. O. Hirschfeld, 12, Berlin 1888, p. 13. Voir
également F. Blanke, Frühzeit des Christentums im Wallis, in: Volkshochschule Heft 5,
10. Jhg, Zürich 1941, p. 136. - C. Jörg, Corpus Inscriptionum Medii Aevi Helvetica I, Die
Inschriften des Kantons Wallis bis 1300, Freiburg 1977, Nr. 1, p. 35s.

130 Gesta Concilii Aquilejensis, in : Migne, Patrologiae cursus completus, series
latina (PL) 16 (1880) p. 975 : «Theodoras episcopus Octodurensis dixit: *Palladium qui
Christum Deum verum coaeternum patri negavit, nec christianum hunc nec sacerdotem
ullo modo censemus».

,31 Ambrosius, Epistola XLII, in: Migne PL 16 (1880) p. 1177. Pour la datation du
troisième concile de Milan, cf. ]. R. Palanque, Saint Ambroise et l'Empire romain. Paris
1933, p. 545, 546.

35



La date de l'intronisation de Théodore, le moment de son décès, le

nom de son successeur, constituent autant de questions qui demeurent
sans réponse. La Passio Acaunensium martyrum nous fournit le seul

renseignement existant au sujet de l'évêque.

3. La révélation

«At vero beatissimorum Acaunensium martyrum post multos passionis
annos sancto Theodoro ejusdem loci episcopo revelata traduntur. In quorum
honorem cum exstrueretur basilica, quae vastae nunc adjuncta rupi, uno

tantum latere adclinis jacet» 152.

Tels sont les actes de Théodore que nous rapporte Eucherius. Son

message suscite plusieurs questions, ayant trait à l'expression « revelata

traduntur» et à sa signification linguistique et historique, à la «basilica»
adossée au rocher, enfin et toujours à l'historicité du martyre.

3.1. Revelata traduntur

3.1.1. Nature du concept

En soi, «revelare» veut dire faire connaître une chose auparavant
inconnue153. Tel qu'utilisé par le genre hagiographique, le terme de

revelatio peut porter sur deux objets différents : ou bien sur l'histoire de

la vie et surtout de la mort d'un martyr assez mal connu, dont on dispose
du corps, ou bien, et il s'agit en l'occurrence de la grande majorité des

cas, sur les restes d'un saint dont on connaît ou invente l'existence154.

Dans les sources en provenance de la fin de l'Antiquité, « translatio »

désigne la cérémonie officielle comprenant le transfert des restes du

martyr de leur tombe d'origine et leur déposition dans un caveau ou un
sarcophage, construits dans une église elle-même très souvent située à

l'extérieur des limites d'une agglomération 155. Quant à la «revelatio»,
elle qualifie plus rarement, dans les sources, le processus groupant

132 Passio Acaunensium Martyrum, MGH rer. Meroving. III p. 38.
133 Cf. Ch. Lewis/Ch. Short, A Latin Dictionnary, Oxford 1960, p. 1589, sous revelare.

134 Cf. Besson, Recherches sur les origines p. 16-17.
133 Cf. H. Leclercq, Translations, in: DACL 15/2 (1953), p. 2695-2699.

36



Y «inventio», c'est-à-dire le fait de ramener à la lumière du jour des

ossements, la translation et la déposition, pour faire plus souvent allusion

aux moyens naturels ou à l'intervention d'un être supérieur, qui ont
permis l'invention en en indiquant l'objet et sa situation géographique

156. En d'autres termes, l'invention porte sur des reliques, alors que
la révélation a pour objet la découverte en soi.

Que veut dire le «revelata traduntur» d'Eucherius? La révélation
a-t-elle été surnaturelle, ou l'invention fut-elle plutôt le résultat de

recherches Pour tenter de le comprendre, et en l'absence de tout
renseignement complémentaire aux données d'Eucherius, il faut
examiner la révélation théodorienne à la lumière des phénomènes analogues

de la même époque.

3.1.2. Les révélations ambrosiennes

La révélation de Gervasius et Protasius en 386, par saint Ambroise de

Milan, passe pour être la première de ce type en Occident. Saint Augustin,

qui eut plus tard l'occasion d'assister aux fêtes organisées en l'honneur

des deux martyrs retrouvés, nous livre son témoignage en ces

termes : « Tune memorato antistiti tuo Domine per visum aperuisti quo loco

laterent martyrum corpora Protasi et Gervasi, quaeper tot annos incorrupta in
thesauro secreti tui reconderas »lil. Pour lui, l'intervention divine se manifesta

à deux reprises : les corps furent révélés à saint Ambroise à travers
une vision ; leur découverte entraîna la guérison d'un aveugle 158. Saint
Ambroise lui-même a fait part de cette révélation à sa sœur. Dans sa

lettre, qui constitue en quelque sorte le procès-verbal officiel de la

révélation, l'évêque explique comment, lors de la dédicace d'une
basilique cimiteriale, le peuple fut saisi d'un grand désir de trouver des

reliques, comment lui-même, par une sorte de pressentiment, ordonna
de creuser devant le caveau des saints Felix et Nabor, et comment on mit
à jour les corps intacts de Gervasius et Protasius159. Au cours de la

136 Cf. Besson, Monasterium p. 26.
137 Cf. Augustinus, Confessiones, éd. P. de Labriolle, Paris 1969, IX/7, p. 221.
138 Dans son De Civitate Dei, XXII/8, éd. B. Dombart et A. Kalb, Bruges 1960, p. 560,

composé entre 413 et 426, Augustinus déclare encore : «... corpora et penitus nescirentur,
episcopo Ambrosio per somnium revelata reperta sunt ; ubi caecus ille depulsis veteribus
tenebris diem vidit».

139 Ambrosius, Epistola 22, in: Migne PL 16 (1880) p. 1062-1064: «... scias etiam
sanctos martyres a nobis repertos. Nam cum ego basilicam dedicassem, multi tamquam
uno ore interpellare coeperunt dicentes : Sicut Romanam basilicam dedices. Respondi :

Faciam, si martyrum reliquias invenero. Statimque subiit veluti cujusdam ardor praesagii.

37



cérémonie de leur translation à la basilique ambrosienne, un aveugle
recouvra la vue 160.

Qu'en est-il exactement du « veluti cujusdam ardorpraesagii » qui sous-
tend la volonté de recherche L'affirmation «Quid multa Dominus

gratiam dedit» semble mettre en corrélation le pressentiment avec une
révélation divine161. Mais si, par hypothèse, on exclut l'intervention
divine, et comme il faut également exclure toute recherche dirigée par
des renseignements relatifs à l'endroit où gisaient les deux martyrs 162, la
révélation d'Ambroise tient-elle alors d'une mise en scène ou d'une
tricherie, de ce que l'on pourrait appeler un mensonge pieux?

Je ne suis pas habilité à en juger. Il convient tout de même de relever
qu'à la fin du IVe siècle, l'essor du culte des martyrs et, par extension, de
leur révélation, dépendit de deux phénomènes. D'un côté en effet, dès

l'époque constantinienne, l'image que l'on se faisait du martyr comme
d'un imitateur du Christ, ayant témoigné de sa foi au prix de sa vie, subit
une transformation, ou, pour mieux dire, une accentuation : le martyr
devint un intercesseur entre les croyants et Dieu, un protecteur aussi
bien des individus que des communautés qui le choisissaient comme
patron. L'intérêt que l'on portait au martyr et à ses reliques s'accrut au
fur et à mesure que se répandit la foi en la puissance et les effets de son
intercession ; posséder des reliques équivalait, pour une Eglise ou une
communauté, à détenir l'assurance d'être protégée par le saint163. Et
cette garantie, on chercha bien souvent à se la procurer en « découvrant »

des reliques purement imaginaires.
D'autre part, l'Eglise d'Occident, et plus spécialement celle d'Italie

du Nord, se trouvait à la fin du IVe siècle en pleine phase missionnaire.

Quid multa Dominus gratiam dedit : formidantibus etiam clericis, jussi eruderari terram
eo loci, qui est ante cancellos sanctorum Felicis atque Naboris. Inveni signa convenientia :

adhibitis etiam quibus per nos manus imponenda foret, sic sancti martyres eminere
coeperunt; ut arriperetur urna, et sterneretur prona Invenimus mirae magnitudinis
viros duos, ut prisca aetas ferebat. Ossa omnia integra, sanguinis plurimum ».

160 Ambrosius, Epistola 22, PL 16 (1880) p. 1063: «Sequenti die transtulimus ea in
basilicam Dum transferimus, caecus salvatus est».

161 Ambrosius, Epistola p. 1063-1064: «... Deus qui latentes sub ignobili cespite reli-
quias sanctorum martyrum suae Ecclesiae revelavit».

162 Cf. B. Koetting, Gervasius und Protasius, in: Lexikon für Theologie und Kirche
(LThK) 4 (1960) p. 765.

163 Dans notre cas, voir Ambrosius, Epistola 22 p. 1065, où l'évêque fait mention des

nombreux croyants venus s'assurer la protection des nouveaux saints. Sur la signification
des reliques et leur rôle dans la piété populaire, cf. A. Vauchez, Religion et société dans
l'Occident médiéval, Torino 1980.

38



Le principal vecteur de l'idée de mission et des activités qui en découlent

était l'évêque local. A lui revenait le soin d'organiser, de diriger et
de coordonner les différentes missions dans les régions relevant de son
ministère 164. L'on connaît l'activité déployée par saint Ambroise en la

matière, non seulement dans l'Italie du Nord, mais aussi à Milan même,
où il dut faire face à l'hérésie arienne. Or les révélations de martyrs
participèrent intégralement de l'idée de mission, dans la mesure où elles

confirmaient la protection divine sous laquelle on croyait être placé,
dans la mesure aussi où l'accroissement de martyrs dont on possédait des

reliques augmentait d'autant le nombre de miracles racontés dans le

peuple et susceptibles de convaincre hérétiques et païens de la vérité de

la foi catholique. « Découvrir» des reliques, c'était par conséquent aussi

bien contribuer à consolider la foi là où elle se trouvait — souvent
faiblement — établie que là où il fallait encore attirer les masses au

baptême 165.

Pour en revenir à saint Ambroise, le pressentiment qu'il éprouva juste

avant sa découverte paraît assez mal défini. De fait, Ambroise ne s'en

tint pas à la découverte des saints Gervasius et Protasius. En 393,

l'évêque de Milan découvrit à Bologne les corps des saints Vital et

Agricola, sans que pour autant nous possédions des précisions sur la

nature de sa revelatio 166. En 395, Ambroise découvrit encore les restes
des saints Nazarius et Celsius à Milan 167. A propos de Celsius, Paulinus
donne à croire que la révélation d'un martyr constituait le signe d'une

164 Cf. K. Bau, Märtyrer- und Heiligenkult, in : Handbuch der Kirchengeschichte II/l,
Freiburg 1973, p. 334—335, de même que E. Ewig, Fragen der Missionsmethode, in:
Handbuch der Kirchengeschichte, II/l p. 220-221.

163 Le sermon que saint Ambroise adressa au peuple de Milan à l'occasion de la

révélation de Gervasius et Protasius illustre bien cette connotation attachée à la découverte

des reliques: cf. Epistola 22 p. 1064—1065: «Gratias tibi, Domine Jesu, quod hoc

tempore tales nobis sanctorum martyrum spiritus excitasti, quo Ecclesia tua praesidia
majora desiderat. Hos ego acquisivi, plebs sancta, qui prosint omnibus, nemini noceant... ».

Plus loin, Ambroise se félicite d'avoir trouvé des protecteurs pour la cause qu'il défend
contre les Ariens et les dispositions que la cour impériale voulait prendre contre le

catholicisme à Milan: cf. Epistola 22, p. 1067-1069.
166 Ambrosius, Exhortatio Virginitatis 1/1, in: Migne PL 16 (1880) p. 351-353: «Se-

pulti autem erant in Judaeorum solo, inter ipsorum sepulchra Illic igitur martyris
exuvias requirebamus, tanquam inter spinas rosam legentes ».

167 Paulinus, Vita S. Ambrosii, in: Migne, PL 14 (1882) p. 40-41 : «Quo in tempore
sancti Nazaris martyris corpus quod erat in horto positum extra civitatem levatum ad

basilicam transtulit... ho cerat signum revelati corporis martyris, si sanctus Sacerdos ad

locum quem numquam ante fuerat, oratum isset».

39



grâce dévolue à Ambroise lorsque ce dernier priait dans un endroit

auparavant inconnu de lui168.

Au terme de ce trop bref examen des découvertes ambrosiennes, les

conclusions à en tirer doivent se limiter aux trois révélations, entendues

comme les phases précédant l'invention, ainsi qu'au processus des

découvertes. Dans les trois cas, nulle mention n'est faite de renseignements

ayant dirigé les recherches. A moins d'avoir été imaginées par
saint Ambroise, les révélations ne s'expliquent que par une intervention
divine.

La part de celle-ci est difficile à distinguer de la mise en scène pour
trois raisons. D'abord, les fouilles furent toutes entreprises sur des sols

cimitériaux — devant le caveau funéraire de Felix et Nabor sis dans une
basilique cimiteriale, dans un cimetière juif, enfin dans un «jardin» qui
ressemble fort à un cimetière puisqu'il contient des sépulcres169.
Ambroise n'a donc pas agi tout à fait au hasard. Ensuite, rien n'indiquait
la présence de martyrs à l'endroit où on les découvrit, sinon justement
une éventuelle intervention surnaturelle. Enfin, la biographie et l'histoire

du supplice de tous ces martyrs, tout comme leurs noms, n'étaient
connus de personne avant qu'Ambroise n'en fasse état 17°. S'il s'avère

difficile pour un historien de rendre compte d'une série de phénomènes
touchant à la foi et au surnaturel, rien n'exclut, dans le cas présent,
qu'Ambroise ait conçu les révélations comme des expédients pour lutter
non seulement contre le paganisme, mais surtout contre l'arianisme
dont Milan était, avec Ravenne, l'un des principaux foyers en Italie du
Nord. Ce n'est peut-être pas un hasard si la révélation de Gervasius et
Protasius eut lieu à une période où l'exercice du sacerdoce d'Ambroise
était menacé par les mauvaises dispositions de la cour impériale à son
égard m, si celle de Vital et d'Agricola intervint lorsque de nombreuses

168 Cf. note précédente.
169 Paulinus, Vita S. Ambrosii p. 41 : «Vidimus autem in sepulcro, quo jacebat corpus

martyris...».
170 Sur Gervasius et Protasius, cf. A. Rimoldi, Gervasio e Protasio, in: Bibliotheca

Sanctorum (BSS) 6 (1965) p. 29: «Le notizie più antiche sui santi risalgono al 386, anno
della invenzione dei loro corpi a Milano ad opera di s. Ambrogio ». - Sur Vital et Agricola,
cf. G. GoRDiNi, Vitale e Agricola, in: BSS 12 (1969) p. 1225-122 ; J. Kirsch, Vitalis
und Agricola, in: LThK 10 (1965) p. 821. - Sur Nazarius et Celsius, cf. A. Amore, Nazario
e Celso, in: BSS 9 (1967) p. 780: «Chi fossero i due santi e quando siano morti è

impossibile precisare; non lo sapevano nemmeno al tempo della invenzione». Cf. aussi
J. Baur, Nazarius und Celsius, in: LThK 7 (1962) p. 853.

171 Cf. J. R. Palanque, Saint Ambroise et l'Empire romain, Paris 1933, p. 164.

40



apostasies, encouragées par l'Etat, décimaient les rangs des Eglises
italiennes 172, et si enfin la révélation de Nazarius et de Celsius renforça à

ce point l'autorité d'Ambroise que de nombreux catéchumènes se

pressèrent au baptême 173.

3.1.3. Agaune

La révélation théodorienne est à peu près contemporaine de celles
d'Ambroise. Impossible de ne pas conclure à un rapport direct entre
elles, puisque les découvertes de l'évêque de Milan constituèrent une
nouveauté absolue en Occident. Du reste, les liens unissant Théodore à

Ambroise devaient être assez étroits, puisque probablement d'ordre
hiérarchique. Le fait qu'Ambroise ait en effet installé plusieurs évêques
dans les cités du pied des Alpes, notamment à Como, Novarra, Ivrea et
Aosta l74, donne à penser que l'évêché d'Octodure fut une création
ambrosienne. A Aquilée en 381, Théodore ne faisait pas partie de la

légation des Gaules, et en 393, aucun évêque des Gaules ne participa au

troisième concile de Milan, alors que Théodore, lui, y prit part175.
Octodure n'avait donc, du point de vue de la hiérarchie ecclésiastique,
probablement rien à voir avec la Gaule, mais dépendait plutôt de

Milan '76. La participation de Théodore au concile de Milan implique
que l'évêque d'Octodure dut prendre acte des révélations ambrosiennes

au plus tard en 393. Dans quelle mesure subit-il leur influence?
Malgré la pauvreté des renseignements livrés par Eucherius, il est

facile de s'apercevoir que le processus de la révélation théodorienne sort
tout droit du moule ambrosien. Comme Théodore «découvrit» les

martyrs d'Agaune et fit ériger une «basilique» en leur honneur, le

schéma invention—translation—déposition (en l'occurrence après la
construction de la basilique) a été assurément respecté 177. Mais la question
essentielle demeure celle de la nature de la révélation: intervention
divine, renseignements ayant conduit à des fouilles ou supercherie

172 Les défections touchaient même le clergé: cf. Palanque, Saint Ambroise p. 283-
284.

173 Cf. Palanque, Saint Ambroise p. 396—397.
174 Cf. Fliche/Martin, Histoire de l'Eglise I p. 473-474.
173 Pour Aquilée, voir les signatures au bas des actes, gesta concilii aquilejensis, PL

16 p. 979. Pour Milan, cf. Ambrosius, Epistola 42, in: Migne PL 16 (1880) p. 1177.
176 II n'existe pas encore d'unanimité sur la dépendance d'Octodure par rapport à

Milan : cf. P. Aebischer, La christianisation du Valais à la lumière de quelques faits

linguistiques, in: Vallesia 17 (1962) p. 171-206.
177 Sur la nature de la basilique, cf. infra p. 43-44.

41



Rien n'autorise à croire à une intervention divine ayant guidé Théodore

dans son entreprise. Il est d'ailleurs frappant de relever que même
dans les versions tardives de la Passio Acaunensium martyrum, les inter-
polateurs n'ont jamais brodé d'apparitions ou de visions sur le «revelata
traduntur» originel, alors que ce fut le propre de nombreux ouvrages
hagiographiques du haut Moyen Age que d'imaginer que Dieu avait

expressément révélé l'endroit où reposaient les restes du martyr
concerné.

Une supercherie de la part de Théodore peut se concevoir en tant
qu'elle aurait très bien pu avoir été motivée par le désir d'imiter les

antécédents milanais, mêlé à la volonté de contribuer, par un coup
d'éclat, à donner une impulsion décisive à la christianisation d'un pays
peuplé en grande partie de païens. Mais outre l'absence totale d'indices
capables d'étayer ce qui ne demeure qu'une hypothèse 178, les multiples
concordances du fond d'un récit que Théodore aurait dû, en cas de

tromperie, imaginer, avec des faits (la présence de Thébains chrétiens à

Agaune au temps de Maximien, un refus d'ordre et une punition
exemplaire) dont nous avons vu plus haut qu'ils sont historiquement possibles,

paraissent faire obstacle à l'imposture totale. Théodore, que, je le

rappelle, Eucherius tient pour la source du récit du martyre d'Agaune,
aura certainement modelé ce même récit; il peut en avoir accentué
certains traits à des fins religieuses. Mais un nombre déterminé
d'éléments de ce récit, que je nommerai contenu fondamental, peuvent très
bien avoir été communiqués à Théodore par des indigènes.

La critique a sans doute beaucoup trop abusé de ce qu'elle a pris
coutume d'appeler la « tradition orale » en tant que vecteur du récit du

martyre jusqu'à Théodore. J'en veux pour preuve les élucubrations
gratuites de L. Dupraz, selon lesquelles plusieurs témoins se seraient trouvés

sur les lieux du drame ; la grande simplicité de ces témoins directs les

aurait mis à l'abri de toute déformation ou amplification du récit179.

Rien d'extraordinaire dans la présence de témoins lors du massacre
d'Agaune. Reste à savoir qui et combien ils furent. Ce à quoi ils avaient
assisté s'est transmis à travers les trois ou quatre générations qui les

séparent de Théodore, et l'évêque en a sûrement eu connaissance. Mais

178 L'existence d'un cimetière gallo-romain, sur lequel Théodore aurait, selon E. Egli
et B. Krusch (cf. notes 72 et 73) effectué des fouilles, n'a jamais été démontrée et ne repose
en fait que sur de simples conjectures.

179 Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 107-108.

42



vouloir déterminer le contenu, ou même les éléments historiquement
exacts, de cette tradition orale relève purement et simplement de la
devinette. A plus forte raison ne peut-on savoir ce qu'apprit Théodore et
dans quelle mesure il modifia ou compléta un éventuel récit qui lui
aurait été communiqué. Il s'avère difficile, compte tenu de l'état
d'acculturation peu avancé qui caractérise les habitants de la Civitas Val-
lensium des IIIe et IVe siècles, d'admettre que les renseignements
communiqués à Théodore purent porter sur autre chose que sur l'existence
d'un massacre — aux proportions nettement exagérées — vieux de quatre
générations, sur l'endroit où l'on enterra les corps des victimes et,
peut-être, sur la confession chrétienne de celles-ci.

Avancer une conclusion sur ce que fut la révélation théodorienne
revient forcément à ne pouvoir émettre qu'une hypothèse, dont le

fondement ne peut participer que de la vraisemblance ou de la
possibilité. A mon sens, et j'insiste sur le caractère hypothétique de cette
affirmation, la révélation de Théodore ne constitue pas, en soi, le fruit
d'une imposture, dans la mesure où les corps révélés peuvent bien avoir
été ceux de soldats masscrés à la fin du IIIe siècle. Si l'imposture
théodorienne avait été totale, il semble que l'évêque d'Octodure, et après lui
Eucherius, se seraient réfugiés derrière une vision ou une intervention
surnaturelle pour justifier la découverte des corps. L'invention des restes
des soldats thébains résulta vraisemblablement d'un certain nombre de

renseignements, mêlant récit historique et amplifications imaginaires,
qui avaient trait à l'identité des victimes et au lieu de leurs tombes. Pour
le reste, tenter d'en savoir plus me paraît fortement illusoire. Pour en
finir avec l'historicité du martyre, je dirai que le fait en soi est possible,
mais demeure non démontré. Quant aux conditions du martyre et à ses

éléments constitutifs, ils ne sont certainement pas parvenus tels quels à

Théodore, et encore moins à Eucherius ; le nombre élevé de témoins et
de générations ayant pu transmettre un récit plus ou moins objectif des

faits interdit de croire au maintien dans son état originel de ce même
récit.

3.2. Basilica et canonisation

Les fouilles archéologiques entreprises à St-Maurice de 1944 à 1946

ont fait apparaître, dans la cour sise entre la falaise rocheuse et l'édifice
abbatial actuel, les substructures d'un quadrilatère en lequel le directeur

43



des fouilles a identifié les fondements de la basilique de Théodore 180.

Les fouilles ont également montré que la bâtisse décrite par Eucherius se

composait en fait de la basilique de Théodore et d'une nouvelle église,
datant du début du Ve siècle, annexée au bâtiment primitif. Cette
nouvelle basilique, à laquelle la construction théodorienne servait d'avant-
nef, était appuyée au rocher, dans lequel on voit encore quatre entailles
destinées à recevoir les poutraisons de la toiture 181.

Le mot « basilica » fut couramment utilisé par les auteurs chrétiens dès

le début du IVe siècle. Outre de grands édifices oblongs et élevés, le mot
désignait aussi des édicules de moindre importance, comme des cellae

ou des oratoires funéraires. Pour la Gaule, les auteurs font état de ces

basiliques comme de bâtisses toujours situées hors de l'enceinte des

villes, ce qui confirme leur nature funéraire, puisque les lois impériales
interdisaient l'inhumation de défunts dans les limites d'une agglomération

182.

La construction d'une chapelle funéraire par Théodore entraîna
inévitablement la translation des ossements et leur déposition dans les

nouveaux caveaux. Nous ne savons rien de ces deux opérations ; il est

peu probable qu'elles donnèrent lieu à une fastueuse cérémonie, comme
ce fut le cas trois quarts de siècle plus tard pour les reliques de saint
Innocent183. A la fin du IVe siècle, seuls des saints retrouvés dans une
métropole comme Milan avaient droit à une translation effectuée en

grande pompe, du fait du concours de la population et aussi de
nombreux chrétiens. Théodore n'avait pas de masse populaire à qui s'adresser.

Que signifie le 22 septembre, fête de saint Maurice, lors de laquelle on
lisait la Passio à l'office célébré dans la basilique Outre qu'il s'avère

pratiquement impensable que la date du martyre d'Agaune ait été
conservée jusqu'au temps de Théodore, les autorités ecclésiastiques avaient

pour habitude d'inscrire aux martyrologes ou calendriers d'Eglise le jour

180 Cf. L. Blondel, Les basiliques d'Agaune, in: Vallesia 3 (1948) p. 19: «Il n'est pas
douteux que ce rectangle est le reste de la première chapelle édifiée par Théodore avant la

fin du IVe siècle...».
181 Cf. Blondel, Les basiliques p. 20-21.
182 Cf. H. Lelclercq, Basilique, in: DACL 2/1, Paris 1925, p. 532-546, ainsi que

A. Grabar, Martyrium, recherches sur le culte des reliques et l'art chrétien antique,
London 19722, p. 426-444 et 487-524.

183 Cf. supra note 25.

44



de la déposition des martyrs 184, et aucune raison ne pousse à croire qu'il
en soit allé différemment à Agaune. On peut donc tenir pour assuré que
le 22 septembre se rapporte bien au jour de la déposition de Maurice et
de ses compagnons dans la nouvelle basilique.

J'ai montré plus haut que l'inscription des martyrs d'Agaune au

martyrologe hiéronymien date probablement d'avant 430—435 185. Or
cette inscription ne put se faire que par le biais d'un calendrier local ; le

compilateur italien du début du Ve siècle ne recensait en effet que des

documents écrits. Eut-il sous les yeux l'exemplaire d'un éventuel calendrier

de l'Eglise d'Octodure, dont la création remonterait à Théodore
Il ne faut pas l'exclure, encore que l'Eglise d'Octodure ait peut-être été

de trop peu d'importance à la fin du IVe siècle pour posséder son propre
calendrier, et que dans ce cas, saint Maurice et ses compagnons auraient
été inscrits au hiéronymien via le calendrier de l'Eglise de Milan, dont
dépendait Octodure. Quoi qu'il en soit, aucune certitude n'existe à ce

sujet.
Le fait d'avoir été des martyrs, ou du moins d'avoir été pris pour tels

au plus tard par Théodore, conférait par là-même aux Thébains le statut
de saints. A la fin de l'Antiquité et jusque tard dans le Moyen Age, il
n'existait pas de processus de canonisation, ni d'instance curiale chargée
de procéder, comme aujourd'hui, à des enquêtes et à des recommandations.

La canonisation ne résultait pas d'un décret pontifical, mais dans

l'immense majorité des cas de la décision de l'évêque ; une révélation en
constituait le meilleur fondement, et l'inscription des nouveaux saints
dans un calendrier équivalait à instituer leur fête et confirmait la valeur

canonique de tout le procédé 186. Le terme de canonisation n'est du reste

pas pertinent pour désigner l'attribution du statut de saint au cours du

premier Moyen Age. Révélation et inscription au calendrier rendent

parfaitement compte de ce qui, de nos jours, résulte d'une longue
démarche. Par conséquent, les Thébains furent assurément « canonisés »

par Théodore.

184 Cf. H. Delehaye, Cinq leçons p. 42-74, et Les origines du culte des martyrs,
Bruxelles 1912 p. 34 et 50-52.

183 Cf. supra p. 15-16.
186 Cf. H. Delehaye, Sanctus, essai sur le culte des saints dans l'Antiquité, Bruxelles

19542 p. 163-164. Voir aussi H. Holzbauer, Mittelalterliche Heiligenverehrung, in:
Eichstätter Studien, Neue Folge 5 (1972) p. 33-36.

45



4. Conclusions

La révélation théodorienne, dans son ensemble, constitue le fait
institutionnel premier du culte de saint Maurice. Sans Théodore, pas de

martyrs d'Agaune, pas de culte possible. Mais s'il faut reconnaître à la

révélation son rôle primordial, il ne s'agit pas d'en faire un justificatif de

l'historicité du martyre. Je ne vois personnellement aucune corrélation
nécessaire entre l'historicité du fait institutionnel — la révélation ou
«canonisation» — et celle du martyre et des martyrs. Si l'on s'obstine, à

l'instar de L. Dupraz 187, à faire dépendre celle-ci de celle-là, ce ne peut
être que par une croyance aveugle en la bonne foi et la probité de

Théodore, croyance que je trouve incompatible avec une prise en

compte des seuls faits ou avec une étude sérieuse du problème. La
révélation théodorienne, doublée d'une probable inscription des

nouveaux saints dans un calendrier, ne démontre nullement la réalité

historique du massacre d'Agaune et de ses protagonistes.

18" Cf. Dupraz, Les Passions de S. Maurice p. 124 et 185.

46


	Le dossier hagiographique de Saint Maurice

