Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 76 (1982)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Mollat Michel, Les pauvres au moyen age. Etude sociale (Le temps et les
hommes), Paris, Hachette, 1978, 395p.

La collection «Le temps et les hommes», chez Hachette, vient de publier
le livre deés longtemps attendu de Michel Mollat sur «Les pauvres au moyen
age». Il y a quelque quinze années en effet que le professeur de Sorbonne a
consacré son enseignement, les travaux de son séminaire, les mémoires et
les théses de ses étudiants, ou les objets de ses missions a I’étranger, au theme
de la pauvreté entre Ve et XVe siécles. Plus de trois cents études, de toutes
dimensions, élaborées directement a partir des documents, ont fait I'objet de
résumés multigraphiés ou d’éditions in extenso, en particulier dans les deux
volumes d’ « Etudes sur ’histoire de la pauvreté» parus en 1974. Il appartenait
a celui qui a suscité cette puissante enquéte d’en tirer 1’ceuvre de synthese
qu’elle appelait, d’autant plus nécessaire qu’elle s’avérait plus difficile a
cause de sa richesse méme.

L’originalité du présent livre, outre I'incomparable documentation qui est
a sa base, est que le regard de 'historien sait étre aussi attentif, aussi sensible
aux données mentales, morales et religieuses des phénomenes de pauvreté —
pauvreté involontaire et pauvreté voulue — qu'aux données extérieures,
économiques et sociales. A c6té de la compétence acquise par de nombreuses
publications d’histoire de I’'économie et des mouvements sociaux entre les
XIIeet XVesiecles, il fallait ici la connaissance précise et étendue de 1'histoire
religieuse et spirituelle et 'intelligence des mentalités, celle des pauvres, des
saints et des simples chrétiens populaires ou bourgeois. La pauvreté, en effet,
atteint ’Europe chrétienne de ce temps a deux niveaux. Celui de 'amour du
prochain, source de la miséricorde et de l’assistance, mais aussi celui de
I’amour de Dieu qui, non seulement fait voir dans la pauvreté un mal a
combattre dans le misérable, mais un idéal a poursuivre a la suite du Christ.

Chacun des chapitres du livre constitue donc une sorte de dialectique entre
les deux images de la pauvreté, celle qui s’oppose a la dignité humaine et
celle qui unit au Christ; cette dialectique retentit aux plans de la doctrine et
des institutions autant que des sentiments personnels et collectifs. Une autre
dialectique la croise, celle des inspirations chrétiennes et des conceptions
naturalistes, voire humanistes au cours du XVe siécle, qui renouvellent le
mépris antique pour le miséreux. Enfin une autre dialectique traverse égale-
ment tout l'ouvrage, celle des tentatives individuelles et collectives pour

184



porter remeéde aux détresses des pauvres et des rebondissements continuels
de cette pauvreté, qui déborde réguliérement les solutions qu’on lui oppose
et finit méme, a la fin du moyen age, par leur échapper dans une large mesure.

Quatre périodes se manifestent dans cette dialectique. Dans le haut
moyen &ge, le pauvre est le faible, qu'une famine ou une maladie suffit &
faire tomber dans la totale dépendance du puissant lequel, du moins, 1’insére
dans un certain cadre social. Aux XIIe et XIIIe siécles, le regard chrétien se
transforme et s’enrichit sous l’entrainement des courants d’évangélisme,
tandis qu’empire la condition du pauvre, dans la montée démographique es
la croissance des villes ot s’affirment les riches. Les pauvres sont alors let
humbles, que la communauté chrétienne, animée par les nouveaux ordres
mendiants, parvient a réintégrer sur le plan spirituel et, dans une mesure
réelle, matériel. Dés le dernier tiers du XIIIe siécle, cet équilibre est en
passe de se rompre et le regard de changer. Les pauvres désormais inquiétent
plus qu’ils n'émeuvent, méme dans la personne des religieux mendiants.
Apres la peste noire, sous la figure des gueux, qui s’accumulent en ville dans
les cours des miracles, et des vagabonds des campagnes, ils font franchement
peur. En dépit de la prise en charge par les autorités politiques laiques de
I’assistance d’origine religieuse, celle-ci s’avére de plus en plus insuffisante.
La pauvreté fait I'objet de mesures qui sont de répression plus que de soulage-
ment, au moment ou, sur le plan intellectuel, le mépris humaniste combat
comme on l'a dit la représentation chrétienne de la dignité du pauvre dans
I’Eglise, sans parvenir a la faire disparaitre.

Le probléme de la pauvreté s’est donc progressivement sécularisé, sans
perdre cependant ses implications religieuses. Il est mieux congu, au terme
du moyen age, comme un probléme collectif que la société laique est con-
trainte de prendre en charge. En méme temps, la définition du pauvre s’ouvre.
Ce n’est plus seulement '’homme déficient, ce peut étre un travailleur en cho-
mage ou celui dont le salaire trop faible ne suffit pas aux charges. Il s’en faut
de beaucoup cependant que la prise de conscience sociale et économique de
la pauvreté soit faite a I’orée du X'VIe siécle.

L’ampleur de la documentation se devine déja aux vingt-trois pages de
bibliographie, distribuée selon des chapitres, qui terminent le livre. Elle est
plus vaste cependant que cette bibliotheque choisie, puisqu’elle est constituée
par les centaines de travaux et de monographies auxquelles on a fait allusion.
En fait, il n’y a pas de phrase dans ’ouvrage qui ne soit appuyée par les don-
nées de 1'une ou de 'autre de ces études et ne reléve, de la sorte, des sources
immeédiates de I’histoire, souvent utilisées dans cette perspective pour la
premiere fois. La référence érudite a chacune de ces données aurait été d'un
grand prix, bien sfir, pour tous les chercheurs ultérieurs, de méme que des
index, qui auraient été particulitrement copieux. L’étendue du volume en
aurait été plus que doublée sans doute. Elle elit écarté peut-&tre certains
lecteurs. Tel quel ce livre si solide et si délicat dans ses analyses spirituelles et
sociales, ne peut qu’inspirer la reconnaissance de tous ceux qui, grice a elles,
découvriront au moyen 4Age la fécondité surprenante, les obstacles et les
limites de rayonnement dans la réalité humaine d'une inspiration religieuse.

M.-H. Vicaire OP.
185



1274, Année charniére. Mutations et continuité (Lyon-Paris, 30 septembre
— 5 octobre 1974. 558¢ colloque international du C.N.R.S.), Paris, Ed. du
C.N.R.S., 1977. In-8°. 1008 p., 3 index, 20 pl. 2 cartes.

Le septieme centenaire du II¢ concile de Lyon a donné l’occasion d’un
colloque original qui, commencé a Lyon, ou le concile siegea dans la prima-
tiale Saint-Jean, s’est terminé en Sorbonne, a Paris; Robert de Sorbon
n’a-t-il pas été 1’'un des participants de ces solennelles assises en méme temps
que de célebres universitaires parisiens ? C’est le centre national de la raeher-
che scientifique qui a pris l'initiative de ce colloque international. Lc livre
qu'en a tiré le regretté Pere Martin Hubert OP., cheville ouvriere pe cette
commémoration, en conserve l'exacte figure. Tous les exposés du colloque
sont imprimés dans ce volume avec leurs notes érudites, suivis des discussions
dont les intervenants ont pu revoir et condenser le texte. La liste des parti-
cipanis, I'introduction et les conclusions par Michel Mollat, président du
colloque, 1'édition par L. Carolus-Barré et J. Ch. Payen d’un «Dit du conciley,
poéme frangais composé par un assistant et récemment retrouvé dans un
manuscrit de Zagreb, enfin une série d’illustrations, de cartes, de glossaires
et d'index, communiquent I’apport de ces réunions avec une abondance et une
précision dont n’a pas bénéficié, de loin, le concile de Lyon lui-méme.

Il y a bien siir quelque artifice a appeler «charniere» un événement de la
suite des temps. Tout événement est une transition entre passé et avenir,
marqué & la fois de nouveauté et de continuité. Il reste que le dernier quart
du siecle est nettement différent du reste du XIII¢ s. occidental et que la
disparition de saint Louis, la fin de l'interrégne germanique et de 'intermi-
nable vacance pontificale, la mort de saint Thomas et de saint Bonaventure a
I'orée et au cours du concile, le coup d’arrét donné a la multiplication tumul-
tueuse des ordres mendiants, 1’essai de rétablissement de l'unité avec les
Grecs et 'apparition au concile d’'une ambassade mongole, dont quatre mem-
bres regurent le baptéme, donnent a 1’événement la signification d’une nette
coupure, les 711 évéques et plus de 400 abbés présents a la premiére session,
selon le Dit du Concile, auprés du pape et des cardinaux, eurent 1’occasion
durant les dix semaines de leur séjour au confluent de la Sadne et du
Rhoéne de s’arréter et de méditer en commun quelques données essentielles
de la vie de I'Eglise de ce temps. C’est ce qu’ont fait a leur suite les parti-
cipants de ce double colloque

On remarque d’abord l'habileté avec laquelle ce colloque a été préparé.
Bien des exposés ont été provoqués par les organisateurs pour mettre en
valeur les divers aspects du sujet, et confiés précisément a ceux qui pouvaient
les traiter avec le plus de compétence. C’est ainsi, par exemple, qu’en I'ab-
sence de toute liste officielle des participants du concile, on posséde mainte-
nant, grace a L. Carolus-Barré, une liste provisoire (car le travail n'est pas
achevé) de quelque trois cents personnages qui ont été certainement présents.

Les exposés et leurs discussions de Lyon et de Paris ont été ultérieurement
repris et reclassés. Cela ne va pas sans quelques inconvénients a cause des
allusions et des appels qu’ils se faisaient de I'un a 'autre quand ils se sui-
vaient dans un ordre tout différent. C’est peu de choses a c6té de l'intérét et
des facilités d’usage que présentent cette synthese bien charpentée. On étudie

186



donc: I. Les cadres (Tatares, Islam, Byzance et 1'Union. La chrétienté
d’Occident, les Mendiants, 1'Université. Lyon). — Il. L’événement conciliaire
(Dans la série des conciles. Les hommes. Les problémes. Les actes du concile).
— ITI. Deux hommes (S. Thomas et S. Bonaventure). — IV, L’histoire.

Les IIIe et IVe parties sont latérales, par rapport aux deux premiéres.
Elles sont pourtant nettement rattachées a l'objet principal, méme pour
saint Thomas, dont la raison d’étre évoqué n’est pas uniquement la mort sur
le chemin du concile. La conception du monde, la vision de 1’Eglise, le rayon-
nement dans 'université, le réle dans 1’évolution des ordres mendiants d’un
Thomas ou d'un Bonaventure ont largement marqué le concile. On a remar-
qué que !’Université, quoique officiellement encore absente des conciles
qu’elle dominerait un jour, était déja active a Lyon II par un nombre
restreint, mais trés influent, de Précheurs et de Mineurs. Il en va de méme de
la conception de I'histoire, dont sept communications du colloque ont étudié
la nature et 1'écho dans le déroulement du concile.

Toutefois l'on s’intéressera plus particulierement aux question directe-
ment traitées par le concile: les relations avec les Mongols, 1'union avec les
Grecs, le foisonnement et la suppression de certains ordres mendiants, la
réforme morale et canonique — principal héritage 1égué par le concile aux
décrétales —, la croisade, le canon sur 1'élection du pape. Mais d’abord, pour-
quoi ce concile? Qu’en attendait Grégoire X, car il I’a voulu dés le premier
moment, et il I'a dominé selon l'idée qu’il en avait. Quelle était cette idée?
Les communications des Péres Y. Congar et G. Dumeige, de Joseph Alberigo,
de Raymonde Foreville et de Marcel Pacaut apportent a ces questions des
éléments importants de réponse, tandis que leurs discussions élargissent
encore la problématique. Le concile de Lyon, ou le souci de définir la foi ne
tient qu'une place minime (peut-étre méme n’est-elle intervenue qu’en raison
de la présence des Grecs?), est essentiellement un conseil du pape (concilium-
consilium), mais il s’oriente déja vers ’assemblée de chrétienté. N'y voit-on
pas paraitre pour la premiere fois des consultations et votes par nations?
Préparés avant le concile par une vaste enquéte auprés des Eglises et le
travail d’experts tels que Guillaume Durand, les actes du concile sont
I’ceuvre du pape, que les Péres ont a accepter, comme les Grecs doivent le faire
pour la confession de foi qu’on a préparée pour eux sept ans auparavant. S’il
y eut discussion, dans le cas des décimes et du conclave, ce fut a part. Maitre
de son concile, quel but final poursuivait Grégoire X ? Sanctionner par le
conseil des évéques les décrets de réforme? Ce n’était pas son souci principal.
Alors, la Terre-Sainte qu’il était urgent de soulager et a laquelle il pensait
intensément ? L’union avec les Grecs et 'aide qu’ils demandaient ? Voulut-il,
de facon plus complexe mais classique pour la papauté, en relangant le
souci de croisade, échapper aux querelles italiennes et romaines, aux intrigues
des cardinaux dans 1’élection comme dans le gouvernement du pape, a ce
college dont le poids grandissant allait bientdt jouer le rdéle que 'on sait?
Telles sonl les questions, plus pressenties que résolues, mais posées a partir
de données précises et nombreuses par ce gros volume, parmi beaucoup
d’autres questions qu’on a déja notées, a propos d'un concile et d’un colloque
également suggestifs. M.-H. VicaIire OP.

187



André Vauchez, La sainteté en Occident aux derniers siécles du moyen age,
d’aprés les procés de canonisation et les documents hagiographiques (Biblio-
théque des Ecoles Francaises d’Athénes et de Rome. 241), Rome, Ecole
Frangaise, 1981. In-8, x-765 pp. 3 index, 34 tableaux et 3 cartes, 52 ill.,
2 annexes.

André Vauchez, Religion et société dans I’Occidenf médiéval, Turin, Bottega
d’Erasmo, 1980. In-8, 1x-382 pp.

Les proceés de canonisation médiévaux n’ont guere eu de succes aupres
des historiens de I’époque positiviste. Leur rédaction dans le style aplati des
notaires, leur forme judiciaire, I'utilisation habituelle & partir de 1260 des
articuli interrogatorii, questionnaire rédigé par le promoteur de la cause qui
imposait aux témoignages un cadre rigide et une forme stereotypée, tout cela
limitait les possibilités des proces de ce type d’offrir a la construction de la
vie critique des saints de nombreux faits originaux. L.’usage qu’en fait André
Vauchez dans sa thése d’Etat, gros ouvrage soigneusement élaboré au cours
de treize années, qu’accompagne une série complémentaire d’études recueil-
lies dans un second volume, redonne a ce document tout son prix. En le
complétant par ce qu’'apprennent les documents hagiographiques, il permet
de dessiner I'évolution de I'idéal de sainteté a la fin du moyen age en Occident.

C’est en 1185 (S. Galgano) qu’apparait le premier procés de canonisation
proprement dit. La procédure ne cesse de se perfectionner au cours du XIIIe
siécle. Elle est abandonnée en 1417 pendant une trentaine d’années et quand
elle reprend, c’est dans une perspective suffisamment différente pour qu’on
puisse considérer cette coupure comme le terme d’une évolution. Indépen-
damment de ce que le proces fait connaitre sur le saint lui-méme, il renseigne
aussi sur le souverain pontife qui l'ordonne, sur ceux qui y témoignent, sur
les données sociales et politiques qui le préparent et 'accompagnent. Dans
ces conditions, il procure un excellent document sur les mentalités de I'époque.
Tout se rattache a I'idée qu’on se fait de la sainteté a ce moment précis. Mais
cette idée n’est pas semblable chez le pape et les clercs qui I’entourent, chez
le témoin qui dépose, enfin dans les masses qui par leur culte spontané ont
provoqué l'intervention des autorités religieuses et civiles. Une série de
discernements sont dés lors nécessaires pour analyser les phénomenes reli-
gieux individuels et collectifs qui interviennent au niveau des mentalités.
Discernements géographiques, car les procés se situent dans des provinces
fort diverses de la chrétienté, cependant qu’ils tiennent compte par les com-
missaires et les promoteurs qui les conduisent, de 1'idée universelle qu’on
se fait a la curie de la sainteté. Discernements des catégories sociales, car
I'idéal du clerc n’est pas le méme que celui des différentes sortes de laics.
Discernement des époques, selon lesquelles 1'un ou 'autre des partenaires des
procés modifie progressivement son idéal. Discernements politiques enfin,
en fonction des facteurs qui appellent, facilitent ou mettent en veilleuse les
causes. Ainsi, c’est une fructueuse histoire de l'imaginaire socio-religieux
dans les derniers siécles du moyen 4ge, sur le théme de la sainteté, qui se
révele a qui sait avec habileté et persévérance interroger les trente-sept

188



proces publiés ou manuscrits dont la liste est donnée au terme du gros volume,
en méme temps que d'abondantes listes de documents hagiographiques de
tout genre.

Le premier livre de cette somme sur l'idéal de sainteté, contient, bien sir,
I’histoire de la réserve pontificale des canonisations et, sur nouveaux frais,
I'histoire de la conduite des proceés ainsi que des raisons d’intervenir de la
papauté. Il met en lumiére, entre autres, la compétition permanente qui se
manifeste entre la volonté pontificale de contréler 'authenticité du culte
populaire, voire de 'orienter, et la spontanéité de ce culte des masses qui
reste, pour la papauté elle-méme, I'élément décisif. Aussi, le culte polulaire
des saints, bien loin d’étre étouffé par le controdle, se développe-t-il avec les
siecles. C’est pour le rejoindre quand méme, tout en restreignant les canoni-
sations véritables, que la curie imagine une nouvelle procédure, la béati-
fication «par mode de culte». Une autre compétition se manifeste dans les
mémes siecles entre les saints universels, objets de canonisation, et les saints
locaux dont le culte se maintient tenacement sans proces.

Le second livre est en mesure d’aborder a partir des documents une typo-
logie de la sainteté médiévale. Elle n’est pas double, comme on pourrait
croire, mais triple. Entre la sainteté populaire, sensible au sang injustement
versé et surtout au miracle, et la sainteté officielle, se place le particularisme
des saintetés «locales». Les peuples méditerranéens, en effet, n'ont pas le
méme idéal de sainteté que les autres, qui ne s’accordent pas d’ailleurs entre
eux. En gros, cependant, un dimorphisme s’avére entre les modéles aristo-
cratiques du nord, fondés sur le service, et les modéles populaires et bourgeois
du Midi, fondés sur la souffrance du pauvre. La typologie officielle, bien
plus riche et aussi plus souple, évolue entre les XIIe et XVe siecles, mettant
successivement en avant I'ascétisme et le zéle pastoral, puis I'idéal évangé-
lique des mendiants, la culture religieuse, enfin la vie contemplative, non
sans se méfier de l'individualisme des mystiques & la fin de ’époque. Sans
éclats, ce modele officiel rejette en réalité 1'idée de la sainteté populaire et les
particularismes de la sainteté locale.

Le livre trois s’attache a la signification de ces idées de sainteté; une signi-
fication commune a toutes, qui insiste sur la puissance (véirtus) surnaturelle du
saint; une signification proprement romaine, qui met ’accent sur la vie sain-
te et non sur les miracles. On constate, en conclusion, qu’en définitive, la
procédure pontificale a réussi a spiritualiser nettement la mentalité générale,
y compris celle des masses; mais que, par contre-coup, les procés de canoni-
sation se sont inspirés de plus en plus des thémes hagiographiques.

I1 faut signaler la richesse et I'ampleur de cette histoire. En s’attachant a
I'un des facteurs les plus actifs de I'imaginaire dans la chrétienté médiévale,
elle contraint le chercheur a se mouvoir sur tous les plans de la vie collective,
sociale, politique autant qu’ecclésiastique. L ’histoire, encore & peine ébauchée,
de la religion populaire, face a la religion savante ou officielle, trouve dans
ce volume des données de tout premier ordre. D’autre part I’évolution de
I'idéal pontifical de la sainteté, étroitement liée aux renouvellements comme
aux crises internes et externes de 1’Eglise, éclaire a son tour ces vicissitudes.
Les silences autant que les insistances du procés de canonisation d’un saint

189



Louis d’Anjou, éclairent a leur fagon 1'état contemporain des querelles de la
pauvreté et des relations de la royauté angevine avec la Curie. Aussi les
monographies que rassemble le second ouvrage, études latérales publiées au
cours du travail fondamental, apportent-elles de leur coté des éclairages tres
bienvenus. «La commune de Sienne, les ordres mendiants et le culte des
saints...» «Pourquoi deux siécles d’écart entre les procés de canonisation de
saint Thomas et de saint Bonaventure ?» « Beata stirps, sainteté et lignage aux
XIIIe et XIVe siecles.» «Culture et sainteté d’apreés les procés de canonisa-
tion...» etc. C’est un précieux complément a I'ouvrage de synthese, d’ailleurs
bourré lui-méme de faits inédits et significatifs.

Qu’on nous permette en terminant d’ajouter une précision. On nous rap-
pelle qu’aucun procés de canonisation avant 1260 n’utilise les articuli inter-
rogatorii, & I'exception de celui de S. Dominique en 1233. Ce cas précoce met
bien en lumiére la raison de l'innovation. L’enquéte fondamentale du proces
se fit & Bologne, lieu de la mort et de la sépulture. Une seconde enquéte, en
Languedoc, se chargea de corroborer les conclusions de la premiére. Le
procureur rédigea pour elle vingt-cing «articles», ou chefs de sainteté, que
plus de trois cents personnes, individuellement ou collectivement, confirmeé-
rent effectivement. Les articles ont donc eu pour but de simplifier une pro-
cédure secondaire. Mais a Bologne, le premier témoin avait librement et
fort longuement déposé. Les suivants ne furent pas moins libres. Cependant
on constate que lorsqu’'un trait saillant apparaissait dans une déposition, il
reparaissait assez réguliecrement dans les suivantes, puis dans la liste des
vingt-cing articles. Le promoteur élaborait-il celle-ci a I’audience, en commu-
niquant au fur et & mesure son €bauche aux témoins? De toutes fagons, les
articles n’étaient pas antérieurs a l'enquéte de Bologne; ils en étaient la
conclusion. Le modele de sainteté qu’ils supposent est bien celui des premiers
compagnons de saint Dominique a Bologne. La méme année, Jourdain de
Saxe, en adressant a ses fréres le portrait du saint qu'il avait rédigé, expri-
mait ainsi I'intention et 1'idéal qui I’animaient. Ce ne sont pas tant les mirac-
les qui sont admirables, mais la perfection morale atteinte par Dominique,
véritable vase d’élection; ce fut l'ccuvre d’une grace unique. A défaut de
pouvoir I'imiter en tout, nous pouvons 'admirer et mesurer sur son exemple
la lacheté de notre temps. Enfin suivre ses traces selon nos possibilités et
rendre grices au Rédempteur de nous avoir donné un guide d’une telle valeur
(Libellus de principits ordinis, n°8 103 et 109). N’était-ce pas déja 'intention
qui fut celle de la papauté au long de toute cette histoire ?

M.-H. Vicaire OP.

Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Begriindet von
Wolfgang Stammler, fortgefithrt von Karl Langosch. Zweite, v6llig neu bear-
beitete Auflage, unter Mitarbeit zahlreicher IFachgelehrter herausgegeben von
Kurt Ruh, zusammen mit Gundolf Keil, Werner Schréder, Burghart Wachin-
ger, Franz Josef Worstbrock. Redaktion: Kurt Illing, Christine Stéllinger.
Berlin-New York, de Gruyter Verlag, Band 1, Lieferung 3 (Baumann,

190



Michael — Borgeni, Caspar) 1977, Lieferung 4 (Borpful, Jost, von Konstanz
— Colmarer Dominikanerchronist) 1978, zusammen Sp. 641-1296.

Bei der Anzeige der beiden ersten Lieferungen der Zweitauflage des Ver-
fasserlexikons (VL) in dieser Zeitschrift 72 (1978) 183-187 wurde die Hoffnung
ausgesprochen, daB dieses grundlegende Nachschlagewerk, dessen Bearbei-
tung durch finanzielle Mittel der Deutschen Forschungsgemeinschaft ermog-
licht worden ist, im vorgesehenen ziigigen Rhythmus erscheinen kénne.
Erfreulicherweise ist nun innert Jahresfrist der 1296 Spalten umfassende
erste Band (A-Col) abgeschlossen worden. Da bereits in der genannten Be-
sprechung auf die Anlage des Werks und die wichtigsten Unterschiede zur
Erstauflage eingegangen wurde, konnen wir uns hier kurz fassen.

Zwischen dem VL und den zahlreichen Geschichten der deutschen Lite-
ratur des Mittelalters gibt es drei wichtige inhaltliche Unterschiede, die hier
kurz in Erinnerung gerufen seien: das VL bezieht nicht nur die Dichtung mit
ein, sondern deutsches Schrifttum aus allen Wissens- und Lebensbereichen
(mit Ausnahme der Urkunden); besondere Sorgfalt wird auf die Darstellung
von Uberlieferungs- und Textgeschichte verwendet; ferner wird auch eine
Auswahl lateinisch schreibender antiker und mittelalterlicher Autoren
beriicksichtigt.

Im folgenden soll ein Blick auf die in den beiden Lieferungen beriicksichtig-
ten Helvetica geworfen werden (Teile der Buchstaben B und C). Wenn wir
von einigen unbedeutenderen Autoren oder von solchen unsicherer Herkunft
absehen, so sind hier die folgenden 14 «Schweizer» Autoren bzw. Werke (dies
bei anonymer Uberlieferung) zu nennen (in Klammer jeweils der Bearbeiter
des Lexikonartikels): Heinrich Beck (K. Ruh), Ahd. Benediktinerregel
(St. Sonderegger), Berchtold von Engelberg (S. Beck), Berner Marienklage
(H. Eggers), Berner Totentanz (H. Rosenfeld), Berner Weltgerichtsspiel
(H. Rosenfeld), Marquard Biberli(n) (K. Kunze), Ulrich Boner (K. Grub-
miiller), Chronik der Burgunderkriege, Chronik des Gotzhaus St. Gallen,
Chronik von Rapperswil, Chronik der Stadt Ziirich, Chronik im Weilen
Buch von Sarnen (alle 5 von G. P. Marchal), Chronikalien der Ratsbiicher
von Basel (P. Johanek), Churer Weltgerichtsspiel (H. Rosenfeld).

Wie die Aufnahme der fiinf (in der Erstauflage noch nicht erfaBten)
Chroniken zeigt, sind die Herausgeber des VL2 um eine umfassendere Beriick-
sichtigung der Historiographie bemiiht. Auch zu den beiden Weltgerichts-
spielen — vom Churer Spiel gibt es iibrigens erst eine Teiledition — findet sich
in VL! noch kein Lexikonartikel. Einen betrdchtlichen Neuzuwachs weist
aber auch das religioés-theologische Schrifttum auf: von den obigen Helvetica
gehoren hierher Heinrich Beck, Autor einer Passionshistorie, Berchtold von
Engelberg mit seiner 4 pologia und Marquard Biberli, Verfasser eines Prosale-
gendars. Der von Niklaus Manuel 1516/17 an die Friedhofsmauer des Domi-
nikanerklosters Bern gemalte Berner Totentanz, der schon in VL1 (Nachtrags-
band V, Sp. 1093) in einem Sammelartikel «Totentanz» kurz erwihnt wird,
ist jetzt mit einem eigenen Artikel vertreten.

In weit stirkerem Ma@ als bei der Erstauflage war es das Ziel von Heraus-
gebern und Autoren, iiber die knappen Informationen zum gegenwartigen
Forschungsstand hinaus Hinweise auf noch zu leistende Arbeit (Edition

13 191



ungedruckter Quellen, Forschungsliicken, neue Fragestellungen) zu geben,
wodurch die Neuauflage des VL zu einem unentbehrlichen Forschungsin-
strument fiir die Mittelalterforschung im allgemeinen und die germanistische
Medidvistik im speziellen werden wird. Nachdem mit dem Erscheinen des
Abkiirzungsverzeichnisses auch die zahlreichen Siglen aufgelést werden
konnen, ist der erste Band dieses reprasentativen Nachschlagewerks nun
recht eigentlich benutzbar geworden.

ANnTON NAF

Stefan Niklaus Bosshard, Zwingli-Erasmus-Cajetan. Die Eucharistie als
Zeichen der Einheit. Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische
Geschichte Mainz, Abteilung fiir Abendldandische Religionsgeschichte Bd. 89.
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag 1978. xv-176 S.

Ziel der vorliegenden, unter Prof. J. L. Witte S] (Rom) entstandenen Dis-
sertation ist es, die Abhédngigkeiten und innere Entwicklung der Abend-
mahlslehre Huldrych Zwinglis (1484-1531) vor dem Hintergrund der zeit-
gendssisch katholischen Theologie aufzuzeigen. Der Autor iibernimmt von
Walther Koéhler den Ansatz einer chronologischen Darstellung der zwing-
lischen Abendmahlslehre und vermag so, wissenschaftlich sauber deren innere
Kontinuitdt nachzuweisen. Mit den drei unterschiedenen Perioden, vorsym-
bolische bis November 1524, symbolische bis Februar 1527 und gemaBigt
symbolische Abendmahlslehre bis Oktober 1531, befassen sich die ersten drei
Kapitel des Buches. Schon friih ist die Vergegenwdartigung des Kreuzestodes
Christi in der Eucharistie fiir Zwingli lediglich ein Erinnerungsgeschehen,
wobei in manchen, so in der starken Betonung der geistig-subjektiven Teil-
nahme der Gldubigen, die Abhdngigkeit von Erasmus von Rotterdam (1469-
1536) offenkundig ist.

Die Jahre 1524-1525 haben nach Bosshard weniger die Bedeutung eines
dramatischen Umbruchs. Zwingli entwickelt vielmehr das erasmische Erbe
in radikalem Sinne weiter und stellt sich damit auBerhalb der Kirche. Im
Commentarius de vera et falsa religione (Madrz 1525) legt er die Einsetzungs-
worte Christi symbolisch aus und lehnt folglich die Transsubstantiation und
die objektive Realpridsenz, die reale Gegenwdartigsetzung des Kreuzesopfers
in der Eucharistie, ab. Die gefdhrliche kirchenpolitische Tragweite des Augs-
burger Reichstages 1530 zwang den Reformator allerdings bald zu verséhn-
lichen Gesten. In der an Karl V. gerichteten Fidei ratio vom 3.7.1530 nimmt
er den Begriff Sakrament in seine Theologie wieder auf und definiert ihn als
hinweisendes Zeichen; die subjektiv-geistige Gegenwart Christi werde im
Sakrament ermdéglicht, wenn sich die Gemeinschaft der Glaubigen in inten-
siver innerer Betrachtung — contemplatio fidei lautet das Schliisselwort -
dem Kreuzesopfer zuwendet.

Im 4. Kapitel stellt der Verfasser Zwinglis Aussagen der katholischen
Abendmabhlslehre des frithen 16. Jahrhunderts gegeniiber, welche Thomas de
Vio Kardinal Cajetan (1469-1534) in seinem Schrifttum wohl am originellsten
reprasentiert. Seit der Begegnung mit Luther 1518 war Cajetan den protestan-

192



tischen Forderungen in seiner tiefsten Uberzeugung aufgeschlossen. Seine im
Auftrag Clemens’ VII. zuhanden eines Nuntius verfallte Schrift Instructio
nuntii circa errores libelli de cena Domini (1525) bringt eine kritische Aus-
einandersetzung mit Zwinglis symbolischer Abendmahlslehre. Cajetan
macht deutlich, daB Zwingli — der namentlich nicht genannt wird - ein ver-
zerrtes Bild der katholischen Lehre habe. Dieser Lehre gemil sei im Sakra-
ment der wahre Leib Christi nicht auf kérperliche, sondern auf eine geistige,
vom menschlichen Verstand nicht erfaBbare Weise da; auch werde im Mel3-
opfer Christi Kreuzesopfer nicht wiederholt, sondern nur auf geistige Weise
gegenwirtig gesetzt.

Obgleich iiberraschende Beriihrungspunkte zwischen Cajetan und Zwingli
nicht fehlen, {iberwiegt doch der Eindruck eines tiefen Grabens. Diesen in der
Zeit der Okumene zu iiberwinden, ist die Aufarbeitung des protestantischen
und katholischen theologischen Schrifttums der Reformationszeit gewil3
unerldBliche Voraussetzung; Stefan Bosshards faszinierende Untersuchung
leistet hier einen wesentlichen Beitrag. Deutlich wird aber auch, daB die
zwischen Zwingli und Cajetan stehenden Fragen der Schriftauslegung heute
nicht mehr auf der wissenschaftlichen Ebene des 16. Jahrhunderts entschie-
den werden kénnen. Antworten hat vor allem die wesentlich feiner arbeitende
moderne Bibelexegese zu geben.

PaTricK BRAUN

Georg Boner, Gesammelte Beitrige zur aargauischen Geschichte Aarau 1979.

Teorg Tohner, Tesammelfe Teifrage zur aargauischen Teschichfe Aarau
1979. 463 S., Abb. (= Argovia 91/1979).

Zum AnlaB3 des 70. Geburtstages des fritheren Aargauer Staatsavchivars
Georg Boner legt die Historische Gesellschaft des Kantons Aargau einen
umfangreichen Sammelband mit einer Reihe von Aufsdtzen vor, die der Verf.
im Lauf der letzten dreiig Jahre geschrieben und (mit einer Ausnahme)
bereits an verschiedenen, jedoch zum Teil entlegenen Orten publiziert hat.
Das Schwergewicht der Studien — vom Jubilar selber fiir die Zweitausgabe
ausgewdhlt, leicht iberarbeitet und in den Anmerkungen auf den neuesten
Stand gebracht — liegt auf der «Argovia Sacra», der Kirchen und Kloster-
geschichte vornehmlich des aargauischen Mittelalters. Der erste Aufsatz iiber
die Griindung des Klosters Wettingen, S. 11-44 (zuerst erschienen in: Wettin-
gen, Dorf-Kloster-Stadt. Baden 1972, S. 42-56), befaB3t sich mit der Vor-
geschichte, den verschiedenen Phasen des Griindungsvorgangs, der Aus-
stattung dieser bedeutenden Zisterzienserabtei sowie der Familie ihres Stif-
ters, den Grafen von Rapperswil. Gerade die Genealogie des Hauses Rappers-
wil erfihrt hier u. a. durch die Auswertung der archédologischen Untersu-
chungen, die vor kurzem in Wettingen an den Grablegen der Rapperswiler
durchgefiihrt wurden, interessante Prazisierungen. — Dem ehemaligen
Zisterzienserinnenkloster Olsberg siidlich von Rheinfelden ist die zweite
Arbeit gewidmet, unter dem Titel: Zur dlteren Geschichle des Klosters Olsberg,
S. 45-99 (zuerst in: Vom Jura zum Schwarzwald 1961/63, S. 1-47). Es gelingt

193



dem Verf., die Legende von einer ins 11. Jahrhundert zuriickreichenden vor-
zisterziensischen Niederlassung im Licht der urkundlichen Uberlieferung,
namentlich unter Einbezug besitzgeschichtlicher Analysen, zu entkriften
und die Entstehungszeit des Klosters, das sich anfanglich vielleicht in Klein-
roth bei St. Urban befunden hat, ins 3. Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts fest-
zusetzen; ein weiteres Ergebnis dieser Untersuchung ist die bereinigte Liste
der Abtissinnen (S. 69). Als Erginzung und fiir die gréBeren ordensgeschicht-
lichen Zusammenhinge, in welche die beiden Kldster Wettingen und Olsberg
einzuordnen sind, sei auf den in Drucklegung befindlichen Zisterzienserband
der «Helvetia Sacra» hingewiesen, fiir den der Verf. ebenfalls den Artikel
«Olsberg» geschrieben hat. — Die ndchste Gruppe von Aufsédtzen kreist um die
nach der Ermordung von Konig Albrecht 1308 errichtete habsburgische
Stiftung Kénigsfelden und die Gestalt der Konigin Agnes von Ungarn, die
wahrend langen Jahrzehnten (1 1364) die Geschicke des Doppelklosters
lenkte, die dariiber hinaus in den damaligen habsburgischen Vorlanden und
bis weit in die eidgendssischen Orte hinein von groem politischen Einflull
war: 1. Die Griindung des Klosters Konigsfelden, S.100-192 (zuerst in:
ZSKG 47/1953, S. 1-24, 81-112, 181-209); 2. Konigin Agnes von Ungarn,
S.193-232 (zuerst in: Brugger Neujahrsblatter 1964, S. 3-30, und 1965,
S. 3-17); 3. Die Konigsfelder Klosterordnungen der Komigin Agnes, S.232-
264 (zuerst in: Schaffhauser Beitrdge zur vaterlandischen Geschichte 48/1971,
S. 59-89), mit Abdruck der Klosterordnung von 1235/55 (S. 260-264),
welche wichtige Auskiinfte iiber Organisation und inneres Leben des sehr
begiiterten Klarissenklosters vermittelt; 4. Der elsdssische Besitz des Klosters
Konigsfelden, S. 264-276 (zuerst in: L’Alsace et la Suisse a travers les siecles.
StraBburg—Paris 1952, S. 113-128); 5. Der Kinigsfelder Klosterbesitz in der
Waldshuter Gegend, S. 277-293 (zuerst in: Alb-Bote. Waldshut 1973, Nr. 43/
46). In dieser Artikelfolge fallen dem Leser gelegentliche thematische Uber-
schneidungen und Wiederholungen auf, die durch eine etwas straffere Uber-
arbeitung wohl hitten vermieden werden koénnen; nichtsdestoweniger beein-
druckt die Vielseitigkeit des gebotenen Stoffes und der vertraute Umgang,
den der Verf. mit der mittelalterlichen Geschichte von Ko&nigsfelden pflegt,
in der Zusammenschau der hier verdffentlichten Aufsdtze ist dies ein schones
Ergebnis seines iiber Jahre hinweg bestehenden Interesses fiir dieses Kloster.
— Der Kirchengeschichte des Fricktals gilt, wie schon der Beitrag iiber Olsberg,
die Abhandlung iiber den Fricktaler Kivchenbesitz des Stifts Sdckingen in
dltever Zeit, S. 294-317 (zuerst in: Schaffhauser Beitrige zur vaterliandischen
Geschichte 45/1968, S. 79-101); die zahlreichen fricktalischen Pfarrkirchen,
die das Chorfrauenstift in Sdckingen einst in zwei geschlossenen Gruppen
westlich und 6stlich des groBen Pfarrsprengels Frick besessen hat, verdanken
ihre Entstehung im Friihmittelalter, wie Boner mit Hilfe der Patrozinien-
forschung iiberzeugend darlegen kann, wohl groBtenteils dem St.Fridolins-
stift jenseits des Rheins. — Neue Aspekte iiber die Herrschaftszeichen und
Standessymbole aargauischer Kommunitdten ergeben sich aus den rechts-
geschichtlich-heraldischen Spezialuntersuchungen iiber die Siegel, Fahnen
und Wappen der drei aargauischen Kleinstddte Aarau, Baden und Rheinfelden,
S. 318-389 (zuerst in: Aarauer Neujahrsbldatter 1950, S. 30-65, Badener

194



Neujahrsbldtter 1963, S.8-25, und Rheinfelder Neujahrsbliatter 1965,
S. 5-24). Die Griindung der Bezivksschule Muri, S. 390-419 (zuerst in: Unsere
Heimat. Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt 36/1962,
S. 9-37) beleuchtet ein spannendes Kapitel aargauischer Schulgeschichte
aus der politisch bewegten Zeit kurz vor und nach der Klésteraufhebung von
1841: das Ringen um eine Mittelschule fiir das Ireiamt zwischen den Man-
nern im Umkreis des letzten Abtes von Muri, Adalbert Regli, und den radi-
kalen Politikern um Augustin Keller. — Der letzte, bisher unveroffentlichte
Text der gesammelten Aufsdtze, Hauplziige der Geschichie des aavgauischen
Staatsarchivs, S. 420—448, gibt einen nicht nur fiir Archivbeniitzer hilfreichen
Uberblick iiber Entstehung und Zusammensetzung des seit 1803 existieren-
den kantonalen Archivs, das Boner von seiner langjihrigen Tatigkeit als
Mitarbeiter und zuletzt als Direktor (1967-74) her bestens kennt. Den Ab-
schluf3 des mit guten Abbildungen von alten Ansichten, Urkunden usw. aus-
gestatteten Bandes bildet ein Verzeichnis der Publikationen des Verf.
Schade ist nur das Fehlen eines Namenregisters, das die Beniitzbarkeit der
aufgenommenen Beitrige im Vergleich zu ihrer Erstverdffentlichung in
Zeitschriften noch erheblich hitte steigern kénnen.

ErNsT TREMP

Francis Rapp. Réformes et Réformation a Strasbourg, Eglise et société
dans le diocése de Strasbourg (1450-1520). Association des publications prés
les universités de Strasbourg. Collection de l'institut des hautes études
alsaciennes, tome XXIII. Paris, Editions Ophrys 1974, 554 S.

Unter den Veroffentlichungen, welche die Entwicklung der Kirche im
spaten Mittelalter und in den Anfingen der Reformation im Rahmen eines
Reichsbistums untersuchen, ist das Buch von Francis Rapp in vieler Hinsicht
vorbildlich zu nennen. Es ist sehr gut aufgebaut und imponiert durch die
breite, solide Quellenbasis. Methodisch bemerkenswert ist, wie das Instru-
mentarium der modernen franzdsischen Wirtschafts- und Sozialgeschichte
fiir die Frage nach der Kirchenreform zwischen 1450 und 1525 und den
Voraussetzungen der Reformation fruchtbar gemacht wird. Rapps Buch ist
eine sehr differenzierte Analyse des Sozialkérpers Kirche in der Gesellschaft.
Im Mittelpunkt stehen dabei die kirchlichen Institutionen, der geistliche
Giiterbesitz und die Kleriker, «tels qu'en eux-mémes ils furent dans le con-
cret de leurs problemes et de leurs conditions». Nach Rapp scheiterte die
Kirchenreform an den gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Strukturen.
Geistlicher Besitz, Pfriindensystem, kirchliche Kreditgeschifte nennt er als
Ursachen der Reformbediirftigkeit der Kirche. Rapp stellt, um nur auf einige
Ergebnisse seiner Untersuchung hinzuweisen, seit etwa der Mitte des 15.
Jahrhunderts eine stindig wachsende Verschuldung der béduerlichen Bevol-
kerung bei geistlichen Institutionen, Stiften und Kléstern fest. Deren Kredit-
geschidfte wurden — und das muBte nachteilige Folgen fiir das Ansehen des
Klerus haben — am bischéflichen Offizialat abgeschlossen. Das Offizialat trieb

195



auch Schuldforderungen der Glaubiger mit geistlichen Strafen ein. Gegen
Ende des 15. Jahrhunderts wurde aulerdem das System der kiduflichen
Dispensen vom Generalvikariat ausgebaut. Die geistlichen Behdérden der
Diodzesen beniitzten die Bischtfe immer mehr dazu, ihre Position als Territo-
rialherren zu festigen, frither verpfindete Amter des Hochstifts zuriickzuge-
winnen. Als uniiberwindliches Hindernis fiir Reformversuche aller Art
betrachtet Rapp weniger Exemtionen, Patronatsrechte, Inkorporationen usw.,
als vielmehr die Tatsache, daB Pfriindensystem, Stifts- und Klosterwirtschaft
nur unter der Voraussetzung funktionieren konnten, dall es zahlreiche Mil3-
stinde gab, wie etwa Pfriindenkumulation und Absentismus vieler Piriinden-
inhaber von ihren Pfarreien. «En effet, point de profits sans cumul, point
de cumul sans absentéisme, point d’absentéisme sans recours aux substituts»
(306). Und diese Hilfspriester, diese «mercenaires», machen eines der traurig-
sten Kapitel der Vorreformation aus. Erfolge beim Kumulieren von Pfriinden
hingen, wie Rapp zeigen kann, im spdten 15. Jahrhundert nicht mehr in
erster Linie ab von der «célébrité de leurs ancétres, ni a méme 1'étendue de
leur patrimoine familial», sondern von den Qualitaten der Kleriker, ihrer
Energie und ihren personlichen Beziehungen. Die Wertschitzung des Stu-
diums vor allem hat eine héhere Mobilitdt innerhalb des bepfriindeten Klerus
und die Auflockerung alterer Klientelstrukturen zur Folge. Wahrend Rapp
das hochadelige Straburger Domkapitel in seiner Untersuchung meint
weitgehend auBer acht lassen zu kénnen, geht er auf das geistliche Proletariat,
die armen, verachteten, vagabundierenden Priester austiihrlich ein. Von ihnen
hat Sebastian Brant in seinem «Narrenschiff» gesagt: « Kein drmer vich auf
erden ist denne priester dem sein narung gebrist». Diese presbyteri peregrini,
deren Zahl Rapp fiir die Di6zese Stralburg auf 200 bis 300 schitzt, stammten
zum groBen Teil aus anderen Bistiimern, insbesondere Konstanz, Metz und
Augsburg. Sie, die «parias de la société cléricale, déconsidérés autant
qu’exploités ... n’ayant pour ressources que les pouvoirs attachés a l'état
sacerdotal, étaient obligés de les faire valoir n’importe o, n'importe comment
et a n’importe quel prix» (318). Verachtung und HaB sind fiir das Verhiltnis
der Laien zu den Klerikern im 15. und frithen 16. Jahrhundert bezeichnend.
Der Pfaffenha3, dem Rapp in seiner Untersuchung groBte Aufmerksamkeit
widmet, wird als wichtige Ursache der Reformation und der Bundschuhver-
schworungen in der Didzese StraBburg gewertet. Auf dem Lande wurzelt dieser
PfaffenhaB vor allem in wirtschaftlichen Angsten und Néten, fiir die man die
Schuld dem Klerus und den vom Bischof geschiitzten Juden gibt. In der
Stadt erhilt der PfaffenhalB3 stirksten Auftrieb aus einer neuen Mentalitdt
des Biirgertums, aus dem Stadtpatriotismus, aus der Kirchenkritik der Hu-
manisten und Reformer. Pfaffenhal3 hat — wie Rapp édltere Einsichten ver-
deutlichend herausarbeitet — den reformatorischen Predigern den Weg
geebnet und sich im elsdssischen Bauernkrieg entladen.

HERIBERT RAAB

196



Lettres de Frédéric Ozanam. I’engagement (1845-1849). Edition critique
sous la direction de Didier Ozanam avec la collaboration de Bernard Barbiche,
R. P. Etienne Diebold, Christine Franconnet, Marie Laporte. Paris, CELSE,
1978, 640 S.

Der im Alter von nur vierzig Jahren verstorbene Frédéric Ozanam gilt
neben Lamennais, Montalembert und Lacordaire als einer der bedeutendsten
Katholiken Frankreichs in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts. Aus seiner
reichen wissenschaftlich-schriftstellerischen Produktion sind seine Arbeiten
iiber Dante und iiber Italiens Franziskanerdichter im 13. Jahrhundert,
sowie seine Documents inédits pour servir a l'histoire littéraire de 1'Italie
depuis le VIIIe siécle jusqu’au XIII® (1850) auch heute noch nicht vergessen.
Seine Etudes germaniques, mit dem Preis der Académie des inscriptions et
belles lettres ausgezeichnet, hatten nur ein geringes Echo, obwohl sie den
bemerkenswerten Versuch einer Geschichte des frithen Mittelalters, «de la
civilisation depuis la décadence latine et les premiers commencements du
génie chrétien» darstellen. Seine Aufgabe als Forscher und Universititslehrer,
als Nachfolger von Claude Fauriel hatte er den Lehrstuhl fiir franzésische
Literatur an der Sorbonne inne, sah Ozanam darin, die Wahrheit des Chri-
stentums aus der Geschichte der religids-sittlichen Anschauungen der Volker
zu beweisen, «de faire connaitre cette longue et laborieuse éducation que
I’Eglise donna aux peuples modernes». Mit seinen grof3 angelegten mehr von
prophetischer Kraft getragenen, als auf kritischen Detailforschungen und
Quellenstudien aufbauenden Arbeiten wandte sich Ozanam in erster Linie
nicht an die gelehrte Welt sondern an ein breiteres gebildetes Publikum. Seine
wissenschaftlich-schriftstellerische Tatigkeit hat unverkennbar apologetischen
Charakter. In seiner Lehr- und Forschungstdtigkeit sieht er eine «mission
inséparable de sa foi»: « Je me renferme dans mon métier d’historien et de
critique. Ja le ferai chrétiennement, c’est a dire franchement, c’est a dire que
j’y porte mes convictions et que je ne le cache pas».

Die Revolution von 1848 bedeutet einen tiefen Einschnitt in Ozanams
Leben und Denken. Schon friih hatte er sich mit sozial-karitativen Fragen
befaBt, 1833 mit fiinf gleichgesinnten Studenten, darunter der mit ihm eng
befreundete Frangois Lallier, die Vinzenzkonferenzen ins Leben gerufen und
1839 die Grundziige einer katholischen Soziallehre vorgetragen. Die Ursachen
der politischen Umwélzung von 1848 sieht Ozanam vor allem in den sozialen
MiBstinden. In der von ihm mit Lacordaire im April 1848 gegriindeten
Zeitung «L'Ere nouvelle» nennt er sein Ziel : «faire passer I’esprit du christianis-
me dans les institutions républicaines». Freiheit und Rechte des Volkes sieht
er nur in einer christlichen Demokratie verwirklicht. Der Sache Pius’ IX,
nimmt er sich mit seiner ganzen Beredsamkeit und gegen jede niichterne
Betrachtung der Dinge an. Pius IX. war fiir ihn «I’envoyé de Dieu pour
conclure la grande affaire du XIXe siecle, ’alliance de la religion et de la
liberté». Die politische Uneinigkeit der Katholiken Frankreichs, die Vorzei-
chen einer monarchischen Restauration, einer neuen «alliance du tréne et de
I’autel», erfiillen ihn mit Sorge. Hinzu kommt, seit Herbst 1849, der bedng-
stigende Verfall seiner nie sonderlich starken Gesundheit. Am 14. Oktober

197



1849 schreibt er seinem Jugendfreund Janmot: «Quant & moi, qui ai cru
avoir une idée et peut-étre quelque chose a faire en ce monde, je crains bien
de m’étre trompé. Qui sait si ce n’est pas cette ambition que Dieu humilie et
punit, en me retirant la santé et en me réduisant a reconnaitre trop tard que
je ne suis rien et que j’'avais trop présumé de moi?».

In den 362 Briefen des vorliegenden Bandes erschlieBt sich Ozanam seinen
Briefpartnern, darunter auch einigen Deutschen und Italienern, sozusagen
von innen her. Er ermoéglicht damit fiir die wichtigen Jahre 1845-1849 dem
Historiker einen Einblick in die Welt seiner Gedanken und Vorstellungen,
seiner Hoffnungen, Pline und Sorgen. Er zeigt uns einen Ozanam, der Wissen-
schaft und Caritas, politische Aktivitit und heiligm&8iges Leben in eins zu
binden verstand. Uber das Biographische hinaus stellt dieser Band, der nach
Anlage und Aufbau seinen beiden Vorgdngern von 1961 und 1971 folgt, eine
ausgezeichnete Quelle fiir die Katholizismusforschung dar. Vorgesehen sind
noch zwei weitere Binde; der eine soli die Briefe der vier letzten Lebensjahre
Ozanams bringen, der andere Nachtridge und Ergdnzungen, sowie undatierte
oder nur im Auszug bekannte Briefe, aulerdem ein Verzeichnis der Briefe,
deren Existenz zwar bezeugt ist, die aber bisher noch nicht aufgefunden
werden konnten und schlieBlich ein Verzeichnis aller Priefpartner Ozanams.
Es lige dann das Briefwerk eines Mannes vor, zu dessen wissenschaftlicher
und politischer Leistung, caritativer Aktion und menschlicher Haltung der
Zugang nicht nur einem engen Kreis von Fachleuten vorbehalten bleiben,
sondern einer breiteren Offentlichkeit mit einer modernen, kritischen Dar-
stellung ermoglicht werden sollte.

Der Anmerkungsapparat der vorliegenden Edition ist insgesamt ausrei-
chend, wenn auch hédufig genug bei deutschen Namen oder Buchtiteln
argerliche Verschreibungen begegnen und in den FuBnoten auf den Nachweis
benutzter Literatur verzichtet oder aber auf recht alte oder lingst iiberholte
Literatur hingewiesen wird, so z. B. S. 81, Anm. 137 fiir Johannes Ronge
und Johann Czerski auf das vor mehr als siebzig Jahren erschienene Werk
von G. Goyan, L’Allemagne religieuse. Die neuere Literatur iiber die beiden
Viter der deutschkatholischen Bewegung, die dem kritischen Leser weiter-
helfen kénnte, wird nicht erwahnt. — S. 81, Anm. 141 wird fiir die « Historisch-
politischen Blatter» und den Goérres-Kreis in Miinchen ebenfalls auf das ver-
altete Werk von G. Goyau verwiesen, aber weder die Dissertation von F.
Rhein, Zehn Jahre Historisch-politische Bldtter (Bonn 1916), noch die Edi-
tion von Go6tz Freiherrn von Pélnitz in J. Gorres, Gesammelte Schriften
Bd. XVI, 1+2 (Koéln 1936) oder andere Verdffentlichungen iiber den Gorres-
Kreis genannt. — Zu S. 46, Anm. 17: Constantin Ritter von Hoéfler hatte
man einen Hinweis auf T. v. Borodajkewycz, Deutscher Geist und Katholi-
zismus im 19. Jahrhundert dargestellt am Entwicklungsgang Constantins
von Héfler (Salzburg-Leipzig 1935) erwarten diirfen. Ubrigens ist S. 46,
Anm. 17, S. 47, 116, 132, 212 Anm. 317 und im Register « Hoffler» zu ver-
bessern in Hofler (so richtig S. 81). — S. 47 wiren fiir den Wiirzburger Pro-
fessor « Ernest de Moy» genauere biographische Angaben angebracht gewesen;
es handelt sich um Kraft Karl Ernst Freiherr von Moy de Sons, der 1857 in
Innsbruck das Archiv fiir katholisches Kirchenrecht griindete. — S. 82 und

198



S. 82, Anm. 144: Der bekannte Berliner und Gottinger Staatsrechtler heiB3t
nicht «Eichorn» sondern richtig Eichhorn. S. 101, Anm. und im Register
S. 619 ist «Martin von Dunim» zu verbessern in Martin von Dunin; er war
nicht «évéque de Gneillen (!) et Posen», sondern Erzbischof von Posen-Gnesen.
S. 243, Anm. 43: der Vorname des ddnischen Bildhauers Thorwaldsen (besser
Thorvaldsen) ist Bertel, nicht «Bertil». — S. 371, Anm. 18 und Register:
Die Vornamen von Gorres sind nicht « Jakob Joseph», sondern Johann Joseph.
Der Vorname Johann wird so gut wie nie gebraucht. — S. 568, Anm. 211: der
bekannte Missionar und Apostolische Vikar der Galla heiBt richtig Massaja
und nicht «Massaia»., — Uber «le savant Greith» (S. 195, 351) — es ist der
spatere Bischof von St. Gallen — hitte eine Anmerkung Aufschlul geben
sollen. Erleichtert wird die Benutzung des Bandes, dem wegen seiner Bedeu-
tung fiir die Katholizismusforschung ein groer Leserkreis zu wiinschen wire,
durch ein Register der wichtigsten Personennamen, Sachen und Orte. Voran-
gestellt ist dem Band das eindruckswolle Ozanam-Portrit von seinem Freund
Louis Janmot aus dem Jahre 1852.

HERIBERT RAAB

199



	Rezensionen = Comptes rendus

