
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 76 (1982)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN-COMPTES RENDUS

Mollat Michel, Les pauvres au moyen âge. Etude sociale (Le temps et les

hommes), Paris, Hachette, 1978, 395p.

La collection «Le temps et les hommes», chez Hachette, vient de publier
le livre dès longtemps attendu de Michel Mollat sur «Les pauvres au moyen
âge». Il y a quelque quinze années en effet que le professeur de Sorbonne a
consacré son enseignement, les travaux de son séminaire, les mémoires et
les thèses de ses étudiants, ou les objets de ses missions à l'étranger, au thème
de la pauvreté entre Ve et XVe siècles. Plus de trois cents études, de toutes
dimensions, élaborées directement à partir des documents, ont fait l'objet de

résumés multigraphiés ou d'éditions in extenso, en particulier dans les deux
volumes d'« Etudes sur l'histoire de la pauvreté »parus en 1974. Il appartenait
à celui qui a suscité cette puissante enquête d'en tirer l'œuvre de synthèse
qu'elle appelait, d'autant plus nécessaire qu'elle s'avérait plus difficile à

cause de sa richesse même.

L'originalité du présent livre, outre l'incomparable documentation qui est
à sa base, est que le regard de l'historien sait être aussi attentif, aussi sensible

aux données mentales, morales et religieuses des phénomènes de pauvreté -
pauvreté involontaire et pauvreté voulue - qu'aux données extérieures,
économiques et sociales. A côté de la compétence acquise par de nombreuses

publications d'histoire de l'économie et des mouvements sociaux entre les

XIIe et XVe siècles, il fallait ici la connaissance précise et étendue de l'histoire
religieuse et spirituelle et l'intelligence des mentalités, celle des pauvres, des

saints et des simples chrétiens populaires ou bourgeois. La pauvreté, en effet,
atteint l'Europe chrétienne de ce temps à deux niveaux. Celui de l'amour du

prochain, source de la miséricorde et de l'assistance, mais aussi celui de
l'amour de Dieu qui, non seulement fait voir dans la pauvreté un mal à

combattre dans le misérable, mais un idéal à poursuivre à la suite du Christ.
Chacun des chapitres du livre constitue donc une sorte de dialectique entre

les deux images de la pauvreté, celle qui s'oppose à la dignité humaine et
celle qui unit au Christ; cette dialectique retentit aux plans de la doctrine et
des institutions autant que des sentiments personnels et collectifs. Une autre
dialectique la croise, celle des inspirations chrétiennes et des conceptions
naturalistes, voire humanistes au cours du XVe siècle, qui renouvellent le

mépris antique pour le miséreux. Enfin une autre dialectique traverse également

tout l'ouvrage, celle des tentatives individuelles et collectives pour

184



porter remède aux détresses des pauvres et des rebondissements continuels
de cette pauvreté, qui déborde régulièrement les solutions qu'on lui oppose
et finit même, à la fin du moyen âge, par leur échapper dans une large mesure.

Quatre périodes se manifestent dans cette dialectique. Dans le haut
moyen âge, le pauvre est le faible, qu'une famine ou une maladie suffit à
faire tomber dans la totale dépendance du puissant lequel, du moins, l'insère
dans un certain cadre social. Aux XIIe et XIIIe siècles, le regard chrétien se
transforme et s'enrichit sous l'entraînement des courants d'évangélisme,
tandis qu'empire la condition du pauvre, dans la montée démographique es
la croissance des villes où s'affirment les riches. Les pauvres sont alors let
humbles, que la communauté chrétienne, animée par les nouveaux ordres
mendiants, parvient à réintégrer sur le plan spirituel et, dans une mesure
réelle, matériel. Dès le dernier tiers du XIIIe siècle, cet équilibre est en
passe de se rompre et le regard de changer. Les pauvres désormais inquiètent
plus qu'ils n'émeuvent, même dans la personne des religieux mendiants.
Après la peste noire, sous la figure des gueux, qui s'accumulent en ville dans
les cours des miracles, et des vagabonds des campagnes, ils font franchement
peur. En dépit de la prise en charge par les autorités politiques laïques de
l'assistance d'origine religieuse, celle-ci s'avère de plus en plus insuffisante.
La pauvreté fait l'objet de mesures qui sont de répression plus que de soulagement,

au moment où, sur le plan intellectuel, le mépris humaniste combat
comme on l'a dit la représentation chrétienne de la dignité du pauvre dans
l'Eglise, sans parvenir à la faire disparaître.

Le problème de la pauvreté s'est donc progressivement sécularisé, sans
perdre cependant ses implications religieuses. Il est mieux conçu, au terme
du moyen âge, comme un problème collectif que la société laïque est
contrainte de prendre en charge. En même temps, la définition du pauvre s'ouvre.
Ce n'est plus seulement l'homme déficient, ce peut être un travailleur en
chômage ou celui dont le salaire trop faible ne suffit pas aux charges. Il s'en faut
de beaucoup cependant que la prise de conscience sociale et économique de
la pauvreté soit faite à l'orée du XVIe siècle.

L'ampleur de la documentation se devine déjà aux vingt-trois pages de

bibliographie, distribuée selon des chapitres, qui terminent le livre. Elle est
plus vaste cependant que cette bibliothèque choisie, puisqu'elle est constituée
par les centaines de travaux et de monographies auxquelles on a fait allusion.
En fait, il n'y a pas de phrase dans l'ouvrage qui ne soit appuyée par les données

de l'une ou de l'autre de ces études et ne relève, de la sorte, des sources
immédiates de l'histoire, souvent utilisées dans cette perspective pour la
première fois. La référence erudite à chacune de ces données aurait été d'un
grand prix, bien sûr, pour tous les chercheurs ultérieurs, de même que des

index, qui auraient été particulièrement copieux. L'étendue du volume en
aurait été plus que doublée sans doute. Elle eût écarté peut-être certains
lecteurs. Tel quel ce livre si solide et si délicat dans ses analyses spirituelles et
sociales, ne peut qu'inspirer la reconnaissance de tous ceux qui, grâce à elles,
découvriront au moyen âge la fécondité surprenante, les obstacles et les
limites de rayonnement dans la réalité humaine d'une inspiration religieuse.

M.-H. Vicaire OP.

185



1274, Année charnière. Mutations et continuité (Lyon-Paris, 30 septembre
- 5 octobre 1974. 558e colloque international du C.N.R.S.), Paris, Ed. du
C.N.R.S., 1977. In-8». 1008p., 3 index, 20 pi. 2 cartes.

Le septième centenaire du IIe concile de Lyon a donné l'occasion d'un
colloque original qui, commencé à Lyon, où le concile siégea dans la prima-
tiale Saint-Jean, s'est terminé en Sorbonne, à Paris; Robert de Sorbon
n'a-t-il pas été l'un des participants de ces solennelles assises en même temps
que de célèbres universitaires parisiens C'est le centre national de la raeher-
che scientifique qui a pi is l'initiative de ce colloque international. Le livre
qu'en a tiré le regretté Père Martin Hubert OP., cheville ouvrière pe cette
commémoration, en conserve l'exacte figure. Tous les exposés du colloque
sont imprimés dans ce volume avec leurs notes erudites, suivis des discussions
dont les intervenants ont pu revoir et condenser le texte. La liste des parti-
cipanls, l'introduction et les conclusions par Michel Mollat, président du
colloque, l'édition par L. Carolus-Barré et J. Ch. Payen d'un «Dit du concile»,
poème français composé par un assistant et récemment retrouvé dans un
manuscrit de Zagreb, enfin une série d'illustrations, de cartes, de glossaires
et d'index, communiquent l'apport de ces réunions avec une abondance et une
précision dont n'a pas bénéficié, de loin, le concile de Lyon lui-même.

Il y a bien sûr quelque artifice à appeler «charnière» un événement de la
suite des temps. Tout événement est une transition entre passé et avenir,
marqué à la fois de nouveauté et de continuité. Il reste que le dernier quart
du siècle est nettement différent du reste du XIIIe s. occidental et que la
disparition de saint Louis, la fin de l'interrègne germanique et de l'interminable

vacance pontificale, la mort de saint Thomas et de saint Bonaventure à

l'orée et au cours du concile, le coup d'arrêt donné à la multiplication tumultueuse

des ordres mendiants, l'essai de rétablissement de l'unité avec les
Grecs et l'apparition au concile d'une ambassade mongole, dont quatre membres

reçurent le baptême, donnent à l'événement la signification d'une nette
coupure, les 711 évêques et plus de 400 abbés présents à la première session,
selon le Dit du Concile, auprès du pape et des cardinaux, eurent l'occasion
durant les dix semaines de leur séjour au confluent de la Saône et du
Rhône de s'arrêter et de méditer en commun quelques données essentielles
de la vie de l'Eglise de ce temps. C'est ce qu'ont fait à leur suite les
participants de ce double colloque

On remarque d'abord l'habileté avec laquelle ce colloque a été préparé.
Bien des exposés ont été provoqués par les organisateurs pour mettre en
valeur les divers aspects du sujet, et confiés précisément à ceux qui pouvaient
les traiter avec le plus de compétence. C'est ainsi, par exemple, qu'en
l'absence de toute liste officielle des participants du concile, on possède maintenant,

grâce à L. Carolus-Barré, une liste provisoire (car le travail n'est pas
achevé) de quelque trois cents personnages qui ont été certainement présents.

Les exposés et leurs discussions de Lyon et de Paris ont été ultérieurement
repris et reclassés. Cela ne va pas sans quelques inconvénients à cause des
allusions et des appels qu'ils se faisaient de l'un à l'autre quand ils se
suivaient dans un ordre tout différent. C'est peu de choses à côté de l'intérêt et
des facilités d'usage que présentent cette synthèse bien charpentée. On étudie

186



donc: I. Les cadres (Tatares, Islam, Byzance et l'Union. La chrétienté
d'Occident, les Mendiants, l'Université. Lyon). - II. L'événement conciliaire
(Dans la série des conciles. Les hommes. Les problèmes. Les actes du concile).
- III. Deux hommes (S. Thomas et S. Bonaventure). - IV. L'histoire.

Les IIIe et IVe parties sont latérales, par rapport aux deux premières.
Elles sont pourtant nettement rattachées à l'objet principal, même pour
saint Thomas, dont la raison d'être évoqué n'est pas uniquement la mort sur
le chemin du concile. La conception du monde, la vision de l'Eglise, le
rayonnement dans l'université, le rôle dans l'évolution des ordres mendiants d'un
Thomas ou d'un Bonaventure ont largement marqué le concile. On a remarqué

que l'Université, quoique officiellement encore absente des conciles
qu'elle dominerait un jour, était déjà active à Lyon II par un nombre
resti eint, mais très influent, de Prêcheurs et de Mineurs. Il en va de même de
la conception de l'histoire, dont sept communications du colloque ont étudié
la nature et l'écho dans le déroulement du concile.

Toutefois l'on s'intéressera plus particulièrement aux question directement

traitées par le concile: les relations avec les Mongols, l'union avec les
Grecs, le foisonnement et la suppression de certains ordres mendiants, la
réforme morale et canonique - principal héritage légué par le concile aux
décrétales -, la croisade, le canon sur l'élection du pape. Mais d'abord, pourquoi

ce concile? Qu'en attendait Grégoire X, car il l'a voulu dès le premier
moment, et il l'a dominé selon l'idée qu'il en avait. Quelle était cette idée
Les communications des Pères Y. Congar et G. Dumeige, de Joseph Alberigo,
de Raymonde Foreville et de Marcel Pacaut apportent à ces questions des
éléments importants de réponse, tandis que leurs discussions élargissent
encore la problématique. Le concile de Lyon, où le souci de définir la foi ne
tient qu'une place minime (peut-être même n'est-elle intervenue qu'en raison
de la présence des Grecs?), est essentiellement un conseil du pape (concilium-
consilium), mais il s'oriente déjà vers l'assemblée de chrétienté. N'y voit-on
pas paraître pour la première fois des consultations et votes par nations
Préparés avant le concile par une vaste enquête auprès des Eglises et le
travail d'experts tels que Guillaume Durand, les actes du concile sont
l'œuvre du pape, que les Pères ont à accepter, comme les Grecs doivent le faire
pour la confession de foi qu'on a préparée pour eux sept ans auparavant. S'il
y eut discussion, dans le cas des décimes et du conclave, ce fut à part. Maître
de son concile, quel but final poursuivait Grégoire X? Sanctionner par le
conseil des évêques les décrets de réforme? Ce n'était pas son souci principal.
Alors, la Terre-Sainte qu'il était urgent de soulager et à laquelle il pensait
intensément? L'union avec les Grecs et l'aide qu'ils demandaient? Voulut-il,
de façon plus complexe mais classique pour la papauté, en relançant le
souci de croisade, échapper aux querelles italiennes et romaines, aux intrigues
des cardinaux dans l'élection comme dans le gouvernement du pape, à ce
collège dont le poids grandissant allait bientôt jouer le rôle que l'on sait?
Telles sont les questions, plus pressenties que résolues, mais posées à partir
de données précises et nombreuses par ce gros volume, parmi beaucoup
d'autres questions qu'on a déjà notées, à propos d'un concile et d'un colloque
également suggestifs. M.-H. Vicaire OP.

187



André Vauchez, La sainteté en Occident aux derniers siècles du moyen âge,
d'après les procès de canonisation et les documents hagiographiques (Bibliothèque

des Ecoles Françaises d'Athènes et de Rome. 241), Rome, Ecole
Française, 1981. In-8, x-765 pp. 3 index, 34 tableaux et 3 cartes, 52 ill.,
2 annexes.

André Vauchez, Religion et société dans l'Occidenf médiéval, Turin, Bottega
d'Erasmo, 1980. In-8, ix-382 pp.

Les procès de canonisation médiévaux n'ont guère eu de succès auprès
des historiens de l'époque positiviste. Leur rédaction dans le style aplati des

notaires, leur forme judiciaire, l'utilisation habituelle à partir de 1260 des

articuli interrogatorii, questionnaire rédigé par le promoteur de la cause qui
imposait aux témoignages un cadre rigide et une forme stéréotypée, tout cela
limitait les possibilités des procès de ce type d'offrir à la construction de la
vie critique des saints de nombreux faits originaux. L'usage qu'en fait André
Vauchez dans sa thèse d'Etat, gros ouvrage soigneusement élaboré au cours
de treize années, qu'accompagne une série complémentaire d'études recueillies

dans un second volume, redonne à ce document tout son prix. En le
complétant par ce qu'apprennent les documents hagiographiques, il permet
de dessiner l'évolution de l'idéal de sainteté à la fin du moyen âge en Occident.

C'est en 1185 (S. Galgano) qu'apparaît le premier procès de canonisation
proprement dit. La procédure ne cesse de se perfectionner au cours du XIIIe
siècle. Elle est abandonnée en 1417 pendant une trentaine d'années et quand
elle reprend, c'est dans une perspective suffisamment différente pour qu'on
puisse considérer cette coupure comme le terme d'une évolution.
Indépendamment de ce que le procès fait connaître sur le saint lui-même, il renseigne
aussi sur le souverain pontife qui l'ordonne, sur ceux qui y témoignent, sur
les données sociales et politiques qui le préparent et l'accompagnent. Dans
ces conditions, il procure un excellent document sur les mentalités de l'époque.
Tout se rattache à l'idée qu'on se fait de la sainteté à ce moment précis. Mais
cette idée n'est pas semblable chez le pape et les clercs qui l'entourent, chez
le témoin qui dépose, enfin dans les masses qui par leur culte spontané ont
provoqué l'intervention des autorités religieuses et civiles. Une série de
discernements sont dès lors nécessaires pour analyser les phénomènes
religieux individuels et collectifs qui interviennent au niveau des mentalités.
Discernements géographiques, car les procès se situent dans des provinces
fort diverses de la chrétienté, cependant qu'ils tiennent compte par les
commissaires et les promoteurs qui les conduisent, de l'idée universelle qu'on
se fait à la curie de la sainteté. Discernements des catégories sociales, car
l'idéal du clerc n'est pas le même que celui des différentes sortes de laïcs.
Discernement des époques, selon lesquelles l'un ou l'autre des partenaires des

procès modifie progressivement son idéal. Discernements politiques enfin,
en fonction des facteurs qui appellent, facilitent ou mettent en veilleuse les

causes. Ainsi, c'est une fructueuse histoire de l'imaginaire socio-religieux
dans les derniers siècles du moyen âge, sur le thème de la sainteté, qui se
révèle à qui sait avec habileté et persévérance interroger les trente-sept

188



procès publiés ou manuscrits dont la liste est donnée au terme du gros volume,
en même temps que d'abondantes listes de documents hagiographiques de
tout genre.

Le premier livre de cette somme sur l'idéal de sainteté, contient, bien sûr,
l'histoire de la réserve pontificale des canonisations et, sur nouveaux frais,
l'histoire de la conduite des procès ainsi que des raisons d'intervenir de la
papauté. Il met en lumière, entre autres, la compétition permanente qui se
manifeste entre la volonté pontificale de contrôler l'authenticité du culte
populaire, voire de l'orienter, et la spontanéité de ce culte des masses qui
reste, pour la papauté elle-même, l'élément décisif. Aussi, le culte polulaire
des saints, bien loin d'être étouffé par le contrôle, se développe-t-il avec les
siècles. C'est pour le rejoindre quand même, tout en restreignant les canonisations

véritables, que la curie imagine une nouvelle procédure, la
béatification «par mode de culte». Une autre compétition se manifeste dans les
mêmes siècles entre les saints universels, objets de canonisation, et les saints
locaux dont le culte se maintient tenacement sans procès.

Le second livre est en mesure d'aborder à partir des documents une typologie

de la sainteté médiévale. Elle n'est pas double, comme on pourrait
croire, mais triple. Entre la sainteté populaire, sensible au sang injustement
versé et surtout au miracle, et la sainteté officielle, se place le particularisme
des saintetés «locales». Les peuples méditerranéens, en effet, n'ont pas le
même idéal de sainteté que les autres, qui ne s'accordent pas d'ailleurs entre
eux. En gros, cependant, un dimorphisme s'avère entre les modèles
aristocratiques du nord, fondés sur le service, et les modèles populaires et bourgeois
du Midi, fondés sur la souffrance du pauvre. La typologie officielle, bien
plus riche et aussi plus souple, évolue entre les XIIe et XVe siècles, mettant
successivement en avant l'ascétisme et le zèle pastoral, puis l'idéal évangé-
lique des mendiants, la culture religieuse, enfin la vie contemplative, non
sans se méfier de l'individualisme des mystiques à la fin de l'époque. Sans
éclats, ce modèle officiel rejette en réalité l'idée de la sainteté populaire et les
particularismes de la sainteté locale.

Le livre trois s'attache à la signification de ces idées de sainteté; une
signification commune à toutes, qui insiste sur la puissance (virtus) surnaturelle du
saint; une signification proprement romaine, qui met l'accent sur la vie sainte

et non sur les miracles. On constate, en conclusion, qu'en définitive, la
procédure pontificale a réussi à spiritualiser nettement la mentalité générale,
y compris celle des masses; mais que, par contre-coup, les procès de canonisation

se sont inspirés de plus en plus des thèmes hagiographiques.
Il faut signaler la richesse et l'ampleur de cette histoire. En s'attachant à

l'un des facteurs les plus actifs de l'imaginaire dans la chrétienté médiévale,
elle contraint le chercheur à se mouvoir sur tous les plans de la vie collective,
sociale, politique autant qu'ecclésiastique. L'histoire, encore à peine ébauchée,
de la religion populaire, face à la religion savante ou officielle, trouve dans
ce volume des données de tout premier ordre. D'autre part l'évolution de
l'idéal pontifical de la sainteté, étroitement liée aux renouvellements comme
aux crises internes et externes de l'Eglise, éclaire à son tour ces vicissitudes.
Les silences autant que les insistances du procès de canonisation d'un saint

189



Louis d'Anjou, éclairent à leur façon l'état contemporain des querelles de la
pauvreté et des relations de la royauté angevine avec la Curie. Aussi les

monographies que rassemble le second ouvrage, études latérales publiées au
cours du travail fondamental, apportent-elles de leur côté des éclairages très
bienvenus. «La commune de Sienne, les ordres mendiants et le culte des

saints...» «Pourquoi deux siècles d'écart entre les procès de canonisation de

saint Thomas et de saint Bonaventure » « Beata stirps, sainteté et lignage aux
XIIIe et XIVe siècles.» «Culture et sainteté d'après les procès de canonisation...»

etc. C'est un précieux complément à l'ouvrage de synthèse, d'ailleurs
bourré lui-même de faits inédits et significatifs.

Qu'on nous permette en terminant d'ajouter une précision. On nous
rappelle qu'aucun procès de canonisation avant 1260 n'utilise les articuli inter-
rogatorii, à l'exception de celui de S. Dominique en 1233. Ce cas précoce met
bien en lumière la raison de l'innovation. L'enquête fondamentale du procès
se fit à Bologne, lieu de la mort et de la sépulture. Une seconde enquête, en
Languedoc, se chargea de corroborer les conclusions de la première. Le

procureur rédigea pour elle vingt-cinq «articles», ou chefs de sainteté, que
plus de trois cents personnes, individuellement ou collectivement, confirmèrent

effectivement. Les articles ont donc eu pour but de simplifier une
procédure secondaire. Mais à Bologne, le premier témoin avait librement et
fort longuement déposé. Les suivants ne furent pas moins libres. Cependant
on constate que lorsqu'un trait saillant apparaissait dans une déposition, il
reparaissait assez régulièrement dans les suivantes, puis dans la liste des

vingt-cinq articles. Le promoteur élaborait-il celle-ci à l'audience, en communiquant

au fur et à mesure son ébauche aux témoins? De toutes façons, les

articles n'étaient pas antérieurs à l'enquête de Bologne; ils en étaient la
conclusion. Le modèle de sainteté qu'ils supposent est bien celui des premiers
compagnons de saint Dominique à Bologne. La même année, Jourdain de

Saxe, en adressant à ses frères le portrait du saint qu'il avait rédigé, exprimait

ainsi l'intention et l'idéal qui l'animaient. Ce ne sont pas tant les miracles

qui sont admirables, mais la perfection morale atteinte par Dominique,
véritable vase d'élection; ce fut l'œuvre d'une grâce unique. A défaut de

pouvoir l'imiter en tout, nous pouvons l'admirer et mesurer sur son exemple
la lâcheté de notre temps. Enfin suivre ses traces selon nos possibilités et
rendre grâces au Rédempteur de nous avoir donné un guide d'une telle valeur
(Libellus de principiis ordinis, nos 103 et 109). N'était-ce pas déjà l'intention
qui fut celle de la papauté au long de toute cette histoire

M.-H. Vicaire OP.

Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Begründet von
Wolfgang Stammler, fortgeführt von Karl Langosch. Zweite, völlig neu
bearbeitete Auflage, unter Mitarbeit zahlreicher Fachgelehrter herausgegeben von
Kurt Ruh, zusammen mit Gundolf Keil, Werner Schröder, Burghart Wachin-
ger, Franz Josef Worstbrock. Redaktion: Kurt Illing, Christine Stöllinger.
Berlin-New York, de Gruyter Verlag, Band 1, Lieferung 3 (Baumann,

190



Michael - Borgeni, Caspar) 1977, Lieferung 4 (Börpful, Jost, von Konstanz
- Colmarer Dominikanerchronist) 1978, zusammen Sp. 641-1296.

Bei der Anzeige der beiden ersten Lieferungen der Zweitauflage des
Verfasserlexikons (VL) in dieser Zeitschrift 72 (1978) 183-187 wurde die Hoffnung
ausgesprochen, daß dieses grundlegende Nachschlagewerk, dessen Bearbeitung

durch finanzielle Mittel der Deutschen Forschungsgemeinschaft ermöglicht

worden ist, im vorgesehenen zügigen Rhythmus erscheinen könne.
Erfreulicherweise ist nun innert Jahresfrist der 1296 Spalten umfassende
erste Band (A-Col) abgeschlossen worden. Da bereits in der genannten
Besprechung auf die Anlage des Werks und die wichtigsten Unterschiede zur
Erstauflage eingegangen wurde, können wir uns hier kurz fassen.

Zwischen dem VL und den zahlreichen Geschichten der deutschen
Literatur des Mittelalters gibt es drei wichtige inhaltliche Unterschiede, die hier
kurz in Erinnerung gerufen seien : das VL bezieht nicht nur die Dichtung mit
ein, sondern deutsches Schrifttum aus allen Wissens- und Lebensbereichen
(mit Ausnahme der Urkunden) ; besondere Sorgfalt wird auf die Darstellung
von Überlieferungs- und Textgeschichte verwendet; ferner wird auch eine
Auswahl lateinisch schreibender antiker und mittelalterlicher Autoren
berücksichtigt.

Im folgenden soll ein Blick auf die in den beiden Lieferungen berücksichtigten
Helvetica geworfen werden (Teile der Buchstaben B und C). Wenn wir

von einigen unbedeutenderen Autoren oder von solchen unsicherer Herkunft
absehen, so sind hier die folgenden 14 «Schweizer» Autoren bzw. Werke (dies
bei anonymer Überlieferung) zu nennen (in Klammer jeweils der Bearbeiter
des Lexikonartikels): Heinrich Beck (K. Ruh), Ahd. Benediktinerregel
(St. Sonderegger), Berchtold von Engelberg (S. Beck), Berner Marienklage
(H. Eggers), Berner Totentanz (H. Rosenfeld), Berner Weltgerichtsspiel
(H. Rosenfeld), Marquard Biberli(n) (K. Kunze), Ulrich Boner (K.
Grubmüller), Chronik der Burgunderkriege, Chronik des Gotzhaus St. Gallen,
Chronik von Rapperswil, Chronik der Stadt Zürich, Chronik im Weißen
Buch von Samen (alle 5 von G. P. Marchai), Chronikalien der Ratsbücher
von Basel (P. Johanek), Churer Weltgerichtsspiel (H. Rosenfeld).

Wie die Aufnahme der fünf (in der Erstauflage noch nicht erfaßten)
Chroniken zeigt, sind die Herausgeber des VL2 um eine umfassendere
Berücksichtigung der Historiographie bemüht. Auch zu den beiden Weltgerichtsspielen

- vom Churer Spiel gibt es übrigens erst eine Teiledition - findet sich
in VL1 noch kein Lexikonartikel. Einen beträchtlichen Neuzuwachs weist
aber auch das religiös-theologische Schrifttum auf : von den obigen Helvetica
gehören hierher Heinrich Beck, Autor einer Passionshistorie, Berchtold von
Engelberg mit seiner Apologia und Marquard Biberli, Verfasser eines
Prosalegendars. Der von Nikiaus Manuel 1516/17 an die Friedhofsmauer des
Dominikanerklosters Bern gemalte Berner Totentanz, der schon in VL1 (Nachtragsband

V, Sp. 1093) in einem Sammelartikel «Totentanz» kurz erwähnt wird,
ist jetzt mit einem eigenen Artikel vertreten.

In weit stärkerem Maß als bei der Erstauflage war es das Ziel von Herausgebern

und Autoren, über die knappen Informationen zum gegenwärtigen
Forschungsstand hinaus Hinweise auf noch zu leistende Arbeit (Edition

13 191



ungedruckter Quellen, Forschungslücken, neue Fragestellungen) zu geben,
wodurch die Neuauflage des VL zu einem unentbehrlichen Forschungsinstrument

für die Mittelalterforschung im allgemeinen und die germanistische
Mediävistik im speziellen werden wird. Nachdem mit dem Erscheinen des

Abkürzungsverzeichnisses auch die zahlreichen Siglen aufgelöst werden
können, ist der erste Band dieses repräsentativen Nachschlagewerks nun
recht eigentlich benutzbar geworden.

Anton Näf

Stefan Nikiaus Bosshard, Zwingli-Erasmus-Cajetan. Die Eucharistie als
Zeichen der Einheit. Veröffentlichungen des Instituts für Europäische
Geschichte Mainz, Abteilung für Abendländische Religionsgeschichte Bd. 89.
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag 1978. xv-176 S.

Ziel der vorliegenden, unter Prof. J. L. Witte SJ (Rom) entstandenen
Dissertation ist es, die Abhängigkeiten und innere Entwicklung der
Abendmahlslehre Huldrych Zwingiis (1484-1531) vor dem Hintergrund der
zeitgenössisch katholischen Theologie aufzuzeigen. Der Autor übernimmt von
Walther Köhler den Ansatz einer chronologischen Darstellung der zwing-
lischen Abendmahlslehre und vermag so, wissenschaftlich sauber deren innere
Kontinuität nachzuweisen. Mit den drei unterschiedenen Perioden, vorsymbolische

bis November 1524, symbolische bis Februar 1527 und gemäßigt
symbolische Abendmahlslehre bis Oktober 1531, befassen sich die ersten drei
Kapitel des Buches. Schon früh ist die Vergegenwärtigung des Kreuzestodes
Christi in der Eucharistie für Zwingli lediglich ein Erinnerungsgeschehen,
wobei in manchen, so in der starken Betonung der geistig-subjektiven
Teilnahme der Gläubigen, die Abhängigkeit von Erasmus von Rotterdam (1469-
1536) offenkundig ist.

Die Jahre 1524-1525 haben nach Bosshard weniger die Bedeutung eines
dramatischen Umbruchs. Zwingli entwickelt vielmehr das erasmische Erbe
in radikalem Sinne weiter und stellt sich damit außerhalb der Kirche. Im
Commentarius de vera et falsa religione (März 1525) legt er die Einsetzungsworte

Christi symbolisch aus und lehnt folglich die Transsubstantiation und
die objektive Realpräsenz, die reale Gegenwärtigsetzung des Kreuzesopfers
in der Eucharistie, ab. Die gefährliche kirchenpolitische Tragweite des
Augsburger Reichstages 1530 zwang den Reformator allerdings bald zu versöhnlichen

Gesten. In der an Karl V. gerichteten Fidei ratio vom 3.7.1530 nimmt
er den Begriff Sakrament in seine Theologie wieder auf und definiert ihn als
hinweisendes Zeichen; die subjektiv-geistige Gegenwart Christi werde im
Sakrament ermöglicht, wenn sich die Gemeinschaft der Gläubigen in intensiver

innerer Betrachtung - contemplatio fidei lautet das Schlüsselwort -
dem Kreuzesopfer zuwendet.

Im 4. Kapitel stellt der Verlasser Zwingiis Aussagen der katholischen
Abendmahlslehre des frühen 16. Jahrhunderts gegenüber, welche Thomas de
Vio Kardinal Cajetan (1469-1534) in seinem Schrifttum wohl am originellsten
repräsentiert. Seit der Begegnung mit Luther 1518 war Cajetan den protestan-

192



tischen Forderungen in seiner tiefsten Überzeugung aufgeschlossen. Seine im
Auftrag Clemens' VII. zuhanden eines Nuntius verfaßte Schrift Instructio
nuntii circa errores libelli de cena Domini (1525) bringt eine kritische
Auseinandersetzung mit Zwingiis symbolischer Abendmahlslehre. Cajetan
macht deutlich, daß Zwingli - der namentlich nicht genannt wird - ein
verzerrtes Bild der katholischen Lehre habe. Dieser Lehre gemäß sei im Sakrament

der wahre Leib Christi nicht auf körperliche, sondern auf eine geistige,
vom menschlichen Verstand nicht erfaßbare Weise da; auch werde im
Meßopfer Christi Kreuzesopfer nicht wiederholt, sondern nur auf geistige Weise
gegenwärtig gesetzt.

Obgleich überraschende Berührungspunkte zwischen Cajetan und Zwingli
nicht fehlen, überwiegt doch der Eindruck eines tiefen Grabens. Diesen in der
Zeit der Ökumene zu überwinden, ist die Aufarbeitung des protestantischen
und katholischen theologischen Schrifttums der Reformationszeit gewiß
unerläßliche Voraussetzung; Stefan Bosshards faszinierende Untersuchung
leistet hier einen wesentlichen Beitrag. Deutlich wird aber auch, daß die
zwischen Zwingli und Cajetan stehenden Fragen der Schriftauslegung heute
nicht mehr auf der wissenschaftlichen Ebene des 16. Jahrhunderts entschieden

werden können. Antworten hat vor allem die wesentlich feiner arbeitende
moderne Bibelexegese zu geben.

Patrick Braun

Georg Boner, Gesammelte Beiträge zur aargauischen Geschichte Aarau 1979.

Teorg Tohner, Tesammelfe Teifrage zur aargauischen Teschichfe Aarau
1979. 463 S., Abb. Argovia 91/1979).

Zum Anlaß des 70. Geburtstages des früheren Aargauer Staatsavchivars
Georg Boner legt die Historische Gesellschaft des Kantons Aargau einen
umfangreichen Sammelband mit einer Reihe von Aufsätzen vor, die der Verf.
im Lauf der letzten dreißig Jahre geschrieben und (mit einer Ausnahme)
bereits an verschiedenen, jedoch zum Teil entlegenen Orten publiziert hat.
Das Schwergewicht der Studien - vom Jubilar selber für die Zweitausgabe
ausgewählt, leicht überarbeitet und in den Anmerkungen auf den neuesten
Stand gebracht - liegt auf der «Argovia Sacra», der Kirchen und Kloster-
geschichte vornehmlich des aargauischen Mittelalters. Der erste Aufsatz über
die Gründung des Klosters Wettingen, S. 11-44 (zuerst erschienen in: Wettingen,

Dorf-Kloster-Stadt. Baden 1972, S. 42-56), befaßt sich mit der
Vorgeschichte, den verschiedenen Phasen des Gründungsvorgangs, der
Ausstattung dieser bedeutenden Zisterzienserabtei sowie der Familie ihres Stifters,

den Grafen von Rapperswil. Gerade die Genealogie des Hauses Rapperswil
erfährt hier u. a. durch die Auswertung der archäologischen

Untersuchungen, die vor kurzem in Wettingen an den Grablegen der Rapperswiler
durchgeführt wurden, interessante Präzisierungen. - Dem ehemaligen
Zisterzienserinnenkloster Olsberg südlich von Rheinfelden ist die zweite
Arbeit gewidmet, unter dem Titel : Zur älteren Geschichte des Klosters Olsberg,
S. 45-99 (zuerst in: Vom Jura zum Schwarzwald 1961/63, S. 1-47). Es gelingt

193



dem Verf., die Legende von einer ins 11. Jahrhundert zurückreichenden vor-
zisterziensischen Niederlassung im Licht der urkundlichen Überlieferung,
namentlich unter Einbezug besitzgeschichtlicher Analysen, zu entkräften
und die Entstehungszeit des Klosters, das sich anfänglich vielleicht in Kleinroth

bei St. Urban befunden hat, ins 3. Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts
festzusetzen; ein weiteres Ergebnis dieser Untersuchung ist die bereinigte Liste
der Äbtissinnen (S. 69). Als Ergänzung und für die größeren ordensgeschichtlichen

Zusammenhänge, in welche die beiden Klöster Wettingen und Olsberg
einzuordnen sind, sei auf den in Drucklegung befindlichen Zisterzienserband
der «Helvetia Sacra» hingewiesen, für den der Verf. ebenfalls den Artikel
«Olsberg» geschrieben hat. - Die nächste Gruppe von Aufsätzen kreist um die
nach der Ermordung von König Albrecht 1308 errichtete habsburgische
Stiftung Königsfelden und die Gestalt der Königin Agnes von Ungarn, die
während langen Jahrzehnten (f 1364) die Geschicke des Doppelklosters
lenkte, die darüber hinaus in den damaligen habsburgischen Vorlanden und
bis weit in die eidgenössischen Orte hinein von großem politischen Einfluß
war: 1. Die Gründung des Klosters Königsfelden, S. 100-192 (zuerst in:
ZSKG 47/1953, S. 1-24, 81-112, 181-209); 2. Königin Agnes von Ungarn,
S. 193-232 (zuerst in: Brugger Neujahrsblätter 1964, S. 3-30, und 1965,
S. 3-17); 3. Die Königsfelder Klosterordnungen der Königin Agnes, S. 232-
264 (zuerst in : Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen Geschichte 48/1971,
S. 59-89), mit Abdruck der Klosterordnung von 1235/55 (S. 260-264),
welche wichtige Auskünfte über Organisation und inneres Leben des sehr
begüterten Klarissenklosters vermittelt; 4. Der elsässische Besitz des Klosters
Königsfelden, S. 264-276 (zuerst in: L'Alsace et la Suisse à travers les siècles.

Straßburg-Paris 1952, S. 113-128); 5. Der Königsfelder Klosterbesitz in der
Waldshuter Gegend, S. 277-293 (zuerst in: Alb-Bote. Waldshut 1973, Nr. 43/
46). In dieser Artikelfolge fallen dem Leser gelegentliche thematische
Überschneidungen und Wiederholungen auf, die durch eine etwas straffere
Überarbeitung wohl hätten vermieden werden können ; nichtsdestoweniger
beeindruckt die Vielseitigkeit des gebotenen Stoffes und der vertraute Umgang,
den der Verf. mit der mittelalterlichen Geschichte von Königsfelden pflegt,
in der Zusammenschau der hier veröffentlichten Aufsätze ist dies ein schönes

Ergebnis seines über Jahre hinweg bestehenden Interesses für dieses Kloster.
- Der Kirchengeschichte des Fricktals gilt, wie schon der Beitrag über Olsberg,
die Abhandlung über den Fricktaler Kirchenbesitz des Stifts Säckingen in
älterer Zeit, S. 294—317 (zuerst in: Schaffhauser Beiträge zur vaterländischen
Geschichte 45/1968, S. 79-101) ; die zahlreichen fricktalischen Pfarrkirchen,
die das Chorfrauenstift in Säckingen einst in zwei geschlossenen Gruppen
westlich und östlich des großen Pfarrsprengels Frick besessen hat, verdanken
ihre Entstehung im Frühmittelalter, wie Boner mit Hilfe der Patrozinien-
forschung überzeugend darlegen kann, wohl größtenteils dem St.Fridolins-
stift jenseits des Rheins. - Neue Aspekte über die Herrschaftszeichen und
Standessymbole aargauischer Kommunitäten ergeben sich aus den
rechtsgeschichtlich-heraldischen Spezialuntersuchungen über die Siegel, Fahnen
und Wappen der drei aargauischen Kleinstädte Aarau, Baden und Rheinfelden,
S. 318-389 (zuerst in: Aarauer Neujahrsblätter 1950, S. 30-65, Badener

194



Neujahrsblätter 1963, S. 8-25, und Rheinfelder Neujahrsblätter 1965,
S. 5-24). Die Gründung der Bezirksschule Muri, S. 390-419 (zuerst in: Unsere
Heimat. Jahresschrift der Historischen Gesellschaft Freiamt 36/1962,
S. 9-37) beleuchtet ein spannendes Kapitel aargauischer Schulgeschichte
aus der politisch bewegten Zeit kurz vor und nach der Klösteraufhebung von
1841: das Ringen um eine Mittelschule für das Freiamt zwischen den Männern

im Umkreis des letzten Abtes von Muri, Adalbert Regli, und den
radikalen Politikern um Augustin Keller. - Der letzte, bisher unveröffentlichte
Text der gesammelten Aufsätze, Hauptzüge der Geschichte des aargauischen
Staatsarchivs, S. 420^-48, gibt einen nicht nur für Archivbenützer hilfreichen
überblick über Entstehung und Zusammensetzung des seit 1803 existierenden

kantonalen Archivs, das Boner von seiner langjährigen Tätigkeit als
Mitarbeiter und zuletzt als Direktor (1967-74) her bestens kennt. Den
Abschluß des mit guten Abbildungen von alten Ansichten, Urkunden usw.
ausgestatteten Bandes bildet ein Verzeichnis der Publikationen des Verf.
Schade ist nur das Fehlen eines Namenregisters, das die Benützbarkeit der
aufgenommenen Beiträge im Vergleich zu ihrer Erstveröffentlichung in
Zeitschriften noch erheblich hätte steigern können.

Ernst Tremp

Francis Rapp. Réformes et Réformation à Strasbourg, Eglise et société
dans le diocèse de Strasbourg (1450-1520). Association des publications près
les universités de Strasbourg. Collection de l'institut des hautes études
alsaciennes, tome XXIII. Paris, Editions Ophrys 1974, 554 S.

Unter den Veröffentlichungen, welche die Entwicklung der Kirche im
späten Mittelalter und in den Anfängen der Reformation im Rahmen eines
Reichsbistums untersuchen, ist das Buch von Francis Rapp in vieler Hinsicht
vorbildlich zu nennen. Es ist sehr gut aufgebaut und imponiert durch die
breite, solide Quellenbasis. Methodisch bemerkenswert ist, wie das
Instrumentarium der modernen französischen Wirtschafts- und Sozialgeschichte
für die Frage nach der Kirchenreform zwischen 1450 und 1525 und den

Voraussetzungen der Reformation fruchtbar gemacht wird. Rapps Buch ist
eine sehr differenzierte Analyse des Sozialkörpers Kirche in der Gesellschaft.
Im Mittelpunkt stehen dabei die kirchlichen Institutionen, der geistliche
Güterbesitz und die Kleriker, «tels qu'en eux-mêmes ils furent dans le concret

de leurs problèmes et de leurs conditions». Nach Rapp scheiterte die
Kirchenreform an den gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Strukturen.
Geistlicher Besitz, Pfründensystem, kirchliche Kreditgeschäfte nennt er als
Ursachen der Reformbedürftigkeit der Kirche. Rapp stellt, um nur auf einige
Ergebnisse seiner Untersuchung hinzuweisen, seit etwa der Mitte des 15.

Jahrhunderts eine ständig wachsende Verschuldung der bäuerlichen
Bevölkerung bei geistlichen Institutionen, Stiften und Klöstern fest. Deren
Kreditgeschäfte wurden - und das mußte nachteilige Folgen für das Ansehen des

Klerus haben - am bischöflichen Offizialat abgeschlossen. Das Offizialat trieb

195



auch Schuldforderungen der Gläubiger mit geistlichen Strafen ein. Gegen
Ende des 15. Jahrhunderts wurde außerdem das System der käuflichen
Dispensen vom Generalvikariat ausgebaut. Die geistlichen Behörden der
Diözesen benützten die Bischöfe immer mehr dazu, ihre Position als
Territorialherren zu festigen, früher verpfändete Ämter des Hochstifts zurückzugewinnen.

Als unüberwindliches Hindernis für Reformversuche aller Art
betrachtet Rapp weniger Exemtionen, Patronatsrechte, Inkorporationen usw.
als vielmehr die Tatsache, daß Pfründensystem, Stifts- und Klosterwirtschaft
nur unter der Voraussetzung funktionieren konnten, daß es zahlreiche
Mißstände gab, wie etwa Pfründenkumulation und Absentismus vieler Pfründeninhaber

von ihren Pfarreien. «En effet, point de profits sans cumul, point
de cumul sans absentéisme, point d'absentéisme sans recours aux substituts»
(306). Und diese Hilfspriester, diese «mercenaires», machen eines der traurigsten

Kapitel der Vorreformation aus. Erfolge beim Kumulieren von Pfründen
hingen, wie Rapp zeigen kann, im späten 15. Jahrhundert nicht mehr in
erster Linie ab von der «célébrité de leurs ancêtres, ni à même l'étendue de
leur patrimoine familial», sondern von den Qualitäten der Kleriker, ihrer
Energie und ihren persönlichen Beziehungen. Die Wertschätzung des
Studiums vor allem hat eine höhere Mobilität innerhalb des bepfründeten Klerus
und die Auflockerung älterer Klientelstrukturen zur Folge. Während Rapp
das hochadelige Straßburger Domkapitel in seiner Untersuchung meint
weitgehend außer acht lassen zu können, geht er auf das geistliche Proletariat,
die armen, verachteten, vagabundierenden Priester ausführlich ein. Von ihnen
hat Sebastian Brant in seinem «Narrenschiff» gesagt: «Kein ärmer vich auf
erden ist denne priester dem sein narung gebrist». Diese presbyteri peregrini,
deren Zahl Rapp für die Diözese Straßburg auf 200 bis 300 schätzt, stammten
zum großen Teil aus anderen Bistümern, insbesondere Konstanz, Metz und
Augsburg. Sie, die «parias de la société cléricale, déconsidérés autant
qu'exploités n'ayant pour ressources que les pouvoirs attachés à l'état
sacerdotal, étaient obligés de les faire valoir n'importe où, n'importe comment
et à n'importe quel prix» (318). Verachtung und Haß sind für das Verhältnis
der Laien zu den Klerikern im 15. und frühen 16. Jahrhundert bezeichnend.
Der Pfaffenhaß, dem Rapp in seiner Untersuchung größte Aufmerksamkeit
widmet, wird als wichtige Ursache der Reformation und der Bundschuhverschwörungen

in der Diözese Straßburg gewertet. Auf dem Lande wurzelt dieser
Pfaffenhaß vor allem in wirtschaftlichen Ängsten und Nöten, für die man die
Schuld dem Klerus und den vom Bischof geschützten Juden gibt. In der
Stadt erhält der Pfaffenhaß stärksten Auftrieb aus einer neuen Mentalität
des Bürgertums, aus dem Stadtpatriotismus, aus der Kirchenkritik der
Humanisten und Reformer. Pfaffenhaß hat - wie Rapp ältere Einsichten
verdeutlichend herausarbeitet - den reformatorischen Predigern den Weg
geebnet und sich im elsässischen Bauernkrieg entladen.

Heribert Raab

196



Lettres de Frédéric Ozanam. L'engagement (1845-1849). Edition critique
sous la direction de Didier Ozanam avec la collaboration de Bernard Barbiche,
R. P. Etienne Diebold, Christine Franconnet, Marie Laporte. Paris, CELSE,
1978, 640 S.

Der im Alter von nur vierzig Jahren verstorbene Frédéric Ozanam gilt
neben Lamennais, Montalembert und Lacordaire als einer der bedeutendsten
Katholiken Frankreichs in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Aus seiner
reichen wissenschaftlich-schriftstellerischen Produktion sind seine Arbeiten
über Dante und über Italiens Franziskanerdichter im 13. Jahrhundert,
sowie seine Documents inédits pour servir à l'histoire littéraire de l'Italie
depuis le VIIIe siècle jusqu'au XIIIe (1850) auch heute noch nicht vergessen.
Seine Etudes germaniques, mit dem Preis der Académie des inscriptions et
belles lettres ausgezeichnet, hatten nur ein geringes Echo, obwohl sie den
bemerkenswerten Versuch einer Geschichte des frühen Mittelalters, «de la
civilisation depuis la décadence latine et les premiers commencements du
génie chrétien» darstellen. Seine Aufgabe als Forscher und Universitätslehrer,
als Nachfolger von Claude Fauriel hatte er den Lehrstuhl für französische
Literatur an der Sorbonne inne, sah Ozanam darin, die Wahrheit des
Christentums aus der Geschichte der religiös-sittlichen Anschauungen der Völker
zu beweisen, «de faire connaître cette longue et laborieuse éducation que
l'Eglise donna aux peuples modernes». Mit seinen groß angelegten mehr von
prophetischer Kraft getragenen, als auf kritischen Detailforschungen und
Quellenstudien aufbauenden Arbeiten wandte sich Ozanam in erster Linie
nicht an die gelehrte Welt sondern an ein breiteres gebildetes Publikum. Seine
wissenschaftlich-schriftstellerische Tätigkeit hat unverkennbar apologetischen
Charakter. In seiner Lehr- und Forschungstätigkeit sieht er eine «mission
inséparable de sa foi»; «Je me renferme dans mon métier d'historien et de

critique. Ja le ferai chrétiennement, c'est à dire franchement, c'est à dire que
j'y porte mes convictions et que je ne le cache pas».

Die Revolution von 1848 bedeutet einen tiefen Einschnitt in Ozanams
Leben und Denken. Schon früh hatte er sich mit sozial-karitativen Fragen
befaßt, 1833 mit fünf gleichgesinnten Studenten, darunter der mit ihm eng
befreundete François Lallier, die Vinzenzkonferenzen ins Leben gerufen und
1839 die Grundzüge einer katholischen Soziallehre vorgetragen. Die Ursachen
der politischen Umwälzung von 1848 sieht Ozanam vor allem in den sozialen
Mißständen. In der von ihm mit Lacordaire im April 1848 gegründeten
Zeitung «L'Ère nouvelle» nennt er sein Ziel: «faire passer l'esprit du christianisme

dans les institutions républicaines». Freiheit und Rechte des Volkes sieht
er nur in einer christlichen Demokratie verwirklicht. Der Sache Pius' IX.
nimmt er sich mit seiner ganzen Beredsamkeit und gegen jede nüchterne
Betrachtung der Dinge an. Pius IX. war für ihn «l'envoyé de Dieu pour
conclure la grande affaire du XIXe siècle, l'alliance de la religion et de la
liberté». Die politische Uneinigkeit der Katholiken Frankreichs, die Vorzeichen

einer monarchischen Restauration, einer neuen «alliance du trône et de

l'autel», erfüllen ihn mit Sorge. Hinzu kommt, seit Herbst 1849, der
beängstigende Verfall seiner nie sonderlich starken Gesundheit. Am 14. Oktober

197



1849 schreibt er seinem Jugendfreund Janmot: «Quant à moi, qui ai cru
avoir une idée et peut-être quelque chose à faire en ce monde, je crains bien
de m'être trompé. Qui sait si ce n'est pas cette ambition que Dieu humilie et
punit, en me retirant la santé et en me réduisant à reconnaître trop tard que
je ne suis rien et que j'avais trop présumé de moi?».

In den 362 Briefen des vorliegenden Bandes erschließt sich Ozanam seinen

Briefpartnern, darunter auch einigen Deutschen und Italienern, sozusagen
von innen her. Er ermöglicht damit für die wichtigen Jahre 1845-1849 dem
Historiker einen Einblick in die Welt seiner Gedanken und Vorstellungen,
seiner Hoffnungen, Pläne und Sorgen. Er zeigt uns einen Ozanam, der Wissenschaft

und Caritas, politische Aktivität und heiligmäßiges Leben in eins zu
binden verstand. Über das Biographische hinaus stellt dieser Band, der nach
Anlage und Aufbau seinen beiden Vorgängern von 1961 und 1971 folgt, eine
ausgezeichnete Quelle für die Katholizismusforschung dar. Vorgesehen sind
noch zwei weitere Bände; der eine soll die Briefe der vier letzten Lebensjahre
Ozanams bringen, der andere Nachträge und Ergänzungen, sowie undatierte
oder nur im Auszug bekannte Briefe, außerdem ein Verzeichnis der Briefe,
deren Existenz zwar bezeugt ist, die aber bisher noch nicht aufgefunden
werden konnten und schließlich ein Verzeichnis aller Priefpartner Ozanams.
Es läge dann das Briefwerk eines Mannes vor, zu dessen wissenschaftlicher
und politischer Leistung, caritativer Aktion und menschlicher Haltung der
Zugang nicht nur einem engen Kreis von Fachleuten vorbehalten bleiben,
sondern einer breiteren Öffentlichkeit mit einer modernen, kritischen
Darstellung ermöglicht werden sollte.

Der Anmerkungsapparat der vorliegenden Edition ist insgesamt ausreichend,

wenn auch häufig genug bei deutschen Namen oder Buchtiteln
ärgerliche Verschreibungen begegnen und in den Fußnoten auf den Nachweis
benutzter Literatur verzichtet oder aber auf recht alte oder längst überholte
Literatur hingewiesen wird, so z. B. S. 81, Anm. 137 für Johannes Ronge
und Johann Czerski auf das vor mehr als siebzig Jahren erschienene Werk
von G. Goyan, L'Allemagne religieuse. Die neuere Literatur über die beiden
Väter der deutschkatholischen Bewegung, die dem kritischen Leser weiterhelfen

könnte, wird nicht erwähnt. - S. 81, Anm. 141 wird für die «Historischpolitischen

Blätter» und den Görres-Kreis in München ebenfalls auf das
veraltete Werk von G. Goyau verwiesen, aber weder die Dissertation von F.
Rhein, Zehn Jahre Historisch-politische Blätter (Bonn 1916), noch die Edition

von Götz Freiherrn von Pölnitz in J. Görres, Gesammelte Schriften
Bd. XVI, 1 +2 (Köln 1936) oder andere Veröffentlichungen über den Görres-
Kreis genannt. - Zu S. 46, Anm. 17 : Constantin Ritter von Höfler hätte
man einen Hinweis auf T. v. Borodajkewycz, Deutscher Geist und Katholizismus

im 19. Jahrhundert dargestellt am Entwicklungsgang Constantins
von Höfler (Salzburg-Leipzig 1935) erwarten dürfen. Übrigens ist S. 46,
Anm. 17, S. 47, 116, 132, 212 Anm. 317 und im Register «Höffler» zu
verbessern in Hofler (so richtig S. 81). - S. 47 wären für den Würzburger
Professor «Ernest de Moy » genauere biographische Angaben angebracht gewesen ;

es handelt sich um Kraft Karl Ernst Freiherr von Moy de Sons, der 1857 in
Innsbruck das Archiv für katholisches Kirchenrecht gründete. - S. 82 und

198



S. 82, Anm. 144: Der bekannte Berliner und Göttinger Staatsrechtler heißt
nicht «Eichorn» sondern richtig Eichhorn. S. 101, Anm. und im Register
S. 619 ist «Martin von Dunim» zu verbessern in Martin von Dunin; er war
nicht «évêque de Gneißen et Posen», sondern Erzbischof von Posen-Gnesen.
S. 243, Anm. 43 : der Vorname des dänischen Bildhauers Thorwaldsen (besser
Thorvaldsen) ist Bertel, nicht «Bertil». - S. 371, Anm. 18 und Register:
Die Vornamen von Görres sind nicht «Jakob Joseph», sondern Johann Joseph.
Der Vorname Johann wird so gut wie nie gebraucht. - S. 568, Anm. 211 : der
bekannte Missionar und Apostolische Vikar der Galla heißt richtig Massaja
und nicht «Massaia». - Über «le savant Greith» (S. 195, 351) - es ist der
spätere Bischof von St. Gallen - hätte eine Anmerkung Aufschluß geben
sollen. Erleichtert wird die Benutzung des Bandes, dem wegen seiner Bedeutung

für die Katholizismusforschung ein großer Leserkreis zu wünschen wäre,
durch ein Register der wichtigsten Personennamen, Sachen und Orte.
Vorangestellt ist dem Band das eindruckswolle Ozanam-Porträt von seinem Freund
Louis Janmot aus dem Jahre 1852.

Heribert Raab

199


	Rezensionen = Comptes rendus

