Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 76 (1982)

Rubrik: Miszellen = Mélanges

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN - MELANGES

ZWEI NEUE STUDIEN UBER REMIGIUS FLORENTINUS OP (t 1319)

1. MARTIN GRABMANN hat ihn in einem 1925 erschienenen Artikel «Schiiler des
heiligen Thomas und Lehrer Dantes» genannt und wollte damit seine Bedeu-
tung hervorheben: FRA REMIGIO DEI GIROLAMI. Der 1267/68 dem
Dominikanerorden beigetretene Florentiner vermochte in neuerer Zeit in
vermehrtem MaQe das Interesse nicht nur der Philosophie- und Kirchenhisto-
riker, sondern auch dasjenige der Geschichtsschreiber von Florenz zu wecken.
Remigio hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, dessen Texte neuerdings
vermehrt ediert wurden. Besondere Erwdhnung verdienen in diesem Zusam-
menhang die Arbeiten von Ovipio CariTaNi, welcher u.a. die Traktate De
peccato usure und De iustitia verdffentlicht hat (II ‘De peccato usure’ di
Remigio de’ Girolami, in: Studi Medievali, 6/2, 1965, 537-662; L’incompiuto
‘Tractatus de iustitia’ di fra’ Remigio de’ Girolami (} 1319), in: Bull. Istit.
Stor. Ital. per il M.E., 72, 1960, 91-134). Uber das Verhiltnis des Dominika-
ners zu DANTE orientiert CH. T. Davis im Artikel «La scuola al tempo di
Dante» in der Enciclopedia Dantesca (5, 1976, 106-109). Folgende Stelle aus
dem Convivio (11, xx11, 7) ist beriihmt: «E da questo imaginare cominciai ad
andare la dov’ella [filosofia] si dimonstrava veracemente, cioé nelle scuole de
li religiosi e a le disputazioni de li filosofanti, si che in picciol tempo, forse
trenta mesi ...»

Um welche Schulen handelt es sich? Nach Davis handelt es sich mit groer
Wahrscheinlichkeit um S. Maria Novella: «Molto probabilmente frequenta le
lezioni del convento domenicano di Santa Maria Novella, che quasi certamen-
te era aperto ai laici» (op. cit. 107 B). Wenn es auch keinen eindeutigen Beweis
fiir einen EinfluB von Fra Remigio auf Dante gibt, so ist es dennoch sehr
wahrscheinlich, daB der Dichter den Vorlesungen und Disputationen des
Dominikaners, der wahrend vierzig Jahren in Florenz lehrte, beigewohnt hat.
Allein das Predigtwerk des Protorhetors ist eindrucksvoll: J. B. SCHNEYER
fithrt im Repertorium dev lateinischen Sermones des Mittelalters fiir die Zeit
von 1750 bis 71350 (V, Miinchen 1973, 65-134) mehr als tausend Predigten an
(vgl. die kritische Rezension von EmMiLio PANELLA OP, Il Repertorio dello
Schneyer e i sermonari di Remigio dei Girolami, in: Memorie Domenicane
(Pistoia), N. S. 11 (1980) 632-650; vgl. auch TH. KaEprELI OP, Scriptores
ordinis praedicatorum, I1I, Rom 1980, n. 3439-3463a.)

173



2. MARIA ConsIGLIA DE MATTEIS versucht in ihrem Buch «La ‘teologia poli-
tica comunale’ di Remigio de’ Girolami», Bologna, Patron Editore, 1977,
cvii-98 S., das politische Schrifttum des Dominikaners in das politisch-gei-
stige Klima des ausgehenden 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts in Flo-
renz einzuordnen, neu zu wiirdigen und legt eine Edition mehrerer Texte vor.
In ihrer Studie untersucht die Autorin nicht nur die neueren Deutungen der
Florentinischen Krise am Ende des 13. Jahrhunderts, sondern ebenfalls das
KrisenbewuBtsein der Chronisten G. Villani, P. Compagni und G. Malispini
(Lxx11-c). Diese Voraussetzungen erlauben eine sachgemidBe Analyse der
politischen Theorien des Remigius (c1—cLv1r). In seinem Traktat De bono pacis
(1304) entwirft er eine den Bediirfnissen seiner Zeit angepalBte Theorie des
kommunalen Friedens (cxvi1), in der er die aristotelisch-thomistische Doktrin
dem Florentischen Stadtstaat anpal3t (cxxi1r). Remigio spricht nicht mehr
vom imperium, sondern von der civitas — zu ihrer Krise versucht er Stellung
zu beziehen, ihre Probleme versucht er zu losen: «Quasi tutti 1 suoi trattati
sono risposte a casi relativi alla vita di Firenze» (cxx1x). Remigius ist, wie
O. Capitani im Vorwort bemerkt (x1), kein prophetischer Denker, aber seine
politischen Ansdtze weisen einige bemerkenswerte Ziige auf. Sein radikaler
Antiindividualismus (cf. cvi, cXI, CXXXIII, CXLV, CLVI, cLVII) ist auffdllig,
ebenso seine Lehre vom absoluten Vorrang des mit der civitas identifizierten
bonum commune (cf. cxxxii): «Bonum commune preamandum est bono
particulari cuiuscunque» (cxLv und 15). Nicht weniger erstaunlich ist die
damit zusammenhingende Hochschdatzung des Friedens. «Sed summum
bonum multitudinis et finis eius est pax, ..., sicut sanitas est summum bonum
totius corporis... Unde, sicut propter sanitatem totius corporis negligitur
bonum unius membri... ita propter pacem civitatis debet negligi bonum unius
particularis hominis» (55-56). Remigius hat in einzigartiger Weise die Sozial-
natur des Menschen herausgearbeitet und dafiir eine markante Formulierung
gefunden, die zitiert zu werden verdient: «Si non est civis, non est homon» (18).
Waihrend DANTE das politische Heil der Menschheit von einer Universalmon-
archie erhofft, versucht Remigius das politische Unheil durch eine praxis-
nahe Theorie des kommunalen Friedens zu verhindern und zu iiberwinden:
«Remigio & tra i primi ad applicare il considetto razionalismo politico aristo-
telico/tomistico ad una realta politica estranea alla tradizione della pubbli-
cistica medioevale» (cxx111). Wen sich auch die politische Philosophie des
Remigius durchweg im Rahmen des Thomismus bewegt, kann dem Versuch
einer Anwendung eben dieser Lehre auf eine konkrete politische Situation
eine gewisse Selbstandigkeit nicht abgesprochen werden.

3. Im Anhang legt die Verfasserin die Edition der Traktate De bono communi
(3-51), De bono pacis (55-71) sowie von neun Friedenspredigten (75-94) vor.
Leider lassen diese Ausgaben den Leser unbefriedigt. Es fehlt jegliche Bemer-
kung zu den Hss. und den Editionsprinzipien. Wer etwas iiber die codices
erfahren mochte, muf3 sich mit zwei kurzen FuBnoten (cix, n. 16; cxLvI,
n. 109) zufrieden geben. E. Panella OP hat in einer kritischen Notiz (Memorie
domenicane, N. S. 7 (1976) 385-389) eine stattliche Anzahl Lesefehler auf-
finden konnen, was an der Zuverlidssigkeit der Edition Zweifel wach werden

174



1aBt. Das dndert allerdings nichts an der Qualitdat der Studie zur politischen
Philosophie des Dominikaners.

4. Aus Anlafl des 7. Centenariums der Griindung von S. Maria Novella er-
schien von Emirio PANELLA OP: Per lo studio di Fra Remigio dei Girolami
(t 1319) (Memorie domenicane, N.S. 10 (1979) 313 S.) Im Zentrum dieser
griundlichen Arbeit steht die Teiledition einer Schrift des Remigio, auf welche
seinerzeit Grabmann hingewiesen hatte: Confra falsos ecclesie professoves
(= CF). Sie ist im Cod. C 4.940 der Bibl. Naz. von Florenz (fol. 154vb-196va)
erhalten. Der Verfasser bietet die erstmalige Edition der Kapitel 5-37. Eine
ausfiihrliche Einleitung (19-106) bespricht die einschldgigen Probleme der
handschriftlichen Uberlieferung der Werke, behandelt die Strukturprobleme
von CF und orientiert iiber die Quellen, welche Remigio bei dem groBange-
legten Werk beniitzt hat. Drei wichtige Appendices vervollstindigen die
Studie: Wihrend der erste Anhang (155-183) zu einem besseren Verstdndnis
von CF hinfiihren soll und zu diesem Zwecke den Index capitulorum und zwolf
weitere Kapitel von CI vorlegt, ist der zweite (183-241) ganz der Biographie
gewidmet. Sein Herzstiick ist eine hervorragend dokumentierte Chronologie
(206-233). Auch dieser Teil enthdlt eine Anzahl erstmals vertffentlichter
Texte, vor allem vier Predigten mit autobiographischen Bemerkungen. Im
dritten Anhang findet man einen vollstindigen Werkkatalog sowie u. a.
die Transkription eines Autographs von Remigius (271-283). Die wohl erst-
mals erstellte vollstindige Bibliographie zu Remigio rundet zusammen mit
den iiblichen Indices und neun Abbildungen das Werk ab, welches, wie
mir scheint, seinen Titel zu Recht trdgt, denn es wird zur Ausgangsbasis aller
zukiinftigen Studien iiber Remigius werden.

5. In CF soll in 99 Kapiteln die Universalitit des Wissens der Kirche dar-
gestellt werden : universalitas istius ecclesie intelligitur non solum quantum ad
universitatem locorum... nec solum quantum ad universitatem personarum...
sed etiam quantum ad universitatem notitiarum, puta quia quod pertinet ad
omnem notitiam cuiuscumque scientie vel artis in ista ecclesia reperitur (155,
20-25). Das Vorhaben dieser eigenartigen Ekklesiologie ist klar: Es soll dar-
getan werden, in welcher Weise das gesamte Wissen der Zeit in der Kirche
«aufgehoben» ist. Nicht allein die artes libevales (c. 2-40), die naturalis scientia
(c. 41-42), die medicina (c. 43), die praktische Philosophie (c. 44) und die
Metaphysik (c. 45), sondern auch die artes mechanicae (c. 46-97) werden unter
dieser ganz besonderen Perspektive besprochen. Das groBe Interesse fiir die
artes mechanicae, deren Behandlung etwas mehr als die Hélfte der Schrift
ausmacht, ist auffallend: «La comparizione massiva delle arfes mechanicae
entro questa summa notitiarum che & la chiesa di Remigio... non & di poco
interesse storico» (52). Als Beispiel der allegorischen Methode, mit deren
Hilfe Remigio sein enzyklopiddisches Vorhaben durchfiihrt, kann man einen
Ausschnitt aus dem 46. Kapitel anfiithren: « Nos antem ad propositum accipia-
mus istas septem (scil. artes mechanicas) spiritualiter. Ut respondeant sep-
tem virtutibus, scilitet trivio virtutum theologicarum et quadrivio virtutum
cardinalium, quas omnes diximus in ecclesia reperiri» (162, 14-16).

12 175



Obschon das Unternehmen schon zu seiner Zeit anachronistisch erscheinen
mubBte, ist die Schrift fiir die Geschichte des arfes im Mittelalter ein wichtiger
Zeuge. Man ist bei diesem Sachverhalt nicht wenig erstaunt, feststellen zu
miissen, daBl weder im Historischen Worterbuch der Philosophie (Bd. I, Basel
1971, 533-534) noch im Lexikon des Mittelalters (Bd. I, Miinchen—Ziirich
1980, 1063-1066) unter dem Stichwort artes mechanicae der Namen des
Remigius erwdhnt wird ! Man diirfte von solch gelehrten Lexika erwarten, da3
sie mehr als das Standardwissen der Handbiicher vermitteln!

Remigius — das sei nebenbei bemerkt — hat auch eine Schrift De divisione
scientie verfaBt, deren Edition von E. Panella zu erwarten ist.

6. Die von E. PANELLA edierten Kapitel 5-37 beinhalten einen weitldufigen
Exkurs zur «GréBe» der Kirche, zu deren Erdrterung die Geometrie als
Wissenschaft AnlaB gibt (est enim geometria de magnitudine immobili,
109, 3-4). Die Bedeutung dieses Exkurses war den Historikern nicht ent-
gangen, wird doch darin recht breit iiber die pédpstliche Machtbefugnis
in temporalibus gehandelt. Wahrend B. NarDI die Stellungnahme glaubte als
intolerantes Manifest der hierokratischen Partei interpretieren zu diirfen,
neigten M. MaccarRoNE und CH. T. Davis dazu, den Dominikaner als An-
hinger der gemdBigten Mitte zu verstehen. Diese gegensdtzlichen Stellung-
nahmen lassen sich, wie der Verfasser zeigt, durch gewisse redaktionelle
Unebenheiten erkldren (vgl. 66). Im ersten Teil (cc. 6-18) wird die These
«Auctoritas pape excedit omnes huius mundi auctoritates» verfochten; in
den Kapiteln 19-36 wird hingegen dargetan, daB «Ecclesia non habet aucto-
ritatem super temporalia principaliter et divecte». Remigius vertritt letztlich
eine mittlere Position (61) im Streit um das Verhiltnis von ¢mperium und
sacerdotium. Dies zeigt seine wohl originellste Leistung in diesem Kontext,
namlich die Anwendung der Termini directe — indirvecte auf das Verhdltnis
von geistlicher und weltlicher Macht (vgl. 61). Man sollte allerdings, wie B.
NARDI gezeigt hat (Dal «convivio» alla «Commedia», Rom 1960, 151-313),
die Bedeutung dieser Unterscheidung nicht iiberschitzen. Immerhin diirfte
es nicht schwierig sein, die Wichtigkeit der hier edierten Kapitel abzuschitzen,
besonders wenn der Datierungsversuch des Verfassers (kurz vor 1298; dazu
77) richtig ist: CF ist ein wichtiges Dokument kirchenpolitischer Publizistik
vor der Bulle Unam sanctam (1302). Trotz der historischen Bedeutung dieser
Kapitel ist der Verfasser der Ansicht, daf die originellste Leistung des Domi-
nikaners im Bereich der politischen Reflexion in den spiteren Schriften (De
boni communi, De bono pacis) zu suchen ist: «L’analisi e gli interventi di
Remigio sui fatti specifici del commune fiorentino ... spingera Remigio a
svolgere la nozione di bonum commune in quella di bonum Communis. Un
fatto nuovo e di non poco valore storico... E sara li ... il contributo piu origi-
nale del fiorentino fra Remigio dei Girolami» (77-78).

7. In den Untersuchungen des Verfassers zur Biographie werden einige neue
Ergebnisse mitgeteilt. Es gelingt ihm z. B., endgiiltig die Frage, ob Remigius
Horer des Aquinaten war, zu beantworten. In einer bisher nicht beriicksich-
tigten Predigt (cf. 191-192) findet sich die Bemerkung «ut lusorie referebat

176



magister meus Thomas de Aquino». Man darf diesen Nebensatz als eine Remi-
niszenz einer Vorlesung des Aquinaten, den Remigius widhrend seines zweiten
Pariser Magisteriums gehért haben diirfte, betrachten. Es gelingt dem Verfas-
ser ferner eine zweite bisher umstrittene Frage zu kldaren: Anhand mehrerer
Predigten kann er zeigen, daf3 Remigio 1297/8-1299 in Paris seine Sentenzen-
vorlesung hielt (vgl. 193-198 sowie 207). Der vollstindige kritische Katalog
ergdnzt die umfassenden Untersuchungen zu den codices Rewmigiani, die den
Band erdffnen (19-42). Man kann dem Verfasser nur zustimmen, wenn er
sagt: «E man mano che procede lo spoglio sistematico dei codici remigiani,
ci si persuade sempre di pilt che il lector di S. Maria Novella ... ha una sua
personalita culturale e originalita politica; che merita, insomma, d’essere
studiatio e conosciuto ‘dall’ interno’.» (13). Panellas Beitrag zu dieser Kennt-
nis ist nicht gering — und es ist vielleicht allzu bescheiden, wenn er sagt, es
handle sich hier um eine bloB propadeutische Untersuchung. Griindlichkeit,
methodische Sorgfalt sowie groBer Materialreichtum erheben das Buch von
P. Panella zu einem gewichtigen Beitrag zur Geschichte seines Ordens, des
Thomismus und der Kirchengeschichte.

8. Es mag angebracht sein, abschlieBend einige ergdnzende Bemerkungen
und Informationen mitzuteilen. Der Verfasser untersucht p. 79-106 recht
ausfithrlich die Quellen des Remigius. Ein diesbeziigliches interessantes
Faktum, das Panella nicht erwdhnt, kann hier genannt werden: Es scheint
unbezweifelbar, dall Remigius eine Kopie der T7ia Opuscula des Proklos
beniitzt hat. Im Gegensatz zur Elementatio theologica werden die Opuscula
im Mittelalter ziemlich selten zitiert — auller in der Deutschen Albertschule
(vgl. dazu: Le (Néo)platonisme médiéval, Proclus latin et 1’Ecole dominicaine
allemande, in: Rev. théol. philos., 110 (1978) 427—448). Wie bereits Grabmann
festgestellt hat, beruft sich Remigius mehrmals auf die Tria opuscula (vgl.
Mitt. Geistesleben, I, Miinchen 1926, 364, 368; 11, Miinchen 1936, 420). Es seien
hier drei zusdtzliche Belege angefiihrt, welche beweisen, daBl Remigio alle
drei Opuscula kannte (sie sind der Extractio ordinata per alphabetum, Flovenz,
Bibl. Naz. G. 3.465, entnommen. Zu diesem Werk vgl. J.-D. Cavigioli/
R. Imbach: Breve notice sur I’Extractio ordinata per alphabetum de Rémi de
Florence OP, in: Archivum Fratrum Praedicatorum, 49 (1979) 105-131).
Im Zusammenhang mit dem Problem der Unsterblichkeit der Seele fiihrter (a)
folgende Autoritdten an: (fol. 19rb) et multi alii philosophi greci, ut Proclus
in libro De providentia... (b) In dhnlicher Weise antwortet er auf die Frage
«Utrum deus cognoscit mala»: (99rb) Patet ex auctoritate et Platonis in
Tymeo et Aristotelis in I° De anima et 3° Metaphisice etc. et Procli in libro
De substantia mali etc. (c) Besonders interessant ist folgende Stelle aus der
Quastion « Utrum deus cognoscit certitudinaliter futura contigentia»: (97vb)
Circa quod attendenda sunt duo, scilicet questionis difficultas et solutionis
veritas. Circa primum notandum, quod difficile videtur quomodo illud, quod
non est certum in se certitudinaliter cognoscatur et quod est in se indetermina-
tum cognoscatur determinate. Unde et Proclus in libro De X guestionibus
civca providentiam hic deum invocat in illuminationem sui intellectus. Tamen
ista difficultas faciliter evitatur, si consideretur quomodo unumquodque

177



cognoscitur secundum vim cognoscentis et non secundum cognitionem cogni-
ti, ut patet per Proclum ibi et per Boetium in V° De consolatione. Kein Zwei-
fel: Remigio besall ein Exemplar der 1280 durch Wilhelm von Moerbeke
iibersetzten Schriften.

9. Das Verhdltnis von Remigius zu 7/omas beschdftigt die Interpreten seit
langem. O. CapriTani (I1 ‘De peccato usure’, 569-573) hat den Beweis er-
bracht, daB3 die Texte des Florentiners z. T. wortlich mit denen des Aquina-
ten iibereinstimmen. Der Verfasser streift das Thema kurz und zitiert eine
Stelle aus dem zweiten Quodlibet, wo ebenfalls eine groe Treue zu Thomas,
der als magister meus bezeichnet wird, festzustellen ist. Weitere Belege zum
Thomismus lieBen sich in der Extractio finden. Ich mochte hier bloB ein
besonders aufschluBreiches Beispiel belegen. In der Euxtractio (q.17,2;
Cod. cit., fol. 28va—34ra) stellt Remigius die Frage: Utrum in hominis cog-
nitione prius cadat magis universale vel minus universale vel singulare.
Entscheidende Teile dieser guaestio stimmen mit Thomas, Summa theol. I,
85, 3 (Utrum magis universalia sint priora in nostra cognitione intellectuali)
iiberein:

THOMAS

... cognitio intellectiva aliquo modo
a sensitiva primordium sumit.

Et quia sensus est singularium,
intellectus autem universalium, ne-
cesse est quod cognitio singularium,
quoad nos, sit prior quam cognitio
universalium.

... Et quia sensus exit de potentia in
actum sicut et intellectus, idem etiam
ordo cognitionis apparet in sensu.

Nam prius secundum sensum di-
iudicamus magis commune quam
minus commune, et secundum lo-
cum et secundum tempus.

Secundum locum quidem, sicut, cum
aliquid videtur a remotis, prius
deprehenditur corpus esse, quam
deprehendatur esse animal; et prius
deprehenditur esse animal, quam
deprehendatur esse homo; et prius
homo, quam Socrates vel Plato.

178

REMIGIUS:

(30rb) invenimus sensitivam cogni-
tionem precedere ...

Cum ergo sensus sit singularium
simpliciter, intellectus autem uni-
versalium ... sequitur, quod in cogni-
tione hominis simpliciter accepta,
prius cadit singulare quam univer-
sale omnia simpliciter accipiendo.

(30va) quia omnis nostra cognitio
procedit de potentia ad actum ...

Nihilominus ipsum singulare sub
forma universaliori, id est magis
communi et indistincta, prius cog-
noscitur a sensu et quantum ad
locum et quantum ad tempus.

Et de loco quidem ponit exemplum
Avicenna: ad enim singulare a
remotis veniens, prius cognosco per
sensum sub forma animalis quam
hominis, et prius sub forma hominis
quam Socratis.



Secundum tempus autem, quia puer
a principio prius distinguit hominem
a non homine, quam distinguat hunc
hominem ab alio homine; et ideo
«pueri in principio appellant omnes
viros patres, posterius autem deter-
minant unumquemque», ut dicitur
in I Phys. Et huius ratio manifesta
est.

Quia qui scit aliquid indistincte, ad-
huc est in potentia, ut sicat distinc-
tionis principium ...

(Ad 2) Sic igitur animal in se consi-
deratum, prius est in nostra cogni-
tione quam homo; sed homo prius
est in cognitione nostra quam quod
animal sit pars rationis eius.

Ad quartum dicendum, quod univer-
sale, secundum quod accipitur cum
intentione universalitatis, est qui-
dem quodammodo principium cog-
noscendi, prout intentio universali-
tatis consequitur modum intelligen-
di, qui est per abstractionem.

Non autem est necesse, quod omne,
quod est principium cognoscendi, sit
principium essendi, ut Plato existi-
mavit: cum quandoque cognosca-
mus causam per effectum, et sub-
stantiam per accidentia. Unde uni-
versale sic acceptum secundum sen-
tentiam Aristotelis, non est princi-
pium essendi, neque substantia,
ut patet in VII Metaph.

Si autem consideremus ipsam natu-
ram generis et speciei, prout est in

De tempore autem ponit exemplum
Aristoteles in primo Physicorum,
ubi dicit, quod pueri primum appel-
lant omnes viros patres et feminas
matres. Posterius autem horum
determinant unumquodque. Unde
puer prius distinguit hominem a non
homine quam hunc hominem ab alio
singulari homine ...

Qui autem cognoscit aliquid sub
quadam universalitate et indistincte,
adhuc est in potentia, ut cognoscat
distinctionis principium ...

(32ra) ... animal, prout in se conside-
ratur secundum suam absolutam
considerationem, prius cognoscitur
a nobis quam homo ... prout autem
animal consideratur ut definiens
hominem vel pars definitionis eius,
sic homo prius cognoscitur a nobis
quam animal.

(32va) Ad quartum decimum dicen-
dum, quod universale accipitur dupli-
citer, scilicet pro intentione et pro
re. Primo ergo modo acceptum est
quodam modo principium cognos-
cendi, prout intentio universalitatis
consequitur modum intelligendi, qui
est per abstractionem.

Non est autem necesse, quod omne,
quod est principium cognoscendi,
sit principium essendi, ut Plato
existimavit: cum quandoque cog-
noscamus causam per effectum, et
substantiam per accidentia. Unde
universale sic acceptum, non est
principium essendi neque substan-
tia, secundum sententiam Aristo-
telis, ut patet in VII Metaph.

Secundum autem modo acceptum
universale quodam modo habet ra-

179



singularibus, sic quodammodo habet tionem principii formalis, scilicet
rationem principii formalis respectu  species respectu singularium.
singularium ...

Sed natura generis comparatur ad Sed genus respectu speciei est quasi
naturam speciei magis per modum  principium materiale ...
materialis principii ...

Die wesentliche, zum groBen Teil wortliche Ubereinstimmung der beiden
Texte bedarf keines weiteren Kommentars: Remigio ist ein treuer Schiiler
des Aquinaten. !

RUEDI IMBACH

DIE GRUNDUNG DER PFARREI VAULRUZ 1333
Die Berichtigung eines Irrtums

1. Die Uberlieferung

Die Geschichtsschreibung mit J. Gremaud! und J. Jordan? nahm bis an-
hin kritiklos das Jahr 1303 als Griindungsdatum der Pfarrei Vaulruz durch
Ludwig II. von Savoien, Herr der Waadt. A. Dellion versuchte diese Jah-
reszahl zu erhdrten, obwohl auch 1308 und 1316 fiir méglich gehalten wurde 3.
L. Waeber arbeitete vorsichtig und nahm die Griindung allgemein zu Beginn
des 14. Jahrhunderts an *.

Die genannten Forscher stiitzten sich auf eine franzosische Kopie des
Griindungsaktes aus dem 16. Jahrhundert, die im Mémorial de Fribourg I

1 Die unter 9. zitierten Texte entnehme ich der unverodffentlichten Lizentiats-
arbeit von J.-D. CavicioLl, Rémi de Florence: Extractio ordinata per alphabetum.
Etude et texte de deux questions, le singulier et le premier connu, Fribourg 1978.
— Die neueste Studie zu Remigio ist eben erschienen: E. PaANeELLA. Dibattito sulla
durata legale delle «admonitiones». Un intervento di Fra Remigio dei Girolami OP
(t+ 1319) in: Archivum Fratrum praedicatorum 50 (1980) 85-101. Dort p. 91,
Anm. 18 einige Berichtigungen zu unserem Artikel « Bréve notice».
art. Foerster:

1 J. GREMAUD, Louis de Savoie, seigneur de Vaud, fonde la paroisse de Vaulruz
1303, in: Mémorial de Fribourg I (Fribourg 1854), p. 225-226.

2 J. JorpAN, Vaulruz, in: DHBS, Bd. 8 (Neuchitel 1933), p. 87. Dieser Autor
datiert die Erwerbung von Vaulruz in das Jahr 1302/3 und die Errichtung der
Pfarrei in das Jahr 1308.

3 A. DEerLION, Dictionnaire historique et statistique des paroisses catholiques du
canton de Fribourg, Bd. 12 (Fribourg 1902), p. 5-13.

4+ L. WAEBER, Eglises et chapelles du canton de Fribourg (Fribourg 1957) p. 304.

180



veroffentlicht ist 5. Erst in der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde ein Perga-
ment mit dem lateinischen Text, datiert vom Mai 1303, gefunden 6. Leider
fehlen das Siegel und die Unterschrift des Schreibers. Der jetzige Stand der
paldographischen und diplomatischen Erforschung des Urkundenwesens
der Grafen von Savoyen und ihren Nebenlinien erlaubt noch keine chrono-
logisch genaue Bestimmung dieser Urkunde.

2. Chronologische Widerspriiche

Die Uberpriifung des Textes der Griindungsurkunde ergibt einige Wider-
spriiche mit der angegebenen Datierung von 1303. Sie seien vorerst kurz dar-
gelegt.

Die Regierungsdaten von Ludwig II. (1302-1349) geben die extremen
Datumsgrenzen, erweisen sich aber zur ndhern Abkldarung als nutzlos 7. Vom
pipstlichen Privileg, das in der Urkunde erwihnt ist, fehlt leider auch jede
Spur 8.

Die Urkunde nennt jedoch die Burganlage Ludwigs in Vaulruz. In der Tat
hat Ludwig im September 1316 Land in Vaulruz von Bonaveyr, der Witwe
des Wilhelm von Ferlens, erworben °. Im November des gleichen Jahres er-
weiterte er diesen Besitz durch einen Kauf von Mermetus, dem Teilhaber von
Blonay, und dessen Frau Mermeta, um auf diesem Landstiick eine Burg, eine
freie Stadt oder beides zusammen zu erbauen !°, Es ist wirklich nicht anzu-
nehmen, daBl Ludwig schon 1303 auf einem noch nicht erworbenen Land
eine noch nicht erbaute Burg mit einer Kirche und einem Prarrherren versah.
Diese Kidufe sprechen gegen 1303.

In der Urkunde wird sodann Johannes, Bischof von Lausanne, genannt.
Martin Schmitt und J. Gremaud haben zu Recht von 1300 bis 1306 die An-
wesenheit eines Bischofs Johannes von Capelnos festgestellt. Es handelt sich
jedoch nicht, wie sie annahmen, um einen von Ludwig anerkannten Gegen-
bischof zu Girard von Vuippens (1302-1310), sondern um dessen Weihbischof.
In dieser Stellung miil3te er aber nach damaligem Brauch und Rechtsdenken
mit dem zutreffenden Titel genannt sein. Johannes wird jedoch ausdriick-
lich als Bischof bezeichnet. Dies deutet auf Johann von Rossillon (1324-1341)

5 Diesen Irrtum tibernahm auch M. de Diesbach, Regeste fribourgeois, in: ASHF
Bd. X (Fribourg 1912), p. 169.

6 Archives de I’Etat de Fribourg (kiinftig: AEF), Vaulruz 284. Schon 1919 versah
F. Brulhart dieses Datum mit einem Fragezeichen. AEF, Geistliche Sachen 1716.

7 Uber Ludwig II.: A. VERDEIL, Histoire du canton de Vaud, Bd. I (Lausanne
1849), p. 205-214. — M. Jos%, La Maison de Savoie, les origines, le Comte Vert, le
Comte Rouge (Paris 1956), p. 72-82, mit einem Stammbaum.

8 A. LARGIADER, Die Papsturkunden der Schweiz von Innozent III. bis Martin V.
ohne Zirich, II. Teil: 1198-1418 (Zirich 1970). — Auch die Sammlungen im AEF
weisen nichts auf.

® M. pE DiesBacH, Regeste fribourgeois, p. 189.

10 F. ForeL, Chartes communales du pays de Vaud dés I’an 1214 & I’an 1527, in:
MDSR Bd. XXVII (Lausanne 1872), p. 51-54.

181



oder Johann von Bertrand (1341-1342), die einzigen Bischéfe von Lausanne
mit dem Vornamen Johann zur Zeit Ludwigs !'. Somit spricht auch dies
gegen 1303.

Die Nennung der Einkiinfte, die dem Pfarrherrn von Ludwig geschenkt
wurden, hilft ebenfalls zu einer bessern Datierung. Die vier MaBl Weizen und
Hafer aus dem Zehnten von Vaulruz und die Miihle dieses Ortes werden wohl
mit den Kaufen von 1316 an Ludwig gefallen sein. — Die Miihle von Vuadens
hingegen wurde am 21. Juli 1317 mit dem ganzen Dorf Vuadens und dessen
Rechten von der Abtei Saint Maurice gegen Dorf, Land und Rechte von
Auboranges mit Ludwig getauscht. Diesen Tausch bestitigte Graf Amedeus
V. von Savoyen als Lehensherr von Auboranges 12.

Daneben wird die jahrliche Rente von sieben Pfund in Lausanner Wah-
rung aus der Kastellanei Corbiéres genannt. Ludwig besall aber diese Herr-
schaft erst 1326. Mermet von Corbieres verkaufte nidmlich sein véterliches
Erbe zwischen Februar und Juni jenes Jahres. Erst nach 1326 konnte also
Ludwig iiber die Einkiinfte von Corbiéres verfiigen 3. All diese Tatsachen
sprechen gegen das angegebene Datum von 1303.

3. Das Griindungsjahy 1333

Da der Text der Urkunde beweist, daf3 1303 als Griindungsjahr der Pfarrei
Vaulruz nicht in Frage kommen kann, bleibt zu untersuchen, wann denn
nun dies Ereignis stattgefunden hat. Mit den Erwerbungen Ludwigs und
dessen Tod sind einerseits schon zwei extreme Daten (1326/1349) gegeben.
Die Regierungszeit der beiden Johannes, Bischéfen von Lausanne, riickt
die eine Grenze auf 1342 herunter. Andererseits gibt die Urkunde selbst im
Datum die Einer-Jahreszahl 3. Somit zwingt sich als Griindungsjahr 1333
auf. In der Tat erfiillen sich 1333 alle in der Urkunde genannten Umstédnde.

Mit diesen Angaben diirfte die Unachtsamkeit eines Schreibers, der durch
seine « VergeBlichkeit» drei Jahrzehnte unterschlug, wieder korrigiert sein.

ANHANG

AEF, Vaulruz 284

Pergament, 204 (+ 8 mm Plica) X 218 mm; vormals angehdngtes Siegel
vermittels einfachem Schnitt durch Urkunde und Plica. Dorsualnotiz:
1303 Dotation de I'eglise de Vauruz.

11 M. ScuMITT-]J. GREMAUD, Mémoires historiques sur le diocése de Lausanne,
Bd. IT (Fribourg 1859) p. 72-79, 91-106.

12 J. GREMAUD, Vuadens sous la domination de l'abbaye de Saint-Maurice
d’Agaune (Romont 1865) p. 8-12. — C. FoNTAINE, Vuadens, petit guide historique
(Bulle 1964), p. 13-14.

13 N. Pe1ssarDp, Histoire de la seigneurie et du bailliage de Corbiéres, in: ASHF
Bd. IX (Fribourg 1908), p. 374.

182



Die Griindung der Pfarrei Vaulruz V.1303 (1333)

Nos Ludovicus de Sabaudia, dominus Waudi, notum facimus universis,
quod cum sacrosancte Romane sedis / summus pontifex de gratia ac privi-
legio speciali nobis concessit, quod nos possimus edificare ecclesiam / in
castro nostro de Vaulruz, dyocesis lausannensis, dotando ipsam ecclesiam ad
discretionem dyocesam ita, quod inde / curatus ad curam ipsius ecclesie per
nos presendandus (!) possit sufficienter mediantibus aliis / ad miniculis
substentari. Et nos iam dictam ecclesiam in dicto loco edificaverimus in
honore /| Dei et beate Marie Virginis. Nos habita diligentia deliberatione
super dodotatione dicte ecclesie cum reverendo / patre in Christo domino
Johanne, dei gratia episcopo lausannensis, donamus et concedimus dicte
ecclesie ac curato ad / curam ipsius ecclesie presentando, qui pro tempore
fuerit, pro nobis et nostris heredibus in dotem ac |/ donationem puram,
perpetuam ac irrevocabilem quatuor modios frumenti et quatuor / modios
avene ad consertam mensuram Rotundimontis annui redditus percipiendos,
recuperandos et / habendos a dicto curato, qui pro tempore fuerit, singulis
annis prout ncbis ibi solvi consuevit super [ decimam nostram. Item donamus
et concedimus pure et libere molendinos nostros de / Vaulruz et de Wadens
in hoc, quod dictus curatus, qui pro tempore fuerit, ratione sui / vel dicte
ecclesie sue in dicta decima vel in aliis decimis, que in dicta parrochia / super-
venirent ac etiam in dictis molendinis non possit aliquid ulterius vendicare. /
Item septem libras bonorum lausannensium annui redditus percipiendas,
recuperandas [/ et habendas a dicto curato, qui pro tempore fuerit, super
dominium seu castellaniam nostram | Corberiarum eo super fructus et
inentias eanden singulis annis tempore, quo alias recolligi / consuevit. Quas
quidem asserationes per nos factas dicte ecclesie et dicto curato, qui / pro
tempore fuerit, sub forma suprascripta volumus valere et durare quousque
dictas / asserationes bladi et denariorum in denariis et in blado fecerimus
dicte ecclesie et curato alibi / conpetenter. Donantes ex nunc pro nobis et
nostris heredibus dicte ecclesie ac curato, qui / pro tempore fuerit, plenam et
liberam potestatem propria auctoritate nullius superioris licentia / petita
apprehendi libere et recuperandi singulis annis tam dictum bladum quam /
dictum censum denariorum annui redditus super asserationes supradictas.
Promittentes / bona fide pro nobis et nostris heredibus universa et singula
predicta firmiter attendere ac / a cunctis facere firmiter observare. Mandan-
tes et precipientes per presentes castellano / nostro Corberiarum, qui nunc
est vel pro tempore fuerit, quod ipse dictam ecclesiam aut dictum / curatum
super perceptione premissorum sibi a nobis, ut dictum est, concessorum non
impediat / ullatenus aut perturbet. In cuius rei testimonium sigillum nostrum
presenti littere duximus / apponendum. Datum mense Maii anno domini
m ccc 111

HUBERT FOERSTER

183



	Miszellen = Mélanges

