
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 76 (1982)

Rubrik: Miszellen = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN - MÉLANGES

ZWEI NEUE STUDIEN ÜBER REMIGIUS FLORENTINUS OP (t 1319)

1. Martin Grabmann hat ihn in einem 1925 erschienenen Artikel «Schüler des

heiligen Thomas und Lehrer Dantes» genannt und wollte damit seine Bedeutung

hervorheben: FRA REMIGIO DEI GIROLAMI. Der 1267/68 dem
Dominikanerorden beigetretene Florentiner vermochte in neuerer Zeit in
vermehrtem Maße das Interesse nicht nur der Philosophie- und Kirchenhistoriker,

sondern auch dasjenige der Geschichtsschreiber von Florenz zu wecken.
Remigio hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, dessen Texte neuerdings
vermehrt ediert wurden. Besondere Erwähnung verdienen in diesem
Zusammenhang die Arbeiten von Ovidio Capitani, welcher u.a. die Traktate De
peccato usure und De iustitia veröffentlicht hat (II 'De peccato usure' di
Remigio de' Girolami, in: Studi Medievali, 6/2, 1965, 537-662; L'incompiuto
'Tractatus de iustitia' di fra' Remigio de' Girolami (f 1319), in: Bull. Istit.
Stor. Ital. per il M.E., 72, 1960, 91-134). Über das Verhältnis des Dominikaners

zu Dante orientiert Ch. T. Davis im Artikel «La scuola al tempo di
Dante» in der Enciclopedia Dantesca (5, 1976, 106-109). Folgende Stelle aus
dem Convivio (II, xxii, 7) ist berühmt: «E da questo imaginäre cominciai ad
andare là dov'ella [filosofia] si dimonstrava veracemente, cioè nelle scuole de
li religiosi e a le disputazioni de li filosofanti, si che in picciol tempo, forse
trenta mesi ...»

Um welche Schulen handelt es sich Nach Davis handelt es sich mit großer
Wahrscheinlichkeit um S. Maria Novella: «Molto probabilmente frequenta le
lezioni del convento domenicano di Santa Maria Novella, che quasi certamente

era aperto ai laici» (op. cit. 107B). Wenn es auch keinen eindeutigen Beweis
für einen Einfluß von Fra Remigio auf Dante gibt, so ist es dennoch sehr
wahrscheinlich, daß der Dichter den Vorlesungen und Disputationen des

Dominikaners, der während vierzig Jahren in Florenz lehrte, beigewohnt hat.
Allein das Predigtwerk des Protorhetors ist eindrucksvoll: J. B. Schneyer
führt im Repertorium der lateinischen Sermones des Mittelalters für die Zeit
von 1150 bis 1350 (V, München 1973, 65-134) mehr als tausend Predigten an
(vgl. die kritische Rezension von Emilio Panella OP, Il Repertorio dello
Schneyer e i sermonari di Remigio dei Girolami, in: Memorie Domenicane
(Pistoia), N. S. Il (1980) 632-650; vgl. auch Th. Kaeppeli OP, Scriptores
ordinis praedicatorum, III, Rom 1980, n. 3439-3463a.)

173



2. Maria Consiglia de Matteis versucht in ihrem Buch «La 'teologia politica

comunale' di Remigio de' Girolami», Bologna, Patron Editore, 1977,

cvii-98 S., das politische Schrifttum des Dominikaners in das politisch-geistige

Klima des ausgehenden 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts in
Florenz einzuordnen, neu zu würdigen und legt eine Edition mehrerer Texte vor.
In ihrer Studie untersucht die Autorin nicht nur die neueren Deutungen der
Florentinischen Krise am Ende des 13. Jahrhunderts, sondern ebenfalls das
Krisenbewußtsein der Chronisten G. Villani, P. Compagni und G. Malispini
(lxxii-c). Diese Voraussetzungen erlauben eine sachgemäße Analyse der
politischen Theorien des Remigius (ci-clvii) In seinem Traktat De bono pacis
(1304) entwirft er eine den Bedürfnissen seiner Zeit angepaßte Theorie des

kommunalen Friedens (cxvn), in der er die aristotelisch-thomistische Doktrin
dem Florentischen Stadtstaat anpaßt (cxxin). Remigio spricht nicht mehr
vom imperium, sondern von der civitas - zu ihrer Krise versucht er Stellung
zu beziehen, ihre Probleme versucht er zu lösen: «Quasi tutti i suoi trattati
sono risposte a casi relativi alla vita di Firenze» (cxxix). Remigius ist, wie
O. Capitani im Vorwort bemerkt (xi), kein prophetischer Denker, aber seine

politischen Ansätze weisen einige bemerkenswerte Züge auf. Sein radikaler
Antiindividualismus (cf. evi, cxi, cxxxiii, cxlv, clvi, clvii) ist auffällig,
ebenso seine Lehre vom absoluten Vorrang des mit der civitas identifizierten
bonum commune (cf. cxxxin) : «Bonum commune preamandum est bono

particulari euiuseunque» (cxlv und 15). Nicht weniger erstaunlich ist die
damit zusammenhängende Hochschätzung des Friedens. «Sed summum
bonum multitudinis et finis eius est pax, sicut sanitas est summum bonum
totius corporis... Unde, sicut propter sanitatem totius corporis negligitur
bonum unius membri... ita propter pacem civitatis debet negligi bonum unius
particularis hominis» (55-56). Remigius hat in einzigartiger Weise die Sozialnatur

des Menschen herausgearbeitet und dafür eine markante Formulierung
gefunden, die zitiert zu werden verdient: «Si non est civis, non est homo» (18).
Während Dante das politische Heil der Menschheit von einer Universalmonarchie

erhofft, versucht Remigius das politische Unheil durch eine praxisnahe

Theorie des kommunalen Friedens zu verhindern und zu überwinden:
«Remigio è tra i primi ad applicare il considetto razionalismo politico
aristotelico/tomistico ad una realtà politica estranea alla tradizione della pubblicistica

medioevale» (cxxin). Wen sich auch die politische Philosophie des

Remigius durchweg im Rahmen des Thomismus bewegt, kann dem Versuch
einer Anwendung eben dieser Lehre auf eine konkrete politische Situation
eine gewisse Selbständigkeit nicht abgesprochen werden.

3. Im Anhang legt die Verfasserin die Edition der Traktate De bono communi
(3-51), De bono pacis (55-71) sowie von neun Friedenspredigten (75-94) vor.
Leider lassen diese Ausgaben den Leser unbefriedigt. Es fehlt jegliche Bemerkung

zu den Hss. und den Editionsprinzipien. Wer etwas über die codices

erfahren möchte, muß sich mit zwei kurzen Fußnoten (cix, n. 16; cxlvi,
n. 109) zufrieden geben. E. Panella OP hat in einer kritischen Notiz (Memorie
domenicane, N. S. 7 (1976) 385-389) eine stattliche Anzahl Lesefehler
auffinden können, was an der Zuverlässigkeit der Edition Zweifel wach werden

174



läßt. Das ändert allerdings nichts an der Qualität der Studie zur politischen
Philosophie des Dominikaners.

4. Aus Anlaß des 7. Centenariums der Gründung von S. Maria Novella
erschien von Emilio Panella OP: Per lo studio di Fra Remigio dei Girolami
(t 1319) (Memorie domenicane, N. S. 10 (1979) 313 S.) Im Zentrum dieser
gründlichen Arbeit steht die Teiledition einer Schrift des Remigio, auf welche
seinerzeit Grabmann hingewiesen hatte: Contra falsos ecclesie professores

CF). Sie ist im Cod. C 4.940 der Bibl. Naz. von Florenz (fol. 154vb-196va)
erhalten. Der Verfasser bietet die erstmalige Edition der Kapitel 5-37. Eine
ausführliche Einleitung (19-106) bespricht die einschlägigen Probleme der
handschriftlichen Überlieferung der Werke, behandelt die Strukturprobleme
von CF und orientiert über die Quellen, welche Remigio bei dem großangelegten

Werk benützt hat. Drei wichtige Appendices vervollständigen die
Studie: Während der erste Anhang (155-183) zu einem besseren Verständnis
von CF hinführen soll und zu diesem Zwecke den Index capihdorum und zwölf
weitere Kapitel von CF vorlegt, ist der zweite (183-241) ganz der Biographie
gewidmet. Sein Herzstück ist eine hervorragend dokumentierte Chronologie
(206-233). Auch dieser Teil enthält eine Anzahl erstmals veröffentlichter
Texte, vor allem vier Predigten mit autobiographischen Bemerkungen. Im
dritten Anhang findet man einen vollständigen Werkkatalog sowie u. a.
die Transkription eines Autographs von Remigius (271-283). Die wohl
erstmals erstellte vollständige Bibliographie zu Remigio rundet zusammen mit
den üblichen Indices und nenn Abbildungen das Werk ab, welches, wie
mir scheint, seinen Titel zu Recht trägt, denn es wird zur Ausgangsbasis aller
zukünftigen Studien über Remigius werden.

5. In CF soll in 99 Kapiteln die Universalität des Wissens der Kirche
dargestellt werden : universalitas istius ecclesie intelligitur non solum quantum ad
universitatem locorum... nec solum quantum ad universitatem personarum...
sed etiam quantum ad universitatem notitiarum, puta quia quod pertinet ad

omnem notitiam cuiuscumque scientie vel artis in ista ecclesia reperitur (155,
20-25). Das Vorhaben dieser eigenartigen Ekklesiologie ist klar : Es soll
dargetan werden, in welcher Weise das gesamte Wissen der Zeit in der Kirche
«aufgehoben» ist. Nicht allein die artes liberales (c. 2-40), die naturalis scientia
(c. 41^-2), die medicina (c. 43), die praktische Philosophie (c. 44) und die
Metaphysik (c. 45), sondern auch die artes mechanicae (c. 46-97) werden unter
dieser ganz besonderen Perspektive besprochen. Das große Interesse für die
artes mechanicae, deren Behandlung etwas mehr als die Hälfte der Schrift
ausmacht, ist auffallend: «La comparizione massiva delle artes mechanicae
entro questa summa notitiarum che è la chiesa di Remigio... non è di poco
interesse storico» (52). Als Beispiel der allegorischen Methode, mit deren
Hilfe Remigio sein enzyklopädisches Vorhaben durchführt, kann man einen
Ausschnitt aus dem 46. Kapitel anführen : «Nos antem ad propositum accipia-
mus istas Septem (seil, artes mechanicas) spiritualiter. Ut respondeant Septem

virtutibus, seihtet trivio virtutum theologicarum et quadrivio virtutum
cardinalium, quas omnes diximus in ecclesia reperiri» (162, 14-16).

12 175



Obschon das Unternehmen schon zu seiner Zeit anachronistisch erscheinen
mußte, ist die Schrift für die Geschichte des artes im Mittelalter ein wichtiger
Zeuge. Man ist bei diesem Sachverhalt nicht wenig erstaunt, feststellen zu
müssen, daß weder im Historischen Wörterbuch der Philosophie (Bd. I, Basel
1971, 533-534) noch im Lexikon des Mittelalters (Bd. I, München-Zürich
1980, 1063-1066) unter dem Stichwort artes mechanicae der Namen des

Remigius erwähnt wird Man dürfte von solch gelehrten Lexika erwarten, daß
sie mehr als das Standardwissen der Handbücher vermitteln

Remigius - das sei nebenbei bemerkt - hat auch eine Schrift De divisione
scientie verfaßt, deren Edition von E. Panella zu erwarten ist.

6. Die von E. Panella edierten Kapitel 5-37 beinhalten einen weitläufigen
Exkurs zur «Größe» der Kirche, zu deren Erörterung die Geometrie als
Wissenschaft Anlaß gibt (est enim geometria de magnitudine immobili,
109, 3-4). Die Bedeutung dieses Exkurses war den Historikern nicht
entgangen, wird doch darin recht breit über die päpstliche Machtbefugnis
in temporalibus gehandelt. Während B. Nardi die Stellungnahme glaubte als
intolerantes Manifest der hierokratischen Partei interpretieren zu dürfen,
neigten M. Maccarone und Ch. T. Davis dazu, den Dominikaner als
Anhänger der gemäßigten Mitte zu verstehen. Diese gegensätzlichen Stellungnahmen

lassen sich, wie der Verfasser zeigt, durch gewisse redaktionelle
Unebenheiten erklären (vgl. 66). Im ersten Teil (cc. 6-18) wird die These
«Auctoritas pape excedit omnes huius mundi auctoritates» verfochten; in
den Kapiteln 19-36 wird hingegen dargetan, daß «Ecclesia non habet
auctoritatem super temporalia principaliter et directe». Remigius vertritt letztlich
eine mittlere Position (61) im Streit um das Verhältnis von imperium und
sacerdotium. Dies zeigt seine wohl originellste Leistung in diesem Kontext,
nämlich die Anwendung der Termini directe - indirecte auf das Verhältnis
von geistlicher und weltlicher Macht (vgl. 61). Man sollte allerdings, wie B.
Nardi gezeigt hat (Dal «convivio» alla «Commedia», Rom 1960, 151-313),
die Bedeutung dieser Unterscheidung nicht überschätzen. Immerhin dürfte
es nicht schwierig sein, die Wichtigkeit der hier edierten Kapitel abzuschätzen,
besonders wenn der Datierungsversuch des Verfassers (kurz vor 1298; dazu
77) richtig ist: CF ist ein wichtiges Dokument kirchenpolitischer Publizistik
vor der Bulle Unam sanctam (1302). Trotz der historischen Bedeutung dieser
Kapitel ist der Verfasser der Ansicht, daß die originellste Leistung des
Dominikaners im Bereich der politischen Reflexion in den späteren Schriften (De
boni communi, De bono pacis) zu suchen ist: «L'analisi e gli interventi di
Remigio sui fatti specifici del commune fiorentino spingerà Remigio a

svolgere la nozione di bonum commune In quella di bonum Communis. Un
fatto nuovo e di non poco valore storico... E sarà li il contributo più originale

del fiorentino fra Remigio dei Girolami» (77-78).

7. In den Untersuchungen des Verfassers zur Biographie werden einige neue
Ergebnisse mitgeteilt. Es gelingt ihm z. B., endgültig die Frage, ob Remigius
Hörer des Aquinaten war, zu beantworten. In einer bisher nicht berücksichtigten

Predigt (cf. 191-192) findet sich die Bemerkung «ut lusorie referebat

176



magister meus Thomas de Aquino». Man darf diesen Nebensatz als eine
Reminiszenz einer Vorlesung des Aquinaten, den Remigius während seines zweiten
Pariser Magisteriums gehört haben dürfte, betrachten. Es gelingt dem Verfasser

ferner eine zweite bisher umstrittene Frage zu klären: Anhand mehrerer
Predigten kann er zeigen, daß Remigio 1297/8-1299 in Paris seine Sentenzenvorlesung

hielt (vgl. 193-198 sowie 207). Der vollständige kritische Katalog
ergänzt die umfassenden Untersuchungen zu den codices Remigiani, die den
Band eröffnen (19^4-2). Man kann dem Verfasser nur zustimmen, wenn er
sagt: «E man mano che procede lo spoglio sistematico dei codici remigiani,
ci si persuade sempre di più che il lector di S. Maria Novella ha una sua
personalità culturale e originalità politica; che merita, insomma, d'essere
studiatio e conosciuto 'dall' interno'.» (13). Panellas Beitrag zu dieser Kenntnis

ist nicht gering - und es ist vielleicht allzu bescheiden, wenn er sagt, es
handle sich hier um eine bloß propädeutische Untersuchung. Gründlichkeit,
methodische Sorgfalt sowie großer Materialreichtum erheben das Buch von
P. Panella zu einem gewichtigen Beitrag zur Geschichte seines Ordens, des
Thomismus und der Kirchengeschichte.

8. Es mag angebracht sein, abschließend einige ergänzende Bemerkungen
und Informationen mitzuteilen. Der Verfasser untersucht p. 79-106 recht
ausführlich die Quellen des Remigius. Ein diesbezügliches interessantes
Faktum, das Panella nicht erwähnt, kann hier genannt werden: Es scheint
unbezweifelbar, daß Remigius eine Kopie der Tria Opuscula des Proklos
benützt hat. Im Gegensatz zur Elementatio theologica werden die Opuscula
im Mittelalter ziemlich selten zitiert - außer in der Deutschen Albertschule
(vgl. dazu : Le (Néo)platonisme médiéval, Proclus latin et l'Ecole dominicaine
allemande, in : Rev. théol. philos., 110 (1978) 427^148). Wie bereits Grabmann
festgestellt hat, beruft sich Remigius mehrmals auf die Tria opuscula (vgl.
Mitt. Geistesleben, I, München 1926, 364, 368 ; II, München 1936,420). Es seien
hier drei zusätzliche Belege angeführt, welche beweisen, daß Remigio alle
drei Opuscula kannte (sie sind der Extradio ordinata per alphabetum, Flovenz,
Bibl. Naz. G. 3.465, entnommen. Zu diesem Werk vgl. J.-D. Cavigioli/
R. Imbach: Brève notice sur YExtradio ordinata per alphabetum de Rémi de
Florence OP, in: Archivum Fratrum Praedicatorum, 49 (1979) 105-131).
Im Zusammenhang mit dem Problem der Unsterblichkeit der Seele führt er (a)

folgende Autoritäten an : (fol. 19rb) et multi alii philosophi greci, ut Proclus
in libro De Providentia... (b) In ähnlicher Weise antwortet er auf die Frage
«Utrum deus cognoscit mala»: (99rb) Patet ex auctoritate et Piatonis in
Tymeo et Aristotelis in 1° De anima et 3° Metaphisice etc. et Prodi in libro
De substantia mali etc. (c) Besonders interessant ist folgende Stelle aus der
Quästion «Utrum deus cognoscit certitudinaliter futura contigentia»: (97vb)
Circa quod attendenda sunt duo, scilicet questionis difficultas et solutionis
Veritas. Circa primum notandum, quod difficile videtur quomodo illud, quod
non est certum in se certitudinaliter cognoscatur et quod est in se indetermina-
tum cognoscatur determinate. Unde et Proclus in libro De X questionibus
circa providentiam hic deum invocat in illuminationem sui intellectus. Tamen
ista difficultas faciliter evitatur, si consideretur quomodo unumquodque

177



cognoscitur secundum vim cognoscentis et non secundum cognitionem cogniti,
ut patet per Procium ibi et per Boetium in V° De consolatione. Kein Zweifel:

Remigio besaß ein Exemplar der 1280 durch Wilhelm von Moerbeke
übersetzten Schriften.

9. Das Verhältnis von Remigius zu Thomas beschäftigt die Interpreten seit
langem. O. Capitani (Il 'De peccato usure', 569-573) hat den Beweis
erbracht, daß die Texte des Florentiners z. T. wörtlich mit denen des Aquina-
ten übereinstimmen. Der Verfasser streift das Thema kurz und zitiert eine
Stelle aus dem zweiten Quodlibet, wo ebenfalls eine große Treue zu Thomas,
der als magister meus bezeichnet wird, festzustellen ist. Weitere Belege zum
Thomismus ließen sich in der Extradio finden. Ich möchte hier bloß ein
besonders aufschlußreiches Beispiel belegen. In der Extradio (q. 17,2;
Cod. cit., fol. 28va-34ra) stellt Remigius die Frage: Utrum in hominis cog-
nitione prius cadat magis universale vel minus universale vel singulare.
Entscheidende Teile dieser quaestio stimmen mit Thomas, Summa theol. I,
85, 3 (Utrum magis universalia sint priora in nostra cognitione intellectuali)
überein:

Thomas Remigius:

cognitio intellectiva aliquo modo
a sensitiva primordium sumit.
Et quia sensus est singularium,
intellectus autem universalium,
necesse est quod cognitio singularium,
quoad nos, sit prior quam cognitio
universalium.

(30rb) invenimus sensitivam
cognitionem precedere
Cum ergo sensus sit singularium
simpliciter, intellectus autem
universalium sequitur, quod in cognitione

hominis simpliciter accepta,
prius cadit singulare quam universale

omnia simpliciter accipiendo.

Et quia sensus exit de potentia in
actum sicut et intellectus, idein etiam
ordo cognitionis apparet in sensu.

(30va) quia omnis nostra cognitio
procedit de potentia ad actum

Nam prius secundum sensum di-
iudicamus magis commune quam
minus commune, et secundum
locum et secundum tempus.

Nihilominus ipsum singulare sub
forma universaliori, id est magis
communi et indistincta, prius
cognoscitur a sensu et quantum ad
locum et quantum ad tempus.

Secundum locum quidem, sicut, cum
aliquid videtur a remotis, prius
deprehenditur corpus esse, quam
deprehendatur esse animal; et prius
deprehenditur esse animal, quam
deprehendatur esse homo; et prius
homo, quam Socrates vel Plato.

Et de loco quidem ponit exemplum
Avicenna: ad enim singulare a

remotis veniens, prius cognosco per
sensum sub forma aninialis quam
hominis, et prius sub forma hominis
quam Socratis.

178



Secundum tempus autem, quia puer
a principio prius distinguit hominem
a non homine, quam distinguât hunc
hominem ab alio homine; et ideo
«pueri in principio appellant omnes
viros patres, posterius autem
determinant unumquemque», ut dicitur
in I Phys. Et huius ratio manifesta
est.

De tempore autem ponit exemplum
Aristoteles in primo Physicorum,
ubi dicit, quod pueri primum appellant

omnes viros patres et feminas
matres. Posterius autem horum
determinant unumquodque. Unde
puer prius distinguit hominem a non
homine quam hunc hominem ab alio
singulari homine

Quia qui seit aliquid indistincte,
adhuc est in potentia, ut sicat distinc-
tionis principium

Qui autem cognoscit aliquid sub
quadam universalitate et indistincte,
adhuc est in potentia, ut cognoscat
distinctionis principium

(Ad 2) Sic igitur animal in se consi-
deratum, prius est in nostra cogni-
tione quam homo; sed homo prius
est in cognitione nostra quam quod
animal sit pars rationis eius.

(32ra) animal, prout in se considerata

secundum suam absolutam
considerationem, prius cognoscitur
a nobis quam homo prout autem
animal consideratur ut definiens
hominem vel pars definitionis eius,
sic homo prius cognoscitur a nobis
quam animal.

Ad quartum dicendum, quod universale,

secundum quod accipitur cum
intentione universalitatis, est
quidem quodammodo principium cog-
noscendi, prout intentio universalitatis

consequitur modum intelligen-
di, qui est per abstractionem.

(32va) Ad quartum decimum dicendum,

quod universale accipitur dupli-
citer, scilicet pro intentione et pro
re. Primo ergo modo acceptum est
quodam modo principium cognos-
cendi, prout intentio universalitatis
consequitur modum intelligendi, qui
est per abstractionem.

Non autem est necesse, quod omne,
quod est principium cognoscendi, sit
principium essendi, ut Plato existi-
mavit: cum quandoque cognosca-
mus causam per effectum, et sub-
stantiam per accidentia. Unde
universale sic acceptum secundum sen-
tentiam Aristotelis, non est principium

essendi, neque substantia,
ut patet in VII Metaph.

Non est autem necesse, quod omne,
quod est principium cognoscendi,
sit principium essendi, ut Plato
existimavit: cum quandoque cog-
noscamus causam per effectum, et
substantiam per accidentia. Unde
universale sic acceptum, non est
principium essendi neque substantia,

secundum sententiam Aristotelis,

ut patet in VII Metaph.

Si autem consideremus ipsam naturam

generis et speciei, prout est in
Secundum autem modo acceptum
universale quodam modo habet ra-

179



singularibus, sic quodammodo habet tionem principii formalis, scilicet
rationem principii formalis respectu species respectu singularium.
singularium

Sed natura generis comparatur ad Sed genus respectu speciei est quasi
naturam speciei magis per modum principium materiale
materialis principii

Die wesentliche, zum großen Teil wörtliche Übereinstimmung der beiden
Texte bedarf keines weiteren Kommentars: Remigio ist ein treuer Schüler
des Aquinaten. l

Ruedi Imbach

DIE GRÜNDUNG DER PFARREI VAULRUZ 1333

Die Berichtigung eines Irrtums

1. Die Überlieferung

Die Geschichtsschreibung mit J. Gremaud1 und J. Jordan2 nahm bis
anhin kritiklos das Jahr 1303 als Gründungsdatum der Pfarrei Vaulruz durch
Ludwig IL von Savoien, Herr der Waadt. A. Dellion versuchte diese
Jahreszahl zu erhärten, obwohl auch 1308 und 1316 für möglich gehalten wurde 3.

L. Waeber arbeitete vorsichtig und nahm die Gründung allgemein zu Beginn
des 14. Jahrhunderts an 4.

Die genannten Forscher stützten sich auf eine französische Kopie des

Gründungsaktes aus dem 16. Jahrhundert, die im Mémorial de Fribourg I

1 Die unter 9. zitierten Texte entnehme ich der unveröffentlichten Lizentiats-
arbeit von J.-D. Cavigioli, Rémi de Florence: Extractio ordinata per alphabetum.
Etude et texte de deux questions, le singulier et le premier connu, Fribourg 1978.

- Die neueste Studie zu Remigio ist eben erschienen: E. Panella. Dibattito sulla
durata legale delle «admonitiones». Un intervento di Fra Remigio dei Girolami OP

(t 1319) in: Archivum Fratrum praedicatorum 50(1980)85-101. Dort p. 91,
Anm. 18 einige Berichtigungen zu unserem Artikel «Brève notice»,
art. Foerster:

1 J. Gremaud, Louis de Savoie, seigneur de Vaud, fonde la paroisse de Vaulruz
1303, in: Mémorial de Fribourg I (Fribourg 1854), p. 225-226.

2 J. Jordan, Vaulruz, in: DHBS, Bd. 8 (Neuchâtel 1933), p. 87. Dieser Autor
datiert die Erwerbung von Vaulraz in das Jahr 1302/3 und die Errichtung der
Pfarrei in das Jahr 1308.

3 A. Dellion, Dictionnaire historique et statistique des paroisses catholiques du
canton de Fribourg, Bd. 12 (Fribourg 1902), p. 5-13.

4 L. Waeber, Eglises et chapelles du canton de Fribourg (Fribourg 1957) p. 304.

180



veröffentlicht ist5. Erst in der Mitte des 20. Jahrhunderts wurde ein Pergament

mit dem lateinischen Text, datiert vom Mai 1303, gefunden 6. Leider
fehlen das Siegel und die Unterschrift des Schreibers. Der jetzige Stand der
paläographischen und diplomatischen Erforschung des Urkundenwesens
der Grafen von Savoyen und ihren Nebenlinien erlaubt noch keine chronologisch

genaue Bestimmung dieser Urkunde.

2. Chronologische Widersprüche

Die Überprüfung des Textes der Gründungsurkunde ergibt einige
Widersprüche mit der angegebenen Datierung von 1303. Sie seien vorerst kurz
dargelegt.

Die Regierungsdaten von Ludwig IL (1302-1349) geben die extremen
Datumsgrenzen, erweisen sich aber zur nähern Abklärung als nutzlos 7. Vom
päpstlichen Privileg, das in der Urkunde erwähnt ist, fehlt leider auch jede
Spur 8.

Die Urkunde nennt jedoch die Burganlage Ludwigs in Vaulruz. In der Tat
hat Ludwig im September 1316 Land in Vaulruz von Bonaveyr, der Witwe
des Wilhelm von Ferlens, erworben 9. Im November des gleichen Jahres
erweiterte er diesen Besitz durch einen Kauf von Mermetus, dem Teilhaber von
Blonay, und dessen Frau Mermeta, um auf diesem Landstück eine Burg, eine
freie Stadt oder beides zusammen zu erbauen 10. Es ist wirklich nicht
anzunehmen, daß Ludwig schon 1303 auf einem noch nicht erworbenen Land
eine noch nicht erbaute Burg mit einer Kirche und einem Prarrherren versah.
Diese Käufe sprechen gegen 1303.

In der Urkunde wird sodann Johannes, Bischof von Lausanne, genannt.
Martin Schmitt und J. Gremaud haben zu Recht von 1300 bis 1306 die
Anwesenheit eines Bischofs Johannes von Capelnos festgestellt. Es handelt sich
jedoch nicht, wie sie annahmen, um einen von Ludwig anerkannten
Gegenbischof zu Girard von Vuippens (1302-1310), sondern um dessen Weihbischof.
In dieser Stellung müßte er aber nach damaligem Brauch und Rechtsdenken
mit dem zutreffenden Titel genannt sein. Johannes wird jedoch ausdrücklich

als Bischof bezeichnet. Dies deutet auf Johann von Rossillon (1324-1341)

5 Diesen Irrtum übernahm auch M. de Diesbach, Regeste fribourgeois, in: ASHF
Bd. X (Fribourg 1912), p. 169.

6 Archives de l'Etat de Fribourg (künftig: AEF), Vaulruz 284. Schon 1919 versah
F. Brülhart dieses Datum mit einem Fragezeichen. AEF, Geistliche Sachen 1716.

7 Über Ludwig II. : A. Verdeil, Histoire du canton de Vaud, Bd. I (Lausanne
1849), p. 205-214. - M. José, La Maison de Savoie, les origines, le Comte Vert, le
Comte Rouge (Paris 1956), p. 72-82, mit einem Stammbaum.

8 A. Largiadèr, Die Papsturkunden der Schweiz von Innozent III. bis Martin V.
ohne Zürich, IL Teil: 1198-1418 (Zürich 1970). - Auch die Sammlungen im AEF
weisen nichts auf.

9 M. de Diesbach, Regeste fribourgeois, p. 189.
10 F. Forel, Chartes communales du pays de Vaud dès l'an 1214 à l'an 1527, in:

MDSR Bd. XXVII (Lausanne 1872), p. 51-54.

181



oder Johann von Bertrand (1341-1342), die einzigen Bischöfe von Lausanne
mit dem Vornamen Johann zur Zeit Ludwigs n. Somit spricht auch dies

gegen 1303.
Die Nennung der Einkünfte, die dem Pfarrherrn von Ludwig geschenkt

wurden, hilft ebenfalls zu einer bessern Datierung. Die vier Maß Weizen und
Hafer aus dem Zehnten von Vaulruz und die Mühle dieses Ortes werden wohl
mit den Käufen von 1316 an Ludwig gefallen sein. - Die Mühle von Vuadens
hingegen wurde am 21. Juli 1317 mit dem ganzen Dorf Vuadens und dessen

Rechten von der Abtei Saint Maurice gegen Dorf, Land und Rechte von
Auboranges mit Ludwig getauscht. Diesen Tausch bestätigte Graf Amedeus
V. von Savoyen als Lehensherr von Auboranges 12.

Daneben wird die jährliche Rente von sieben Pfund in Lausanner Währung

aus der Kastellanei Corbières genannt. Ludwig besaß aber diese
Herrschaft erst 1326. Mermet von Corbières verkaufte nämlich sein väterliches
Erbe zwischen Februar und Juni jenes Jahres. Erst nach 1326 konnte also

Ludwig über die Einkünfte von Corbières verfügen 13. All diese Tatsachen
sprechen gegen das angegebene Datum von 1303.

3. Das Gründungsjahr 1333

Da der Text der Urkunde beweist, daß 1303 als Gründungsjahr der Pfarrei
Vaulruz nicht in Frage kommen kann, bleibt zu untersuchen, wann denn

nun dies Ereignis stattgefunden hat. Mit den Erwerbungen Ludwigs und
dessen Tod sind einerseits schon zwei extreme Daten (1326/1349) gegeben.
Die Regierungszeit der beiden Johannes, Bischöfen von Lausanne, rückt
die eine Grenze auf 1342 herunter. Andererseits gibt die Urkunde selbst im
Datum die Einer-Jahreszahl 3. Somit zwingt sich als Gründungsjahr 1333

auf. In der Tat erfüllen sich 1333 alle in der Urkunde genannten Umstände.
Mit diesen Angaben dürfte die Unachtsamkeit eines Schreibers, der durch

seine «Vergeßlichkeit» drei Jahrzehnte unterschlug, wieder korrigiert sein.

ANHANG

AEF, Vaulruz 284

Pergament, 204 (4- 8 mm Plica) x 218 mm; vormals angehängtes Siegel
vermittels einfachem Schnitt durch Urkunde und Plica. Dorsualnotiz :

1303 Dotation de l'eglise de Vauruz.

11 M. Schmitt-J. Gremaud, Mémoires historiques sur le diocèse de Lausanne,
Bd. II (Fribourg 1859) p. 72-79, 91-106.

12 J. Gremaud, Vuadens sous la domination de l'abbaye de Saint-Maurice
d'Agaune (Romont 1865) p. 8-12. - C. Fontaine, Vuadens, petit guide historique
(Bulle 1964), p. 13-14.

13 N. Peissard, Histoire de la seigneurie et du bailliage de Corbières, in: ASHF
Bd. IX (Fribourg 1908), p. 374.

182



Die Gründung der Pfarrei Vaulruz V.1303 (1333)

Nos Ludovicus de Sabaudia, dominus Waudi, notum facimus universis,
quod cum sacrosancte Romane sedis / summus pontifex de gratia ac privilegio

speciali nobis concessit, quod nos possimus edificare ecclesiam / in
castro nostro de Vaulruz, dyocesis lausannensis, dotando ipsam ecclesiam ad
discretionem dyocesam ita, quod inde / curatus ad curam ipsius ecclesie per
nos presendandus possit sufficienter mediantibus aliis / ad miniculis
substentari. Et nos iam dictam ecclesiam in dicto loco edificaverimus in
honore / Dei et beate Marie Virginis. Nos habita diligentia deliberatione
super dodotatione diete ecclesie cum reverendo / patre in Christo domino
Johanne, dei gratia episcopo lausannensis, donamus et concedimus diete
ecclesie ac curato ad / curam ipsius ecclesie presentando, qui pro tempore
fuerit, pro nobis et nostris heredibus in dotem ac / donationem puram,
perpetuam ac irrevocabilem quatuor modios frumenti et quatuor / modios
avene ad consertam mensuram Rotundimontis annui redditus percipiendos,
recuperandos et / habendos a dicto curato, qui pro tempore fuerit, singulis
annis prout nobis ibi solvi consuevit super / decimam nostrani. Item donamus
et concedimus pure et libere molendinos nostros de / Vaulruz et de Wadens
in hoc, quod dictus curatus, qui pro tempore fuerit, ratione sui / vel diete
ecclesie sue in dieta decima vel in aliis decimis, que in dieta parrochia / super-
venirent ac etiam in dictis molendinis non possit aliquid ulterius vendicare. /
Item septem libras bonorum lausannensium annui redditus percipiendas,
recuperandas / et habendas a dicto curato, qui pro tempore fuerit, super
dominium seu castellaniam nostrani / Corberiarum eo super fructus et
inentias eanden singulis annis tempore, quo alias recolligi / consuevit. Quas
quidem asserationes per nos factas diete ecclesie et dicto curato, qui / pro
tempore fuerit, sub forma suprascripta volumus valere et durare quousque
dictas / asserationes biadi et denariorum in denariis et in biado fecerimus
diete ecclesie et curato alibi / conpetenter. Donantes ex nunc pro nobis et
nostris heredibus diete ecclesie ac curato, qui / pro tempore fuerit, plenam et
liberam potestatem propria auctoritate nullius superioris licentia / petita
apprehendi libere et recuperandi singulis annis tam dictum bladum quam /
dictum censum denariorum annui redditus super asserationes supradictas.
Promittentes / bona fide pro nobis et nostris heredibus universa et singula
predicta firmiter attendere ac / a cunctis facere firmiter observare. Mandantes

et precipientes per présentes castellano / nostro Corberiarum, qui nunc
est vel pro tempore fuerit, quod ipse dictam ecclesiam aut dictum / curatum
super perceptione premissorum sibi a nobis, ut dictum est, concessorum non
impediat / ullatenus aut perturbet. In cuius rei testimonium sigillum nostrum
presenti littere duximus / apponendum. Datum mense Maii anno domini
m ccc 111.

Hubert Foerster

183


	Miszellen = Mélanges

