
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 75 (1981)

Rubrik: Miszelle = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLE - MÉLANGES

1500 JAHRE BENEDIKT VON NURSIA

Aus Anlaß der 1500sten Wiederkehr des Geburtsjahrs des Benedikt von
Nursia fand vom 29. September bis 5. Oktober 1980 in Norcia, Subiaco,
Cassino und Montecassino ein internationaler Kongreß unter dem Titel
«San Benedetto nel suo tempo» statt, wozu das Centro italiano di studi sull'alto

medioevo Spoleto eingeladen hatte. Das reiche Vortragsprogramm
gruppierte sich in zwei hauptsächliche Abteilungen, deren eine allgemein
Problemen des Mönchtums im Frühmittelalter galt, während die andere mit
Forschungen zur oder ausgehend von der Benediktinerregel umschrieben
werden kann. Es lag am Festcharakter des Kongresses wie auch an der
großen Zahl der vortragenden Ordensangehörigen, daß ein synthetisch
versöhnlicher Geist die Vorträge beseelte und kritische Stellungnahmen
meist nur zwischen den Zeilen oder in Nebensätzen zu hören waren. Im
folgenden sollen aus der Fülle der gebotenen Vorträge einige Ausführungen
vorgestellt werden. Die Auswahl ist bedingt durch das spezielle Interesse
der Berichtenden, die als Redaktorin des Benediktinerbandes der Helvetia
Sacra am Kongreß teilnahm.

In der brillanten Eröffnungsrede charakterisierte Jacques Fontaine ' die
Verfasserleistung Benedikts als die eines typisch römischen Genies. Im Geist
römischer Jurisprudenz habe er die Regel, fußend auf griechischen, orientalischen

und westlichen Vorbildern, geschaffen. Die Einflüsse von Basilius und
Pachomius, als Schöpfer eines unerreichbaren Ideals von Mönchtum, von
Cassian und Augustin, als Wegweiser in konkreten Belangen der Organisation

der Gemeinschaft, wurden vorgestellt. In der synthetischen Kraft, die
die Regula Benedicti auszeichnet, bildet sie eine Parallele zum anderen etwa
gleichzeitig entstandenen großen römischen Werk, zu den Novellen Justinians.

Friedrich Prinz 2 versuchte, die Wirkungsgeschichte der Regula Benedicti,
die im 7. Jh. im fränkischen Merowingerreich einsetzt, durch das 8. Jh.

1 Le monachisme de saint Benoît au carrefour spirituel de l'Orient et de
l'Occident.

2 Italien, Gallien und das frühe Merowingerreich: ein Strukturvergleich zweier
monastischer Landschaften.

239



hindurch dort stetig anwächst, auch in Italien erst über die Vermittlung der
Franken anfängt und schließlich unter den Karolingern als im Reich
alleingültige Regel einen Höhepunkt erreicht, durch einen Strukturvergleich
zwischen Italien und Gallien als unterschiedlichen monastischen Landschaften

zu erhellen. Eine Analyse der hagiographischen Literatur vor Beda,
abgesehen von Märtyrerlegenden, ergibt, daß für Italien Lebensbeschreibungen

heiliger Bischöfe den überwiegenden Anteil bilden, während in
Gallien etwa zu gleichen Teilen Bischöfe und Mönche als Heilige erscheinen.
Darin manifestiert sich der Unterschied einer vollständig städtisch
dominierten Episkopalkirche in Italien gegenüber einer besonders in Nordgallien
- in dessen agrarischen, Missionsgebieten mit noch ungefestigter
Bistumsorganisation - stark durch das Mönchtum bestimmten Kirche. Daß sich
hier nun die Benediktregel derart durchsetzte, liegt in ihrer Variabilität und
Praktikabilität, die sich in den verschiedensten Gebieten auswies, dann auch
in ihrer Förderung durch Königtum und Adel der Merowinger. Die Rolle
Gregors des Großen bleibt umstritten. Möglicherweise könnte er die Regula
Benedicti für die ländlichen fränkischen Klöster propagiert haben, während
er sie für die städtischen Bischofsklöster in Italien nicht empfahl. Sehr
aufschlußreich erweiterte der Literaturbericht von Georg Jenal 3 über die frühen
Klöster Italiens bis zur Zeit Benedikts diese Ausführungen. Das vorbenedik-
tinische Mönchtum Italiens wird in der älteren übergreifenden Literatur
meist nur kurz, wenn überhaupt, als Vorstufe abgehandelt, ohne daß in
Betracht gezogen wird, wie gering die zeitgenössische Wirkung Benedikts
und sein Regel war. Als wichtigste Forschungsetappen wurden die Darstellungen

von Jean Mabillon, die erst in jüngster Zeit überholt wurde, von
Rudolf Lorenz, Ernst Spreitzenhofer und Gregorio Penco genannt, wobei bis
heute die vielen in den hagiographischen Quellen überlieferten Klostergrün-
dungen durch Bischöfe zu unkritisch übernommen wurden, obwohl nur in
ganz wenigen Fällen der Nachweis der bischöflichen Gründung erbracht
werden kann, und der literarische Topos, daß ein heiliger Bischof eben Klöster

gründen muß, nicht angemessen berücksichtigt wurde. Hervorgehoben
wurde, daß für das italienische Mönchtum im Gegensatz zum orientalischen
bis zu Benedikt kein Antagonismus zur Episkopalkirche zu fassen ist,
sondern es erscheint harmonisch darin integriert. Entsprechend erklärt sich
auch, daß die Beschlüsse des Konzils von Chalcedon über die Stellung der
Mönche in der Kirche im Westen bis zur Sammlung des Dionysius Exiguus
(Anf. 6. Jh.) nicht rezipiert wurden.

Zum Forschungsstand der Textkritik in den Regeleditionen gaben die

Ausführungen von Jean Gribomont 4 zum Thema Benediktregel und Bibel
einen nachdenklich stimmenden Einblick. In Zahlenkolonnen wurden die
Zitate und Allusionen aus der Bibel, die Benedikt aus der Regula Magistri
übernommen hat, neben seinen eigenen für die einzelnen biblischen Bücher

3 Die frühen Klöster Italiens bis zur Zeit Benedikts. Forschungsstand und
Probleme.

4 La Regola e la Bibbia.

240



aufgelistet, woraus die verschiedensten Summen gezogen werden können,
z. B. Vergleiche über die Verwendung vom Alten und Neuen Testament, über
die entsprechenden Unterschiede beim Magister und bei Benedikt etc. Total
ergeben sich 258 bzw. 307 (wenn die Wiederholungen mitgezählt werden)
Stellen, während 134 weitere von anderen Forschern mitgezählte Stellen
eliminiert wurden. Aus diesen Zahlen ergibt sich, scheint mir, doch ein eher
zufälliges Resultat, was bei einem der bestuntersuchten Texte des Mittelalters

einigermaßen erstaunlich anmutet. Was als Zitat, was nur als unbewußt
in die Feder fließende, an Biblisches anklingende Formulierung zu werten sei,
kann wohl nie restlos aufgehellt werden, so daß die philologische Akribie
angesichts der allzugroßen objektiven Unsicherheiten sichtbar an ihre
Grenzen stößt, wie auch im speziellen Fall nur hypothetisch zu ergründen ist,
welche Bibelfassung Benedikt benützte. Unbestritten ist, daß vielleicht
gerade deswegen der wissenschaftliche Geist sich umso enthusiastischer in
solche Fragestellungen verbeißt.

Cyrill Vogel 5 legte dar, inwiefern die Regula Benedicti im liturgischen
Bereich einen Wendepunkt darstellt. Während im Mönchtum vor Benedikt
die Mönche zu Messe und Kommunion die nächstgelegene Pfarrkirche
aufsuchten oder einen Priester dazu ins Kloster baten, wobei es als Ausnahme
galt, wenn infolge eines Klostereintritts ein Priester unter den Mönchen war,
bedeutet die Bestimmung im 62. Kapitel der Regel, daß der Abt einen geeigneten

Mönch aussuchen könne, um ihn zum Priester oder Diakon ordinieren
zu lassen, ein Novum in der Regelliteratur. Etwa gleichzeitig wird diese

Regelung in der Justinianschen Novelle 133, 2 festgehalten. Damit wurden
mehrere erst in späterer Zeit stattfindende Entwicklungen des Mönchtums als
Möglichkeiten grundgelegt, nämlich, daß der Mönch das Kloster prinzipiell
nicht verläßt, die Emanzipation der Klöster vom Ortsbischof, die Klerikali-
sierung des Mönchtums, um die wichtigsten zu nennen.

Albert d'Haenens 6 zeigte auf, daß die aszetischen Vorschriften über die
materielle Lebensführung in der Regula Benedicti, die als Bruch zum
sinnlichen Weltleben gemeint waren, in der «longue durée» zu Selbstverständlichkeiten

der Lebensführung für jedermann wurden, auf denen noch unsere
culture matérielle beruht. Besonders einsichtig waren die kulinarischen
Exkurse über Eier-, Käse-, Gemüse- und Salatspeisen, die erst im Zusammenhang
mit Fastenvorschriften entwickelt wurden, wie auch der Hinweis auf die
Strukturierung des Tagesablaufs oder des sozialen Verhaltens in bezug auf
die Gruppe oder die Leitung.

Ein bisher vernachlässigter Untersuchungsansatz verspricht nach den
Ausführungen von Anscari Mundo ' in der Regelfrage grundlegend
weiterführende Erkenntnisse. Da die Regeleditoren die einzelnen Regeltexte als
isolierte Entitäten werten, wurde ihrem Überlieferungszusammenhang inner-

5 La Règle de saint Benoît et le culte chrétien. Prêtre-moine et moine-prêtre.
6 Culture matérielle, souci du corps et ascèse dans le monachisme bénédictin

médiéval.
7 Le regole monastiche come tradizione codicologica: i «codices regularum».

16 241



halb eines oder auch mehrerer Corpora Regularum kaum Beachtung
geschenkt. Aus den erhaltenen Codices bis zum 9. Jh. lassen sich bezüglich
des Aufbaus dieser Corpora chronologisch und regional Typen feststellen.
Nach einer codikologischen Bestandsaufnahme lassen sich im 6. Jh. in
Italien fünf Typen nachweisen (alle ohne Regula Benedicti) ; im 7. und 8. Jh.
entstehen im fränkischen Raum, besonders im Einflußbereich der Colum-
bansklöster vier verschiedene zeitlich aufeinanderfolgende Sammlungen,
worin erstmals auch die Regula Benedicti enthalten ist; etwa gleichzeitig
entstand auch ein spanisch-westgotisches Corpus. Das letzte, reichste und
vollständigste Corpus schuf schließlich Benedikt von Aniane. Diese Bestandsaufnahme

ergibt für die Regula Benedicti, daß sie erst spät in die Corpora
aufgenommen wurde, und zwar nicht in italienischen Sammlungen, sondern
zuerst in fränkischen.

Zur Leitung und Struktur der monastischen Gemeinschaft bei Benedikt
und in seinem Umkreis untersuchte Adalbert de Vogué 8 die Regula Magistri,
die unmittelbare Grundlage von Benedikts eigener Regel, diese selbst und
das 2. Buch der Dialogi Gregors des Großen. Anhand von Wortschatzverschiebungen

zeigte er auf, daß die monastische Gemeinschaft die vom Magister
vorzüglich im Bild der Schule Christi begriffen wird, bei Benedikt und vor
allem bei Gregor darüberhinaus als Familie aufgefaßt wird, wie der
Vorsteher vom Lehrer zum Vater, die Mönche von Schülern zu Brüdern werden.

In ihren Ausführungen über die Verwendung der Benediktsregel in
Frauenklöstern analysierte Sœur Lazare de Seilhac 9 drei auf der Regula
Benedicti beruhende Frauenregeln des 7.-10. Jhs., wobei in zwei wesentlichen
Bereichen Abweichungen zur Fassung für Männer festzustellen sind, nämlich
über die Vorsteherin (Kap. 2 der RB) und über die Gastfreundschaft. Sonst
ergibt sich, daß die Benediktinerregel mühelos für Frauen anzuwenden ist,
wie dies ja unzählige Frauenklöster durch alle Zeiten hindurch erwiesen
haben.

In seiner Schlußrede subsumierte Jean Leclerq in meisterhafter Weise die
Fülle der Vorträge und Mitteilungen, die während des Kongresses gehalten
wurden, in unnachahmlicher essayistischer Dialektik unter die Leitidee der
Freiheit, die nach seiner Überzeugung in der Regula Benedikti und in ihrer
Geschichte in ausgezeichnetem Maße wirksam geworden sei.

Elsanne Gilomen-Schenkel

8 Structure et gouvernement de la communauté monastique chez saint Benoît
et autour de lui.

9 L'utilisation de la Règle de saint Benoît dans les monastères féminins.

242



DIE ZISTERZIENSER
ORDENSLEBEN ZWISCHEN IDEAL UND WIRKLICHKEIT

Nicht nur der Benediktinerorden beging im Jahr 1980 aus Anlaß der
1500jährigen Wiederkehr der Geburt seines Gründers ein großes Gedenkjahr

mit zahlreichen wissenschaftlichen und kommemorativen Veranstaltungen,

auch der aus ihm hervorgegangene Reformorden der Zisterzienser
erhielt Beachtung und eine großangelegte Darstellung seiner Geschichte:
vom 3. Juli bis 28. September 1980 fand im Krönungssaal des Rathauses
in Aachen eine Ausstellung statt, unter dem Titel «Die Zisterzienser - Ordensleben

zwischen Ideal und Wirklichkeit», veranstaltet vom Landschaftsverband

Rheinland und vom Rheinischen Museumsamt, Brauweiler. Die
didaktisch hervorragend aufgebaute und stark besuchte Schau umfaßte
zehn Hauptabteilungen, wovon sieben die Geschichte des Zisterzienser-
orclens im Mittelalter dokumentierten (1. Anfänge, 2. Ämter und Organisation,

3. Gottesdienst, 4. Wirtschaft, Besitz und Wissenschaft, 5. Schutzherren

und Ausbreitung, 6. Kunst, 7. Verfall und Reform) und die restlichen
drei die Weiterentwicklung bis in die Gegenwart verfolgten (8. Reformation,

9. Zeitalter des Barock, 10. Das 19. und 20. Jahrhundert). Neben der
Schwerpunktbildung im Mittelalter, hinreichend begründet durch die
historische Rolle des Ordens, war auch eine - im Titel der Ausstellung vielleicht
nicht genügend zum Ausdruck gebrachte, aber durch organisatorische Zwänge
gerechtfertigte - geographische Einschränkung der über 300 Exponate auf
den deutschsprachigen Raum vorgenommen worden, und mehr als ein Drittel
von ihnen entfiel auf die rheinischen Zisterzen. Aus allen bedeutenden
Klöstern im Gebiet der Bundesrepublik und ihrer Nachbarländer waren Objekte
ausgestellt. Neben künstlerisch erstrangigen Werken wie den Bibeln von
Heisterbach und Kamp, dem Brevier der Äbte von Salem, dem Prachtkreuz
aus der Abtei Tennenbach oder dem Antependium aus Kamp gab es wichtige
Dokumente zur Verfassungsgeschichte des Ordens oder zur Wirtschaftsgeschichte

einzelner Klöster zu sehen, etwa den «Codex Salermitanus» oder
den Binger Rotulus des Klosters Ebrach, sowie zahlreiche Gegenstände, die
das Alltagsleben in den Konventen veranschaulichten. Die Objekte und
Themenbereiche waren immer mit gut verständlichen Informationstexten
versehen.

Die eingehende Beschreibung aller ausgestellten Originalwerke und Dokumente

füllt den zweiten Teil eines umfangreichen, von über 70 Fachleuten
gestalteten Kataloges '. Dessen erster Teil enthält auf 400 S. 30 Aufsätze,
welche durch die breite Streuung ihrer Titel die Spannweite des gestellten
Gesamtthemas, die Verfassungs-, Wirtschafts-, politische, kulturelle,
geistigreligiöse Geschichte des Zisterzienserordens sowie seine Kunstgeschichte von

1 Die Zisterzienser. Ordensleben zwischen Ideal und Wirklichkeit, (Schriften des

Rheinischen Museumsamtes 10), Köln 1980, 707 S.

243



den Anfängen bis in die Neuzeit, abzudecken versuchen. Den Hauptharst
der Autoren bildet eine Gruppe von Berliner Historikern, die sich in einem
seit 1972/73 am Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universität Berlin
bestehenden Arbeitskreis «Vergleichende Ordensforschung» seit mehreren
Jahren mit der Geschichte des Zisterzienserordens beschäftigt und in den
inzwischen in vier Bänden vorliegenden «Zisterzienser-Studien» vor allem die
politische, wirtschaftliche und soziale Verflechtung west- und mitteldeutscher
Zisterzen untersucht hatten. Wohl vor allem dank der Mitarbeit dieser
führenden Vertreter der deutschen Mittelalterforschung und weiterer
international anerkannter Ordenshistoriker an der Ausstellung und am Katalogband

kam ein Unternehmen von hohem wissenschaftlichem Anspruch
zustande. Die Aufsätze vermögen die vom weiten, komplexen Thema her
geweckten Erwartungen in hohem Maße zu erfüllen; die Beiträge referieren
nicht nur den neuesten Stand der in den letzten Jahren stark ausgeweiteten
und intensivierten Zisterzienserforschung, namentlich was das Mittelalter
betrifft, sondern sie bieten darüber hinaus oft neue, auf der Grundlage eigener
Forschung der Verfasser beruhende Einsichten. Da es nicht möglich ist,
an dieser Stelle auf alle 30 Aufsätze einzugehen, seien lediglich einige Titel
angeführt : Kaspar Elm, Die Stellung des Zisterzienserordens in der Geschichte
des Ordenswesens, S. 31—40 ; Jürgen Miethke, Die Anfänge des Zisterzienserordens,

S. 41-46; ders., Bernhard von Clairvaux, S. 47-56; Ludwig Schmugge,
Zisterzienser, Kreuzzug und Heidenkrieg, S. 57-68; Bernhard Schimmelpfennig,

Zisterzienser, Papsttum und Episkopat im Mittelalter, S. 69-85;
Gerhard B. Winkler, Die Ausbreitung des Zisterzienserordens im 12. und
13. Jahrhundert, S. 87-92; Christian Mossig, Verfassung des Zisterzienserordens

und Organisation der Einzelklöster, S. 115-124; Maren Kuhn-Rehfus,
Zisterzienserinnen in Deutschland, S. 125-147; Jean Leclercq, Die Spiritualität

der Zisterzienser, S. 149-156; Lorenz Weinrich, Die Liturgie der
Zisterzienser, S. 157-164; Louis J. Lekai, Studien, Studiensystem und Lehrtätigkeit

der Zisterzienser, S. 165-170; Dietrich Kurze, Die Bedeutung der Arbeit
im zisterziensischen Denken, S. 179-202; Wolfgang Ribbe, Die Wirtschaftstätigkeit

der Zisterzienser im Mittelalter: Agrarwirtschaft, S. 203-215;
Winfried Schick, Die Wirtschaftstätigkeit der Zisterzienser im Mittelalter:
Handel und Gewerbe, S. 217-236; Kaspar Elm und Peter Feige, Der Verfall
des zisterziensischen Ordenslebens im späten Mittelalter, S. 237-242; dies.,
Reformen und Kongregationsbildungen der Zisterzienser in Spätmittelalter
und früher Neuzeit, S. 243-254; Ulrich Schröder, Architektur der
Zisterzienser, S. 311-344. Allen Arbeiten ist ein Verzeichnis der wichtigsten
weiterführenden Literatur beigefügt. Der Band darf für sich das Verdienst
beanspruchen, über das Standardwerk von Lekai 2 hinaus zu einem Kompendium
für die zisterziensische Ordensgeschichte, ja für die vom zisterziensischen
Geist geprägte Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte vornehmlich des

mittelalterlichen deutschen Raumes geworden zu sein.

2 Louis J. Lekai, The Cistercians. Ideals and Reality, Kent (Ohio) 1977.

244



Als Abschluß der Aachener Ausstellung fand vom 25. bis 28. September
1980 ein dreitägiges Kolloquium zur Geschichte des Zisterzienserordens
statt, an dem zahlreiche Ordensforscher aus Deutschland und den Nachbarländern

teilnahmen. Der Eröffnungsvortrag von H. M. Klinkenberg (Aachen)
über «Citeaux - Spiritualität und Organisation» führte die Zuhörer in die
hohen Sphären der Geistesgeschichte, in das dialektische Spannungsverhältnis

zwischen der von Cluny genährten Spiritualität und den in der strengen
Organisation des Ordens konkretisierten hierarchischen Vorstellung der
Zisterzienser; als übergeordnetes Prinzip über die scheinbar gegensätzlichen
Begriffe erkennt der Referent die Ästhetik, die «uniformitas» als eines der
Grundgesetze des neuen Ordens. Peter foerissen (Köln), einer der
Hauptorganisatoren der Ausstellung, legte in seinem Vortrag ihre Konzeption,
Zielsetzung und die mit Hilfe von seit mehreren Jahren entwickelten
ausstellungsdidaktischen Methoden erreichten Ergebnisse dar. Der Amsterdamer

Bernhard-Kenner Adriaan H. Bredero ging im Referat «Die ersten
Zisterzienser und das alte Mönchtum» auf den Gegensatz zwischen Cluny und
Citeaux ein, der zu Lebzeiten Bernhards von Clairvaux und Wilhelms von
St-Thierry trotz aller Spannungen und Streitschriften weniger groß war als

gemeinhin angenommen wird. Der «Dialogus duorum monachorum» als

literarischer Höhepunkt in der Auseinandersetzung zwischen altem und
neuem Mönchtum wurde bekanntlich erst nach Bernhards Tod im süddeutschen

Raum, wo die Rivalität zwischen Citeaux und Hirsau sehr groß war,
verfaßt. Hermann fosef Roth (Bergisch Gladbach) zeichnete unter dem Titel
«Zisterzienser und Karthäuser» die Gemeinsamkeiten zwischen den beiden
Orden, die sich vor allem im Spätmittelalter durch Gelehrtenkontakte,
gegenseitige Gastfreundschaft und Gebetsbruderschaft näher kamen und die
ebenfalls in der Moderne einige parallele Entwicklungen in Liturgie und
Frömmigkeit durchmachten. Jerzy Kloczowski (Lublin) setzte sich in seinem

Vortrag «Mission und Seelsorgetätigkeit kleinpolnischer Zisterzen» kritisch
mit der These von Manteuffel über die Bedeutung der Zisterzienser bei der
Missionierung Rußlands auseinander und wies auch auf die verhältnismäßig
bescheidene Rolle der kleinpolnischen Klöster in der unmittelbaren Seelsorgetätigkeit

auf dem umliegenden Lande hin. Seine Ausführungen wurden
ergänzt durch Brygida Kürbis (Poznan), die gegen den legendenhaften
Gründungsbericht der Leubuser Reimchronik den engen kulturellen Kontakt
zwischen den deutschsprachigen Konventen und der einheimischen
Bevölkerung hervorhob. Die anschließende Diskussion brachte einige interessante
Präzisierungen des Begriffes «Mission» im 12. und 13. Jahrhundert. Christopher

Holdsworth (Exeter) untersuchte die «Frühe Zisterzienserspiritualität
in der Abtei Forde» anhand der Predigten und Schriften von John und
Baldwin of Forde, zweier Mönche dieser englischen Tochtergründung von
Rievaulx, und konnte nachweisen, daß ihre Spiritualität bei aller Verwandtschaft

mit Aelred und Bernhard auch starke außerzisterziensische Einflüsse
von Anselm und der Patristik empfing, so daß nur bedingt von einer spezifisch
zisterziensischen Frömmigkeit gesprochen werden darf. Werner Rösener

(Göttingen) stellte an der «Wirtschaftspolitik und Grundbesitzorganisation
südwestdeutscher Zisterzienserklöster» die verschiedenen Formen hoch-

245



mittelalterlicher Grangien, deren Produktionsweise und Organisation sowie
die Krise der Grangienwirtschaft im 14. Jahrhundert und den Übergang zur
Rentenwirtschaft dar. Klaus Schreiner (Bielefeld) befaßte sich in seinem
fesselnden Referat « Zisterziensisches Mönchtum und gesellschaftliche
Umwelt. Zur sozialen Zusammensetzung und regionalen Herkunft
südwestdeutscher Zisterzienserkonvente» mit dem Sozialprofil der Zisterzienser von
der Gründerzeit, als der Anteil des Adels sehr hoch war, bis ins spätere Mittelalter,

und er gelangte mit Hilfe von Kennzeichen wie dem Konsumverhalten
(Küche), dem Auftreten (hoch zu Roß, hütetragend) und der Behandlung als
Gäste in anderen Konventen des eigenen Ordens zum Ergebnis, daß die
soziale Einstufung der Zisterzienser relativ hoch blieb, obgleich die Zisterzen
nie in dem Maß wie die Benediktinerabteien Adelsklöster waren. Knut
Schulz (Berlin) analysierte unter dem Titel «Die Zisterzienser in der Reichspolitik

während der Stauferzeit» die Zusammenhänge zwischen der staufischen

Reichslandpolitik (Elsaß-Schwaben-Thüringen) und der Förderung
staufernaher Zisterzen durch die Verleihung königlicher Privilegien. Diese
Politik realisierte sich im engen Zusammenwirken mit den Reichsstädten, die
mit Schutzaufgaben über die Klöster betraut wurden: Klöster und Städte
bildeten zusammen ein Netz von strategisch wichtigen Stützpunkten auf
den Reisen des Königs. Brigitte Degler-Spengler (Basel) ging in ihrem Referat
«Zisterzienserorden und Frauenklöster» dem Verhältnis des Ordens zu den
Frauenkonventen nach. Während die Auseinandersetzungen und prohibiti-
ven Beschlüsse des 13. Jahrhunderts bekannt sind, ist aus den lückenhaften
Quellen des 12. Jahrhunderts bisher oft auf eine grundsätzlich frauenfeindliche

Haltung des Ordens schon in seiner Frühzeit geschlossen worden. Beim
Fehlen von Generalkapitelsbeschlüssen ergibt jedoch eine Befragung der
einzelnen Klöster und des Verhaltens von Äbten, daß diese im Zusammenwirken

mit dem Ortsbischof nicht selten Frauenklöster voll integrierten,
soweit dies für den noch nicht exempten Orden rechtlich möglich war 3.

Ebenfalls mit Zisterziensernonnen, aber diesmal mit der nicht spezifisch
zisterziensischen Frauenmystik des ausgehenden 13. Jahrhunderts, befaßte
sich Alois M. Haas (Zürich) im letzten Vortrag des reichbefrachteten
Kolloquiums, mit dem Titel «Mechthild von Hackeborn. Eine Form zisterziensi-
scher Frauenfrömmigkeit». Aus dem Werk dieser großen, von Dominikanerseelsorgern

betreuten Mystikerin aus dem Kloster Helfta schälte er in meisterhafter

Weise ihr Denken, ihre um das Herz Jesu zentrierte Spiritualität
heraus. Den zweiten öffentlichen Vortrag, der sich an die Kolloquiumsteilnehmer

wie auch an ein weiteres Publikum richtete, hielt die Kunsthistorikerin

Renate Wagner-Rieger (Wien) anhand von Lichtbildern über «Die
Habsburger und die Zisterzienserarchitektur».

Die durch anregende Diskussionen ergänzten Referate des Kolloquiums,
deren geplante Publikation hoffentlich nicht lange auf sich warten lassen
wird 4, waren in ihrer ThemenVielfalt nicht nur eine Bereicherung und Vertie-

3 Vgl. in Helvetia Sacra III C: Einleitung zu den Zisterzienserinnen in der
Schweiz, erscheint 1982.

246



fung, gelegentlich eine kritische Befragung der im Aufsatzband behandelten
Probleme, sondern sie deckten darüber hinaus oft neue Fragestellungen auf
und zeigten Wege, auf denen die Forschung vorwärtszuschreiten hat. Genauer
zu untersuchen wären z. B. die Rolle des Generalkapitels und der konkrete
Einfluß, den es auf die einzelklösterliche Realität der Zisterzienser auszuüben

vermochte. Auch die konsequente Anwendung der Methode vergleichender

Ordensgeschichte könnte wohl neues Licht auf einige heute noch nicht
oder ungenügend beantwortete Fragen werfen. Das Zisterzienserkolloquium,
von dem oben erwähnten Berliner Arbeitskreis unter der Leitung von Kaspar
Elm hervorragend vorbereitet und durchgeführt, bildete den markanten
Schlußstein der Aachener Ausstellung. Das interessante, anregende
Kolloquium hat gezeigt, daß der modernen, über den Rahmen rein monastischer
Geschichtsschreibung hinausgreifenden Zisterzienserforschung ein von ihr
seit langem beanspruchter wichtiger Platz in der heutigen Mediävistik
tatsächlich zukommt.

Ernst Tremp

4 Geplant ist die Veröffentlichung der Vorträge in Band VI der « Zisterzienser-
Studien».

247


	Miszelle = Mélanges

