
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 73 (1979)

Artikel: Zur Häresie im 11. Jahrhundert

Autor: Blöcker, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MONICA BLÖCKER

ZUR HÄRESIE IM 11. JAHRHUNDERT

Das Syndrom des Bösen, die Nachtseite der Kultur, hat sich im
11. Jahrhundert erneut ausdifferenziert und die komplexe Gestalt

angenommen, die bis weit in die Neuzeit prägend geblieben ist und zu

verhängnisvollen Entwicklungen - Kreuzzügen gegen Ketzer, Inquisition,

Hexenverbrennungen im großen Stil - geführt hat. Alte Traditionen
der Polemik gegen Abweichler jeder Art lebten wieder auf, doch gab
es im Repertoire auch Verschiebungen, neue Zuschreibungen und
Konkretisierungen. Kranke und Debile, die überlebten, waren zu jener Zeit
in der Gesellschaft integriert; Ketzer, Zauberer und Hexen, Juden und
Heiden wurden als Teufelsdiener ausgestoßen. Vermehrtes Auftreten
der Versucher kündet das Kommen des Antichrist, die Endzeit an.

Eschatologische Gestimmtheit wiederum läßt nach den gefährlichen
Vorläufern suchen. Das Leiden in einer Gesellschaft mit minimen sozialen

Sicherungen, die begründete Furcht vor Mangel, Not und schmerzhafter

Krankheit, die Angst vor einem Fall ins Bodenlose machten empfänglich

für Phantasien vom Bösen. Ist der Verdacht auf Zauberei oder

Ketzertum einmal ausgesprochen, so beginnen der katalogisierende
Blick, das Erinnerungsvermögen und die konkrete Imagination zu wirken.

Meine Arbeitshypothese lautet: Das Reich des Bösen - Satan mit
seinem Gefolge, seinen Satelliten und der Hölle - bildete im Denken der

Epoche einen Assoziationskomplex. Ohne verleumderische Absicht
konnten daher Züge des einen Teils auf andere übertragen werden.
Konkreter ausgedrückt: Ketzer, die nach frühmittelalterlicher Anschauung
im Kern dasselbe waren wie Zauberer, nämlich Knechte des Teufels,

befolgten insgeheim die gleichen verruchten Riten, wenn der wahrnehmbare

Schein auch etwas anderes zu erkennen gab. Da die Tendenz all-

13 193



mählich aggressiver, die Färbung der Anklagen greller wurde, alle
Nuancen verloren gingen, hatte es bald keinen Platz für sich absondernde

Gruppen mehr - gegen das Pauluswort: «Nam oportet et haereses esse»1.

Die Ausbildung des Syndroms hing eng mit der Entwicklung der
Kirche und mit ihrem Verhältnis zum Staat zusammen. Das zeigt,
oberflächlich betrachtet, schon die Tatsache, daß anfangs des 11.

Jahrhunderts verschiedenen Ketzergruppen der Prozeß gemacht worden ist,
während wir von verfolgten Zauberern oder Hexen noch wenig hören.

Im Zeitalter der Kirchenreform und des Investiturstreits ist die Polemik

zwar weitergeführt, aber vom innerkirchlichen Kampf absorbiert
worden 2.

Als die Kirche anfing, sich auf sich selbst zu besinnen, sich
weltlichen Einflüssen zu entziehen und gleichzeitig ihre Machtstellung
auszubauen, begann sie auch, ihre Lehre präziser zu fassen und ihre Normen

strenger zu handhaben. Je reiner das Christentum verkündet und je
konsequenter seine Gebote durchgesetzt wurden, desto eher gab es

Auffassungen und Verhaltensweisen, die nicht mehr in den orthodoxen
Rahmen hineinpaßten. Manche der subtilen Gedankenführungen konnten

selbst Geistliche ohne vertiefte theologische Bildung nicht
nachvollziehen, von den ungeschulten Laien ganz zu schweigen. Für die
Masse des Volkes war die Religion zu einer Sammlung von Kultbräuchen
und Lebensregeln geworden, denen man sich blindlings zu unterwerfen
hatte. Wer es nicht tat, kam leicht in den Verdacht, die Grenzen des

Erlaubten überschritten zu haben.

Da das christliche Weltverständnis breiten Kreisen nicht vermittelt
wurde, bei dem tiefen Bildungsstand in seiner Komplexität nicht
vermittelt werden konnte, behalf man sich zur notwendigen Orientierung
mit einem einfachen durchgehenden Determinismus. Anlaß zu Fragen
gaben vor allem Unglücksfälle, persönliches Pech, Krankheiten, Kriege
mit ihren Verwüstungen und Naturkatastrophen. Die geläufige Erklärung,

wodurch der gute und gerechte Gott entlastet wurde, lautete seit
altersher: «peccatis exigentibus», wegen der Sünden, die nach Vergeltung
riefen. Nicht jeder war bereit, die Verfehlung bei sich selber zu suchen,

1 1. Cor. 11, 19. Vgl. H. Grundmann, Oportet et haereses esse, in : Ausgewählte
Aufsätze, 1, MGH, Schriften, 25/1, Stuttgart 1976, p. 328-363. Vgl. auch Act.
Apost. 24, 14.

2 H. Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters, Sep. von: Die Kirche
in ihrer Geschichte, ed. K. D. Schmidt-E. Wolf, t. 2, fase. G 1, 19672, p. 12-15.
Es wäre interessant, die Veränderungen des komplexen Ketzerbegriffs in dieser
Periode zu verfolgen.

194



die eigene Schuld anzuerkennen und zu sühnen. Eine praktische Alter
native boten Sündenböcke. Prägendes Muster für die Personifikation
des Bösen waren Satan und seine dämonische Gefolgschaft. Um das

Unheil abzuwenden, galt es, seine Diener zu finden, zu ergreifen und zu
bestrafen.

Nicht mehr das baldige Kommen des Reiches Gottes, sondern das

Jüngste Gericht stand im Zentrum der endzeitlichen Erwartungen. Breit
ausgemalt wurde das Fegefeuer, der ewige Lohn oder die ewige Pein.
Während die Vorstellungen vom Paradies immer lustloser und irrealer
wurden, bekamen die Folterkammern der Hölle eine schauerlich
konkrete Sinnlichkeit. Die Schreckensbilder dienten als Instrument der

Disziplinierung. Sie halfen, die erwachende Lebenslust zu bändigen und
die eigenen Triebe unter Kontrolle zu halten. Der Klerus benutzte sie

als Waffe gegen die Mächtigen der Welt. Bei den grausigen Visionen
handelte es sich nicht um folgenlose Hirngespinste, sondern um
Imaginationen, die, wenn immer möglich, in die Realität umgesetzt wurden,
schon weil das Strafgericht den Sündern drastisch vor Augen geführt
werden sollte. Beachtet man die Bedeutung des Bösen für Weltbild
und Selbstverständnis der Geistlichkeit, so erledigt sich die verbreitete
Behauptung, daß es sich bei den kruden Phantasien bloß um volkstümliche

Anschauungen handle 3, von selbst.
Um das ganze System der civitas diaboli mit den verschiedenen

Kombinationsmöglichkeiten und das Zusammenspiel der einzelnen
Elemente auszuleuchten, sollen exemplarische Fälle unter Berücksichtigung

des historischen Kontexts analysiert werden. Ordnet man die

Quellen bei der Untersuchung chronologisch, so wird bei Texten
desselben Autors die innere Verarbeitung, bei Dokumenten verschiedener
Herkunft werden Überlieferungsmuster sichtbar. Neben der Tradition,
deren Einfluß seit langem allgemein anerkannt ist, tritt die Betrachtungsweise

des einzelnen Geschichtsschreibers, bei dem einen eher intellektuell,
bei dem anderen intuitiv oder gar visionär, hervor, genau so wie persönliche

Vorheben und Aversionen sichtbar werden. Die individuelle
Komponente erscheint ebenfalls in zeitgemäßer Ausprägung; jeder Autor
realisiert eine der gegebenen Möglichkeiten.

3 Zum Ketzerprozeß von Orléans allein : Pfister, Études (unten S. 196 Anm.
5) p. 332; H. Leclercq, in: Hefele-Leclercq, Histoire des conciles, IV/2, Paris
1911, p. 931 sq., Anm. 2; Ilarino da Milano, Le eresie popolari (unten S. 196,
Anm. 4) p. 54; R.-H. Bautier, L'hérésie d'Orléans (unten S. 196, Anm. 5) p. 75.
Siehe unten p. 228 sqq., - Allgemein zur Problematik: N. Luhmann, Funktion der
Religion, Theorie, Frankfurt a. Main 1977, p. 197 sq., 230 sq. u. a.

195



Die Ketzer von Orléans

Von allen Ketzerprozessen des 11. Jahrhunderts4 hat die Anklage
und Verurteilung hoher Geistlicher von Orléans im Jahre 1022 zum
Feuertode das größte Aufsehen erregt und den stärksten Widerhall in
den Quellen gefunden 5. Gerade weil die Häretiker in unmittelbarer
Nähe des Königs unter der intellektuellen Elite entdeckt worden sind,
hat das Ereignis die Gemüter aufgewühlt und die Phantasie angeregt.

Hier sollen die Gründe der Verirrung nur am Rande erforscht werden,
obwohl dieses historische Problem noch nicht befriedigend gelöst worden

ist6, hier soll nicht der tatsächliche Verlauf der äußeren Geschehnisse nach-

4 Siehe Bibliographie von H. Grundmann, in: Hérésies et sociétés dans
l'Europe pré-industrielle lle-18e siècles, éd. J. Le Goff, Paris-La Haye 1968,

p. 415 sq., 462. Hervorzuheben und zusätzlich zu nennen sind: Grundmann, Die
Ketzerei im 11. Jahrhundert, in: Religiöse Bewegungen im Mittelalter, 1935,
Hildesheim 19612, p. 476-483; Ilarino da Milano, Le eresie popolari del secolo

XI nell'Europa occidentale, in: Studi Gregoriani, II, Roma 1947, p. 43-89; J. B.
Russell, Dissent and Reform in the Early Middle Ages, Berkeley-Los Angeles
1965, p. 18-53; R. I. Moore, The Origins of Medieval Heresy, History 55 (1970),
p. 21-36; R. Fossier, Les mouvements populaires en Occident au XIe siècle, in:
Académie des Inscriptions &• Belles-Lettres, Comptes rendus, 1971, p. 257-269,
über Ketzerei, p. 265-67; G. Gracco, Riforma ed eresia in momenti della cultura
europea tra X e XI secolo, Rivista di storia e letteratura religiosa, VII (1971) p. 411-
477; C. Violante, La pauvreté dans les hérésies du XIe siècle en Occident, in:
Etudes sur l'histoire de la pauvreté, éd. M. Mollat, Paris 1974, p. 347-369; E.
Werner, Spiritualismus und hétérodoxe Dialektik im 11. Jahrhundert, Jb. für
Geschichte, 13 (1975) p. 7-30; E. Werner, Häresie und Gesellschaft im 11.

Jahrhundert, Sitz. ber. d. sächs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig, philol.-hist. Kl., 117/5,
Berlin 1975; J. Musy, Mouvements populaires et hérésies au XIe siècle en France,
Revue historique, 253 (1975) p. 33-76; R. I. Moore, The Origins of European
Dissent, London 1977, p. 9-45; H. Taviani, Le mariage dans l'hérésie de l'an mil,
Annales, 32 (1977) p. 1074-1089. M. D. Lambert, Medieval Heresy, Popular
Movements from Bogomil to thus, London 1977, p. 24-36 und Appendix A, p. 343-
348 n. a.

5 Vgl. die entsprechenden Abschnitte der Anm. 4 angegebenen Literatur.
Dazu: Ch. Pfister, Études sur le règne de Robert le Pieux (996-1031), Thèse,
Bibl. de l'École des Hautes Études, 64, Paris 1885, p. 327-335; R.-H. Bautier,
L'hérésie d'Orléans et le mouvement intellectuel au début du XIe siècle, in: Actes
du 95e Congrès national des sociétés savantes, Reims 1970, Comité des trav. hist.,
section de philol. et d'hist., 1975, p. 63-88; J. F. Lemarignier, Paix et réforme
monastique en Flandre et en Normandie autour de l'année 1023, in: Droit privé
et institutions régionales, Études historiques offertes à Jean Yver, Publications de

l'Univ. de Rouen, série juridique 31, Paris 1976, p. 448 sqq.
6 Cracco, Riforma ed eresia, p. 416 sq. und passim, sieht in der Ketzerei einen

enthusiastischen Ausbruch aus der sozialen Stellung, was bei den Orléaner Klerikern

fragwürdig ist (vgl. unten S. 232 Anm. 180). Bautiers Studie, L'hérésie
d'Orléans, bringt zwar dank der konsequenten Quellenkritik einen wesentlichen
Fortschritt und beschreibt sie wohl zu Recht als eine «hérésie savante», aber der Erklä-

196



gezeichnet, sondern die intellektuelle undimag inative Reaktion, die der

Vorfall ausgelöst hat, erhellt werden. Um Vielfalt und Wandel der zeitgenössischen

Erklärungsversuche aufzuzeigen, werden die wichtigsten Dokumente

zum Orléaner Prozeß in chronologischer Reihenfolge vorgeführt7.
Ausgangspunkt von Tradition und Analyse ist der Vermerk in der

Datumszeile einer Urkunde König Roberts des Frommen über die

Verurteilung von Ketzern in Orléans. Unmittelbar unter dem Eindruck
des Geschehens steht der Brief des Mönches Johannes an Abt Oliba.
Mehr oder weniger subjektiv gefärbt und widersprüchlich sind die
späteren Darstellungen der Geschichtsschreiber Ademar von Chabannes,
Andreas von Fleury und Rodulf Glaber. An einen Roman erinnert
schließlich die Erzählung Pauls von Saint-Père in Chartres, ungefähr
sechzig Jahre nach dem Geschehen niedergeschrieben, die seit ihrem
Abdruck im Recueil des Historiens des Gaules et de la France oft irrtümlich

als Gesta Synodi Aurelianensis bezeichnet worden ist 8.

rungsversuch, p. 73: «il s'agit manifestement d'une déviation de clercs qui, pour
avoir trop lu saint Augustin, ont fini par se pénétrer de la doctrine de ceux qu'il
combattit et par en épouser les conceptions» ist zu simpel. Bei der Suche der Orléaner
Kleriker nach dem rechten Glauben handelte es sich nicht um eine intellektuelle
Spielerei, sondern um die zentrale Frage ihrer Existenz, wofür sie ihr Leben und,
noch bedeutungsvoller für Gläubige, ihr Seelenheil aufs Spiel setzten J. Musys
Frage in Mouvements populaires, p. 40, Anm. 1, nach dem Einfluß von Johannes
Scotus Eriugena im 11. Jahrhundert wäre aufzugreifen und abzuklären, ob dessen
oder andere unorthodoxe Werke an der Kathedralschule von Orléans besonders
intensiv studiert worden sind.

Vorher stand im Zentrum des wissenschaftlichen Interesses die Kontroverse
Dondaine-Morghen über die Frage, ob bogomilischer Einfluß das plötzliche
vermehrte Auftreten von Ketzern in Westeuropa bewirkt habe oder ob die häretischen
Anschauungen selbständig aus der Bibel entwickelt worden seien : R. Morghen,
Medioevo cristiano, Biblioteca di cultura moderna, 491, Bari 1951, L'eresia nel
Medioevo, p. 212-286; A. Dondaine, L'origine de l'hérésie médiévale, A propos
d'un livre récent, Rivista di storia della chiesa in Italia, VI (1952) p. 47-78; Morghen
Il cosidetto neo-manicheismo occidentale del secolo XI, in: Fondazione Alessandro
Volta, Atti dei convegni, 12, Acc. naz. dei Lincei, Roma 1957, p. 84-104; Morghen,
Problèmes sur l'origine de l'hérésie au moyen âge, Revue historique, 236 (1966)
p. 1-16, oder in: Hérésies et sociétés, p. 121-134. Irgendwie hat sie sich totgelaufen.
Vgl. aber unten Anm. 67.

7 Wie Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 64-69, aber unter Einbeziehung der
Urkunde Roberts des Frommen für die Abtei Micy. Den sog. Brief Bischof Balduins
von Thérouanne, den Russell, Dissent and Reform, p. 28 sqq. und 276 sq. Anm. 34
und Lambert, Medieval Heresy, p. 343 sqq. und 362, anführen, lassen wir als ein
unzuverlässiges Gemisch aus Rodulfs Glabers Historiae und Ademars von Chabannes
Chronik weg.

8 RHGF, X, p. 536, nach der Vorlage des Spicilegium sive collectio veterum
scriptorum, ed. L. d'Achery (nova ed. E. Baluze-E. Martène, I, Paris 1723) p. 604.
Vgl. Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 67 sq.

197



Die Urkunde

Das Diplom König Roberts für das Kloster Micy-Saint-Mesmin
vom Jahre 1022 ist in zwei Überlieferungsformen, einer echten und einer
falschen, auf uns gekommen 9. Die echte kurze Schenkungsurkunde
enthält bei der Datierung die Angabe «quando et haeretici dampnati sunt
Aurelianis» 10; die erweiterte Fassung in der großen gefälschten
Besitzbestätigung hat höchst wahrscheinlich der Fälscher verbrochen und kann
daher unberücksichtigt bleiben n. Beachtenswert ist, daß in der

ursprünglichen Version die Hinrichtungsart nicht erwähnt worden ist.
Auch das Stillschweigen Helgauds von Fleury, des überschwenglichen
Biographen Roberts des Frommen, in seinem Epitome beweist, daß das

Vorgehen des Königs nicht überall gebilligt worden ist1Z.

Die Tatsache der Ketzerei ist also offiziell verkündet worden. Die
Schuld der Verurteilten stand für die Zeitgenossen und die Nachwelt
fraglos fest, weil das Feuer sie nicht verschont hatte 13. Als Aufgabe
blieb, die Häresie näher zu bestimmen, um ihre Falschheit aufzudecken
und vor ihr zu warnen.

Da ihr wahres Gesicht dabei nicht unbedingt zum Vorschein kam,
soll zuvor noch ein unmittelbar Betroffener zur Sprache kommen. Der
französische Mediävist Robert-Henri Bautier hat erkannt und
überzeugend dargelegt, daß Odorannus von Sens wahrscheinlich in die Orléaner

Ketzeraffäre verwickelt war 14. Der Mönch von Saint-Pierre-le-Vif
in Sens schreibt in seiner Chronik zum Jahre 1023 von sich selbst: «Der
Mönch Odorannus hat... wegen seiner Sünden Nachstellungen falscher
Brüder erlitten und ist dank dem gnädigen Gott knapp dem Tode

9 H. Stein, Un diplôme inédit du roi Robert (1022), Annales de la Soc. hist. &
archéol. du Gâtinais, XIII (1895) p. 105-109. W. M. Newman, Catalogue des actes
de Robert II roi de France, Thèse, Paris 1937, n° 58, p. 75 sq.; n° 130, p. 160-67
(Faux).

10 Stein, Un diplôme, p. 108; Newman, Catalogue, n° 58, p. 75 und vgl.
p. xxvu.

11 RHGF, X, p. 607; Newmann, Catalogue, n° 130, p. 164: «quando Stephanus

heresiarches et complices eius dampnati et arsi sunt Aurelianis», vgl. p. 166 sq.
12 Helgaud de Fleury, Epitoma vitae regis Rotberti pii, ed. R.-H. Bautier-G.

Labory, Sources d'histoire médiévale, 1, Paris 1965; vide Introduction, p. 26 sq.
Vgl. auch Adalberos von Laon Vorwurf unten p. 216 und Anm. 103.

13 Siehe unten p. 206 sq. und p. 218 sq.
14 In der Einleitung zu Odorannus de Sens, Opera omnia, ed. R.-H. Bautier-

M. Gilles, Sources d'histoire médiévale, 4, Paris 1972, p. 11-16; Bautier, L'hérésie

d'Orléans, p. 82-84.

198



entronnen. Nachdem er eine Zeitlang in Saint-Denis geweilt hatte, ist

er mit größter Ehre in sein Stammhaus zurückgesandt worden»15. In
einem Brieffragment beklagt sich Odorannus über den Neid, den seine

philosophischen Studien erweckten, und tönt die Kontroverse an 16.

Von seinen Gegnern, die er als Anthropomorphiten bezeichnet, sei ihm

vorgeworfen worden, schlecht über Gott zu denken und gesagt zu haben,

er sei der Hände beraubt und an gewissen Gliedern geschwächt. Diesen

leider sehr knappen Angaben ist zu entnehmen, daß eine geistige
Auffassung Gottes sich gegen eine grob materialistische zu verteidigen hatte.
Nach dem Tode ihrer Anhänger auf dem Scheiterhaufen war sie zum
Schweigen verurteilt.

Johannes von Ripoll

Die erste schriftliche Warnung ist wenige Monate nach dem Ereignis

verschickt worden. Der Mönch Johannes von Ripoll, der sich damals

in Saint-Benoît-sur-Loire, Fleury, aufgehalten hat 17, berichtete
Abtbischof Oliba in einem Brief brühwarm von der Ketzerei18. Johannes

war bestens informiert, denn Fleury, öfters in Konflikt mit dem nahe

gelegenen Bischofssitz, war an der Aufklärung der Angelegenheit beteiligt

19. In seinem Bericht hebt Johannes die Verantwortung des Königs
für die Hinrichtung hervor, indem er schreibt: «Denn König Robert
ließ lebendig verbrennen gegen vierzehn der höher gestellten Kleriker
oder edleren Laien dieser Stadt». Die Häresie charakterisiert er kurz:
«Gott verhaßt und Himmel und Erde zuwider, lehnten sie ganz und gar
die Gnade der heiligen Taufe und die Weihe des Leibes und des Blutes
des Herrn ab. Auch verneinten sie, daß nach vollbrachten Schandtaten

15 Ed. Bautier-Gilles, p. 100. Vgl. auch den Brief an Abt Wilhelm von Saint-
Denis, p. 114-116.

16 Adressiert an Ayrfred, Schulmeister der Kirche von Orléans und Abt des
Klosters Saint-Avit, und Hugo, Archidiakon von Sens. Ed. Bautier-Gilles, p. 264.

17 Andreas Floriacensis, Vita Gauzlini abbatis Floriacensis monasterii, I
(54b), ed. R.-H. Bautier-G. Labory, Sources d'histoire médiévale, 2, Paris 1969,

p. 93 sq. ; vgl. p. 169 sqq.
18 Ed. im Anhang zu Andreas von Fleury, Vita Gauzlini, ed. Bautier-Labory,

p. 180 sq. : «Volo vos interea scire de heresia que die sanctorum Innocentum fuit
in Aurelianensi civitate. Nam verum fuit si aliquid audistis». Zur Datierung:
Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 65. P. Bonnassie, Le Catalogne du milieu du Xe
à la fin du XIe siècle, t. I, Pubi, de I'Univ. de Toulouse-Le Mirail, série A, 23,
Toulouse o. J., p. 326 sq.

19 Siehe unten p. 213.

199



Sündenvergebung erlangt werden könne. Dazu schmähten sie die Ehe.
Gewisser Speisen, die Gott geschaffen hatte, das heißt von Fleisch und

von Fett, enthielten sie sich wie von Unreinem». Zum Schluß mahnt
der BriefSchreiber : «Forscht genau nach in eurem Bistum und den

Abteien, damit keiner unter dem Schein eitler Frömmigkeit sich mit
dieser Schuld verbergen könne».

Des Mönches Johannes konzentrierte Angaben über die Häresie
scheinen sachgerecht und glaubwürdig zu sein, schon weil er einen

Bekannten über sie aufklären wollte. Sie werden gestützt durch die

Aufzeichnungen über die Ketzersynode von Arras wenige Jahre später
mit dem Begleitschreiben des Bischofs Gerhard I. von Cambrai20.

Dort ist ebenfalls von der Ablehnung der Sakramente, der Taufe, der

Eucharistie, der Beichte und Buße wie auch der Ehe die Rede. Über
die sachliche Mitteilung hinaus versteht es Johannes jedoch durch die

Wahl seiner Worte, die etwa beim Speiseverbot deutlich an 1. Tim. 4,3
erinnern 21, wie auch durch den Hinweis auf die vorgetäuschte Frömmigkeit,

der schon in 2. Tim. 3,5 zu finden ist, den Gedanken an die Endzeit
mitschwingen zu lassen. Wobei bei dem typischen Vorwurf der «species

vane religionis »22 auf die grundsätzliche Problematik von Topos und
historischer Realität aufmerksam zu machen ist, denn die bei Arras

gestellten Ketzer hatten nach Gerhard von Cambrai23 vorher durch
ihre «species religionis» seinen Kollegen R. getäuscht, so daß er sie

unbehelligt ziehen ließ.
Nach dem Mönch Johannes von Ripoll waren die Orléaner Ketzer

20 Ed. L. d'Achery, Spicilegium, t. 1, Paris 17232, p. 607-624. J. M. Noi-
Roux, Les deux premiers documents concernant l'hérésie aux Pays-Bas, RHE,
49 (1954) p. 842-855; J. B. Russell, A propos du synode d'Arras en 1025, RHE.
57 (1962) p. 66-87; H. Sproemberg, Gerhard L, Bischof von Cambrai (1021-
1061), in: Mittelalter und demokratische Geschichtsschreibung, Ausgewählte
Abhandlungen, ed. M. Unger, Forschungen zur mittelalterl. Geschichte, 18, Berlin
1971, p. 103 sqq., bes. 114 sq. E. van Mingroot, Acta Synodi Attrebatensis (1025) :

Problèmes de critique de provenance, in: Mélanges G. Fransen, II, Studia Gra-
tiana XX, Roma 1976, p. 201-229.

21 Vgl. auch ed. Bautier-Labory, p. 180: «... abnegando adnegabant sacri
baptismi gratiam» mit 2. Tim. 3, 5, und ebda, p. 182: «.... vitabant posse recipi
veniam peccatorum» mit Eccli. 32, 21.

22 Vgl. auch Matth. 7, 15. Siehe unten p. 203 Anm. 36. - H. Grundmann,
Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher Anschauung, Ausgewählte Aufsätze, 1,

p. 313-327, bes. p. 317-19.
23 So dargestellt im Brief an R. selbst: ed. d'Achery, p. 607. Vgl. Augustinus,

ep. 236, ed. A. Goldbacher, CSEL, LVII/IV, 1911, p. 523-525.

200



asketische Rigoristen, in ihrer Sündenlehre etwa den Catharoe des Nova-

tus vergleichbar24, die kirchliche Heilszeichen als wertlos verwarfen.

Ademar von Chabannes

Vielschichtiger und daher mehrdeutig und umstritten ist das Bild
der Orléaner Häretiker bei Ademar von Chabannes in der Chronik, die er

um das Jahr 1030 in verschiedenen Versionen ausgearbeitet hati5.
Ademar, Mönch von Saint-Cybard in Angoulême, dessen Herz für Saint-
Martial in Limoges schlug, war ein für seine Epoche ungewöhnlich belesener

und wißbegieriger «grammaticus»26. Die Ereignisse in Orléans kannte

er sicher nur vom Hörensagen, aber ketzerische Umtriebe beunruhigten
nach seinem Zeugnis damals auch Aquitanien 27.

Bei Ademar springt ins Auge, daß er in der Chronik bei jeder Erwähnung

von Ketzern von Manichäern spricht. Das Festhalten an der einen

Benennung beweist, daß nach dem aquitanischen Mönch alle Häretiker,
von denen er berichtet, zu einer Gemeinschaft gehörten. Handelt es sich

bei dieser Bezeichnung bloß um einen geläufigen allgemeinen Ketzernamen

28 oder hat Ademar, der selbst alle namentlich aufgeführten
Gruppen von «De haeresibus Christianorum» des Isidor von Sevilla und
die Consultationes Zacchaei christiani et Apollonii philosophi mit ihren

24 Augustinus, De haeresibus, XXXVIII, ed. R. Vander Plaetse-C. Beu-
kers, CC, SL, XLVI, 1969, p. 306 sq.; darüber schon Filastrius Brixiensis, Diver-
sarum hereseon liber, LXXXII, ed. F. Heylen, CC, SL, IX, 1967, p. 252 sq.

25 Adémar de Chabannes, Chronique, ed. J. Chavanon, Collection de textes,
Paris 1897, III, 59, p. 184 und Appendice, p. 206. Bautier, L'hérésie d'Orléans,
p. 65. Zur komplizierten Textgeschichte und Datierung von Ademars Geschichtswerk:

M. Blöcker, Ein Zauberprozeß im Jahre 1024, SZG 29 (1979) 535 sqq.
26 Besitzervermerk des Ms. Leyden, lat. Voss, octavo 15: «ex libris bonae

memoriae Ademari grammatici...», von einer Hand des 11. Jahrhunderts nach
L. Delisle, Notice sur les manuscrits originaux d'Adémar de Chabannes, in:
Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque nationale, 35 (1896) p. 302,

vgl. p. 260, 261. Ademar stellt sich selbst in der Epistola de apostolatu Martialis,
ed. Migne, PL 141, col. 92 B als «Ademarus qui aliquid grammaticae artis videbatur
scire ...» vor. Blöcker, Ein Zauberprozeß, p. 552 und Anm. 99.

27 III, 49 ed. Chavanon, p. 173; III, 59, ebda, p. 185; III, 69, ebda, p. 194;
Appendice, p. 206 und 210. Andere Quellen darüber gibt es nicht. Vgl. unten p. 203

und Anm. 37.
28 A. Abels Diskussionsvotum in: Fondazione Alessandro Volta, Atti die

convegni, 12, Acc. naz. dei Lincei, Roma 1957, p. 153; Ch. Thouzellier, Tradition
et résurgence dans l'hérésie médiévale, in: Hérésies et sociétés, p. 108: «une valeur
d'hérétique-type», was Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 71 und Anm. 28 aufgenommen

hat.

201



längeren Ausführungen über verschiedene Häresien abgeschrieben hat 29,

den Namen Manichäer wegen eines charakteristischen Bedeutungselements

bewußt hingesetzt? Die Verwendung des Terminus neben

anderen Ketzerbezeichnungen in der Epistola de apostolatu Martialis 30,

wo Manichäer an einer Stelle in rhetorisch verspielter Weise den Gegensatz

zu «monachus» bildet, läßt in der Tat an einen gängigen Typ denken.

Aber bei der ersten Nachricht über das Auftreten von Manichäern um
das Jahr 1018 im original überlieferten Entwurf H 31 setzt Ademar so

beziehungsreich ein und kennzeichnet er ihre Ketzereien so genau, daß

auch die Etikettierung stärkeres Gewicht bekommt. Er schreibt:
«Unmittelbar danach traten in Aquitanien Manichäer auf, die Volk beiderlei
Geschlechts von der Wahrheit zum Irrtum verführten 32. Sie überredeten

es, die Taufe, das Zeichen des heiligen Kreuzes, die Kirche und den

Erlöser selbst der Welt, die Ehre der Heiligen Gottes, die legitime Ehe,
den Fleischgenuß zu verneinen, wodurch sie viele einfache Leute vom
Glauben abbrachten ». Schematischer stellt er die Ketzerei in der
überarbeiteten Fassung desselben Geschehens dar. Hier heißt es: «Wenig

später tauchten in Aquitanien Manichäer auf, die das Volk verführten.
Sie verneinten die Taufe und das Kreuz und alles, was zur gesunden
Lehre gehört. Sie enthielten sich gewisser Speisen, erschienen wie Mönche

und täuschten Keuschheit vor, unter sich aber verübten sie jede
Ausschweifung, und sie waren Boten des Antichrist und machten, daß viele

vom Glauben abwichen»33. Beim Vergleich der beiden Fassungen ist

29 Paris, Bibl. nat. ms. lat. 2400, fol. 130 sq.: Isidor von Sevilla, Etymologiae
VIII, V, 1-68, und fol. 183v-198: Consultationes Zacchaei et Apollonii, cd. G.

Morin, (Ps.-) Firmicius Maternus, Florilegium Patristicum, XXXIX, Bonn 1935.
L. Delisle, Notice, p. 296 sq. ; L. Duchesne, Le Liber pontificalis, Bibliothèque
des Écoles franc. d'Athènes et de Rome, Paris 1955, 1, p. CLXXXII sq.

30 PL 141, col. 89-112, col. 91B: «Et veluti Arriomanitis et Fotianis ac
Manichiis et caeteris a Deo alienis haereticis mos est ...»; col. 94D: «... quod non
praevidi in agno lupum in monacho Manichaeum, in Christo Antichristum, in
homine diabolum». Am häufigsten gebraucht er in diesem Pamphlet zur Verketzerung

seines Gegners den Namen «Hebionita».
31 Ed. Chavanon, p. 210. Vgl. Delisle, Notice, p. 332-341; Blöcker, Ein

Zauberprozeß, p. 536
32 «E vestigio exorti sunt per Aquitaniam Manichei seducantes promiscuum

populum a veritate ad errorem»: vgl. Ps. 91, 8; 1. Mach. 9, 23: «... et exorti sunt
omnes qui operabantur iniquitatem». Dazu 2. Thess. 2, 7: «Nam mysterium iam
operatur iniquitatis» sqq. Wobei zu berücksichtigen ist, daß Hieronymus und Beda
in ihren Chroniken, die Ademar kennt (PL 141, col. 98A) gleich formulieren:
«Manicheorum heresis exorta est». Hieronymus, Chronik, ed. R. Helm, Berlin 1956,

p. 223; Beda, Chronica, ed. Th. Mommsen, MGH AA, XIII, 1898, p. 293.
33 III, 49, ed. Chavanon, p. 173. Diese Fassung hat er in der nächsten Bear-

202



zu erkennen, daß Ademar wenig Wert auf die spezifische Ausprägung
der Irrlehren legt. Mit einem «negabant... et quidquid sanae doctrinae 34

est » tut er sie das zweite Mal ab. Als Hauptmerkmale hebt er die
Scheinheiligkeit und Lasterhaftigkeit der Manichäer hervor. Erstmals erscheint
hier das Leitmotiv «nuntii Antichristi», Sendboten des Antichrist35.
Eschatologische Vorstellungen wecken außerdem mit «abstinentes a
cibis» wiederum der Anklang an 1. Tim. 4,3 und die Wendung «casti-

tatem simulabant», die Hieronymus im Kommentar zu Daniel auf den

Antichrist bezogen hat36. Von den Boten des Antichrist ist implizit und

explizit nochmals bei der Darstellung der Ketzerei von Orléans die Rede ;

ebenso in einer Aufzeichnung Ademars über die Gestaltung der jährlichen
Synoden, wonach der Bischof unter anderem nach Häresien forscht und
mit den Worten von Matth. 7, 15 vor den räuberischen Wölfen und vor
den «nuntios Antichristi» warnt37.

In der Schilderung der Ketzerei von Orléans werden die angetönten
Motive aufgenommen und ausgestaltet. Im Entwurf H hatte der Chronist

nur kurz vermerkt, daß zu jener Zeit zehn der Kanoniker von Sainte-
Croix in Orléans überführt worden seien, Manichäer zu sein; König
Robert habe sie, da sie nicht zum katholischen Glauben zurückkehren
wollten, verbrennen lassen. In ähnlicher Weise seien auch bei Toulouse
Manichäer entdeckt und verbrannt worden, und die in verschiedenen

Gegenden des Westens aufgetretenen Manichäer hätten begonnen, sich
in Schlupfwinkeln zu verbergen, indem sie täuschten, wen sie nur immer
konnten 38.

beitung C beibehalten. Exorbitare a fide : Augustinus, De natura et origine animae,
II, 3, 6, ree. C. F. Urba-I. Zycha, CSEL, LX, 1913, p. 340: «... longe cum ilio a
fide exorbitasti». Vgl. unten p. 210 Anm. 70.

34 Vgl. 1. Tim. 1, 10; 2. Tim. 4, 3; Tit. 1, 19; 2, 1.
35 Adso Dervensis, De ortu et tempore Antichristi, ed. D. Verhelst, CC,

CM, XLV, 1976, p. 45 : «Deinde per universum orbem nuncios mittet et predicatores
suos». Die Handschrift F der anonym überlieferten Fassung «Descriptio de Anti-
christo» aus dem 11. Jahrhundert stammt aus Saint-Martial von Limoges. Siehe
unten p. 206

36 (IV) XI, 37-39, ed. F. Glorie, CC, SL, LXXX A, 1964, p. 927: «... de
Antichristo facilior interpretatio est: quod ideo simulet castitatem, ut plurimos
deeipiet». Ademar hat das Werk eigenhändig kopiert und zitiert es namentlich an
einer Stelle in der Chronik. Delisle, Notice, p. 244 sq., bes. p. 247; zum Zitat
Blöcker, Ein Zauberprozeß, p. 000 und Anm. 26, 43.

37 Berlin, lat. Philipp. 93, fol. 117v nach Delisle, Notice, p. 270: «Deinde
interrogat (der Bischof) omnes ut sive haereses sive pravitates contra ordinem
ecclesiasticum, si evenire sciunt vel ab aliis audierunt, in publicum proférant et
consilium salubre aeeipiant contra lupos rapaces et nuntios antichristi».

38 Ed. Chavanon, Appendice, p. 206. Vgl. oben p. 202 Anm. 31.

203



In der ausgearbeiteten Chronik nimmt das Phänomen phantastische
Gestalt an 39. Am Anfang schreibt Ademar seinen Entwurf aus mit dem

Zusatz, daß die häretischen Kanoniker frömmer als die anderen zu sein

schienen, und daß der König, als sie nicht zum Glauben zurückkehren
wollten, sie zuerst ihres Priesterranges entheben, darauf aus der Kirche

ausstoßen und endlich verbrennen ließ. Der nächste Satz, völlig
neu, bringt eine für Ademars Denkweise aufschlußreiche Begründung
der Verirrung : « Denn sie wurden getäuscht von einem gewissen Plebejer -
aus dem Périgord, nach der Redaktion C40 -, der sagte, er könne Wunder
vollbringen, und ein Pulver aus toten Knaben mit sich trug, wodurch

er, wenn er es jemandem zukommen lassen konnte, sofort einen Manichäer

machte». Rusticus habe ich nicht wie üblich mit Bauer übersetzt41,
da Ademar den Begriff bestimmt wie in der Epistola de apostolatu Mar-
tialis mit negativen Konnotationen, mit einem ketzerischen
Beigeschmack, versehen hatte 42, und weil die Figur an den homo ple-
beius mangonum calidissimus bei Rodulf Glaber mahnt43.

Die Erklärung mit dem Zauberpulver wurde von den Historikern
bisher als absurde Idee des Mönches aus Saint-Cybard belächelt, obwohl
schon Leopold Delisle auf eine interessante Parallele in einem Sermo
Ademars aufmerksam gemacht hatte 44. Sie beginnt mit dem Zitat von
2. Cor. 2, 14 und lautet: «Ihr sollt nicht das Joch führen wollen, d.h.
ihr sollt nicht Gemeinschaft haben wollen mit den Ungläubigen. Auch

mögen sich alle sehr hüten, daß sie nicht irgendetwas von ihnen kaufen

39 III, 59, ed. Chavanon, p. 184 sq.
40 Wohl von Ademar selbst beigefügt. Blöcker, Ein Zauberprozeß, p. 536 sq.

mit Anm. 18-20.
41 So etwa A. Borst, Die Katharer, MGH, Schriften, 12, 1953, p. 74, 75 Anm.

10; G. Duby, L'an mil, Collection Archives, Paris 1967, p. 123.
42 Er nennt in der Epistola de apostolatu Martialis seinen vornehmsten Gegner,

den Prior von Clusa, den er sonst meistens als Ketzer apostrophiert, einmal, PL 141,
col. 104A: «Langobardum rusticum, putantem se esse grammaticum»; vgl. auch
ebda col. 103C: «Astutia diaboli adhuc dicunt nonnulli rustici...»

43 Raoul Glaber, Les cinq livres de ses histoires (900-1044), éd. M. Prou,
Collection de textes, Paris 1886, IV, III, 6, p. 96 sq.

44 Berlin, lat. Philipp. 93, fol. 75, éd. Delisle, Notice, p. 286: «Nolite jugum
ducere, id est nolite societatem habere cum infidelibus. Et valde omnes caveant ne
aliquid ab eis emant neque accipiant, si etiam ipsi eis gratuito dare voluerint. Solent
enim quidam ex eis portare secum pulverem de ossibus mortuorum hominum, et
quasi propter medicinam aliquibus rusticis in cibo aut potu de ipso pulvere mini-
strant, de quo pulvere, si quis aliquid sumpserit, statim obliviscitur veritatem Dei,
et in amentiam versus fit eorum similis, et ita seductus in desperationem cadit, ut
nec predicatione neque terrore neque amore nullatenus ad sanctam catholicam
Ecclesiam redeat ultra».

204



oder annehmen, selbst wenn sie es ihnen gratis geben wollen. Etliche
von ihnen pflegen nämlich ein Pulver aus Knochen von toten Menschen

mit sich herumzutragen und bieten von dem Pulver gleichsam als Medizin

manchen Bauern in Speise und Trank an. Wenn jemand von dem

Pulver etwas genommen hat, so vergißt er unverzüglich die Wahrheit
Gottes und in seiner Besinnungslosigkeit wird er ihnen gleich, und, so

verführt, fällt er in Verzweiflung, so daß er auf keine Weise weder durch

Predigt noch Drohung noch Liebe jemals zur heiligen katholischen
Kirche zurückfindet». Die eindringliche Warnung ist kaum nur ein
Produkt von Ademars Gelehrsamkeit, etwa seiner Kenntnis der
einschlägigen Stellen von Isidors Etymologien oder von Hieronymus
Kommentar zu Daniel45.

Fein pulverisierte Menschenknochen waren eine altbewährte Ingredienz

von Zaubermitteln, gegen die sich noch Hinkmar von Reims
gewandt hat46; bisweilen wurden sie auch in medizinischen Rezepten
verwendet47. Von einem blühenden Handel mit Reliquien aus Knochen

ausgegrabener Leichen berichtet Ademars Zeitgenosse Rodulf Glaber 48.

Wesentlicher als der Nachweis solcher Praktiken ist die Feststellung,
daß der Mönch aus Aquitanien den Abfall vom wahren Glauben nicht
durch eine persönliche Fehlentscheidung, was das Wort «haeresis»

ausdrückt, noch durch intellektuelle Verirrung, wie die neueste Forschung
meint49, sondern allein durch Zauberei bewirkt glaubt. Sein Verweis auf

Magie ist ernst zu nehmen, wenn wir die Mentalität jener Zeit verstehen

wollen, denn Ademar kennt nachweislich auch andere Ursachen für
Häresie, warnt er doch mehrmals in Predigten und Synodalberichten
vor falschem Verständnis des Dogmas 50. Der Versuch, den Kontakt mit

45 Isidors Etymologiae VIII, IX, 10, wörtlich gleich Hieronymus' Kommentar
zu Daniel, I, II, 2, ed. Glorie, p. 784: «... et saepe contingunt (Zauberer) corpora
mortuorum».

46 Hinkmar von Reims, De divortio Lotharii et Tetbergae, Interrogatio XV,
ed. I. Sirmond, I, Paris 1645, p. 654. Vgl. G. Luck, Hexen und Zauberei in der
römischen Dichtung, Zürich 1962.

47 So etwa bei Marcellus von Bordeaux, De medicamentis liber, XXXI, 25,
cd. M. Niedermann, CML, 5, 1916, p. 247. Vgl. auch Regino von Prüm, De
synodalibus causis, II, CCCLXIX, ed. F. G. A. Wasserschleben, 1840, p. 354: «... et
de ea, quae testam hominis combussit igni et viro suo dedit pro infirmitate
vitanda ...»

48 Historiae, IV, III, 6, ed. Prou, p. 96.
49 Moore, The Origins of European Dissent, p. 27, und oben Anm. 6.
50 Delisle, Notice, p. 254, 260, 271 : «In secundo autem et tercio die, quando

plenior sinodus est, agitur maximus sermo de fide sanetae Trinitatis propter futuras
haereses ».

205



fremden Händlern zu tabuisieren, offenbart die tiefsitzenden Befürchtungen,

die der allmählich zunehmende Handelsverkehr ausgelöst hat.
Zurück zu Orléans. Um den Teufelskult der Ketzer zu illustrieren,

häuft Ademar traditionelle Bilder an: «Sie beteten den Teufel an, der
ihnen zuerst in Gestalt eines Äthiopiers, dann eines Engels des Lichts
erschien und ihnen täglich viel Geld brachte». Der schwarze Teufel

geistert öfters in Werken der Kirchenväter herum 51
; von der Verwandlung

Satans in einen Lichtengel spricht Paulus in 2. Cor. 11, 14; und die

Geldquelle hat Ademar wohl aus der Descriptio de Antichristo geschöpft52.
In gleichem Sinn und Geist fährt er fort: «Seinen Worten gehorchend,
haben sie Christus insgeheim verworfen und vollbrachten sie Greuel und
Verbrechen, von denen zu sprechen sogar eine Schande ist53, im
verborgenen, öffentlich aber täuschten sie vor, wahre Christen54 zu sein».

Hier dominiert wieder der Topos von den Heuchlern mit der geheimen

Lasterhaftigkeit. Mit denselben Worten wie im Entwurf H berichtet
Ademar nun von der Entdeckung von Manichäern bei Toulouse und in
verschiedenen Gegenden des Westens, wobei er das zweite Mal den

Namen Manichäer durch «nuntii Antichristi» ersetzt hat. Eine eher
sachliche Erweiterung, die zeigt, daß sich der Chronist aus Aquitanien
um zusätzliche Informationen bemüht hat, folgt: «Ein Kanoniker aus

Orléans, ein gewisser Kantor namens Theodat, der vor drei Jahren in
dieser Ketzerei verstorben war, wie glaubwürdige Männer aussagten,
hatte fromm geschienen - nach Aussage der Häretiker selbst, ergänzt
die Redaktion C. Dessen Körper wurde, nachdem es bewiesen war, auf
Geheiß Bischofs Odolrich aus dem Friedhof herausgeholt und auf das

freie Feld geworfen». Dieses Detail ist sonst nirgends belegt. Ademar
fährt fort: «Die zu den Flammen verurteilten oben genannten zehn

zusammen mit Lisoius, den der König hoch schätzte wegen der Heiligkeit,

die er ihm zugeschrieben hatte, fühlten sich sicher und fürchteten
sich nicht vor dem Feuer. Sie versprachen, unversehrt aus den Flammen
herauszukommen und wurden lachend inmitten des Scheiterhaufens

51 Johannes Cassianus, Collationes, I, 21, ed. M. Petschenig, CSEL, XIII/2,
1886, p. 32 sq.: «... veniens diabolus in figura Aethiopis taetri ...» Vgl. Vita di
Antonio, 6, 1, ed. G. J. M. Bartelink, Fondazione Lorenzo Valla 1974, p. 18 und
p. 197 sq. Anm.; vgl. Augustinus, De civitate Dei, XII, 8, ed. B. Dombart-A.
Kalb, CC, SL, XLVII/XLVIII, 1955, p. 819.

52 Ed. Verhelst, p. 45. Vgl. oben p. 203, Anm. 35.
53 Vgl. Eph. 5, 12; von Quodvultdeus, De cantico novo, VI, 10, ed. R. Braun,

CC, SL, LX, 1976, p. 387 sq. auf die Manichäer bezogen.
54 Vgl. Borst, Die Katharer, p. 242 und Anm. 10.

206



gebunden. Doch ohne Verzögerung sind sie zu Asche geworden 55, so

daß nicht einmal ein Überrest von ihren Knochen gefunden werden
konnte». Den Ketzer Lisoius erwähnen auch die übrigen Geschichtsschreiber

namentlich; die Furchtlosigkeit der aus der Kirche
Ausgestoßenen vor dem Scheiterhaufen bestätigt Rodulf Glaber.

Es ist gut möglich, daß Ademar hier eine richtige Beobachtung
über das Verhalten der dem Tod Geweihten mitteilt, denn sie läßt zwei

Deutungen zu, von denen die eine in sein, in das orthodoxe Denkmodell

paßt : die Häretiker, die wie Simon Magus glaubten, sich ins Feuer werfen

zu können, ohne zu verbrennen 56, waren von ihrem bösen Meister
verblendet und betrogen worden. Ihr Verhalten gibt aber auch zu erkennen,
daß sich die Orléaner Kleriker unschuldig fühlten und überzeugt waren,
wie die drei Jünglinge im Feuerofen vom gerechten Gott aus ihrer
Drangsal errettet zu werden. Gregor der Große bringt in seinen Dialogen
unter Berufung auf das alttestamentarische Vorbild zwei anschauliche

Beispiele, die beweisen sollen, daß ein Unschuldiger nicht verbrannt
werden kann 57. Aus ihrer zuversichtlichen Haltung läßt sich schließen,
daß die Orléaner die Bibel in buchstäblichem Sinn auffaßten und
überzeugt waren, daß Gott auch noch in der Gegenwart Wunder wirke. Ihre
Gegner betrachteten den Flammentod und die völlige Vernichtung der

Körper ebenfalls als Gottesurteil, als schlagenden Beweis, daß der

Allmächtige die Dissidenten verlassen habe und die Verurteilung daher

richtig gewesen sei58.

55 Zu den «ridentes»: vgl. Lc. 6, 25; zu «in cinerem redacti sunt»: 2. Petr. 2, 6.
56 Ps.-Clemens, Recognitiones, II, IX, ed. Migne, PG 1, col. 1252C. Ademar

hat das Werk wahrscheinlich gekannt, da es in der Bibliothek von Limoges unter
dem Titel «Historia Clementis pape» vorhanden war nach H. Duplès-Agier,
Chroniques de Saint-Martial de Limoges, Paris 1874, p. 326, 334.

57 Is. 43, 2; Dan. 3, 8 sqq. Gregor der Große, Dialogi, III, XVIII, ed. U.
Moricca, Fonti per la storia d'Italia, Roma 1924, p. 184 sq. Vgl. 1. Cor. 3, 13. Mit
derselben unerschütterlichen Überzeugung von seiner Sache hat der Priester Liprand
achtzig Jahre später eine Feuerprobe erzwungen und unversehrt bestanden:
Landulf de Sancto Paulo, Historia Mediolanensis, 12-17, ed. C. Castiglione RIS, V,
Bologna 1934, p. 10-13.

58 Zur Mentalität vgl. Navigatio sancti Brendani (24), ed. C. Selmer,
Publications in Medieval Studies, XVI Notre Dame 1959, p. 64: Als ein vorwitziger
Bruder eine nördliche Vulkaninsel betreten hatte, nicht mehr wegkommen konnte,
von einer Schar böser Geister ergiffen wurde und verbrannte, sagte der Abt, der das

Ringen vom Schiff aus sah : «Ve tibi, fili, quia recepisti in vita tua meriti talem finem»
Eine Hs. des 11. Jhs stammt aus Limoges (Ms. F bei Selmer, p. XXXV); Rodulf
Glaber zitiert die Gesta egregii confessoris Bendani, Historiae, II, II, 2, ed. Prou,
p. 27 sq.

207



Bei der Schilderung der Orléaner Häresie mischt Ademar sachliche

Angaben mit heilsgeschichtlicher Deutung. Die Häretiker sieht er als

Wegbereiter des Antichrist, was alter Tradition entspricht59.
Auffallend betont er die Rolle der Zauberei. Sie gehört zum Nährboden des

Antichrist, haben ihn doch «Magier, Zauberer, Hellseher und Beschwörer»

aufgezogen und in jeder bösen Kunst unterrichtet60. Magie und
Ketzertum sind ebenfalls seit der Frühzeit des Christentums in Verbindung

gebracht worden. Zu nennen ist hier etwa die schillernde Gestalt
des Urketzers, Simon Magus 61, bei dem das Zauberelement später von
dem Motiv des Ämterkaufes überdeckt worden ist. Seit Diokletians
Edikt gegen die Manichäer, vermutlich aus dem Jahre 302, auf das

Ambrosiaster bei der Exegese von 2. Tim. 3, 6-7 anspielt, sind die

Anhänger Manis direkt der Zauberei angeklagt worden 62, indirekt wurden
sie es, wenn, wie in Leos des Großen ausführlichem Schreiben an Turri-
bius von Astorga, die der Magie verdächtigten Priszillianisten als ihre
Geistesverwandten bezeichnet worden sind 63. Bei Ademar wird dieser

Anklagepunkt so eindrücklich veranschaulicht, daß er eine gefährliche
zukunftsträchtige Bedeutung erhalten hat64.

59 In den Consultationes Zacchaei et Apollonii wird im Kapitel gegen die
Manichäer gleich zu Beginn auf die Antichristen verwiesen, II, 12, ed. Morin, p. 72.

Vgl. oben p. 201 sq. und Anm. 29. H. D. Rauh, Das Bild des Antichrist im Mittelalter:

von Tyconius zum Deutschen Symbolismus, Münster 1973, passim, bes.

p. 95 sq., 100.
60 Adso, De ortu et tempore Antichristi, ed. Verhelst, p. 24.
61 Act. Apost. 8, 11 sqq. Ps.-Clemens, Recognitiones, II—III, PG, 1, col.

1247-1316, und X, LII sqq., ebda, col. 1145 sqq. Filastrius, Diversarum hereseon
liber, 29, 1, ed. Heylen, p. 228 sq.; Augustinus, De haeresibus, I, ed. Vander
Plaetse-Beukers, p. 290 u. a.

62 Mosaicarum et Romanarum legum collatio, ree. Th. Mommsen, Berlin
1890, XV, 3, p. 187 sq.: «Gregorianus libro VII sub titulo de maleficiis et Mani-
chaeis». E. H. Kaden, Die Edikte gegen die Manichäer von Diokletian bis Justinian,
in: Festschrift Hans Lewald, Basel 1953, p. 56 sq.; F. Décret, L'Afrique
manichéenne (IVe-V* siècles), Paris 1978, I, p. 162 sqq.

Ambrosiaster qui dicitur, Commentarius in epistulas Paulinas, zu 2. Tim. 3,

6-7, ree. H. I. Vogels, CSEL, LXXXI/3, 1969, p. 312. Vgl. auch Ps.-Hegemonius,
Adversus haereses, ed. A. Hoste, CC, SL, IX, 1957, p. 327 sq. und Priscillian,
Tractatus II, ed. G. Schepps, CSEL, XVIII, 1889, p. 39.

63 Leo Magnus, Ep. XV, ed. Migne, PL 54, col. 677-692, bes. col. 679 A,
682 A-B, 690 B. Leos Briefe waren in Limoges vorhanden, vide Duplès-Agier,
Chroniques, p. 327, 344. Vgl. auch Isidor von Sevilla, De viris illustribus, II, ed.
C. CodoSer Merino, Theses et studia phüol. Salmanticensia, XII, Salamanca
1964, p. 135.

64 Die Ketzer von Arras sollen nach Gerhard von Cambrai ebenfalls «magi-
catos», wenn auch «spiritu erroris» worden sein: Brief an R., ed. d'AcHERY, p. 607.

208



Im zweitletzten Kapitel seiner Chronik kommt Ademar nochmals
kurz allgemein auf die Häretiker zu sprechen 65. «In diesen Tagen»,
notiert er mit Blick auf die Jahre 1027/28, «versammelte Herzog
Wilhelm eine Synode von Bischöfen und Äbten in Charroux, um die Ketzereien

auszutilgen, welche gewöhnlich von Manichäern ausgesät werden».

Keine andere Quelle berichtet über die Zusammenkunft66.
Offen geblieben ist die Frage, warum der Mönch von Saint-Cybard

die Ketzer gerade als Manichäer bezeichnet und damit in der Forschung
das Phantom des Neumanichäismus im 11. Jahrhundert heraufbeschworen

hat6?. Die genaue Textanalyse hat gezeigt, daß Ademar der

doktrinären Abweichung keine große Bedeutung zugemessen, daß er die

Manichäer jedenfalls nicht ausdrücklich als Dualisten bezeichnet hat.
Was er an negativen Kennzeichen bei ihnen herausstreicht, sind ihre
Heuchelei und ihre verworfenen okkulten Praktiken. Die Kennzeichnung
entsprach der landläufigen Meinung: sie ist in den Ketzerkatalogen des

Filastrius von Brescia und des Augustinus, in dem Ambrosiaster, in
Leos des Großen Briefen und Sermones, sowie in weiteren Schriften zu
finden 68. Was dort nur andeutungsweise vorkommt, ist der Vorwurf der
Zauberei. Ademar hat diesen Zug wohl seiner eigenen inneren Bilderwelt

entnommen, ihn aus dem Assoziationskomplex Teufelsdiener

geschöpft. Eindrückliches Symbol dafür ist das Zaubermittel aus toten
Knaben 69.

65 III, 69, ed. Chavanon, p. 194.
66 Hefele-Leclercq, Histoire des conciles, IV/2, p. 947 sq.; H. Hoffmann,

Gottesfriede und Treuga Dei, MGH, Schriften, 20, 1964, p. 33 ; F. Brisset, Guillaume
le Grand et l'église, Bull, de la Soc. des Antiquaires de l'Ouest, XI (1972) p. 454, 460.

67 So noch Grundmann, Die Ketzerei im 11. Jahrhundert, p. 476, und St.
Runciman, The Medieval Manichee, Cambridge 1947, p. 117, bes. Anm. 2. Siehe
oben p. 197 Anm. 6 : Kontroverse Dondaine-Morghen. Bezeichnend ist, daß vor
allem marxistische Historiker weiterhin mit verborgenem Weiterleben oder Import
von manichäischen oder gnostischen Ideen aus dem Osten rechnen : H. Sproemberg,
Die Entstehung des Manichäismus im Abendland, Antrittsvorlesung aus dem Jahre
1952, erstmals gedruckt in: Mittelalter und demokratische Geschichtsschreibung
(oben p. 200 Anm. 20), p. 85-102; E. Werner, Häresie und Gesellschaft, passim.

68 Filastrius, Diversarum hereseon liber, LI, 3-4, ed. F. Heylen, p. 243;
Augustinus, De haeresibus, XLVI, 1, 9, 10, ed. Vander Plaetse-Beukers, p. 312

sqq.; Ambrosiaster, Commentarius zu 2. Tim. 3, 6-7, 1, ree. Vogels, p. 312; Leo
Magnus, Epp. 7, 8 (Constitutio Valentiniani III), PL 54, col. 620-624; Leo Magnus,
Tractatus septem et nonaginta, XXIV, 6, LXXVI, 6 u. a., ree. A. Chavasse, CC,

SL, CXXXVIII/CXXXVIII A, 1973, p. 115, 481-84.
69 Was übrigens ganz und gar nicht zu den manichäischen Lebensregeln

paßt, sondern in klarem Gegensatz zu ihren Speisevorschriften steht, die Augustinus

in De haeresibus streift, XLVI, 11, ed. Vander Plaetse-Beukers, p. 316:
«... nec oporteat ullis mortuis corporibus vesci». Siehe unten p. 228.

14 209



Nach dem negativen Ergebnis der Suche nach einem direkten Vorbild

Ademars drängt sich die Frage auf, ob die Ketzer von Orléans nicht
von ihren Widersachern, vielleicht sogar bei der Verurteilung so bezeichnet

worden sind. Die Annalen von Auxerre, am Rande eines

Nekrologiums eingetragen, sprechen ebenfalls von Manichäern 70. Der Vermerk
zum Jahre 1022 lautet: «In Orléans wurden Kleriker verbrannt, die

durch die Einflüsterung des Teufels vom katholischen Glauben abwichen
und schließlich sogar manichäische Ketzer geworden sind».

Mit dieser Vermutung soll keineswegs dem Neumanichäismus im
11. Jahrhundert das Wort geredet werden, denn die Bezeichnung ist
offensichtlich ohne klares Bewußtsein ihres dualistischen Gehaltes
verwendet worden. Die brisante Kombination Manichäer-Boten des

Antichrist-Zauberer hat der geistig rege Geschichtsschreiber aus Aquitanien

mit dem ihm eigenen Gespür für das Empfinden seiner Epoche
wohl selber geschaffen.
Andreas von Fleury

Gauzlin, Abt von Fleury und Erzbischof von Bourges, war, wie wir
dank der Zeugenliste der Urkunde für Micy wissen 71, bei dem Prozeß

gegen die Orléaner Kleriker anwesend. Andreas von Fleury, der um das

Jahr 1042 in gewählter Sprache eine Biographie des geistlichen Würdenträgers

schrieb 72, hat, um die Rechtgläubigkeit seines Helden ins hellste

Licht zu rücken, den Schluß des ersten Buches der nefandissima hae-

resis gewidmet73. Der Text ist mit geringen Varianten auch in den Miracula

sancti Benedicti, in diesem Teil ebenfalls von Andreas verfaßt 7\
zu finden ; nur das orthodoxe Glaubensbekenntnis, das Gauzlin vor dem

Konvent der Brüder abgelegt haben soll, enthält allein die Vita.
Der gelehrte Mönch aus Fleury interessierte sich vor allem für die

dogmatischen Abweichungen der Häretiker. Er datierte das Geschehen

genau auf Weihnachten des Jahres 1022 und hob die klerikale Herkunft

70 RHGF, X, p. 271. Vgl. Repertorium fontium historiae medii aevi, 1, 1967,
s. v. Zu beachten ist die Wendung «a fide catholica exorbitantes», die wie bei Ademar

auf Augustinus hinweist, vgl. oben p. 203 Anm. 33.
71 Stein, Un diplôme inédit, p. 108: «Goslinus archiepiscopus Biturcis» als

Zeuge aufgeführt; Newman, Catalogue, nr. 58, p. 75 sq.
72 Ed. Bautier-Labory (Anm. 17), p. 31-151. A. Vidier, L'historiographie

à Saint-Benoît-sur-Loire et les miracles de Saint Benoît, Paris 1965, p. 94 sq. ;

Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 66.
73 Ed. Bautier-Labory, I (56 a, b), p. 96-102.
74 VI, 20, ed. E. de Certain, Les miracles de Saint Benoît, Société de

l'histoire de France, Paris 1858, p. 246 sq. Vidier, L'historiographie, p. 197-207.

210



der Wölfe im Schafspelz "5 hervor, ohne die Beteiligung von Laien zu
erwähnen. Ihr Anführer sei Stephan mit Lisoius - nach den Miracula:
und Fulcher - gewesen, Teufelsbrut und Untergang für viele.

Andreas notiert die irrigen Wahnideen dieser Häresiarchen, wie er
sie nennt, sorgfältig: Sie hätten lügnerisch vorgegeben, an die

Dreifaltigkeit in der Einheit und an die Fleischwerdung des Sohnes Gottes

zu glauben. Der Vorwurf der Vorspiegelung orthodoxen Glaubens ist
ein beliebter Gemeinplatz im Kampf gegen Ketzer, dessen klassische

Prägung in Augustinus' Polemik gegen die Priszillianisten zu finden
ist76. Nach dem Mönch von Fleury leugneten die Ketzerhäupter, daß

die Getauften den Heiligen Geist bei der Taufe empfangen könnten und
daß jemand nach einer Todsünde auf irgendeine Weise Vergebung
erlangen könne 77. Als nichts hätten sie die Handauflegung bewertet. Ist
an einen Bußritus gedacht oder verneinten sie im Gegensatz etwa zu

Apostelgeschichte 8, 17 sqq., daß durch Handauflegung der Heilige
Geist vermittelt werden könne Schattenhaft zeichnet sich hier das Bild
pneumatischer Gruppen ab wie der Messalianer, die den Nutzen der

Handauflegung und Taufe ebenfalls radikal in Frage stellten und den

Heiligen Geist durch ständiges Beten zu erlangen suchten 78.

Andreas führt weiter aus: «Sie glaubten nicht, daß es eine Kirche
gäbe, und nicht, daß durch das, was enthalten wird, das, was enthält,
bezeichnet werden könne »79, wobei er eine umgestellte Wendung aus

Augustinus' De civitate Dei gebraucht. Was mit dem zweiten Teil des

75 Ed. Bautier-Labory, p. 98: «... pessimum suç perdicionis lupum sub
ovina pelle portantes», vgl. Matth. 7, 15. Grundmann, Der Typus, p. 318 sq.

76 De haeresibus, LXX, 1, ed. Vander Plaetse-Beukers, p. 333, wo er
ihnen den Spruch in den Mund legt: «Iura, peiera, secretum prodere noli», und ders.,
ep. 237, 3, ed. Goldbacher, p. 527 sq.; vgl. ders., Contra mendacium, III, 4,
ed. I. Zycha, CSEL, XXXXI, 1900, p. 475 sq., u. a. Häufig wird Täuschung auch
den Arianern unterschoben, so bei Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica
tripartita, I, 14, 51, ree. W. Jacob-R. Hanslik, CSEL, LXXI, 1952, p. 67: «Cuncta
enim velut magi homines mentiuntur, quia veritatem loqui non possunt».

77 Vgl. oben p. 199 sq. und unten p. 217.
78 Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica tripartita, VII, 11, 6 sqq.,

ed. Jacob-Hanslik, p. 402^104.
79 Ich folge hier der Version der Miracula S. Benedicti, ed. de Certain,

p. 247 : «nec per id quod continetur id quod continet dici posse», da in der Vita Gauzlini

«id quod continetur» nach den Herausgebern, p. 98 c, «en interligne» steht und
vermutlich am falschen Ort eingefügt worden ist, obwohl die Augustin-Stelle, De
civitate Dei, VII, 5, ed. Dombart-Kalb, p. 190: «... per id quod continet id quod
continetur ...» die Textherstellung stützt. Ilarino da Milano, Le eresie popolari,
p. 57 sq., weiß mit der Aussage nichts Rechtes anzufangen.

211



Satzes, wohl der Begründung gemeint ist, wird klar, wenn Bischof
Gerhards Widerlegung der Ablehnung sakraler Kirchenbauten durch die
Ketzer von Arras beigezogen wird. Der Bischof von Cambrai erklärt
dort, daß das Haus selbst den Namen Kirche trage, weil es die Kirche
enthalte, d. h. das Volk, das von Christus gerufen worden sei80.

Konkreter als seine beiden Vorgänger charakterisierte der Mönch
des heiligen Benedikt die Einstellung der Orléaner zur Ehe, indem er
schrieb, daß nach ihnen die Hochzeit nicht mit einer Einsegnung
vollzogen werden müsse, sondern jeder heiraten möge, wie er nur immer wolle.
Die im 11. Jahrhundert unzeitgemäße Haltung, die an die Urkirche oder

an das frühe Christentum in Gallien, das sich mit der Form der
Eheschließung nur ausnahmsweise befaßt hat, denken läßt81, hat ihnen
Andreas wohl mit Blick auf Kanon 101 der Statuta ecclesiae antiqua
angekreidet82.

Ein weiterer häretischer Glaubenssatz war, daß keiner Bischof sei

noch durch die üblichen Weihen einen Priester weihen könne, da er die
Gabe des Heiligen Geistes nicht besitze. Die Prahlerei der Häretiker,
sie hätten eine der Gottesgebärerin in allem ähnliche Mutter, erregte
in Fleury, wo Maria als Patronin verehrt wurde 83, so großen Anstoß,
daß Andreas diesen Satz sogleich zu berichtigen müssen glaubte mit
den Worten «während sie offensichtlich keiner ähnlich ist, noch eine

Nachfolgerin hat». Was die Ketzer mit dem vieldeutigen Ausspruch
sagen wollten, kann bloß vermutet werden. Sprachen sie etwa wie die
Juden Maria ihre Jungfräulichkeit ab oder spielte in ihrem Kreis eine

Frau eine wichtige Rolle 84 oder verehrten sie eine himmlische Mutter
wie gewisse Gnostiker 85

80 Ed. d'AcHERY, p. 614: «Porro ipsa domus idcirco vocabulum habet
Ecclesiae, quia continet Ecclesiam, id est, populum convocatum ab eo, qui facit
unanimes habitare in domo». Bautier korrigiert in L'hérésie d'Orléans, p. 72, Anm. 40,
«Aecclesiam» (Eglise) in «aecclesiam» (édifice cultuel).

81 K. Ritzer, Formen, Riten und religiöses Brauchtum der Eheschließung
in den christlichen Kirchen des ersten Jahrtausends, Liturgiewissenschaftl. Quellen
und Forschungen, 38, Münster/Westf. 1962. Taviani, Le mariage (oben p. 196
Anm. 4) ; abzulehnen ist die allzu freie Interpretation von Andreas' zweitem Satzteil,

p. 1077.
82 Ed. C. Munier, in: Concilia Galliae, a. 315-a. 506, CC, SL, CXLVIII, 1963,

p. 184 sq.
83 Vita Gauzlini, I (25 b), ed. Bautier-Labory, p. 68; II (75), ebda, p. 146.

Vgl. Helgaud von Fleury, Epitome (oben p. 198 Anm. 12) § 15, p. 88 und Anm. 3.
84 Rodulf Glabers Wiedergabe eines Gerüchts über die Missionstätigkeit einer

Frau aus Italien unten p. 215. Zum traditionellen Bild des bösen Einflusses der
Frau in der Ketzerei: Hieronymus, ep. 133, 4, ed. I. Hilberg, CSEL, LVI, 1918,

212



Damit ist die Aufzählung des ketzerischen Gedankengutes bei
Andreas abgeschlossen. Neben der bekannten Ablehnung von
Sakramenten, wobei die Eucharistie fehlt, fällt die zweifache negative Erwähnung

des Heiligen Geistes auf. Obwohl es nicht ausdrücklich gesagt wird,
läßt sich folgern, daß die Dissidenten überzeugt waren, den Heiligen
Geist, dessen Mangel sie den anderen vorwarfen, zu besitzen. Daher
handelte es sich bei den Orléaner Ketzern nach Andreas' Darstellung
um hétérodoxe Spiritualisten.

Auf die äußeren Geschehnisse geht der Verfasser der Vita Gauzlini
nur noch kurz ein. Er berichtet, daß der verehrungswürdige Prälat, als

er von der Sache gehört hatte, mit den gebildeteren Mönchen von Fleury
nach Orléans gekommen sei. Nachdem die Glaubensfeinde durch Zeugnisse

der Heiligen Schriften widerlegt worden seien, habe der König
befohlen, sie dem Feuer zu überantworten, «ignibus mancipandi perpetuis».

Hier ist erstmals eine dem Zeitgeist entsprechende metaphysische
Begründung des Feuertodes zu finden 86.

Nach Abschluß der Ketzergeschichte87 folgt die Confessio des

Abtbischofs vor dem Konvent der Brüder88. Von der dunkeln Folie
der Irrlehren hebt sich strahlend das orthodoxe Glaubensbekenntnis
ab, das, den Statuta ecclesiae antiqua entnommen 89, in Ich-Form
gebracht und am Schluß um einen Satz verlängert worden ist. Es ähnelt
stark der Konfession Gerberts von Aurillac anläßlich seiner Weihe zum
Erzbischof von Reims 90. Die Angabe, daß Abtbischof Gauzlin es für

p. 247 sq. K. Thraede s. v. Frau, RAC, 8 (1972) col. 262 sqq. Meine nächste Studie
wird Frauenzauber-Zauberfrauen heißen.

85 Vgl. beispielsweise die griechischen Thomasakten mit ihren Epiklesen an
die himmlische Mutter, in: E. Hennecke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche
Apokryphen, 2, Tübingen 19642, c. 27, p. 319, und c. 50, ebda, p. 329 mit Kommentar

p. 306 sq.; E. Plümacher s. v. Apokryphe Apostelakten, RE Suppl. 15 (1978)
col. 39 sqq.

86 Dagegen Rodulf Glaber, Historiae, III, VIII, 31, ed. Prou, p. 81, siehe
unten p. 218. Ähnlich wie Andreas argumentierte z. B. noch Petrus Venerabilis,
Contra Petrobrusianos hereticos, ed. J. Fearns, CC, CM, X, 1968, p. 5: «...
postquam plane impius ille de igne ad ignem, de transeunte ad aeternum transitum
fecit...» Vgl. Blöcker, Ein Zauberprozeß, p. 549.

87 Die Version der Miracula S. Benedicti, VI, 20, ed. de Certain, p. 246 sq.,
endet hier.

88 Ed. Bautier-Labory, p. 98: «in conventu generali fratrum», also nicht
vor der Synode von Orléans, wie noch Bautier selbst in L'hérésie d'Orleans, p. 86,

behauptet.
89 I, ed. Munier, p. 164 sq.
90 Gerbert von Reims, Die Briefsammlung, nr. 180, ed. F. Weigle, MGH,

Die Briefe der dt. Kaiserzeit, 2, 1966, p. 207-209. K. F. Werner, Zur Uberliefe-

213



nötig hielt, ein solches Bekenntnis, das sonst vor der Konsekration
abgelegt wurde, vorzutragen und es aufzeichnen zu lassen, zeigt, wie
verunsichert die religiöse Gemeinschaft nach dem Ketzerprozeß war.

Rodulf Glaber

Der nächste Zeuge, der Kluniazenser Rodulf Glaber, der seine fünf
Bücher Zeitgeschichte vor Ende des Jahres 1048 niedergeschrieben
hat 91, beschäftigte sich intensiv mit dem Phänomen der Ketzerei. Nach
ihm kündet das Auftreten von Ketzern die Befreiung Satans aus seinem

Gefängnis an 92. Ihre religiöse Haltung entspricht etwa dem Götzendienst

der Heiden und dem Kult der Juden 93. Rodulf allein verdanken
wir die Kenntnis der Häresie des Bauern Leutard von Vertus 94 und der

geistigen Verirrung Vilgards von Ravenna, eines überspannten
Liebhabers antiker Literatur 95

; als erster erzählt er von dem Ketzernest auf
der Burg Monteforte in der Diözese Asti 96.

Weitaus am interessantesten fand er jedoch die Häresie, die in der

Königsstadt Orléans entdeckt worden war 97. So anschaulich schildert
er die Ereignisse, daß moderne Historiker trotz seiner falschen Datierung
angenommen haben, er sei damals persönlich in Orléans anwesend

gewesen98. Diese Vermutung ist nicht zwingend, denn Rodulf läßt

rung der Briefe Gerberts von Aurillac, Exkurs I, DA, 17 (1961) p. 140-143; F.
Weigle, Studien zur Überlieferung der Briefsammlung Gerberts von Reims, IV,
DA, 17 (1961) p. 414-18.

91 Historiae, ed. Prou (oben p. 204 Anm. 43) p. 1-135. E. Sackur, Studien
über Rodulfus Glaber, NA, 14 (1889) p. 377-418, sucht die einzelnen Teile genauer
zu datieren; dazu: J. Havet, Note sur Raoul Glaber, Revue historique, 40 (1889)

p. 41-48. Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 66 sq.
92 Historiae, II, XII, 23, ed. Prou, p. 50: «Quod presagium Johannis prophétie

congruit, quia dixit Sathanan solvendum, et expletis mille annis ...» nach Apoc. 20,
7. Vgl. Odo von Cluny, Collationes, II, 38, ed. Migne, PL 133, col. 585 sq. ohne
Bezug auf Häresie. A. Funkenstein, Heilsplan und natürliche Entwicklung,
Sammlung Dialog, München 1965, p. 81.

93 IV, II, 5, ed. Prou, p. 94: Die Ketzer von Monteforte «colebant enim idola
more paganorum ac cum Judeis inepta sacrificia litare nitebantur».

94 II, XI, 22, ed. Prou, p. 49 sq.: «De Leutardo insaniente heretico».
95 II, XII, 23, ed. Prou; p. 50: «De herese in Italia reperta».
96 IV, II, 5, ed. Prott, p. 94-96: «De heresi in Italia inventa».
97 IH, Vili, 26-31, ed. Prou, p. 74-81 : «De herese apud Aurelianis reperta».
98 Sackur, Studien, p. 395 ; M. Vogelsang, Rodulfus Glaber, Studien zum

Problem der cluniacensischen Geschichtsschreibung, Diss., München 1952, p. 17;
M. Vogelsang, Der cluniacensische Chronist Rodulfus Glaber, SMGBOZ, 67 (1956)

p. 25-38, 277-295, bes. p. 32 und Anm. 44, p. 290, Anm. 21.

214



selbst nichts dergleichen durchblicken. Außerdem kannte er Bischof
Odolrich von Orléans, der bei dem Prozeß dabei war und ihm die nötigen
Kenntnisse vermitteln konnte ". Auf eine gewisse Distanz deutet auch

hin, daß er, der sonst Teufelsvisionen, darunter eigene, ungemein
eindrücklich darzustellen versteht 10°, hier von keiner Erscheinung des

Bösen zu berichten weiß. Rodulfs metaphorische Sprache voller
Entlehnungen aus der Ketzerpolemik der Kirchenväter zeigt an, daß es ihm
weniger um einen Tatsachenbericht als um eine heilsgeschichtlich bedeutsame

Glaubenssache ging. Er versucht sogar, selber ihre Irrtümer zu
widerlegen «secundum exiguitatem nostri intellectus», wie er in
herkömmlicher Bescheidenheit bemerkt101.

Nach der verfehlten Datierung ins Jahr 1017 schildert Rodulf unter
Anhäufung traditioneller Metaphern die Entdeckung der «cruda nimium
atque insolens heresis» in Orléans. Mündliche Überlieferung signalisiert
das «fertur» zu Beginn des zweiten Satzes. Nach Gallien soU diese

wahnwitzige Ketzerei eingeschleppt worden sein durch eine Frau aus Italien,
«die, voll des Teufels, alle verführte, die sie nur immer konnte, nicht nur
ungebildete und einfache Gemüter, sondern auch viele, die gelehrter
im Klerikerstand zu sein schienen». Die Frau als Verführerin, Evas
Tochter, war bei den Mönchen seit jeher der Inbegriff der Versuchung,
eine Erscheinung des Bösen 102. Während eines Aufenthaltes in Orléans
habe sie mit dem Gift ihrer Bosheit mehrere angesteckt. Wer die schlimme
Saat empfangen hatte, hätte sich nach Kräften bemüht, sie zu verbreiten.
Als Häresiarchen hervorgetreten seien Heribert, Schulmeister von Saint-
Pierre-le-Puellier, und Lisoius, der beliebteste der Kleriker im Kapitel
von Sainte-Croix. Sie seien, solange die Sache verborgen gebheben war,
beim König wie bei den Höflingen in hoher Gunst gestanden. Ein Priester
aus Rouen, den sie für ihre Irrlehren gewinnen wollten, eröffnete die

Angelegenheit Herzog Richard von der Normandie. Dieser wandte sich

99 Stein, Un diplôme inédit, p. 108. Er nennt ihn als Gewährsmann für ein
Wunder in Jerusalem: Historiae, IV, IV, 19, ed. Prou, p. 107. Gewisse Beziehungen
scheint Rodulf auch zur Orléaner Abtei Saint-Pierre-le-Puellier gehabt zu haben,
denn er rechnet als einziger Heribert, Schulmeister von Saint-Pierre-le-Puellier, zu
den führenden Ketzern und berichtet von einem wundersamen Vorzeichen, das dort
früher einmal geschah: Historiae, II, V, 8, ed. Prou, p. 34 sq.

100 Historiae, IV, II, 5, ed. Prou, p. 94 sq. ; V, I, 1, 2, 5, ebda, p. 114-116, 117.
101 III, VHI, 28-30, ed. Prou, p. 76 sqq.
102 Vgl. etwa Vita Antonii, 5, 5, ed. Bartelink, p. 16; Odo von Cluny, Colla-

tiones, II, 35, PL 133, col. 581 sq. Allg. zum Thema: Thraede s. v. Frau, RAC, 8,
1972, bes. col. 254 sqq. Siehe oben p. 212 sq. Anm. 84.

215



sogleich an König Robert. Als der sehr gelehrte und christliche König
erkannte, worum es ging, wurde er äußerst traurig, da er den Ruin
seines Landes und den Tod der Seelen befürchtete. Er sei so schnell wie

möglich nach Orléans geeilt und habe sehr viele Bischöfe, Äbte, Geistliche

und auch Laien zusammengerufen. Diese Angabe läßt an eine

Synode denken; doch widerspricht ihr nicht nur die Zeugenliste für
Micy, sondern auch eine bittere Bemerkung in Bischofs Adalbero von
Laon «Carmen ad Rotbertum regem» über die Abwesenheit von Bischöfen
in einem schweren Glaubenskonflikt103.

Der nächste Schritt, die Untersuchung, wer Urheber und wer
Mitläufer der verkehrten Lehre sei, wird von Rodulf sachlich berichtet.
Kaum glaubwürdig ist hingegen die Antwort, die er den Angeklagten
auf die Frage, woher ihre Anmaßung rühre, in den Mund gelegt hat,
denn kein mittelalterlicher Dissident hat sich je selbst als Anhänger
einer Sekte bezeichnet104. Auch die inhaltliche Kennzeichnung der
Häresie scheint mehr oder weniger aus der Luft gegriffen zu sein. Drei
Hauptpunkte hebt Rodulf hervor: «Sie sagten nämlich, daß Gefasel sei,

was das heilige Wort alles im Alten und Neuen Testament mit sicheren
Zeichen und W7undern und alten Zeugen über die dreieinige Gottheit
erklärt. Zugleich behaupteten sie, daß Himmel und Erde, wie sie erblickt
werden, ohne Urheber ihres Beginns ewig existiert hätten. Rasend auch
in der schlechtesten von allen Häresien, kläffend nach der Art der Hunde,
waren sie darin epikuräischen Ketzern gleich, daß sie glaubten, Schandtaten

der Lüste würden nicht durch rächende Strafe vergolten 105. Jedes
christliche Werk der Frömmigkeit oder auch nur der Gerechtigkeit, das
als Preis ewiger Belohnung betrachtet wird, bezeichneten sie daher als

überflüssige Mühe». Nach Rodulf lehnten die Orléaner Ketzer also

103 Ed. H. C. Carozzi, Adalbéron de Laon, Poème du roi Robert, Les classiques
de l'histoire de France au moyen âge, Paris 1979, p. 4-6, v. 56 sq.;

«Sacrae si magnus fidei surrexerit error,
Omnis censura conventus sint alieni»,

Zur Datierung: G. A. Hückel, Les poèmes satiriques d'Adalbéron, Univ. de Paris,
Bibl. de la Fac. des Lettres, 13 (1901) p. 135 Anm.; J.-F. Lemarignier, Le gouvernement

royal aux premiers temps capétiens (987-1108), Paris 1965, p. 79 sq.
Anm. 53; O. G. Oexle, Die funktionale Dreiteilung der «Gesellschaft» bei Adalbero
von Laon, Frühmittelalterliche Studien, 12 (1978) p. 20 und Anm. 103; Carozzi,
ebda. p. XIV sq. CVII sq. CXV sqq.

104 Ygi Borst, Die Katharer, p. 240-246: Allgemeine und spezielle
Selbstbezeichnungen der Ketzer.

105 Vgl. unten p. 219 und Anm. 114.

216



Trinität und Schöpfung ab, wodurch sie sich außerhalb der christlichen
Glaubensgemeinschaft, ja außerhalb der christlich-jüdischen Tradition
stellten 106. Beide Anklagepunkte sind in den früheren Texten nicht
hervorgehoben worden ; nur Andreas von Fleury hat notiert, die Häretiker
hätten nur zum Schein vorgegeben, an die Trinität zu glauben. Der
Vorwurf, daß sie die Bestrafung lasterhafter Taten negiert hätten, könnte
ein verdrehter Nachklang ihrer unorthodoxen Sündenlehre sein107.

Die Beschuldigung, Epikuräer zu sein, ist ein Topos, der bis in die

Frühzeit der Auseinandersetzung mit Heterodoxen zurückreicht108.
Bei Rodulf ist sie von zweitrangiger Bedeutung, denn in seiner
grundsätzlichen Widerlegung der Ketzerei berührt er sie mit keinem Wort.

Hauptthemen der ausführlichen Erwiderung Rodulfs, die eher an
eine Predigt als an eine kritische Auseinandersetzung gemahnt, sind der

Schöpfergott und die gottgewollte Ordnung der Natur. Zugrunde geht

nur, wer sie frech durchbricht. Der Mensch als Wesen der Mitte kann,
je nach seiner Einstellung, seliger als alle anderen Geschöpfe werden
oder tiefer als das Vieh fallen. Durch die Zeugnisse der heiligen Schriften
wird das liebende Verlangen nach Gott und nach Gotteserkenntnis

geweckt. In der Bibel offenbart sich Jesus Christus in wahren Worten
und Wunderzeichen mit Gottvater und dem Heiligen Geist als Dreifaltigkeit.

Jesu Sendung, die den Menschen durch ihr volles Verständnis zum
Heil gereichen könnte, wollen viele weder glauben noch schätzen. In
verschiedene Irrtümer verstrickt, lehnen sie sich gegen die Wahrheit,
die sie nicht zu erkennen vermögen, auf. Dadurch entstehen die Häresien
und Sekten aller Art auf der Erde. Nach einer letzten Aufforderung zur
liebevollen Hingabe an den Erlöser schließt Rodulf im Bewußtsein, auf
die Wahnideen jener Verdammten genügend geantwortet zu haben,
seinen theologischen Exkurs. Trotz des bei aller logischen Unscharfe
sichtbaren Ringens um dogmatische Präzision hinterläßt die Entgegnung
den Eindruck, daß der Kluniazenser keinen konkreten Glaubensirrtum

106 vgl. etwa Augustinus' erregte Ablehnung in De civitate Dei, XI, 4, ed.

Dombart-Kalb, p. 323: «Qui hoc dicunt, si mundum aeternum sine ullo initio et
ideo nec a Deo factum videri volunt, nimis aversi sunt a veritate et letali morbo
impietatis insaniunt»; vgl. aber auch Filastrius, Diversarum hereseon liber, CXIV,
ed. Heylen, p. 279 sq. und Augustinus, De haeresibus, LXXVII, ed. Vander
Plaetse-Beukers, p. 335: «Alia dicit esse innumerabiles mundos, sicut opinati
sunt quidam philosophi gentium».

107 Siehe oben p. 199 sq. und p. 211.
108 Filastrius, Diversarum hereseon liber, CXXXIV, ed. Heylen, p. 298.

W. Schmid, s. v. Epikur, RAC V (1962) col. 799-803 und 792 sqq.

217



anvisiert habe 109, sondern ganz allgemein mit Ketzern, in denen er
letztlich Gottesleugner sieht, abrechnen wollte. Von den spezifischen

theologischen Problemen und Kultformen, um die es in Orléans gegangen
ist, scheint er keine große Ahnung gehabt zu haben.

Anschließend beschreibt Rodulf äußerst lebendig das schlimme
Ende der Gottesfeinde. Den Ketzern wurde die Wahl zwischen schleuniger

Rückkehr zum rechten Glauben und dem Tod auf dem Scheiterhaufen

gelassen. Nach einer ähnlichen Überlieferung wie Ademar, dessen

Werk der weit herumgekommene Kluniazenser zwar kaum gekannt
hat no, erzählt Rodulf, daß jene geprahlt hätten, nichts zu fürchten,
und versprochen hätten, dem Feuer unversehrt zu entrinnen. Wörtlich
heißt es weiter: «Als der König und alle Anwesenden erkannten, daß sie

nicht von ihrer Verrücktheit abzubringen seien, befahl er, nicht weit
von der Stadt entfernt ein sehr großes Feuer anzuzünden, damit sie

vielleicht dadurch erschreckt von ihrer Bosheit abließen». Ebenso
verfuhr man wenig später in Mailand mit den Ketzern von Monteforte lu.
Rodulf fährt fort: «Als sie dorthin geführt wurden, erklärten sie in tollem
Irrsinn, das auf alle Fälle zu wollen, und übergaben sich freiwillig denen,
die sie zum Feuer bringen sollten. Nachdem zuletzt dreizehn an Zahl
den Flammen übergeben worden waren, begannen sie, als sie schon

angefangen hatten, stärker zu verbrennen, mit so lauter Stimme wie

möglich aus dem Feuer zu rufen, sie seien durch teuflische Kunst schändlich

getäuscht worden und hätten über den Gott und Herrn aller Dinge
schlecht gedacht und wegen dieser Blasphemie würden sie mit zeitlicher
und ewiger Strafe gequält. Als mehrere der Zuschauer das gehört hatten,
traten sie, von menschlichem Mitleid bewegt112 heran, um sie, selbst

109 Präziser sind die Angaben über Leutard (II, XI, 22, ed. Prou, p. 49 sq.)
und Vilgard (II, XII, 33, ebda, p. 50) ; ähnlich vage ist der Bericht über die Ketzerei
von Monteforte (IV, II, 5, ebda, p. 94-96). Viel entschiedener und differenzierter
ist die Refutatio Bischof Gerhards I. von Cambrai auf der Synode von Arras, ed.

d'AcHERY, p. 607-624.
110 Vgl. oben p. 206 sq. Im Widmungsbrief hebt Rodulf hervor, daß seit

beinahe zweihundert Jahren, seit Beda Venerabilis und Paulus Diaconus, kein
Geschichtswerk mehr geschrieben worden sei: Historiae, 1, ed. Prou, p. 1 sq. Vogelsang,

Rodulf Glaber, Diss p. 161.
111 Landulf senior, Historia Mediolanensis, II, 27, ed. A. Cutolo, RIS, n. e.,

IV, Bologna 1942, p. 69: Den Ketzern von Monteforte wird die Wahl zwischen der
Rückkehr zum orthodoxen Glauben unter Anbetung des Kreuzes und einem
Sprung ins brennende Feuer gelassen.

112 Vgl. aber Augustinus, De civitate Dei, XXI, 17 sqq., ed. Dombart-Kalb,

218



halbverbrannt, aus dem Feuer zu ziehen. Es gelang aber nicht, denn

die rächende Flamme verzehrte sie, und sie sind sogleich zu Asche

geworden». Rodulf fügt hinzu, daß alle Gleichgesinnten, die noch
entdeckt worden seien, dieselbe Strafe erlitten hätten. Zufrieden stellt er

am Ende fest, daß «nach Ausrottung des Wahnsinns dieser übelsten Irren
der verehrungswürdige Kult des katholischen Glaubens überall auf der

Welt klarer geglänzt habe».

Die anschauliche Gestaltung auch von historischen Begebenheiten,

von Vorzeichen, Visionen und Wundern, die er nicht selbst beobachtet
oder erlebt hat, ist eine Stärke Rodulf Glabers. Besonders einprägsam
hat er hier das Sterben der Verblendeten geschildert. Gleichzeitig gibt
er zwei weitere Gründe für die grausame Hinrichtungsart an 113: sie

soll durch Abschreckung eine Sinnesänderung bewirken; tut sie das

nicht, muß sie vollzogen werden, so ist sie rächende Strafe U4. Aber auch

bei Rodulf schwingt unausgesprochen der Gedanke an die Hölle mit, denn

das Klagegeschrei der Brennenden mahnt an die Selbstanklage der Sünder

in Sap. 5, 1-14.
Die Selbstbezichtigung «nuper de universorum Deo ac Domino

male sensisse» ist so allgemein gehalten, daß sie jede mögliche Art von
Häresie einschließt. So berichtete Helgaud von Fleury in der

Lebensbeschreibung des Königs Robert des Frommen von einem Bischof «de

Domino non bene sentiendo», weil dieser anscheinend das Dogma der

Eucharistie nicht fraglos akzeptiert hatte 115; und Odorannus von Sens

klagte in dem Brieffragment, daß ihm Neider vorgeworfen hätten, sich
«de Deo male sentiens» geäußert zu haben, als er Gott körperliche
Gliedmaßen abgesprochen hatte 116. Rodulfs des Kahlen Darstellung hilft
also trotz seiner kleinen theologischen Abhandlung nicht, die eigentümliche

Geistesrichtung der Orléaner Ketzer zu erfassen, denn sein
polemischer Übereifer machte ihn blind für alle Nuancen.

p. 783 sqq., der sich gegen die Mitleidigen, die nicht an ewige Höllenstrafen glauben
wollen, wendet.

113 Übrigens wurden nach Glaber zu jener Zeit auch Ketzer in Italien (Historiae,
II, XII, 23, ed. Prou, p. 50), ein verräterischer Judenfreund und Landstreicher
(III, VII, 24—25, ebda, p. 72 sq.) sowie Kannibalen während einer Hungersnot
(IV, IV, 10, 11, ebda, p. 101) verbrannt.

114 «Ultionis vindicta»: Rodulf braucht die Floskel meist für Vergeltungsmaßnahmen

des Richtergottes: Historiae, I, V, 25, ed. Prou, p. 24; III, VIII, 27,

ebda, p. 76; V, I, 12, ebda, p. 124; vgl. III, IX, 39, ebda, p. 88; nur einmal für
Blutrache: V, I, 15, ebda, p. 126.

115 Helgaud, Epitome, (6), ed. Bautier-Labory, p. 64 sqq.
116 Odorannus von Sens, Epistola, ed. Bautier-Gilles, p. 264.

219



Paul von Saint-Père in Chartres

Zwei Generationen nach dem spektakulären Ereignis, in den achtziger

Jahren des 11. Jahrhunderts, hat der Mönch Paul aus Saint-Père
in Chartres ein Kartular für sein Kloster angefertigt117. Er beschränkte
sich nicht darauf, das bei dem Klosterbrand des Jahres 1078 gerettete
Urkundenmaterial zu sichten und abzuschreiben, sondern fügte nach

Möglichkeit auch eine Beschreibung der Ländereien hinzu und flocht
aus Stolz auf seine Abtei längere historische Erzählungen ein 118.

Eine Schenkung des Normannen Arefast, vor dem Tode Herzog
Richards II. von der Normandie im Jahre 1026 119 ausgestellt, regte den

Redaktor des Kartulars an, die Geschichte der Entlarvung der Ketzer
von Orléans durch den normannischen Ritter aufzuzeichnen 12°. Im
Kommentar zu der Urkunde spricht er von «uns, den Zeitgenossen des

Arefast» und erwähnt dessen Neffen, «den wir gut gekannt» haben 121. Der
mit dem Fürstenhaus eng verbundene Normanne ist offenbar einige Jahre
nach seiner aufsehenerregenden Tat im Alter als Mönch ins Kloster Saint-
Père eingetreten 122. Es könnte also sein, daß Paul die Detektivgeschichte
von dem Protagonisten selbst oder zumindest von einem seiner Vertrauten

vernommen hat. Daß die Schilderung im Laufe der Jahrzehnte
mündlicher Überlieferung 123 an Dramatik und Einprägsamkeit gewonnen

117 Cartulaire de l'abbaye de Saint-Père de Chartres, ed. M. Guérard, t. 1,

Collection des cartulaires de France, 1, Paris 1840. Zur Datierung: Paul begann
mit seiner Arbeit nach dem Klosterbrand (ebda, p. 3) und nahm gegen Schluß die
Erwerbungen der ersten acht Jahre des Abtes Eustachius auf, was ins Jahr 1087
führt (ebda, p. 226). Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 67-69.

118 Vgl. Guérards Einleitung, § 265-§274, p. CCLXVII-CCLXXV.
119 D. Douglas, Some Problems of Early Norman Chronology, EHR, LXV

(1950) p. 289-303, bes. p. 295 sqq.
120 Cartulaire, VI, III, ed. Guérard, p. 108 (Urkunde), p. 108 sq. (Kommentar

zur Urkunde) und p. 109-115 (historische Erzählung).
121 Cartulaire, ed. Guérard, p. 108 sq.: «... quoniam nos contemporanei

Arefasti illos très milites quos dicit esse ad serviendum nobis in Ham villa, nec
habuimus nec novimus Boselinus quoque nepos ejus, quem bene novimus...»

122 Cartulaire, ed. Guérard, I, p. 120,191, II, p. 272 und 546; vgl. p. CCLXXV
Anm. 2. M. Fauroux, Recueil des actes des ducs de Normandie, 911-1066, Mémoires
de la Soc. des Antiquaires de Normandie, XXXVI, Caen 1961, n° 4, p. 72-74 vom
15. Juni 990; n" 17, p. 98-100 (1015); n" 35, p. 131-135 (1925). J. Adigard des
Gautries, Les noms de personnes Scandinaves en Normandie de 911-1066, Thèse,
Lund 1954, p. 76 und 273 sq. ; Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 68.

123 Worauf das «rursum» und das «dicitur» gleich zu Beginn verweisen.
Cartulaire, ed. Guérard, p. 109: «Rursum quoque duxi dignum memoriae traden-
dum Hic in domo sua quendam clericum habuisse dicitur nomine Herbertum ...»

220



hat, und daß neue intellektuelle Problemstellungen darauf eingewirkt
haben können, versteht sich von selbst.

In Erinnerung rufen will der Mönch von Saint-Père, wie Arefast
in der Stadt Orléans mit göttlicher Hilfe durch die heilsame Schärfe
seines Geistes die häretische Bosheit, die im geheimen sproßte und schon

durch die gallischen Provinzen das tödliche Gift der verruchten
Irrlehre darbot, nicht nur erfaßt, sondern gänzlich unterdrückt habe. Die
Wortwahl dieses programmatischen Satzes läßt aufhorchen; sie zeigt
deutlich, wie stark Paul der polemischen Tradition verhaftet ist, denn
eine ähnliche Charakterisierung der Ketzerei ist beispielsweise schon

bei Cyprian zu lesen 124.

Die breit angelegte Erzählung wird hier etwas gekürzt
wiedergegeben. Arefast, aus dem Geschlecht der normannischen Grafen, soll

in seinem Haus einen Kleriker namens Herbert gehabt haben, der um
des Studiums willen nach Orléans ging. Er suchte dort die zwei Kleriker
Stephan und Lisoius 125, die für ihre Weisheit, Frömmigkeit und
Großzügigkeit im Almosengeben bekannt waren, auf. In kurzer Zeit wurde

er von ihnen als gelehriger Schüler durch die Süße des heiligen Wortes
mit dem Trank todbringender Schlechtigkeit berauscht. Zu beachten
ist hier der versteckte Hinweis auf die Methode der Ketzerlehrer. Sie

gingen wie alle christlichen Häretiker von Bibelworten aus, die sie eigenwillig

auslegten. Weiter heißt es: In teuflischem Irrtum befangen, aller
Gotteserkenntnis ledig, glaubte Herbert den Gipfel der Weisheit
erklommen zu haben. In die Heimat zurückgekehrt, versuchte er seinen

geliebten Herrn mit subtiler Wortkunst allmählich auf den Weg des

Irrtums zu locken, indem er Orléans als Stadt einzigartiger Weisheit
und Heiligkeit lobte. Mit intellektuellem Scharfsinn erkannte Arefast
die Verirrung. Er meldete die Sache dem Grafen Richard 126 und bat

124 Cyprianus, De catholicae ecclesiae unitate, 16, ed. G. Hartel, CSEL,
HI/1, 1868, p. 224 u. a. Cyprians Briefe waren in St. Père vorhanden. Catalogue
des manuscrits de la Bibliothèque de la ville de Chartres, Chartres 1840, nr. Ill,
p. 24.

125 Stephan und Lisoius hebt auch Andreas von Fleury besonders hervor.
Siehe oben p. 211.

126 Der Titel Richards II. von der Normandie (996-1026) ist zeitgemäß und
entspricht dem normalen Gebrauch der normannischen Schenkungsurkunden, die
ins Kartular von Saint-Père aufgenommen worden sind: III, 1, ed. Guérard,
p. 56; V, 1, ebda, p. 92 sq.; V, 2, ebda, p. 93 sq.; VI, 2, ebda, p. 106 sq.; VI, 3, ebda

p. 108. Zu den Ausnahmen: K. F. Werner, Quelques observations au sujet des
débuts du «duché» de Normandie, in: Droit privé et institutions régionales (oben
S. 196 Anm. 5) p. 692, Anm. 4.

221



ihn, König Robert schriftlich über die verborgene Seuche in seinem Land
zu orientieren, damit der König Arefast bei ihrer Austilgung die Hilfe
nicht versage. Der entsetzte König soll eingewilligt haben. Arefast, der

sogleich nach Orléans aufbrach, kam auf dem Weg nach Chartres. Da
Bischof Fulbert damals auf einer Pilgerfahrt in Rom abwesend war 127,

bat er den gelehrten Kleriker Eberhard, Sakristan der Kirche von Chartres

128, um Rat, wie er sich gegen die vielfältigen Künste teuflischer
List wappnen könne. Der Geistliche riet ihm, sich täglich mit dem Abendmahl

und dem Zeichen des heiligen Kreuzes zu rüsten, und legte ihm
nahe, sich als lernbegieriger Schüler auszugeben.

Nach Orléans gekommen, setzte er sich im Haus der Irrlehrer
bescheiden wie ein Anfänger als letzter hin. Als sie während ihres

Vortrages von biblischen Beispielen und Gleichnissen in ihm einen aufmerksamen

Zuhörer erkannten, trugen sie ihm das Gleichnis vom veredelten

Wildling vor, indem sie sagten: «Du bist von uns zu behandeln wie ein

Waldbaum, der in einen Baumgarten versetzt und so lange mit Wasser

begossen wird, bis er im Erdboden Wurzeln geschlagen hat; darauf wird
er von Dornen und Überflüssigem gereinigt, nahe beim Boden mit der

Hacke abgehauen und mit einem besseren Reis gepfropft, das später
mit süßem Apfel fruchtbar sein möge». Der Vergleich des Auserwählten
mit einem Apfelbaum ist seit Cant. 2, 3 beliebt, aber in seiner klassischen

Ausprägung in der 11. Ode Salomos wie bei Optat von Mileve und

Fulgentius von Ruspe ist immer Gott selbst der Baumgärtner, der die

Verpflanzung und Veredelung vornimmt129. Sie sollen es so interpretiert
haben: «Auf gleiche Weise bist du von der ungerechten Welt in unsere

heilige Gemeinschaft versetzt worden und wirst mit den Wassern der

Weisheit getränkt, bis du unterrichtet bist und vermagst, durch das

Schwert des Wortes Gottes 130 von den Dornen der Sünde frei zu werden.

127 The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, ed. F. Behrends, Oxford
1976, nr. 65, 66, p. 110-114; vgl. dazu Einleitung, p. lxxxiii.

128 A. Clerval, Les écoles de Chartres au moyen âge du Ve au XVIe siècle,
Thèse, Paris 1895, p. 47^-9; L. MacKinney, Bishop Fulbert and Education at
the School of Chartres, Texts and Studies in the History of Mediaeval Education,
VI, Notre Dame Indiana 1957, p. 21 sq.; Bautier, L'hérésie d'Orléans, p. 81 ;

Behrends, The Lettres, p. 191 Anm. 1.
129 Ode Sal. 11, ed. Hennecke-Schneemelcher, Neutestamentliche

Apokryphen, II, p. 590-92; Optat von Mileve, Libri VII, 2, 11, ed. C. Ziwsa, CSEL,
XXVI, 1893, p. 46 sq.; Fulgentius von Ruspe, Sermo I, 4, ed. J. Fraipont, CC,

SL, XCI A, 1968, p. 891. Vgl. auch Rom. 11, 17 sqq. RAC, II (1954) s. v. Baum,
col. 1-34.

130 Eph. 6,17 : «... et gladium spiritus (quod est verbum Dei) »; vgl. Rom. 2, 29.

222



Nachdem die abgeschmackte Doktrin aus der Höhle deiner Brust
ausgetrieben worden ist, kannst du unsere vom Heiligen Geist eingegebene
Lehre in reiner Seele empfangen». Hier wird schon deutlich, daß sich

diese Spiritualisten nicht auf das Schriftwort, sondern allein auf die

Inspiration durch den Heiligen Geist beriefen. Da Arefast bei jedem
Wort, das sie vorbrachten, nur immer Gott gedankt haben soll, meinten
sie, ihn bekehrt zu haben und legten sorglos ihre Schändlichkeiten dar.
Sie bekannten sich zum Doketismus und verwarfen Taufe, Eucharistie
und Heiligenverehrung. Auf Arefasts Bitte, ihm zu eröffnen, woran er/
glauben könne, damit er nach dem Negativkatalog nicht verzweifle,
versprachen sie, ihm die Pforte des Heils aufzutun. Wörtlich sollen sie

gesagt haben: «Durch die Auflegung unserer Hände131 wirst du vomi
Makel jeder Sünde gereinigt und mit der Gabe des Heiligen Geistes

erfüllt werden, die dich ohne Zweifel die Tiefe aller Schriften und wahre

Theologie lehren wird. Darauf durch himmlische Speise 132 ernährt,
durch innere Sättigung gestärkt, wirst du mit uns häufig Engelvisionen
sehen, auf deren Hilfe gestützt, du mit ihnen ohne Verzögerung oder

Schwierigkeit an irgendeinen Ort, wenn du willst, gehen kannst. Und
nichts wird dir mangeln 133, weil Gott, in dem die Schätze der Weisheit
und Reichtümer begründet sind, dir niemals als Gefährte fehlen wird».

Einem rechtgläubigen Katholiken stach die Vermessenheit dieser

Aussagen ins Auge. Durch geistige Initiation sollten die menschlichen
Schranken gesprengt und paradiesische Zustände auf Erden erlebt
werden. Das Versprechen beliebiger Ortsveränderung nähert sich
magischem Gedankengut. Unter dem scharfen Blick der Orthodoxie
verwandeln sich die hilfreichen Engel denn auch in Dämonen 134. Eine Art
von Gnosis scheint hier verkündet worden zu sein 135.

131 Vgl. Act. Apost. 8, 17 sq. In klarem Gegensatz zu Andreas' Angabe,
Vita Gauzlini, ed. Bautier-Labory, p. 98: «Pro nihilo computabant impositionem
manuum». Vgl. oben p. 211.

132 Cartulaire, ed. Guérard, p. Ill: «Deinde coelesti cibo pastus...» Vgl.
Joh. 6, 31, 48-51 ; 1. Cor. 10, 3; Joh. 3, 27; Ps. 77, 24-25; Sap. 16, 20. Ambrosiaster,
Commentarius zu 1. Cor. 9, 11, ed. Vogels, p. 100: «... cadesti cibo ecclesiam sagi-
nantes ...»; Augustinus, De utilitate ieiunii, II, 2, ed. S. D. Ruegg, CC, SL, XLVI,
1969, p. 232: «... est autem et caelestis cibus, quo pietas mentis impletur ...»;
Gregor der Große, Dialogi, II, XXXV, ed. Moricca, p. 128: «... suavem cibum
caelestis patriae ...» u. a. Siehe unten p. 228.

133 Ps. 22, 1; vgl. Deut. 2, 7; Neh. 9, 21.
134 Vgl. 2. Cor. 11, 14; Col. 2, 18. Augustinus, Confessiones, X, XLII, 67, ed.

P. de Labriolle, Collection Bude, Paris 1966, p. 290; Augustinus, De civitate Dei,
X, 10, ed. Dombart-Kalb, p. 283 sq.

135 E. Werner, Häresie und Gesellschaft, p. 36 sqq. und ders., Spiritualismus

223



Paul von Saint-Père, der den erzählerischen Schwung zu erhalten
weiß, läßt nun den König und Königin Konstanze mit einer Schar
Bischöfe 136 nach Orléans kommen und am folgenden Tag auf Arefasts
Vorschlag die ganze verruchte Versammlung von königlichen Beamten
aus ihrem Haus holen und in die Kirche Sainte-Croix vor König und
Klerus führen. Doch bevor er zum dramatischen Höhepunkt gelangt,
schaltet der Chronist, um die Spannung noch zu erhöhen, eine Erläuterung

der gräßlichen Machart der sogenannten Himmelsspeise ein. Da
der Einschub klar als Pauls eigene Zutat gekennzeichnet ist, also der
letzten Phase der Bearbeitung um das Jahr 1080 angehört, soll er am
Schluß analysiert werden 137.

Nach der digressio führt der Mönch von Saint-Père in Rede und
Gegenrede die Auseinandersetzung in der Kathedrale vor. Arefast stellte
sich gleich als Vasall des Grafen der Normandie vor und beantragte, als

er über den Grund seiner Anwesenheit befragt wurde, daß die

Verdächtigten ihre Lehre selber vortragen sollten. Wie eine schlüpfrige
Schlange versuchten sie, sich herauszuwinden 138. Da Arefast sah, daß
sie nur Zeit gewinnen wollten, enthüllte er selbst ihre Irrlehren, die

Ablehnung der Taufe, den Doketismus und die Verneinung der Eucharistie.

Auf die Frage von Warin, dem Bischof von Beauvais 139, der das

Verhör offenbar leitete, mußten Stephan und Lisoius 140 übereinstimmend
zugeben, so zu denken und zu glauben.

Auf Christi Geburt aus einer Jungfrau und seinen Heilsweg
angesprochen, sollen sie mit giftiger Zunge geantwortet haben: «Wir waren
nicht dabei und können nicht glauben, daß es wahr sei». Darauf fragte
der Bischof: «Glaubt ihr oder glaubt ihr nicht, fleischliche Eltern zu
haben?» Als sie versicherten, es zu tun, erwiderte der Bischof: «Wenn

und hétérodoxe Dialektik, p. 10. Vgl. Ilarino da Milano, Le eresie popolari, p. 54;
Moore, The Origins of Medieval Heresy, p. 27, deutete die Himmelsspeise als
materielle Droge, wogegen sich Werner, Häresie, p. 37, mit Recht gewandt hat.

136 Man erinnere sich dagegen an Adalberos Beschwerde, siehe oben p. 216
und Anm. 103.

137 Siehe unten p. 228 sqq.
138 Eine alte Metapher. Vgl. Irenaeus, Adversus haereses, III, 2, 3, ed. F.

Sagnard, Sources chrétiennes, 34, Paris 1952, p. 100.
139 «Guarinus episcopus Beivagus» ist als Zeuge in der Urkunde für Micy

genannt: Stein, Un diplôme inédit, p. 108. Lemarignier, Paix et réforme
monastique, p. 448 sqq., bes. p. 451 sq.

140 Cartulaire, ed. Guérard, p. 114: «At illi, cum diabolo in inferno jam
mansionem paratam habentes»: vgl. Ps.-Augustinus, Sermo 250, 1, ed. Migne,
PL 39, col. 2209, und Sermo 251, ebda, col. 2210.

224



ihr glaubt, daß ihr aus euren Eltern hervorgegangen seid, als ihr nicht
wart, warum verschmäht ihr, zu glauben, daß Gott vor den Zeiten ohne

Mutter erzeugt, am Ende der Zeit durch die Beschattung des Heiligen
Geistes von der Jungfrau geboren worden sei?» Sie aber sagten: «Was

die Natur verneint, weicht immer vom Schöpfer ab» 1+1. Die skeptische
Ablehnung von Christi übernatürlicher Geburt, die auf den ersten Blick
als empirisch-rationale Erklärung erscheint, erweist sich, wenn man sie

im Licht von Augustinus' Epistel De videndo Deo 142, deren Vorspann
wohl als Modell gedient hat, beurteilt, als undifferenzierte Glaubens-
schwäche. Der Kirchenvater legte dort den Unterschied zwischen Sehen,

dem Erfahren aus eigenem Erleben, und Glauben, der vertrauensvollen

Übernahme fremder Zeugnisse, dar. Als konkretes Beispiel von
Glauben im Alltag erwähnte er unter anderem das Wissen um die
Herkunft von den eigenen Eltern 143. Er führte auch die mögliche Kenntnis
von Christi Geburt, Leiden und Auferstehung an, «si tunc adessemus» 144.

Augustinus' Argumentation gipfelt in dem Bibelwort: «Selig sind die,
welche nicht gesehen und doch geglaubt haben» 145. Die Orléaner
entpuppten sich durch ihre Antwort als Geistesverwandte des ungläubigen
Thomas. Die Sentenz «Quod natura denegat, semper a creatore discre-

pat» könnte von einem Jesu Gottessohnschaft höflich ablehnenden

Juden vorgebracht worden sein 146.

141 Cartulaire, ed. Guérard, p. 114: «Quod natura denegat, semper a creatore
discrepat», vgl. H. Walther, Proverbia Sententiaeque Latinitatis Medii Aevi,
Göttingen 1963-1967, nr. 25899b: «Quod natura negat, discere nemo potest» bis
25905, 25099 und bes. 25892 a: «Quod natura dedit, divinus perfecit amor».

142 Augustinus, ep. 147 ad Paulinam, ed. Goldbacher, CSEL XXXXIIII/3,
p. 274-331. In Saint-Pére waren Briefe Augustinus' u. a. an Paulina vorhanden:
Catalogue des manuscrits, nr. 66, p. 13.

143 Ep. 147, I, 5, ebda, p. 278 sq. : «Si enim ea, quae non vidimus, hoc est in
praesenti apparentia non sensimus vel mente vel corpore neque de scripturis Sanctis
non legendo vel audiendo didicimus, nullo omnino credidissemus unde postremo
sciremus, quinam parentes nos procreavissent, quibus patribus, avis, maioribus
geniti essemus »

144 Ep. 147, I, 6, ebda, p. 280.
145 Ep. 147, III, 8, ebda, p. 282 nach Joh. 20, 29.
146 Vgl. etwa Guibert von Nogent, Tractatus de incarnatione contra Judaeos

(um 1110), I, 2, ed. Migne, PL 156, col. 492B, wo die Juden u. a. behaupten:
«Porro si dicatur quia de Virgine natus fuit, falsissimum est, quia homo, tanta
infirmitate depressus, contra leges naturae nasci non potuit». Widerlegung durch den
Christen, II, 2, ebda, col. 499C. Ps.-Ildefonsus, Sermo 13, ed. Migne, PL 96,
col. 281CD (dazu B. Blumenkranz, Les auteurs chrétiens latins du moyen âge sur
les juifs et le judaïsme, Études juives, IV, Paris 1963, nr. 108, p. 117). Man beachte
aber auch den Naturbegriff in Boethius' Philosophiae consolatio, ed. L. Bieler, CC,
SL, XCIV, 1957, III m. II, p. 40 sq. und III, 12, 19, ebda, p. 61. Eine Kombination

15 225



Der Bischof soll ihnen unter Verwendung einer frühchristlichen
Formel entgegnet haben: «Glaubt ihr nicht, daß, bevor etwas durch die

Natur geschehen konnte, durch den Sohn Gottvater alles aus dem Nichts
erschaffen habe?»147 Die vom Glauben Abgefallenen148 sagten ihm:
«Das kannst du jenen erzählen, die Irdisches wissen und den Dichtungen
fleischlicher Menschen glauben, die auf Tierhäute geschrieben sind; für
uns aber, die wir im inneren Menschen das vom Heiligen Geist geschriebene

Gesetz tragen 149 und nichts anderes wissen als das, was wir von
Gott, dem Schöpfer aller Dinge, gelernt haben, trägst du erfolglos
Überflüssiges und von der göttlichen Lehre Abweichendes vor. Deshalb höre

mit dem Gerede auf und mach mit uns, was du willst». Sie schlössen

voller Vertrauen auf Gott, der sie in den Himmel erheben werde.
Von der ersten bis zur neunten Stunde des Tages habe die Bearbeitung

der Widerspenstigen gedauert. Als sie nicht zur Besinnung kommen

wollten, wurden sie ihrer kirchlichen Würden entkleidet und aus der
Kirche ausgeschlossen. Königin Konstanze sei auf Geheiß des Königs
vor den Toren der Basilika gestanden, um das Volk von der Lynchjustiz

in der Kathedrale abzuhalten. Sie habe Stephan, ihrem einstigen
Beichtvater, als sie herausgetrieben wurden, mit dem Stab, den sie in
der Hand hielt, ein Auge ausgestochen lä0. Außer einem Kleriker und
einer Nonne, die sich bekehrten, seien alle in einer Hütte 151 mit ihrem

Zauberpulver 152 verbrannt worden.

beider Traditionen ist zu finden in dem Dialogus Iudei cum Christiano quodam
ceco, cui et visus restituitur, ed. H. Walther, Das Streitgedicht in der lat. Literatur
des Mittelalters, Quellen und Untersuchungen z. lat. Philol. d. Mittelalters, 5/2,
München 1920, p. 230, v. 10-14 (dazu Blumenkranz, Les auteurs chrétiens, nr. 234,

p. 272 sq.).
147 Vgl. 2. Mach. 7, 28; Col. 1, 16. G. May, Schöpfung aus dem Nichts, Die

Entstehung der Lehre von der Creatio ex nihilo, Arbeiten zur Kirchengeschichte,
48, Berlin-New York 1978.

hs vgl. Ps. 57, 4; Ez. 14, 7; Eph. 4, 18. Vgl. auch Augustinus, De Civitate
Dei, XIX, 28, ed. Dombart-Kalb, p. 698.

149 Vgl. Rom. 7-8, bes. 7, 22-23; Eph. 3, 16, u. a. Siehe J. Haussleiter s. v.
Deus internus, RAC, III, 1957, col. 794-842.

150 Porträt der Königin Konstanze: J. Dhondt, Sept femmes et un trio de
rois, Contributions à l'histoire économique et sociale, III, 1964—65, p. 47-52. Siehe
unten p. 233.

151 Nach Gregor von Tours, Historia Francorum, IV, 20, ed. B. Krusch-W.
Levison, MGH SS rer. Mer. 1, 1, 1951, p. 154, wurde Chramnus mit Frau und Kindern

ebenfalls in einer Hütte verbrannt. In einer Scheune wurde nach Rodulf
Glaber, Historiae, IV, IV, 11, ed. Prou, p. 101, während der großen Hungersnot
ein Kannibale verbrannt.

152 Hinweis auf Pauls Einschub, siehe unten p. 228.

226



Entlarvungsgeschichten gibt es schon in der Historia ecclesiastica

tripartita, die damals in der Bibliothek von Saint-Père vorhanden

war 153. Das Erstaunliche an Pauls Version aber ist, daß ein Laie, der
Ritter Arefast, die Hauptrolle gespielt haben soll. Kirchenrechtlich
gesehen war die Sache problematisch 154

: der Laie meldete seinen
Verdacht dem König und überführte die Scheinheiligen; erst im Verlauf
des Prozesses übernahmen Geistliche die Führung, indem sie die
Angeklagten befragten und das Urteil sprachen. Fragwürdig bleibt, wie sich
der Normanne das Wissen angeeignet hat, das ihn befähigte, die
Ketzerei zu riechen 155. Oder hat ihn einfach die instinktive Abneigung des

Illiteraten allem Neuen, besonders einer eigenartigen Religiosität gegenüber

hellhörig gemacht Daß die Anzeige aus Rouen kam und der Herzog

von der Normandie als Vermittler beteiligt war, berichtet auch

Rodulf Glaber 156. Arefast jedoch kennt er nicht.
In ihren großen Zügen betrachtet, scheint Pauls Geschichte bis zu

diesem Punkt glaubwürdig zu sein 157, wenn auch Arefasts Beitrag aus

Lokalpatriotismus vermutlich weit übertrieben dargestellt ist. Trotz
der ausführlichen Reden, die der Mönch aus Chartres den Ketzern in
den Mund gelegt hat, förderte die Textanalyse kein genuin häretisches,
etwa gnostisches oder manichäisches Gedankengut zu Tage. Plastisch
werden die Mißachtung Christi, die Geringschätzung der Heiligen Schriften

und die Ablehnung kirchlicher Sakramente, verbunden mit einer

spiritualistischen Heilsgewißheit, herausgearbeitet. Was bei dem Chro-

153 Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica tripartita, V, 43, ed.

Jacob-Hanslik, p. 290-292; VII, 11, ebda, p. 403 sq. Cod. A, eine der besten
Handschriften des 10. Jahrhunderts, stammt aus Saint-Père, ebda, p. XVII.

154 Odorannus' von Sens kleine kirchenrechtliche Sammlung, die er an Abt
Wilhelm von Saint-Denis gesandt hat, ist diesem Thema gewidmet: Opera, ed.

Bautier-Gilles, p. 116-132, Beispielsweise, p. 118: «Ut laici episcopos aut clericos
non accusent nisi prius eorum discutiatur existimatio vel opinio». Vgl. die scharfe
Polemik des Petrus Damiani, Epp. lib. 5, 1, ed. Migne, PL 144, col. 337 AB.
L. Prosdocimi, Lo stato di vita laicale nel diritto canonico dei secoli XI e XII, in:
I Laici nella «Societas Christiana» dei secoli XI e XII, Atti della terza Sett. int. di
studio Mendola, Pubbl. dell'Univ. catt. del Sacro Cuore, Milano 1968, p. 56-77
mit Diskussion p. 78 sqq. unter Verweis auf Decretum Gratiani, I, d. 96, c. 4,
ed. Friedberg, I, 1879, p. 338.

155 Ademar von Chabannes tönt im Bericht über die Synode von 1031, ed.

Delisle, Notice, p. 260, die Gefahr ketzerischer Verirrung der Laien «qui discrete
nesciunt cogitare» an; Rodulf Glaber klagt Historia IV, IV, 13, ed. Prou, p. 103,
über die «quedam duricia cordis cum ebetudine mentis» unbußfertiger Weltleute;
vgl. auch V, I, 11, ebda, p. 122.

156 Siehe oben p. 215 sq.
137 Grundmann, Der Typus, p. 324.

227



nisten aus der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts fehlt, sind die
eschatologischen Beiklänge.

Gerade weil die von ihm aufgezeichneten Aussagen der Häretiker
nur für theologisch Gebildete sofort als Blasphemie zu erkennen waren158,
fühlte sich Paul wohl veranlaßt, die Orléaner Spiritualisten vorbeugend
durch eine kraß materialistische Umdeutung ihrer Himmelsspeise als

Teufelsdiener zu brandmarken. Der Einschub, nur unwesentlich
gekürzt, lautet159: «In gewissen Nächten versammelten sie sich in ihrem
Haus, jeder mit einer Lampe in der Hand. Wie bei einer Litanei riefen
sie die Namen der bösen Geister an 160, bis sie plötzlich einen Dämon
in Gestalt irgendeines kleinen Tieres 161 zwischen ihnen niedersteigen
sahen. Sobald die Erscheinung sichtbar war, löschten sie alle Lichter
aus, und jeder packte, so schnell wie er konnte, die Frau, die ihm zur
Hand war, um sie zu mißbrauchen. Ohne Gedanken an Sünde, ob es sich

um Mutter oder Schwester oder Nonne handelte, hielten sie den
Beischlaf für einen religiösen Akt. Wurde aus so überaus schändlicher Verbindung

ein Kind geboren, so reinigten sie es am achten Tag 162 im Feuer
nach der Sitte der alten Heiden 163 und verbrannten es. Die Asche wurde
mit so großer Verehrung gesammelt und aufbewahrt, wie von der christlichen

Frömmigkeit der Leib Christi, der Sterbenden zur Wegzehrung
zu geben ist. Eine solche Macht teuflischer Täuschung besaß diese

Asche, daß, wer, eingeführt in die Ketzerei, nur ein klein wenig davon

gekostet hatte, kaum mehr seinen Sinn von der Häresie weg auf den

Weg der Wahrheit richten konnte. Es möge genügen, etwas weniges
darüber gesagt zu haben, damit sich die Christen vor dieser Schändlichkeit

hüten und ihr nicht nacheifern wollen».

Da dieses wüste Gebräu von Teufelskult, Orgie, Ritualmord und
Drogengenuß seither immer wieder, meist etwas variiert, dargeboten
worden ist, wo es brutale Unterdrückung von Abweichlern zu
legitimieren oder Feinde in Verruf zu bringen galt164, bis es die Folklore des

158 Matth. 12, 31: «Blasphemia spiritus» wird nicht vergeben werden.
159 Cartulaire, ed. Guérard, p. 112. Siehe oben p. 224.
160 vgl. Aldeberts Gebet mit der Anrufung böser Engel: Bonifatius und Lullus,

Briefe, nr. 59, ed. M. Tangl, MG Epp. sei., 1, 1916, p. 117.
161 J. B Russell, The Devil, Ithaca-London 1977, p. 126 mit Anm. 2, 245 sq.
162 H. Meyer, Die Zahlenallegorese im Mittelalter, Münstersche Mittelalter

Schriften, 25, München 1975, p. 139-141.
163 Vgl. Deut. 18, 10.
164 Z. B. Guibert von Nogent, De vita sua, IH, 17, ed. G. Bourgin, Collection

de textes, Paris 1907, p. 212 sq.; Gerhoch von Reichersberg, De investigatione

228



Hexensabbats bestimmte, ist es trotz seiner Herkunft aus Pauls Küche
kurz zu betrachten. Skizziert wurden solche Greuel ja schon bei Ademar,

der das Zauberpulver aus toten Knaben und die Anbetung des

Teufels hervorhebt und unaussprechliche Scheußlichkeiten andeutet.
Der Strom der Überlieferung ist schwer faßbar, denn er fließt bald

unterirdisch 165, bald tritt er wie bei Ademar als dünnes Gerinnsel, bald
wie bei Paul als ausuferndes Gewässer an die Oberfläche. Woher der
Mönch von Saint-Père seine Gruselbilder bezogen hat, ist im einzelnen

kaum zu ergründen, aber daß sie christlicher Tradition entstammen,
beweist die Parallele bei seinem byzantinischen Zeitgenossen Michael
Psellos 166. Kern solcher Phantasien ist wahrscheinlich das «exsecramen-

tum», die mit Samen besudelte Eucharistie, die nach Augustinus 167

gewisse manichäische Gruppen ihren Erwählten zu essen gaben, was
Leo der Große 168 aufgenommen und bestätigt hat. Das Urbild der Orgie
und des Kindermordes bei Epiphanios 169, das nach neuester Forschung
reale Bräuche gnostischer Zirkel schilderte 170, war im Westen kaum
bekannt. Aber Eusebius hat in seiner von Rufinus übersetzten Kirchen-

Antichristi, I, 17, ed. E. Sackur, MGH, Libelli de Lite, III, 1897, p. 324 sq.;
Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum, V, 24, ed. J. Strange, Köln-
Bonn-Brüssel, p. 307 sq.

165 Erinnert sei an Hinkmars von Reims bewußte Zurückhaltung in der
Interrogatio XV seines Gutachtens De divortio Lotharii et Tetbergae, ed. Sirmond,
p. 655, bei der Aufzählung von Zauberpraktiken, damit die Übeltäter nicht noch
Kenntnis von Dingen erhielten, von denen sie bisher nichts gewußt hätten. Blöcker,
Ein Zauberprozeß, p. 000. Guibert von Nogent, De vita sua, IH, 17, cd. Bourgin,
p. 213, zeigt mit «ut dicitur» mündliche Überlieferung an.

166 De daemonum operatione, V, ed. Migne, PG122, col. 831-834, Grundmann,

Der Typus, p. 324, Anm. 37.
167 De haeresibus, XLVI, 9, ed. Vander Plaetse-Beukers, p. 314 sq.

Guibert von Nogent hat das Werk konsultiert, um die Ketzer von Bucy-le-Long zu
bestimmen: De vita sua, III, 17, ed. Bourgin, p. 213. Décret, L'Afrique
manichéenne, p. 131-139, 221-224.

168 Tractatus, XVI, 3, éd. Chavasse, I, p. 64 sq. ; vgl. LXXVI, 7, ebda, II,p.484.
169 Panarion, 26, 4 und 5, ed. K. Holl, Die griechischen christlichen Schriftsteller,

25, Leipzig 1915, p. 280-282, u. a. Auch bei Epiphanios soll die detaillierte
Darstellung bei den Zuhörern Abscheu erregen. Nach P. Courcelle, Les lettres
grecques en Occident, de Macrobe à Cassiodore, Bibl. des écoles franc. d'Athènes
et de Rome, 159, Paris 1943, p. 193, kannte schon Augustinus nur eine Kurzfassung
des Werkes von Epiphanios.

170 W. Speyer, Zu den Vorwürfen der Heiden gegen die Christen, Jb. für
Antike und Christentum, 6 (1963) p. 129-135; St. Benko, The Libertine Gnostic
Sect of the Phibionites According to Epiphanius, Vigiliae Christianae, 21 (1967)
p. 103-119; A. Henrichs, Pagan Ritual and the Alleged Crimes of the Early
Christians, in: Kyriakon, Festschrift Johannes Quasten, I, Münster/Westf. 1970,

p. 18-35. Für Literaturhinweise danke ich Prof. Dr. H.-D. Altendorf.

229



geschichte 171 von Teufelsdienern berichtet, deren abscheuliche Sitten

- Inzest und Kinderfraß - den Ruf der Christen, mit denen man sie in
Verbindung gebracht hat, schädigte. Diese oder eine ähnliche Stelle bei
einem Apologeten, kombiniert mit Vorstellungen von Götzenanbetung
und Zauberpraktiken 172 hat Paul zu einer abschreckenden Schauermär

verarbeitet, der die Faszination des Bösen sicher war. Seine Szenenfolge
bietet ein Negativbild christlicher Weihehandlungen: der Gottesdienst
wird zur Schwarzen Messe, die Taufe der Neugeborenen zur mörderischen

Reinigung und die Eucharistie zum Zauberpulver. Bemerkenswert ist,
daß die ausgeklügelte Infamie in einer Epoche entstand, in der nach
dem Verständnis moderner Historiker die Ketzergefahr gebannt war 173.

Die Träume vom Bösen brauchten keinen unmittelbaren äußeren
Anstoß und kannten keine Grenzen. Schon Eusebius hat in der
Kirchengeschichte betont, daß Simon Magus schlimmer als alles, was man sich

ausdenken konnte, gewesen sein soll174. Guibert von Nogent, der eine

Generation nach Paul eine ähnliche Konventikelszene zusammengebraut

hat 175, schreibt in einem vergleichbaren Zusammenhang, daß in
solchen Fällen die Frage nach wahr oder falsch unwichtig sei. Wörtlich
führt er aus: «Sicher geht, wer von ihm, dessen Bosheit, was immer an
Üblem gesagt wird, übersteigt und übertrifft, schlecht redet» 176. Wer
einmal in den Teufelskreis gebannt war, dem war alles Verwerfliche
zuzutrauen und zuzuschreiben. Daher mußte er entsprechend grausam
bestraft werden. Die Verfolger beschworen den Teufel in ihren Phantasien

herauf und realisierten sein Werk schließlich selber. Zweck der

171 Eusebius-Rufinus, Die Kirchengeschichte, III, 7, 10 sqq., ed. E. Schwartz-
Th. Mommsen, Die griechischen christlichen Schriftsteller, 9/1, Leipzig 1903, p. 313.
F. J. Dölger, «Sacramentum infanticidii», in: Antike und Christentum, Kultur-
und religionsgeschichtliche Studien, IV, 3, Münster/Westf. 1934, p. 188-228.

172 Archetyp des Horrors ist die Zauberin Erichtho, die Kinder aus dem
Mutterleib reißt, um sie auf dem Altar zu verbrennen: Lucan. De bello civili,
VI, v. 558 sq.. ed. A. Bourgery-M. Ponchont, Collection des Univ. de France,
Paris 1967, p. 29, u. a. Vgl. Luck, Hexen und Zauberei, passim. Siehe oben p. 205.

173 Borst, Die Katharer, p. 80; Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters,

p. 12.
174 Eusebius-Rufinus, Historia ecclesiastica, II, 13, 8, ed. Schwartz-Mommsen,

I, p. 137.
175 De vita sua, III, 17, ed. Bourgin, p. 212 sq.
176 Über Mohammed in Gesta Dei per Francos, I, 3, ed. Migne, PL 156,

col. 689CD: «Frustra plane ab aliquo, si falsa an vera sint discutiatur, dum hoc
solummodo attendatur, quantus ille magister fuerit, de quo tarn nobilium facino-
rum gloria propagatur. Securus enim quis de eo male cantat, cujus malignitas
quidquid pravi dicitur transcendit et superat».

230



Enthüllung war, wie Paul ausdrücklich erklärt hat, Abschreckung der

Gläubigen. Je stärker die Mangelhaftigkeit alles Irdischen empfunden
wurde, desto rigorosere Abwehrmaßnahmen waren offenbar nötig, um
Zweifel an der Vollkommenheit der Weltordnung und dem segensreichen
Wirken des Klerus im Keime zu ersticken.

Auf einen Nenner sind die fünf Darstellungen monastischer Autoren
höchstens teilweise zu bringen, denn, wie die Analyse gezeigt hat, löste

der Begriff Häresie bei jedem wieder andere, von Tradition und Mentalität

bestimmte Assoziationen aus. Historiker, die aus den Texten ein
in sich geschlossenes Bild der Orléaner Ketzerei herauszudestillieren
versuchten, haben daher auch Schwierigkeiten beklagt 177.

Alle Chronisten messen dem Geschehen heilsgeschichtliche Bedeutung

bei, was sich in ihrer metaphorischen Sprache voller Anspielungen
konkret niedergeschlagen hat. Nur ein Motiv, dasjenige der Heuchelei,
ist in jeder Quelle zu finden; auf geheime Ausschweifungen deuten

dagegen bloß Ademar, Rodulf Glaber und Paul hin. Vom Teufel ist
direkt und indirekt bei allen außer bei Johannes von Ripoll die Rede;
auftreten lassen ihn nur Ademar und Paul178. Andreas spricht aus, daß

es sich bei den Häretikern um eine Teufelsbrut handle. Befürchtungen,
das Erscheinen von Ketzern kündige den Anbruch der Endzeit an,
schwingen bei Johannes und Ademar mit. Rodulf Glaber hat schon

früher, am Schluß seiner beiden ersten Kapitel über Ketzer auf die

Befreiung Satans hingewiesen. Zu einem Alptraum verdichteten sich

Ängste und Aggressionen bei Ademar und Paul, die Zauberei mit all
ihren unheimlichen Begleiterscheinungen ins Spiel gebracht haben.

Obwohl die vorgetäuschte Frömmigkeit, die von allen Berichterstattern

als Kennzeichen hervorgehoben wird, ein auf eine Bibelstelle

abgestützter Topos ist179, zeigt seine durchgängige Verwendung doch

an, daß sich die Orléaner Kleriker vor der Anklage äußerlich höchstens
durch eine besonders strenge religiöse Haltung ausgezeichnet haben.

Ihre Ablehnung von Sakramenten, überall außer in der Zeitgeschichte
des Rodulf Glaber detailliert vermerkt, kam offenbar erst nach ein-

177 Pfister, Etudes, p. 327; Barino da Milano, Le eresie popolari, p. 52-60;
R. Manselli, L'eresia del male, Napoli 1963, p. 127 sqq.; Bautier, L'hérésie
d'Orléans, p. 71 ; Musy, Mouvements populaires, p. 39.

178 Rodulf Glaber läßt in einer Vision die ketzerische Gräfin von Monteforte
von einer Dämonenschar begleitet sein: Historiae, IV, II, 5, ed. Prou, p. 94 sq.
Siehe oben p. 215.

179 Siehe oben p. 200.

231



gehender Befragung zum Vorschein. Der Spiritualismus, der bei Andreas

durchschimmert, bei Paul von Saint-Père zum dominierenden Zug geworden

ist, kann als ihr positives Merkmal angesehen werden, denn
Odorannus' Zeugnis über seine lebensgefährliche Auseinandersetzung mit
Anthropomorphiten, wie er sie apostrophieit, bekräftigt die Tendenz

zur Vergeistigung 180. Erfüllt von einem Hochgefühl der direkten
Verbundenheit mit Gott und der Auserwähltheit gingen die Orléaner ihre
eigenen Wege und lehnten die herkömmlichen Gnadenmittel der Kirche
ab. Da sie sich dem Urteilsspruch, der ihre intuitive Geistigkeit
verdammte, nicht demütig unterwerfen und sie nicht zu den orthodoxen
Anschauungen zurückkehren wollten, da sie ihrer eigenen Wahl
hartnäckig treu geblieben sind, entpuppten sie sich nach katholischer Lehre
wirklich als Ketzer 181.

Die schonungslose Unterdrückung, die der König angeordnet hat,
ist dadurch nicht erklärt oder gar gerechtfertigt182. Die Möglichkeit
der Toleranz stand damals noch zu Diskussion. So sprach sich Bischof
Wazo von Lüttich in der Mitte des Jahrhunderts auf eine Anfrage hin
mit dem Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen für die Schonung
von Ketzern aus 183. Er befürwortete wohl ihre Exkommunikation,
widersetzte sich aber ihrer Auslieferung an das Schwert der weltlichen
Macht. Anselm, der Verfasser dieses Buches der Gesta episcoporum
Leodiensium, hat Wazos Schreiben der Nachwelt erhalten, weil er dessen

tolerante Einstellung teilte. Er verurteilt mit Nachdruck das Hängen
von Sektierern, die sich weigerten, Tiere zu töten, in Goslar im Jahre
1051 und führt als zusätzliches gewichtiges Argument für Toleranz das

Eintreten des heiligen Martin für die Priszillianisten an 184.

180 Cracco, Riforma ed eresia, dessen grundlegende These, daß alle Ketzer
jener Zeit von dem Verlangen getrieben wurden «uscire dai ranghi loro riservati,
voltare le spalle al loro posto e alla loro funzione, per essere e mostrarsi nuovi e

diversi» (p. 416 sq.) wohl von Rodulf Glaber angeregt worden ist (siehe oben p. 217)
und auf die Orléaner Ketzer kaum zutrifft; Cracco hat die Spannung zwischen einer
vergeistigten und einer der sinnlichen Anschauung verhafteten Religiosität, z. B.
bei Rather von Verona, klar herausgearbeitet.

181 M. D. Chenu, Orthodoxie et hérésie, Le point de vue du théologien, in:
Hérésies et sociétés, p. 9-14 mit Disk. p. 15-17.

182 Auffallend ist Helgauds Stillschweigen. Siehe oben p. 198.
183 Anselm, Gesta episcoporum Leodiensium, 62-63, ed. R. Koepke, MGH

SS, VII, 1846, p. 226-228.
184 Gesta episcoporum Leodiensium, 64, MGH SS, VII, p. 228. Anselm schrieb

sein Werk anfangs der fünfziger Jahre. Repertorium fontium historiae medii aevi,
II, s. v. Anseimus Leodiensis; M. Sot, in: Lexikon des Mittelalters, s. v. Anselm
von Lüttich.

232



Die Gründe, die König Robert den Frommen bewegten, das grausame

Todesurteil auszusprechen, sind nirgends klar genannt worden.
Er war übrigens, obgleich es in vielen Darstellungen steht185, wohl
nicht der erste, der im Mittelalter Ketzer verbrennen ließ. Rodulf Glaber

bemerkt am Ende seiner Ausführungen über Vilgard: «Zu jener Zeit
sind in Italien mehrere Anhänger dieser unheilvollen Lehre entdeckt
worden, die entweder durch Schwerter oder Scheiterhaufen zugrunde
gingen»186. Was den von allen Seiten bedrängten, eher schwachen Herrscher

187, der sich vor allem auf die Partei der Mönche gestützt hat188,

zu dem raschen Entscheid trieb, kann nur vermutet werden. Wollte er,
wie es Rodulf Glaber auslegt, die als Ketzer Überführten, worunter sich
der von ihm einst verehrte Lisoius befand, durch brutale Bedrohung
zur Umkehr bewegen? Hat er ein Exempel statuieren wollen, um dem

Volk seine Rechtgläubigkeit und Härte zu beweisen? Oder, um eine

weitergehende Hypothese zu formulieren, sind die Orléaner Kleriker
ein Opfer seiner gespannten Beziehungen zur Königin Konstanze und
ihrem Klan, dessen hervorragendster Vertreter Graf Fulko Nerra von
Anjou189 war, geworden? Hat Robert der Fromme so scharf reagiert,
weil er in den Angeschuldigten Vertraute seiner selbstherrlichen Gemahlin

erkannt hat Von Paul hören wir, daß Stephan einst Beichtvater der

Königin gewesen sei190. Auch Odorannus von Sens stand, wie er selbst

berichtet, ihrem Kreis nahe 191.

183 J. Havet, L'hérésie et le bras séculier au moyen âge jusqu'au treizème
siècle, Bibl. de l'École des Chartes, XLI (1880) p. 499-502; Pfister, Etudes,
p. 334 sq.; Borst, Die Katharer, p. 76; Grundmann, Ketzergeschichte, p. 11;
J. B. Russell, Witchcraft in the Middle Ages, Ithaca-London 1972, p. 88 ; Bautier,
L'hérésie d'Orléans, p. 63 sq.; Moore, The Origins of European Dissent, p. 25, u. a.

186 Historiae, II, XII, 23, ed. Prou, p. 50.
187 Yg| Gesta episcoporum Cameracensium, III, 27, ed. L. C. Bethmann,

MGH SS VII, p. 474, zum Jahre 1023 über die «inbecillitas regis» (dazu Hoffmann,
Gottesfriede, p. 56 sq.). Pfister, Etudes, p. 383-387, beurteilt seinen Helden
abschließend positiver; vgl. aber J.-F. Lemarignier, Le gouvernement royal aux
premiers temps capétiens (987-1108), Paris 1965, p. 35-82; K. F. Werner über
Hugo Capet als König und über Robert IL, in: Theodor Schieder, Handbuch der
europäischen Geschichte, 1, Stuttgart 1976, p. 756-760.

188 Adalbero von Laon, Carmen ad Rotbertum regem, ed. Carozzi, passim.
189 O. Guillot, Le comte d'Anjou et son entourage au XIe siècle, Thèse,

Paris 1972, t. I, p. 15-55, bes. p. 26, 34.
190 Siehe oben p. 226 und Anm. 150. Lemarignier, Paix et réforme

monastique, p. 449.
191 Chronik, ed. Bautier-Gilles, p. 100-102. Theoderich, Bischof von

Orléans bis kurz vor dem Skandal, gehörte früher zu ihrer Kapelle, ebda. Ob er irgend-

233



Diese These eröffnet neue Deutungsmöglichkeiten des Geschehens.

Die aquitanischen Gefolgsleute der Konstanze von Arles wirkten bei
ihrem ersten Auftreten auf die Nordfranzosen provokativ. Rodulf
Glaber läßt deshalb Abt Wilhelm von Volpiano König und Königin scharf
tadeln 192. Hat das Kulturgefälle auch bei der Verdächtigung der Orléa

ner Kleriker mitgewirkt? Die Anschuldigung kam nach dem Klunia
zenser wie nach dem Mönch von Saint-Père aus der Normandie. Vielleicht
ist es doch nicht nur dem Zufall der Überlieferung zuzuschreiben, daß

der einzige Brief mit der Aufforderung, nach Gleichgesinnten zu
forschen, nach Katalonien gesandt worden ist193. Haben sich die Orléaner

Theologen im geistigen Schriftverständnis zu weit vorgewagt und fanden

sie, konfrontiert mit konservativer Engstirnigkeit, keinen Rückweg

mehr?
Die genaue Analyse der Quellen mit ihrer Bindung an überkommene

Sprachmuster, Denkschemata und Wertungen eröffnet die Sicht auf
mehrere Schichten historischer Wirklichkeit. Sie läßt die Weltanschauung,
die zur Abstempelung der Orléaner Gelehrten als Häretiker und zu ihrer
Verurteilung zum Feuertode geführt hat, erkennen und auf den ersten
Blick rätselhafte Handlungen, wie etwa den widerstandslosen, ja
freiwilligen Gang der aus der Kirche Ausgestoßenen zum Scheiterhaufen

begreifen. Sie macht auf Situationen, die offen waren, in denen noch
verschieden entschieden werden konnte, aufmerksam. Aus einem Text,
aus Glabers theologischem Traktat, ist in diesem Fall sogar die
gesellschaftliche Funktion der Teufelsdiener herauszulesen. Sie dienten letztlich

zur Erklärung einer brüchigen Weltordnung und damit zur Stabilisierung

von Herrschaft.

wie in die Affäre verwickelt war, ist umstritten: Bautier, L'hérésie d'Orléans,
p. 77-80; Behrends, The Letters and Poems, p. LXXVIII; Lemarignier, Paix
et réforme monastique, p. 451, Anm. 24. Er wurde später heilig gesprochen.

192 Historiae, III, IX, 40, ed. Prou. Zu dieser einflußreichen Persönlichkeit,
deren Vita Rodulf verfaßt hat : N. Bulst, Untersuchungen zu den Klosterreformen
Wilhelms von Dijon (962-1031), Pariser Historische Studien, 11, Bonn 1973.

193 Siehe oben p. 199 sq.

234


	Zur Häresie im 11. Jahrhundert

