Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 73 (1979)

Artikel: Zur Haresie im 11. Jahrhundert
Autor: Blocker, Monica
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MONICA BLOCKER

ZUR HARESIE IM 11. JAHRHUNDERT

Das Syndrom des Bésen, die Nachtseite der Kultur, hat sich im
11. Jahrhundert erneut ausdifferenziert und die komplexe Gestalt
angenommen, die bis weit in die Neuzeit prigend geblieben ist und zu
verhdngnisvollen Entwicklungen — Kreuzziigen gegen Ketzer, Inquisi-
tion, Hexenverbrennungen im groBen Stil — gefiihrt hat. Alte Traditionen
der Polemik gegen Abweichler jeder Art lebten wieder auf, doch gab
es im Repertoire auch Verschiebungen, neue Zuschreibungen und Kon-
kretisierungen. Kranke und Debile, die iiberlebten, waren zu jener Zeit
in der Gesellschaft integriert; Ketzer, Zauberer und Hexen, Juden und
Heiden wurden als Teufelsdiener ausgestoBen. Vermehrtes Auftreten
der Versucher kiindet das Kommen des Antichrist, die Endzeit an.
Eschatologische Gestimmtheit wiederum ldBt nach den gefdhrlichen
Vorldufern suchen. Das Leiden in einer Gesellschaft mit minimen sozialen

}
|

Sicherungen, die begriindete Furcht vor Mangel, Not und schmerzhafter |

Krankheit, die Angst vor einem Fall ins Bodenlose machten empfing-

lich fiir Phantasien vom Bosen. Ist der Verdacht auf Zauberei oder |

Ketzertum einmal ausgesprochen, so beginnen der katalogisierende
Blick, das Erinnerungsvermdogen und die konkrete Imagination zu wirken.

Meine Arbeitshypothese lautet: Das Reich des Bosen — Satan mit
seinem Gefolge, seinen Satelliten und der Hélle — bildete im Denken der
Epoche einen Assoziationskomplex. Ohne verleumderische Absicht
konnten daher Ziige des einen Teils auf andere iibertragen werden. Kon-
kreter ausgedriickt: Ketzer, die nach frithmittelalterlicher Anschauung
im Kern dasselbe waren wie Zauberer, nimlich Knechte des Teufels,

befolgten insgeheim die gleichen verruchten Riten, wenn der wahrnehm-
bare Schein auch etwas anderes zu erkennen gab. Da die Tendenz all-

18 193

|
!
|
|

{



mihlich aggressiver, die Farbung der Anklagen greller wurde, alle
Niiancen verloren gingen, hatte es bald keinen Platz fiir sich absondernde
Gruppen mehr - gegen das Pauluswort: « Nam oportet et haereses esse»!.

Die Ausbildung des Syndroms hing eng mit der Entwicklung der
Kirche und mit ihrem Verhéltnis zum Staat zusammen. Das zeigt, ober-
flachlich betrachtet, schon die Tatsache, daB anfangs des 11. Jahr-
hunderts verschiedenen Ketzergruppen der ProzeB gemacht worden ist,
wahrend wir von verfolgten Zauberern oder Hexen noch wenig héren.
Im Zeitalter der Kirchenreform und des Investiturstreits ist die Pole-
mik zwar weitergefiihrt, aber vom innerkirchlichen Kampf absorbiert
worden 2.

Als die Kirche anfing, sich auf sich selbst zu besinnen, sich welt-
lichen Einfliissen zu entziehen und gleichzeitig ihre Machtstellung aus-
zubauen, begann sie auch, ihre Lehre priziser zu fassen und ihre Normen
strenger zu handhaben. Je reiner das Christentum verkiindet und je
konsequenter seine Gebote durchgesetzt wurden, desto eher gab es Auf-
fassungen und Verhaltensweisen, die nicht mehr in den orthodoxen
Rahmen hineinpaBten. Manche der subtilen Gedankenfithrungen konn-
ten selbst Geistliche ohne vertiefte theologische Bildung nicht nach-
vollziehen, von den ungeschulten Laien ganz zu schweigen. Fiir die
Masse des Volkes war die Religion zu einer Sammlung von Kultbriuchen
und Lebensregeln geworden, denen man sich blindlings zu unterwerfen
hatte. Wer es nicht tat, kam leicht in den Verdacht, die Grenzen des
Erlaubten iiberschritten zu haben.

Da das christliche Weltverstandnis breiten Kreisen nicht vermittelt
wurde, bei dem tiefen Bildungsstand in seiner Komplexitdt nicht ver-
mittelt werden konnte, behalf man sich zur notwendigen Orientierung
mit einem einfachen durchgehenden Determinismus. AnlaB zu Fragen
gaben vor allem Ungliicksfille, persénliches Pech, Krankheiten, Kriege
mit ihren Verwiistungen und Naturkatastrophen. Die geldufige Erkla-
rung, wodurch der gute und gerechte Gott entlastet wurde, lautete seit
altersher: «peccatis exigentibus», wegen der Siinden, die nach Vergeltung
riefen. Nicht jeder war bereit, die Verfehlung bei sich selber zu suchen,

1 1. Cor. 11, 19. Vgl. H. GRUNDMANN, Oportet et haereses esse, in: Ausgewiahlte
Aufsitze, 1, MGH, Schriften, 25/1, Stuttgart 1976, p. 328-363. Vgl. auch Act.
Apost. 24, 14.

2 H. GRUNDMANN, Ketzergeschichte des Mittelalters, Sep. von: Die Kirche
in ihrer Geschichte, ed. K. D. ScamipT-E. WoLrF, t. 2, fasc. G 1, 19672, p. 12-15.
Es wire interessant, die Veridnderungen des komplexen Ketzerbegriffs in dieser
Periode zu verfolgen.

194



die eigene Schuld anzuerkennen und zu sithnen. Eine praktische Alter
native boten Siindenbécke. Priagendes Muster fiir die Personifikation
des Bosen waren Satan und seine ddmonische Gefolgschaft. Um das
Unheil abzuwenden, galt es, seine Diener zu finden, zu ergreifen und zu
bestrafen.

Nicht mehr das baldige Kommen des Reiches Gottes, sondern das
Jiingste Gericht stand im Zentrum der endzeitlichen Erwartungen. Breit
ausgemalt wurde das Fegefeuer, der ewige Lohn oder die ewige Pein.
Wihrend die Vorstellungen vom Paradies immer lustloser und irrealer
wurden, bekamen die Folterkammern der Hoélle eine schauerlich kon-
krete Sinnlichkeit. Die Schreckensbilder dienten als Instrument der
Disziplinierung. Sie halfen, die erwachende Lebenslust zu biandigen und
die eigenen Triebe unter Kontrolle zu halten. Der Klerus benutzte sie
als Waffe gegen die Michtigen der Welt. Bei den grausigen Visionen
handelte es sich nicht um folgenlose Hirngespinste, sondern um Imagi-
nationen, die, wenn immer mdglich, in die Realitdt umgesetzt wurden,
schon weil das Strafgericht den Siindern drastisch vor Augen gefiihrt
werden sollte. Beachtet man die Bedeutung des Bosen fiir Weltbild
und Selbstverstindnis der Geistlichkeit, so erledigt sich die verbreitete
Behauptung, daB es sich bei den kruden Phantasien blo8 um volkstim-
liche Anschauungen handle 3, von selbst.

Um das ganze System der civitas diaboli mit den verschiedenen
Kombinationsmoglichkeiten und das Zusammenspiel der einzelnen
Elemente auszuleuchten, sollen exemplarische Fille unter Beriicksichti-
gung des historischen Kontexts analysiert werden. Ordnet man die
Quellen bei der Untersuchung chronologisch, so wird bei Texten des-
selben Autors die innere Verarbeitung, bei Dokumenten verschiedener
Herkunft werden Uberlieferungsmuster sichtbar. Neben der Tradition,
deren EinfluB seit langem allgemein anerkannt ist, tritt die Betrachtungs-
weise des einzelnen Geschichtsschreibers, bei dem einen eher intellektuell,
bei dem anderen intuitiv oder gar visiondr, hervor, genau so wie persén-
liche Vorlieben und Aversionen sichtbar werden. Die individuelle Kom-
ponente erscheint ebenfalls in zeitgemidBer Ausprigung; jeder Autor
realisiert eine der gegebenen Moglichkeiten.

3 Zum Ketzerproze8 von Orléans allein: PrISTER, Etudes (unten S. 196 Anm.
5) p. 332; H. LECcLERCQ, in: HEFELE-LECLERCQ, Histoire des conciles, IV/2, Paris
1911, p. 931 sq., Anm. 2; ILARINO DA MiLaNoO, Le eresie popolari (unten S. 196,
Anm. 4) p. 54; R.-H. BAUTIER, L'hérésie d’Orléans (unten S. 196, Anm. 5) p. 75.
Siehe unten p. 228 sqq., — Allgemein zur Problematik: N. LuEMANN, Funktion der
Religion, Theorie, Frankfurt a. Main 1977, p. 197 sq., 230 sq. u. a.

195



Die Ketzer von Orléans

Von allen Ketzerprozessen des 11. Jahrhunderts* hat die Anklage
und Verurteilung hoher Geistlicher von Orléans im Jahre 1022 zum
Feuertode das groBte Aufsehen erregt und den stdrksten Widerhall in
den Quellen gefunden 3. Gerade weil die Héretiker in unmittelbarer
Nihe des Konigs unter der intellektuellen Elite entdeckt worden sind,
hat das Ereignis die Gemiiter aufgewiihlt und die Phantasie angeregt.

Hier sollen die Griinde der Verirrung nur am Rande erforscht werden,
obwohl dieses historische Problem noch nicht befriedigend geldst worden
ist®, hier soll nicht der tatsidchliche Verlauf der 2uBeren Geschehnisse nach-

4 Siehe Bibliographie von H. GRUNDMANN, in: Hérésies et sociétés dans
I'Europe pré-industrielle 11e-18¢ siécles, ed. J. LE Gorr, Paris-La Haye 1968,
p- 415 sq., 462. Hervorzuheben und zusitzlich zu nennen sind: GRUNDMANN, Die
Ketzerei im 11. Jahrhundert, in: Religitse Bewegungen im Mittelalter, 1935,
Hildesheim 19612, p. 476-483; ILarINO DA MiLaNO, Le eresie popolari del secolo
XI nell’Europa occidentale, in: Studi Gregoriani, II, Roma 1947, p. 43-89; J. B.
RusseLL, Dissent and Reform in the Early Middle Ages, Berkeley-Los Angeles
1965, p. 18-53; R. I. MoorEg, The Origins of Medieval Heresy, History 55 (1970),
p- 21-36; R. FossiER, Les mouvements populaires en Occident au XIe¢ siécle, in:
Académie des Inscriptions & Belles-Lettres, Comptes rendus, 1971, p. 257-269,
iuber Ketzerei, p. 265-67; G. Cracco, Riforma ed eresia in momenti della cultura
europea tra X e XI secolo, Rivista di storia e letteratura religiosa, VII (1971) p. 411-
477; C. VIOLANTE, La pauvreté dans les hérésies du XIe siécle en Occident, in:
Etudes sur l'histoire de la pauvreté, ed. M. MorLLAT, Paris 1974, p. 347-369; E.
WERNER, Spiritualismus und heterodoxe Dialektik im 11. Jahrhundert, Jb. far
Geschichte, 13 (1975) p. 7-30; E. WERNER, Haresie und Gesellschaft im 11. Jahr-
hundert, Sitz. ber. d. sdchs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig, philol.-hist. Kl., 117/5,
Berlin 1975; J. Musy, Mouvements populaires et hérésies au X1I¢ siécle en France,
Revue historique, 253 (1975) p. 33-76; R. I. Moorg, The Origins of European
Dissent, London 1977, p. 9-45; H. Taviani, Le mariage dans I'hérésie de 1'an mil,
Annales, 32 (1977) p.1074-1089. M. D. LaAMBERT, Medieval Heresy, Popular
Movements from Bogomil to thus, London 1977, p. 24-36 und Appendix A, p. 343—
348 n. a.

5 Vgl. die entsprechenden Abschnitte der Anm. 4 angegebenen Literatur.
Dazu: CH. PrisTER, Etudes sur le régne de Robert le Pieux (996-1031), Thése,
Bibl. de I'Ecole des Hautes Etudes, 64, Paris 1885, p. 327-335; R.-H. BAUTIER,
L’hérésie d’Orléans et le mouvement intellectuel au début du XIe siécle, in: Actes
du 95¢ Congrés national des sociétés savantes, Reims 1970, Comité des trav. hist.,
section de philol. et d’hist., 1975, p. 63-88; J. F. LEMARIGNIER, Paix et réforme
monastique en Flandre et en Normandie autour de ’année 1023, in: Droit privé
et institutions régionales, Etudes historiques offertes & Jean Yver, Publications de
I"Univ. de Rouen, série juridique 31, Paris 1976, p. 448 sqq.

6 Cracco, Riforma ed eresia, p. 416 sq. und passim, sieht in der Ketzerei einen
enthusiastischen Ausbruch aus der sozialen Stellung, was bei den Orléaner Kleri-
kern fragwiirdig ist (vgl. unten S. 232 Anm. 180). Bautiers Studie, L’hérésie d'Or-
léans, bringt zwar dank der konsequenten Quellenkritik einen wesentlichen Fort-
schritt und beschreibt sie wohl zu Recht als eine «hérésie savante», aber der Erkli-

196



gezeichnet, sondern die intellektuelle undimag inative Reaktion, die der
Vorfallausgelost hat, erhellt werden. Um Vielfalt und Wandel derzeitgends-
sischen Erkldarungsversuche aufzuzeigen, werden die wichtigsten Doku-
mente zum Orléaner ProzeB in chronologischer Reihenfolge vorgefiihrt?.

Ausgangspunkt von Tradition und Analyse ist der Vermerk in der
Datumszeile einer Urkunde Konig Roberts des Frommen {iiber die
Verurteilung von Ketzern in Orléans. Unmittelbar unter dem Eindruck
des Geschehens steht der Brief des Monches Johannes an Abt Oliba.
Mehr oder weniger subjektiv gefirbt und widerspriichlich sind die spa-
teren Darstellungen der Geschichtsschreiber Ademar von Chabannes,
Andreas von Fleury und Rodulf Glaber. An einen Roman erinnert
schlieBlich die Erzdhlung Pauls von Saint-Pére in Chartres, ungefdhr
sechzig Jahre nach dem Geschehen niedergeschrieben, die seit ihrem
Abdruck im Recueil des Historiens des Gaules et de la France oft irrtiim-
lich als Gesta Synodi Aurelianensis bezeichnet worden ist 8.

rungsversuch, p. 73: «il s’agit manifestement d'une déviation de clercs qui, pour
avoir trop lu saint Augustin, ont fini par se pénétrer de la doctrine de ceux qu'il
combattit et par en épouser les conceptions» ist zu simpel. Bei der Suche der Orléaner
Kleriker nach dem rechten Glauben handelte es sich nicht um eine intellektuelle
Spielerei, sondern um die zentrale Frage ihrer Existenz, wofir sie ihr Leben und,
noch bedeutungsvoller fiir Glaubige, ihr Seelenheil aufs Spiel setzten J. Musys
Frage in Mouvements populaires, p. 40, Anm. 1, nach dem EinfluB von Johannes
Scotus Eriugena im 11. Jahrhundert wire aufzugreifen und abzukldren, ob dessen
oder andere unorthodoxe Werke an der Kathedralschule von Orléans besonders
intensiv studiert worden sind.

Vorher stand im Zentrum des wissenschaftlichen Interesses die Kontroverse
Dondaine-Morghen iiber die Frage, ob bogomilischer EinfluB das pldtzliche ver-
mehrte Auftreten von Ketzern in Westeuropa bewirkt habe oder ob die hiretischen
Anschauungen selbstindig aus der Bibel entwickelt worden seien: R. MORGHEN,
Medioevo cristiano, Biblioteca di cultura moderna, 491, Bari 1951, L’eresia nel
Medioevo, p. 212-286; A. DoNDAINE, L’origine de I'hérésie médiévale, A propos
d’unlivre récent, Rivista di storia della chiesa in Italia, VI (1952) p. 47-78; MORGHEN
11 cosidetto neo-manicheismo occidentale del secolo XI, in: Fondazione Alessandro
Volta, Atti dei convegni, 12, Acc. naz. dei Lincei, Roma 1957, p. 84-104; MORGHEN,
Problémes sur l'origine de 'hérésie au moyen age, Revue historique, 236 (1966)
p- 1-16, oder in: Hérésies et sociétés, p. 121-134. Irgendwie hat sie sich totgelaufen.
Vgl. aber unten Anm. 67.

7 Wie BAUTIER, L’hérésie d’Orléans, p. 64-69, aber unter Einbeziehung der
Urkunde Roberts des Frommen fiir die Abtei Micy. Den sog. Brief Bischof Balduins
von Thérouanne, den RusseLL, Dissent and Reform, p. 28 sqq. und 276 sq. Anm. 34
und LAMBERT, Medieval Heresy, p. 343 sqq. und 362, anfithren, lassen wir als ein
unzuverlassiges Gemisch aus Rodulfs Glabers Historize und Ademars von Chabannes
Chronik weg.

8 RHGF, X, p. 536, nach der Vorlage des Spicilegium sive collectio veterum
scriptorum, ed. L. d’Achery (nova ed. E. Baluze-E. Marténe, I, Paris 1723) p. 604.
Vgl. BAUTIER, L'hérésie d’Orléans, p. 67 sq.

197



Die Urkunde

Das Diplom Konig Roberts fiir das Kloster Micy-Saint-Mesmin
vom Jahre 1022 ist in zwei Uberlieferungsformen, einer echten und einer
falschen, auf uns gekommen °. Die echte kurze Schenkungsurkunde ent-
hilt bei der Datierung die Angabe «quando et haeretici dampnati sunt
Aurelianis» 1°; die erweiterte Fassung in der groBen gefilschten Besitz-
bestdtigung hat hochst wahrscheinlich der Falscher verbrochen und kann
daher unbertiicksichtigt bleiben . Beachtenswert ist, daB in der ur-
spriinglichen Version die Hinrichtungsart nicht erwdhnt worden ist.
Auch das Stillschweigen Helgauds von Fleury, des tiberschwenglichen
Biographen Roberts des Frommen, in seinem Epitome beweist, daB das
Vorgehen des Konigs nicht iiberall gebilligt worden ist 12,

Die Tatsache der Ketzerel ist also offiziell verkiindet worden. Die
Schuld der Verurteilten stand fiir die Zeitgenossen und die Nachwelt
fraglos fest, weil das Feuer sie nicht verschont hatte 3. Als Aufgabe
blieb, die Hiresie ndher zu bestimmen, um ihre Falschheit aufzudecken
und vor ihr zu warnen.

Da ihr wahres Gesicht dabei nicht unbedingt zum Vorschein kam,
soll zuvor noch ein unmittelbar Betroffener zur Sprache kommen. Der
franzodsische Medidvist Robert-Henri Bautier hat erkannt und {iber-
zeugend dargelegt, daB3 Odorannus von Sens wahrscheinlich in die Orléa-
ner Ketzeraffire verwickelt war 1*. Der Monch von Saint-Pierre-le-Vif
in Sens schreibt in seiner Chronik zum Jahre 1023 von sich selbst: «Der
Monch Odorannus hat... wegen seiner Siinden Nachstellungen falscher
Briider erlitten und ist dank dem gnidigen Gott knapp dem Tode

9 H. StEIN, Un dipléome inédit du roi Robert (1022), Annales de la Soc. hist. &
archéol. du Gétinais, XIII (1895) p. 105-109. W. M. NEwmaN, Catalogue des actes
de Robert II roi de France, Thése, Paris 1937, n° 58, p. 75 sq.; n° 130, p. 160-67
(Faux).

10 StEIN, Un dipldme, p.108; Newman, Catalogue, n°58, p. 75 und vgl
P. XXVII.

11 RHGF, X, p. 607; NEwMANN, Catalogue, n° 130, p. 164: «quando Stepha-
nus heresiarches et complices eius dampnati et arsi sunt Aurelianis», vgl. p. 166 sq.

12 Helgaud de Fleury, Epitoma vitae regis Rotberti pii, ed. R.-H. BAUTIER-G.
LABORY, Sources d’histoire médiévale, 1, Paris 1965; vide Introduction, p. 26 sq.
Vgl. auch Adalberos von Laon Vorwurf unten p. 216 und' Anm. 103.

13 Siehe unten p. 206 sq. und p. 218 sq.

14 In der Einleitung zu Odorannus de Sens, Opera omnia, ed. R.-H. BAUTIER-
M. GiLLES, Sources d’histoire médiévale, 4, Paris 1972, p. 11-16; BAUTIER, L'héré-
sie d’Orléans, p. 82-84.

198



entronnen. Nachdem er eine zeitlang in Saint-Denis geweilt hatte, ist
er mit groBter Ehre in sein Stammhaus zuriickgesandt worden» 1%, In
einem Brieffragment beklagt sich Odorannus iiber den Neid, den seine
philosophischen Studien erweckten, und tont die Kontroverse an 6.
Von seinen Gegnern, die er als Anthropomorphiten bezeichnet, sei ihm
vorgeworfen worden, schlecht iiber Gott zu denken und gesagt zu haben,
er sei der Hinde beraubt und an gewissen Gliedern geschwicht. Diesen
leider sehr knappen Angaben ist zu entnehmen, daB3 eine geistige Auf-
fassung Gottes sich gegen eine grob materialistische zu verteidigen hatte.
Nach dem Tode ihrer Anhdnger auf dem Scheiterhaufen war sie zum
Schweigen verurteilt.

Johannes von Ripoll

Die erste schriftliche Warnung ist wenige Monate nach dem Ereig-
nis verschickt worden. Der Monch Johannes von Ripoll, der sich damals
in Saint-Benoit-sur-Loire, Fleury, aufgehalten hat !7, berichtete Abt-
bischof Oliba in einem Brief briihwarm von der Ketzerei !3. Johannes
war bestens informiert, denn Fleury, &fters in Konflikt mit dem nahe
gelegenen Bischofssitz, war an der Aufklirung der Angelegenheit betei-
ligt 1°. In seinem Bericht hebt Johannes die Verantwortung des Konigs
fiir die Hinrichtung hervor, indem er schreibt: «Denn Konig Robert
lieB lebendig verbrennen gegen vierzehn der hoéher gestellten Kleriker
oder edleren Laien dieser Stadt». Die Héresie charakterisiert er kurz:
«Gott verhaBt und Himmel und Erde zuwider, lehnten sie ganz und gar
die Gnade der heiligen Taufe und die Weihe des Leibes und des Blutes
des Herrn ab. Auch verneinten sie, dafl nach vollbrachten Schandtaten

15 Ed. Bautier-Gilles, p. 100. Vgl. auch den Brief an Abt Wilhelm von Saint-
Denis, p. 114-116.

16 Adressiert an Ayrifred, Schulmeister der Kirche von Orléans und Abt des
Klosters Saint-Avit, und Hugo, Archidiakon von Sens. Ed. Bautier-Gilles, p. 264.

17 Andreas Floriacensis, Vita Gauzlini abbatis Floriacensis monasterii, I
(54b), ed. R.-H. BAUTIER-G. LABORY, Sources d’histoire médiévale, 2, Paris 1969,
p. 93 sq.; vgl. p. 169 sqq.

18 Ed.im Anhang zu Andreas von Fleury, Vita Gauzlini, ed. BAUTIER-LABORY,
p- 180 sq.: «Volo vos interea scire de heresia que die sanctorum Innocentum fuit
in Aurelianensi civitate. Nam verum fuit si aliquid audistis». Zur Datierung:
BavuTier, L'hérésie d’Orléans, p. 65. P. BoNNassIE, Le Catalogne du milieu du Xe
a la fin du XIe siécle, t. I, Publ. de I'Univ. de Toulouse-Le Mirail, série A, 23,
Toulouse o. J., p. 326 sq.

19 Siehe unten p. 213.

199

l
f
I
\
\



Stindenvergebung erlangt werden konne. Dazu schmihten sie die Ehe.
Gewisser Speisen, die Gott geschaffen hatte, das heit von Fleisch und
von Fett, enthielten sie sich wie von Unreinem». Zum SchluBl mahnt
der Briefschreiber: «Forscht genau nach in eurem Bistum und den
Abteien, damit keiner unter dem Schein eitler Frommigkeit sich mit
dieser Schuld verbergen koénne».

Des Monches Johannes konzentrierte Angaben iiber die Hiresie
scheinen sachgerecht und glaubwiirdig zu sein, schon weil er einen
Bekannten iiber sie aufkliren wollte. Sie werden gestiitzt durch die
Aufzeichnungen iiber die Ketzersynode von Arras wenige Jahre spiter
mit dem Begleitschreiben des Bischofs Gerhard I. von Cambrai 2.
Dort ist ebenfalls von der Ablehnung der Sakramente, der Taufe, der
Eucharistie, der Beichte und BuBe wie auch der Ehe die Rede. Uber
die sachliche Mitteilung hinaus versteht es Johannes jedoch durch die
Wahl seiner Worte, die etwa beim Speiseverbot deutlich an 1. Tim. 4,3
erinnern !, wie auch durch den Hinweis auf die vorgetduschte Frommig-
keit, der schon in 2. Tim. 3,5 zu finden ist, den Gedanken an die Endzeit
mitschwingen zu lassen. Wobei bei dem typischen Vorwurf der «species
vane religionis» 2 auf die grundsitzliche Problematik von Topos und
historischer Realitit aufmerksam zu machen ist, denn die bei Arras
gestellten Ketzer hatten nach Gerhard von Cambrai 2* vorher durch
ihre «species religionis» seinen Kollegen R. getduscht, so daB3 er sie unbe-
helligt ziehen lie83.

Nach dem Ménch Johannes von Ripoll waren die Orléaner Ketzer

20 Ed. L. p’AcHERY, Spicilegium, t. 1, Paris 17232, p. 607-624. ]J. M. No1-
ROUX, Les deux premiers documents concernant I'hérésie aux Pays-Bas, RHE,
49 (1954) p. 842-855; J. B. RusseLL, A propos du synode d’Arras en 1025, RHE,
57 (1962) p.66-87; H. SPROEMBERG, Gerhard I., Bischof von Cambrai (1021-
1061), in: Mittelalter und demokratische Geschichtsschreibung, Ausgewé&hlte
Abhandlungen, ed. M. UNGER, Forschungen zur mittelalterl. Geschichte, 18, Berlin
1971, p. 103 sqq., bes. 114 sq. E. vaNn MiNGRoOT, Acta Synodi Attrebatensis (1025):
Problémes de critique de provenance, in: Mélanges G. Fransen, II, Studia Gra-
tiana XX, Roma 1976, p. 201-229.

2t Vgl. auch ed. BAuTiER-LABORY, p. 180: «... abnegando adnegabant sacri
baptismi gratiam» mit 2. Tim. 3, 5, und ebda, p. 182: «.... vitabant posse recipi
veniam peccatorum» mit Eccli. 32, 21.

22 Vgl. auch Matth. 7, 15. Siehe unten p. 203 Anm. 36. — H. GRUNDMANN,
Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher Anschauung, Ausgewiahlte Aufsitze, 1,
p- 313-327, bes. p. 317-109.

2 So dargestellt im Brief an R. selbst: ed. d’Achery, p. 607. Vgl. Augustinus,
ep. 236, ed. A. GoLpBAcHER, CSEL, LVII/IV, 1911, p. 523-525.

200



asketische Rigoristen, in ihrer Siindenlehre etwa den Catharoe des Nova-
tus vergleichbar 2, die kirchliche Heilszeichen als wertlos verwarfen.

Ademar von Chabannes

Vielschichtiger und daher mehrdeutig und umstritten ist das Bild
der Orléaner Hiretiker bei Ademar von Chabannes in der Chronik, die er
um das Jahr 1030 in verschiedenen Versionen ausgearbeitet hat 25,
Ademar, Ménch von Saint-Cybard in Angouléme, dessen Herz fiir Saint-
Martial in Limoges schlug, war ein fiir seine Epoche ungewdhnlich belese-
ner und wiBbegieriger «grammaticus» ?6. Die Ereignisse in Orléans kannte
er sicher nur vom Horensagen, aber ketzerische Umtriebe beunruhigten
nach seinem Zeugnis damals auch Aquitanien %7,

Bei Ademar springt ins Auge, daB er in der Chronik bei jeder Erwdh-
nung von Ketzern von Manichidern spricht. Das Festhalten an der einen
Benennung beweist, daB nach dem aquitanischen Monch alle Héretiker,
von denen er berichtet, zu einer Gemeinschaft gehtrten. Handelt es sich
bei dieser Bezeichnung bloB um einen geldufigen allgemeinen Ketzer-
namen ?® oder hat Ademar, der selbst alle namentlich aufgefithrten
Gruppen von «De haeresibus Christianorum» des Isidor von Sevilla und
die Consultationes Zacchaei christiani et Apollonii philosophi mit ihren

24 Augustinus, De haeresibus, XXXVIII, ed. R. VANDER PLAETSE-C. BEU-
kERs, CC, SL, XLVI, 1969, p. 306 sq.; dariiber schon Filastrius Brixiensis, Diver-
sarum hereseon liber, LXXXII, ed. F. HevLEN, CC, SL, IX, 1967, p. 252 sq.

25 Adémar de Chabannes, Chronique, ed. J. CHAvaNON, Collection de textes,
Paris 1897, 111, 59, p. 184 und Appendice, p. 206. BAUTIER, L’hérésie d’Orléans,
p- 65. Zur komplizierten Textgeschichte und Datierung von Ademars Geschichts-
werk: M. BL6CKER, Ein ZauberprozeB im Jahre 1024, SZG 29 (1979) 535 sqq.

26 Besitzervermerk des Ms. Leyden, lat. Voss. octavo 15: «ex libris bonae
memoriae Ademari grammatici...», von einer Hand des 11. Jahrhunderts nach
L. DeELISLE, Notice sur les manuscrits originaux d’Adémar de Chabannes, in:
Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothéque nationale, 35 (1896) p. 302,
vgl. p. 260, 261. Ademar stellt sich selbst in der Epistola de apostolatu Martialis,
ed. Migne, PL 141, col. 92B als « Ademarus qui aliquid grammaticae artis videbatur
scire ...» vor. BL6CKER, Ein ZauberprozeB, p. 552 und Anm. 99.

27 111, 49 ed. CHAVANON, p. 173; III, 59, ebda, p. 185; III, 69, ebda, p. 194;
Appendice, p. 206 und 210. Andere Quellen dariiber gibt es nicht. Vgl. unten p. 203
und Anm. 37.

28 A, Abels Diskussionsvotum in: Fondazione Alessandro Volta, Atti die
convegni, 12, Acc. naz. dei Lincei, Roma 1957, p. 153; CH. THOUZELLIER, Tradition
et résurgence dans I’hérésie médiévale, in: Hérésies et sociétés, p. 108: «une valeur
d’hérétique-type», was BAUTIER, L'hérésie d’Orléans, p. 71 und Anm. 28 aufgenom-
men hat.

201



lingeren Ausfithrungen iiber verschiedene Hiresien abgeschrieben hat 22,
den Namen Manichder wegen eines charakteristischen Bedeutungs-
elements bewuB3t hingesetzt? Die Verwendung des Terminus neben
anderen Ketzerbezeichnungen in der Epistola de apostolatu Martialis 3,
wo Manichéer an einer Stelle in rhetorisch verspielter Weise den Gegen-
satz zu «monachus» bildet, 148t in der Tat an einen gingigen Typ denken.
Aber bei der ersten Nachricht iiber das Auftreten von Manichdern um
das Jahr 1018 im original iiberlieferten Entwurf H 3! setzt Ademar so
beziehungsreich ein und kennzeichnet er ihre Ketzereien so genau, daf3
auch die Etikettierung stdarkeres Gewicht bekommt. Er schreibt: «Un-
mittelbar danach traten in Aquitanien Manichéer auf, die Volk beiderlei
Geschlechts von der Wahrheit zum Irrtum verfithrten 32. Sie tiberredeten
es, die Taufe, das Zeichen des heiligen Kreuzes, die Kirche und den
Erloser selbst der Welt, die Ehre der Heiligen Gottes, die legitime Ehe,
den FleischgenuB zu verneinen, wodurch sie viele einfache Leute vom
Glauben abbrachten». Schematischer stellt er die Ketzerei in der iiber-
arbeiteten Fassung desselben Geschehens dar. Hier heiBt es: «Wenig
spiter tauchten in Aquitanien Manichder auf, die das Volk verfiihrten.
Sie verneinten die Taufe und das Kreuz und alles, was zur gesunden
Lehre gehort. Sie enthielten sich gewisser Speisen, erschienen wie Monche
und tduschten Keuschheit vor, unter sich aber veriibten sie jede Aus-
schweifung, und sie waren Boten des Antichrist und machten, daB viele
vom Glauben abwichen» 33. Beim Vergleich der beiden Fassungen ist

29 Paris, Bibl. nat. ms. lat. 2400, fol. 130 sq.: Isidor von Sevilla, Etymologiae
VIII, V, 1-68, und fol. 183v-198: Consultationes Zacchaei et Apollonii, ed. G.
MoriN, (Ps.-) Firmicius Maternus, Florilegium Patristicum, XXXIX, Bonn 1935.
L. DeLisLE, Notice, p. 296 sq.; L. DucHESNE, Le Liber pontificalis, Bibliothéque
des Ecoles frang. d’Athénes et de Rome, Paris 1955, 1, p. CLXXXII sq.

30 PI. 141, col. 89-112, col. 91 B: «Et veluti Arriomanitis et Fotianis ac
Manichiis et caeteris a Deo alienis haereticis mos est...»; col. 94D: «... quod non
praevidi in agno lupum ... in monacho Manichaeum, in Christo Antichristum, in
homine diabolum». Am hiufigsten gebraucht er in diesem Pamphlet zur Verketze-
rung seines Gegners den Namen « Hebionita».

31 Ed. CHAVANON, p. 210. Vgl. DELisLE, Notice, p. 332-341; BLOCKER, Ein
ZauberprozeB, p. 536

32 «E vestigio exorti sunt per Aquitaniam Manichei seducantes promiscuum
populum a veritate ad errorem»: vgl. Ps. 91, 8; 1. Mach. 9, 23: «... et exorti sunt
omnes qui operabantur iniquitatem». Dazu 2. Thess. 2, 7: «Nam mysterium iam
operatur iniquitatis» sqq. Wobei zu beriicksichtigen ist, daB Hieronymus und Beda
in ihren Chroniken, die Ademar kennt (PL 141, col. 98 A) gleich formulieren:
«Manicheorum heresis exorta est». Hieronymus, Chronik, ed. R. HELM, Berlin 1956,
P- 223; Beda, Chronica, ed. TH. MomMmseN, MGH AA, XIII, 1898, p. 293.

33 111, 49, ed. CHAVANON, p. 173. Diese Fassung hat er in der nichsten Bear-

202



zu erkennen, dafl Ademar wenig Wert auf die spezifische Ausprigung
der Irrlehren legt. Mit einem «negabant... et quidquid sanae doctrinae 34
est» tut er sie das zweite Mal ab. Als Hauptmerkmale hebt er die Schein-
heiligkeit und Lasterhaftigkeit der Manichier hervor. Erstmals erscheint
hier das Leitmotiv «nuntii Antichristi», Sendboten des Antichrist 35.
Eschatologische Vorstellungen wecken auBerdem mit «abstinentes a
cibis» wiederum der Anklang an 1. Tim. 4,3 und die Wendung «casti-
tatem simulabant», die Hieronymus im Kommentar zu Daniel auf den
Antichrist bezogen hat 36. Von den Boten des Antichrist ist implizit und
explizit nochmals bei der Darstellung der Ketzerei von Orléans die Rede;
ebenso in einer Aufzeichnung Ademars iiber die Gestaltung der jahrlichen
Synoden, wonach der Bischof unter anderem nach Hiresien forscht und
mit den Worten von Matth. 7, 15 vor den rduberischen Wélfen und vor
den «nuntios Antichristi» warnt 37.

In der Schilderung der Ketzerei von Orléans werden die angeténten
Motive aufgenommen und ausgestaltet. Im Entwurf H hatte der Chronist
nur kurz vermerkt, dall zu jener Zeit zehn der Kanoniker von Sainte-
Croix in Orléans iiberfithrt worden seien, Manichder zu sein; Konig
Robert habe sie, da sie nicht zum katholischen Glauben zuriickkehren
wollten, verbrennen lassen. In dhnlicher Weise seien auch bei Toulouse
Manichder entdeckt und verbrannt worden, und die in verschiedenen
Gegenden des Westens aufgetretenen Manichder hdtten begonnen, sich
in Schlupfwinkeln zu verbergen, indem sie tduschten, wen sie nur immer
konnten 3,

beitung C beibehalten. Exorbitare a fide: Augustinus, De natura et origine animae,
IT, 3, 6, rec. C. F. UrBA-L. Zvycua, CSEL, LX, 1913, p. 340: «... longe cum illo a
fide exorbitasti». Vgl. unten p. 210 Anm. 70.

3%+ Vgl. 1. Tim. 1, 10; 2. Tim. 4, 3; Tit. 1, 19; 2, 1.

35 Adso Dervensis, De ortu et tempore Antichristi, ed. D. VErRueLsT, CC,
CM, XLV, 1976, p. 45: «Deinde per universum orbem nuncios mittet et predicatores
suos». Die Handschrift F der anonym iiberlieferten Fassung «Descriptio de Anti-
christo» aus dem 11. Jahrhundert stammt aus Saint-Martial von Limoges. Siehe
unten p. 206

36 (IV) XI, 37-39, ed. F. GLorIE, CC, SL, LXXX A, 1964, p. 927: «... de
Antichristo facilior interpretatio est: quod ideo simulet castitatem, ut plurimos
decipiet». Ademar hat das Werk eigenhindig kopiert und zitiert es namentlich an
einer Stelle in der Chronik. DELISLE, Notice, p. 244 sq., bes. p. 247; zum Zitat
BLOckER, Ein ZauberprozeB3, p. 000 und Anm. 26, 43.

37 Berlin, lat. Philipp. 93, fol. 117v nach DELIsLE, Notice, p. 270: «Deinde
interrogat (der Bischof) omnes ut sive haereses sive pravitates contra ordinem
ecclesiasticum, si evenire sciunt vel ab aliis audierunt, in publicum proferant et
consilium salubre accipiant contra lupos rapaces et nuntios antichristi».

38 Ed. CHavanNoN, Appendice, p. 206. Vgl. oben p. 202 Anm. 31.

203



In der ausgearbeiteten Chronik nimmt das Phdnomen phantastische
Gestalt an 3°. Am Anfang schreibt Ademar seinen Entwurf aus mit dem
Zusatz, daB die hiretischen Kanoniker frommer als die anderen zu sein
schienen, und daBl der Konig, als sie nicht zum Glauben zuriickkehren
wollten, sie zuerst ihres Priesterranges entheben, darauf aus der Kir-
che ausstoBen und endlich verbrennen lieB. Der nichste Satz, vollig
neu, bringt eine fiir Ademars Denkweise aufschluBreiche Begriindung
der Verirrung: « Denn sie wurden getduscht von einem gewissen Plebejer —
aus dem Périgord, nach der Redaktion C*0 —, der sagte, er konne Wunder
vollbringen, und ein Pulver aus toten Knaben mit sich trug, wodurch
er, wenn er es jemandem zukommen lassen konnte, sofort einen Mani-
chider machte». Rusticus habe ich nicht wie iiblich mit Bauer iibersetzt 41,
da Ademar den Begriff bestimmt wie in der Epistola de apostolatu Mar-
tialis mit negativen Konnotationen, mit einem ketzerischen Beige-
schmack, versehen hatte 42, und weil die Figur an den homo ple-
beius mangonum calidissimus bei Rodulf Glaber mahnt *3.

Die Erklirung mit dem Zauberpulver wurde von den Historikern
bisher als absurde Idee des Mdnches aus Saint-Cybard beldchelt, obwohl
schon Léopold Delisle auf eine interessante Parallele in einem Sermo
Ademars aufmerksam gemacht hatte *%. Sie beginnt mit dem Zitat von
2. Cor. 2, 14 und lautet: «Ihr sollt nicht das Joch fithren wollen, d.h.
ihr sollt nicht Gemeinschaft haben wollen mit den Ungldubigen. Auch
mogen sich alle sehr hiiten, daB sie nicht irgendetwas von ihnen kaufen

3 III, 59, ed. CHAVANON, p. 184 sq.

40 Wohl von Ademar selbst beigefiigt. BL6CKER, Ein Zauberproze3, p. 536 sq.
mit Anm. 18-20.

41 So etwa A. BorsTt, Die Katharer, MGH, Schriften, 12, 1953, p. 74, 75 Anm.
10; G. DuBy, L’an mil, Collection Archives, Paris 1967, p. 123.

42 Er nennt in der Epistola de apostolatu Martialis seinen vornehmsten Gegner,
den Prior von Clusa, den er sonst meistens als Ketzer apostrophiert, einmal, PL 141,
col. 104 A: «Langobardum rusticum, putantem se esse grammaticum»; vgl. auch
ebda col. 103C: «Astutia diaboli adhuc dicunt nonnulli rustici ...»

43 Raoul Glaber, Les cinq livres de ses histoires (900-1044), ed. M. Prou,
Collection de textes, Paris 1886, IV, III, 6, p. 96 sq.

4 Berlin, lat. Philipp. 93, fol. 75, ed. DELIsLE, Notice, p. 286: «Nolite jugum
ducere, id est nolite societatem habere cum infidelibus. Et valde omnes caveant ne
aliquid ab eis emant neque accipiant, si etiam ipsi eis gratuito dare voluerint. Solent
enim quidam ex eis portare secum pulverem de ossibus mortuorum hominum, et
quasi propter medicinam aliquibus rusticis in cibo aut potu de ipso pulvere mini-
strant, de quo pulvere, si quis aliquid sumpserit, statim obliviscitur veritatem Dei,
et in amentiam versus fit eorum similis, et ita seductus in desperationem cadit, ut
nec predicatione neque terrore neque amore nullatenus ad sanctam catholicam
Ecclesiam redeat ultra».

204



oder annehmen, selbst wenn sie es ihnen gratis geben wollen. Etliche
von ihnen pflegen ndmlich ein Pulver aus Knochen von toten Menschen
mit sich herumzutragen und bieten von dem Pulver gleichsam als Medi-
zin manchen Bauern in Speise und Trank an. Wenn jemand von dem
Pulver etwas genommen hat, so vergiit er unverziiglich die Wahrheit
Gottes und in seiner Besinnungslosigkeit wird er ihnen gleich, und, so

verfiihrt, fillt er in Verzweiflung, so daB er auf keine Weise weder durch |
Predigt noch Drohung noch Liebe jemals zur heiligen katholischen |
Kirche zuriickfindet». Die eindringliche Warnung ist kaum nur ein

Produkt von Ademars Gelehrsamkeit, etwa seiner Kenntnis der ein-
schldgigen Stellen von Isidors Etymologien oder von Hieronymus
Kommentar zu Daniel .

Fein pulverisierte Menschenknochen waren eine altbewahrte Ingre-
dienz von Zaubermitteln, gegen die sich noch Hinkmar von Reims ge-
wandt hat *¢; bisweilen wurden sie auch in medizinischen Rezepten
verwendet #. Von einem blithenden Handel mit Reliquien aus Knochen
ausgegrabener Leichen berichtet Ademars Zeitgenosse Rodulf Glaber #8.
Wesentlicher als der Nachweis solcher Praktiken ist die Feststellung,

daBB der Monch aus Aquitanien den Abfall vom wahren Glauben nicht |
durch eine persénliche Fehlentscheidung, was das Wort «haeresis» aus- |

driickt, noch durch intellektuelle Verirrung, wie die neueste Forschung
meint *°, sondern allein durch Zauberei bewirkt glaubt. Sein Verweis auf
Magie ist ernst zu nehmen, wenn wir die Mentalitdt jener Zeit verstehen
wollen, denn Ademar kennt nachweislich auch andere Ursachen fiir
Héresie, warnt er doch mehrmals in Predigten und Synodalberichten
vor falschem Verstindnis des Dogmas 3°. Der Versuch, den Kontakt mit

45 Isidors Etymologiae VIII, IX, 10, wortlich gleich Hieronymus’ Kommentar
zu Daniel, I, II, 2, ed. Glorie, p. 784: «... et saepe contingunt (Zauberer) corpora
mortuorum ».

46 Hinkmar von Reims, De divortio Lotharii et Tetbergae, Interrogatio XV,
ed. I. SzrmonD, I, Paris 1645, p. 654. Vgl. G. Luck, Hexen und Zauberei in der
rémischen Dichtung, Zurich 1962,

47 So etwa bei Marcellus von Bordeaux, De medicamentis liber, XXXI, 25,
ed. M. NIEDERMANN, CML, 5, 1916, p. 247. Vgl. auch Regino von Priim, De syno-
dalibus causis, II, CCCLXIX, ed. F. G. A, WASSERSCHLEBEN, 1840, p. 354: «... et
de ea, quae testam hominis combussit igni et viro suo dedit pro infirmitate
vitanda ...»

+8 Historiae, IV, 111, 6, ed. Prou, p. 96.

* Moore, The Origins of European Dissent, p. 27, und oben Anm. 6.

50 DEeLIsSLE, Notice, p. 254, 260, 271 : «In secundo autem et tercio die, quando
plenior sinodus est, agitur maximus sermo de fide sanctae Trinitatis propter futuras
haereses».

205



fremden Héindlern zu tabuisieren, offenbart die tiefsitzenden Befiirch-
tungen, die der allméhlich zunehmende Handelsverkehr ausgelost hat.

Zuriick zu Orléans. Um den Teufelskult der Ketzer zu illustrieren,
hiuft Ademar traditionelle Bilder an: «Sie beteten den Teufel an, der
ihnen zuerst in Gestalt eines Athiopiers, dann eines Engels des Lichts
erschien und ihnen téglich viel Geld brachte». Der schwarze Teufel
geistert 6fters in Werken der Kirchenviter herum %!; von der Verwand-
lung Satans in einen Lichtengel spricht Paulus in 2. Cor. 11, 14; und die
Geldquelle hat Ademar wohl aus der Descriptio de Antichristo geschopft 32.
In gleichem Sinn und Geist fiahrt er fort: «Seinen Worten gehorchend,
haben sie Christus insgeheim verworfen und vollbrachten sie Greuel und
Verbrechen, von denen zu sprechen sogar eine Schande ist 33, im ver-
borgenen, offentlich aber tduschten sie vor, wahre Christen 3* zu seiny.
Hier dominiert wieder der Topos von den Heuchlern mit der geheimen
Lasterhaftigkeit. Mit denselben Worten wie im Entwurf H berichtet
Ademar nun von der Entdeckung von Manichdern bei Toulouse und in
verschiedenen Gegenden des Westens, wobei er das zweite Mal den
Namen Manichder durch «nuntii Antichristi» ersetzt hat. Eine eher
sachliche Erweiterung, die zeigt, daB sich der Chronist aus Aquitanien
um zusitzliche Informationen bemiiht hat, folgt: «Ein Kanoniker aus
Orléans, ein gewisser Kantor namens Theodat, der vor drei Jahren in
dieser Ketzerei verstorben war, wie glaubwiirdige Minner aussagten,
hatte fromm geschienen — nach Aussage der Haretiker selbst, erginzt
die Redaktion C. Dessen Korper wurde, nachdem es bewiesen war, auf
Geheill Bischofs Odolrich aus dem Friedhof herausgeholt und auf das
freie Feld geworfen». Dieses Detail ist sonst nirgends belegt. Ademar
fahrt fort: «Die zu den Flammen verurteilten oben genannten zehn
zusammen mit Lisoius, den der Konig hoch schitzte wegen der Heilig-
keit, die er ihm zugeschrieben hatte, fithlten sich sicher und fiirchteten
sich nicht vor dem Feuer. Sie versprachen, unversehrt aus den Flammen
herauszukommen und wurden lachend inmitten des Scheiterhaufens

51 Johannes Cassianus, Collationes, I, 21, ed. M. PETrscHENIG, CSEL, XIII/2,
1886, p. 32 sq.: «... veniens diabolus in figura Aethiopis taetri...» Vgl. Vita di An-
tonio, 6, 1, ed. G. J. M. BARTELINK, Fondazione Lorenzo Valla 1974, p. 18 und
p. 197 sq. Anm.; vgl. Augustinus, De civitate Dei, XII, 8, ed. B. DOMBART-A.
Kavs, CC, SL, XLVII/XLVIII, 1955, p. 819.

52 Ed. VERHELST, p. 45. Vgl. oben p. 203, Anm. 35.

53 Vgl. Eph. 5, 12; von Quodvultdeus, De cantico novo, VI, 10, ed. R. BRAUN,
CC, SL, LX, 1976, p. 387 sq. auf die Manichder bezogen.

3¢ Vgl. Borst, Die Katharer, p. 242 und Anm. 10.

206



gebunden. Doch ohne Verzogerung sind sie zu Asche geworden %, so
daB nicht einmal ein Uberrest von ihren Knochen gefunden werden
konnte». Den Ketzer Lisoius erwdhnen auch die {ibrigen Geschichts-
schreiber namentlich; die Furchtlosigkeit der aus der Kirche Ausge-
stoBenen vor dem Scheiterhaufen bestatigt Rodulf Glaber.

Es ist gut moglich, daB Ademar hier eine richtige Beobachtung
iiber das Verhalten der dem Tod Geweihten mitteilt, denn sie 148t zwei
Deutungen zu, von denen die eine in sein, in das orthodoxe Denkmodell
paBt: die Héretiker, die wie Simon Magus glaubten, sich ins Feuer werfen
zu konnen, ohne zu verbrennen 3¢, waren von ihrem bdsen Meister ver-
blendet und betrogen worden. Ihr Verhalten gibt aber auch zu erkennen,
daB sich die Orléaner Kleriker unschuldig fiihlten und iiberzeugt waren,
wie die drei Jinglinge im Feuerofen vom gerechten Gott aus ihrer
Drangsal errettet zu werden. Gregor der Grof3e bringt in seinen Dialogen
unter Berufung auf das alttestamentarische Vorbild zwei anschauliche
Beispiele, die beweisen sollen, daB ein Unschuldiger nicht verbrannt
werden kann 37, Aus ihrer zuversichtlichen Haltung 148t sich schlieBen,
daB die Orléaner die Bibel in buchstdblichem Sinn auffaBten und iiber-
zeugt waren, daB Gott auch noch in der Gegenwart Wunder wirke. Thre
Gegner betrachteten den Flammentod und die véllige Vernichtung der
Korper ebenfalls als Gottesurteil, als schlagenden Beweis, da3 der All-
michtige die Dissidenten verlassen habe und die Verurteilung daher
richtig gewesen sei 8.

55 Zu den «ridentes»: vgl. Lc. 6, 25; zu «in cinerem redacti sunt»: 2. Petr. 2, 6.

56 Ps.-Clemens, Recognitiones, II, IX, ed. Migne, PG 1, col. 1252C. Ademar
hat das Werk wahrscheinlich gekannt, da es in der Bibliothek von Limoges unter
dem Titel «Historia Clementis pape» vorhanden war nach H. DupLEs-AGIER,
Chroniques de Saint-Martial de Limoges, Paris 1874, p. 326, 334.

57 Is. 43, 2; Dan. 3, 8 sqq. Gregor der GroBe, Dialogi, III, XVIII, ed. U.
Moricca, Fonti per la storia d’Italia, Roma 1924, p. 184 sq. Vgl. 1. Cor. 3, 13. Mit
derselben unerschiitterlichen Uberzeugung von seiner Sache hat der Priester Liprand
achtzig Jahre spidter eine Feuerprobe erzwungen und unversehrt bestanden:
Landulf de Sancto Paulo, Historia Medioclanensis, 12-17, ed. C. CasTIiGLIONI, RIS, V,
Bologna 1934, p. 10-13.

58 Zur Mentalitdt vgl. Navigatio sancti Brendani (24), ed. C. SELMER, Publi-
cations in Medieval Studies, XVI Notre Dame 1959, p. 64: Als ein vorwitziger
Bruder eine nérdliche Vulkaninsel betreten hatte, nicht mehr wegkommen konnte,
von einer Schar boser Geister ergiffen wurde und verbrannte, sagte der Abt, der das
Ringen vom Schiff aus sah: « Ve tibi, fili, quia recepistiin vita tua meriti talem finem»
Eine Hs. des 11. Jhs stammt aus Limoges (Ms. F bei SELMER, p. XXXV); Rodulf
Glaber zitiert die Gesta egregii confessoris Bendani, Historiae, II, I1, 2, ed. Prou,
p- 27 sq.

207



Bei der Schilderung der Orléaner Héresie mischt Ademar sachliche
Angaben mit heilsgeschichtlicher Deutung. Die Hiretiker sieht er als
Wegbereiter des Antichrist, was alter Tradition entspricht %°. Auf-
fallend betont er die Rolle der Zauberei. Sie gehort zum Nihrboden des
Antichrist, haben ihn doch «Magier, Zauberer, Hellseher und Beschwd-
rer» aufgezogen und in jeder bosen Kunst unterrichtet . Magie und
Ketzertum sind ebenfalls seit der Friihzeit des Christentums in Verbin-
dung gebracht worden. Zu nennen ist hier etwa die schillernde Gestalt
des Urketzers, Simon Magus ¢!, bei dem das Zauberelement spiter von
dem Motiv des Amterkaufes iiberdeckt worden ist. Seit Diokletians
Edikt gegen die Manichder, vermutlich aus dem Jahre 302, auf das
Ambrosiaster bei der Exegese von 2. Tim. 3, 6-7 anspielt, sind die An-
hidnger Manis direkt der Zauberei angeklagt worden ¢, indirekt wurden
sie es, wenn, wie in Leos des GroBen ausfiihrlichem Schreiben an Turri-
bius von Astorga, die der Magie verdichtigten Priszillianisten als ihre
Geistesverwandten bezeichnet worden sind . Bei Ademar wird dieser
Anklagepunkt so eindriicklich veranschaulicht, dal er eine gefdhrliche
zukunftstrichtige Bedeutung erhalten hat 6.

5% In den Consultationes Zacchaei et Apollonii wird im Kapitel gegen die
Manichier gleich zu Beginn auf die Antichristen verwiesen, 11, 12, ed. MorIN, p. 72.
Vgl. oben p. 201 sq. und Anm. 29. H. D. Raus, Das Bild des Antichrist im Mittel-
alter: von Tyconius zum Deutschen Symbolismus, Miinster 1973, passim, bes.
p- 95 sq., 100.

60 Adso, De ortu et tempore Antichristi, ed. VERHELST, p. 24.

61 Act. Apost. 8, 11 sqq. Ps.-Clemens, Recognitiones, II-11I, PG, 1, col
1247-1316, und X, LII sqq., ebda, col. 1145 sqq. Filastrius, Diversarum hereseon
liber, 29, 1, ed. HEYLEN, p. 228 sq.; Augustinus, De haeresibus, I, ed. VANDER
PLAETSE-BEUKERS, p. 290 u. a.

62 Mosaicarum et Romanarum legum collatio, rec. TH. MoMMsEN, Berlin
1890, XV, 3, p. 187 sq.: «Gregorianus libro VII sub titulo de maleficiis et Mani-
chaeis». E. H. KADEN, Die Edikte gegen die Manichider von Diokletian bis Justinian,
in: Festschrift Hans Lewald, Basel 1953, p. 56 sq.; F. DEcreT, L'Afrique mani-
chéenne (IVe-Ve siécles), Paris 1978, I, p. 162 sqq.

Ambrosiaster qui dicitur, Commentarius in epistulas Paulinas, zu 2. Tim. 3,
6-7, rec. H. I. VogeLs, CSEL, LXXXI/3, 1969, p. 312. Vgl. auch Ps.-Hegemonius,
Adversus haereses, ed. A. Hoste, CC, SL, IX, 1957, p. 327 sq. und Priscillian,
Tractatus II, ed. G. Scuepprs, CSEL, XVIII, 1889, p. 39.

63 Leo Magnus, Ep. XV, ed. MicNE, PL 54, col. 677-692, bes. col. 679 A,
682A-B, 690B, Leos Briefe waren in Limoges vorhanden, vide DUPLES-AGIER,
Chroniques, p. 327, 344. Vgl. auch Isidor von Sevilla, De viris illustribus, 1I, ed.
C. CopoNER MERINO, Theses et studia philol. Salmanticensia, XII, Salamanca
1964, p. 135.

64 Die Ketzer von Arras sollen nach Gerhard von Cambrai ebenfalls «magi-
catos», wenn auch «spiritu erroris» worden sein: Brief an R., ed. d’AcHERY, p. 607.

208



Im zweitletzten Kapitel seiner Chronik kommt Ademar nochmals
kurz allgemein auf die Hiretiker zu sprechen . «In diesen Tagenn»,
notiert er mit Blick auf die Jahre 1027/28, «versammelte Herzog Wil-
helm eine Synode von Bischéfen und Abten in Charroux, um die Ketze-
reien auszutilgen, welche gewthnlich von Manichiern ausgesit werden».
Keine andere Quelle berichtet {iber die Zusammenkunft 6.

Offen geblieben ist die Frage, warum der Ménch von Saint-Cybard
die Ketzer gerade als Manichier bezeichnet und damit in der Forschung
das Phantom des Neumanichdismus im 11. Jahrhundert heraufbeschwo-
ren hat . Die genaue Textanalyse hat gezeigt, dal Ademar der
doktrindren Abweichung keine groBe Bedeutung zugemessen, dal} er die
Manichéder jedenfalls nicht ausdriicklich als Dualisten bezeichnet hat. |
Was er an negativen Kennzeichen bei ihnen herausstreicht, sind ihre
Heuchelei und ihre verworfenen okkulten Praktiken. Die Kennzeichnung
entsprach der landliufigen Meinung: sie ist in den Ketzerkatalogen des
Filastrius von Brescia und des Augustinus, in dem Ambrosiaster, in
Leos des GroBen Briefen und Sermones, sowie in weiteren Schriften zu
finden . Was dort nur andeutungsweise vorkommt, ist der Vorwurf der
Zauberei. Ademar hat diesen Zug wohl seiner eigenen inneren Bilder-
welt entnommen, ihn aus dem Assoziationskomplex Teufelsdiener
geschopft. Eindriickliches Symbol dafiir ist das Zaubermittel aus toten
Knaben .

65 III, 69, ed. CHAVANON, p. 194.

6 HEFELE-LECLERcQ, Histoire des conciles, IV/2, p. 947 sq.; H. HOFFMANN,
Gottesfriede und Treuga Dei, MGH, Schriften, 20, 1964, p. 33; F. Brissert, Guillaume
le Grand et ’église, Bull. de la Soc. des Antiquaires de I'Ouest, XI (1972) p. 454, 460.

87 So noch GRUNDMANN, Die Ketzerei im 11. Jahrhundert, p. 476, und St.
Runciman, The Medieval Manichee, Cambridge 1947, p. 117, bes. Anm. 2. Siehe
oben p.197 Anm. 6: Kontroverse Dondaine-Morghen. Bezeichnend ist, dall vor
allem marxistische Historiker weiterhin mit verborgenem Weiterleben oder Import
von manichdischen oder gnostischen Ideen aus dem Osten rechnen: H. SPROEMBERG,
Die Entstehung des Manichdismus im Abendland, Antrittsvorlesung aus dem Jahre
1952, erstmals gedruckt in: Mittelalter und demokratische Geschichtsschreibung
(oben p. 200 Anm. 20), p. 85-102; E. WERNER, Hiresie und Gesellschaft, passim.

68 Filastrius, Diversarum hereseon liber, LI, 3-4, ed. F. HEYLEN, p.243;
Augustinus, De haeresibus, XLVI, 1, 9, 10, ed. VANDER PLAETSE-BEUKERS, p. 312
sqq.; Ambrosiaster, Commentarius zu 2. Tim. 3, 6-7, 1, rec. Vogels, p. 312; Leo
Magnus, Epp. 7, 8 (Constitutio Valentiniani III), PL 54, col. 620-624; Leo Magnus,
Tractatus septem et nonaginta, XXIV, 6, LXXVI, 6 u. a., rec. A. CHavasskg, CC,
SL, CXXXVIIIJCXXXVIII A, 1973, p. 115, 481-84.

6 Was iibrigens ganz und gar nicht zu den manichiischen Lebensregeln
paBt, sondern in klarem Gegensatz zu ihren Speisevorschriften steht, die Augusti-
nus in De haeresibus streift, XLVI, 11, ed. VANDER PLAETSE-BEUKERS, p. 316:
«... nec oporteat ullis mortuis corporibus vesci». Siehe unten p. 228.

14 209



Nach dem negativen Ergebnis der Suche nach einem direkten Vor-
bild Ademars dringt sich die Frage auf, ob die Ketzer von Orléans nicht
von ihren Widersachern, vielleicht sogar bei der Verurteilung so bezeich-
net worden sind. Die Annalen von Auxerre, am Rande eines Nekro-
logiums eingetragen, sprechen ebenfalls von Manichdern 7°. Der Vermerk
zum Jahre 1022 lautet: «In Orléans wurden Kleriker verbrannt, die
durch die Einfliisterung des Teufels vom katholischen Glauben abwichen
und schlieBlich sogar manichiische Ketzer geworden sind».

Mit dieser Vermutung soll keineswegs dem Neumanichdismus im
11. Jahrhundert das Wort geredet werden, denn die Bezeichnung ist
offensichtlich ohne klares BewuBtsein ihres dualistischen Gehaltes ver-
wendet worden. Die brisante Kombination Manichder-Boten des Anti-
christ-Zauberer hat der geistig rege Geschichtsschreiber aus Aquita-
nien mit dem ihm eigenen Gespiir fiir das Empfinden seiner Epoche
wohl selber geschaffen.

Andreas von Fleury

Gauzlin, Abt von Fleury und Erzbischof von Bourges, war, wie wir
dank der Zeugenliste der Urkunde fiir Micy wissen 7!, bei dem Prozef3
gegen die Orléaner Kleriker anwesend. Andreas von Fleury, der um das
Jahr 1042 in gewidhlter Sprache eine Biographie des geistlichen Wiirden-
trigers schrieb 72, hat, um die Rechtgldubigkeit seines Helden ins hellste
Licht zu riicken, den SchluB3 des ersten Buches der nefandissima hae-
resis gewidmet 73, Der Text ist mit geringen Varianten auch in den Mira-
cula sancti Benedicti, in diesem Teil ebenfalls von Andreas verfal3t 74,
zu finden; nur das orthodoxe Glaubensbekenntnis, das Gauzlin vor dem
Konvent der Briider abgelegt haben soll, enthilt allein die Vita.

Der gelehrte Monch aus Fleury interessierte sich vor allem fiir die
dogmatischen Abweichungen der Héretiker. Er datierte das Geschehen
genau auf Weihnachten des Jahres 1022 und hob die klerikale Herkunft

70 RHGF, X, p. 271. Vgl. Repertorium fontium historiae medii aevi, 1, 1967,
s. v. Zu beachten ist die Wendung «a fide catholica exorbitantes», die wie bei Ade-
mar auf Augustinus hinweist, vgl. oben p. 203 Anm. 33.

1 STEIN, Un diplome inédit, p. 108: «Goslinus archiepiscopus Biturcis» als
Zeuge aufgefithrt; NEwman, Catalogue, nr. 58, p. 75 sq.

2 Ed. BAUTIER-LABORY (Anm. 17), p. 31-151. A. Vipier, L’historiographie
a Saint-Benoit-sur-Loire et les miracles de Saint Benoit, Paris 1965, p. 94 sq.;
BAUTIER, L’hérésie d’Orléans, p. 66.

3 Ed. BAUTIER-LABORY, I (56 a, b), p. 96-102.

74 VI, 20, ed. E. bDE CERTAIN, Les miracles de Saint Benoit, Société de 1'hi-
stoire de France, Paris 1858, p. 246 sq. VIDIER, L’historiographie, p. 197-207.

210



der Wolfe im Schafspelz 75 hervor, ohne die Beteiligung von Laien zu
erwihnen. Ihr Anfithrer sei Stephan mit Lisoius — nach den Miracula:
und Fulcher — gewesen, Teufelsbrut und Untergang fiir viele.

Andreas notiert die irrigen Wahnideen dieser Hiresiarchen, wie er
sie nennt, sorgfdltig: Sie hdtten liignerisch vorgegeben, an die Drei-
faltigkeit in der Einheit und an die Fleischwerdung des Sohnes Gottes
zu glauben. Der Vorwurf der Vorspiegelung orthodoxen Glaubens ist
ein beliebter Gemeinplatz im Kampf gegen Ketzer, dessen klassische
Prigung in Augustinus’ Polemik gegen die Priszillianisten zu finden
ist 76, Nach dem Moénch von Ileury leugneten die Ketzerhdupter, dal3
die Getauften den Heiligen Geist bei der Taufe empfangen kénnten und
daB jemand nach einer Todsiinde auf irgendeine Weise Vergebung er-
langen konne 77. Als nichts hdtten sie die Handauflegung bewertet. Ist
an einen BubBritus gedacht oder verneinten sie im Gegensatz etwa zu
Apostelgeschichte 8, 17 sqq., daB durch Handauflegung der Heilige
Geist vermittelt werden kénne? Schattenhaft zeichnet sich hier das Bild
pneumatischer Gruppen ab wie der Messalianer, die den Nutzen der
Handauflegung und Taufe ebenfalls radikal in Frage stellten und den
Heiligen Geist durch stidndiges Beten zu erlangen suchten 78.

Andreas fithrt weiter aus: «Sie glaubten nicht, daB es eine Kirche
gibe, und nicht, daBl durch das, was enthalten wird, das, was enthilt,
bezeichnet werden konne» 7, wobel er eine umgestellte Wendung aus
Augustinus’ De civitate Dei gebraucht. Was mit dem zweiten Teil des

75> Ed. BAUTIER-LABORY, p.98: «... pessimum su¢ perdicionis lupum sub
ovina pelle portantes», vgl. Matth. 7, 15. GRUNDMANN, Der Typus, p. 318 sq.

76 De haeresibus, LXX, 1, ed. VANDER PLAETSE-BEUKERs, p. 333, wo er
ihnen den Spruch in den Mund legt: «Iura, peiera, secretum prodere noli», und ders.,
ep. 237, 3, ed. GOLDBACHER, p. 527 sq.; vgl. ders., Contra mendacium, III, 4,
ed. I. ZvcHa, CSEL, XXXXI, 1900, p. 475 sq., u. a. Hiufig wird Tduschung auch
den Arianern unterschoben, so bei Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica
tripartita, I, 14, 51, rec. W. JacoB-R. HansLik, CSEL, LXXI, 1952, p. 67: «Cuncta
enim velut magi homines mentiuntur, quia veritatem loqui non possunts.

7 Vgl. oben p. 199 sq. und unten p. 217.

78 Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica tripartita, VII, 11, 6 sqq.,
ed. JacoB-HANSLIK, p. 402-404.

7 Ich folge hier der Version der Miracula S. Benedicti, ed. bE CERTAIN,
P- 247 : «nec per id quod continetur id quod continet dici posse», da in der Vita Gauz-
lini «id quod continetur» nach den Herausgebern, p. 98 c, «en interligne» steht und
vermutlich am falschen Ort eingefiigt worden ist, obwohl die Augustin-Stelle, De
civitate Dei, VII, 5, ed. DoMBART-KALB, p. 190: ¢... per id quod continet id quod
continetur ...» die Textherstellung stiitzt. ILARINO DA MILANO, Le eresie popolari,
p- 57 sq., weill mit der Aussage nichts Rechtes anzufangen.

211



Satzes, wohl der Begriindung gemeint ist, wird klar, wenn Bischof Ger-
hards Widerlegung der Ablehnung sakraler Kirchenbauten durch die
Ketzer von Arras beigezogen wird. Der Bischof von Cambrai erklirt
dort, daBl das Haus selbst den Namen Kirche trage, weil es die Kirche
enthalte, d. h. das Volk, das von Christus gerufen worden sei 80,

Konkreter als seine beiden Vorgidnger charakterisierte der Monch
des heiligen Benedikt die Einstellung der Orléaner zur Ehe, indem er
schrieb, daB3 nach ihnen die Hochzeit nicht mit einer Einsegnung voll-
zogen werden miisse, sondern jeder heiraten mége, wie er nur immer wolle,
Die im 11. Jahrhundert unzeitgemidBe Haltung, die an die Urkirche oder
an das frithe Christentum in Gallien, das sich mit der Form der Ehe-
schlieBung nur ausnahmsweise befaBt hat, denken ldBt 8!, hat ihnen
Andreas wohl mit Blick auf Kanon 101 der Statuta ecclesiae antiqua
angekreidet 82,

Ein weiterer hiretischer Glaubenssatz war, dal keiner Bischof sei
noch durch die iiblichen Weihen einen Priester weihen konne, da er die
Gabe des Heiligen Geistes nicht besitze. Die Prahlerei der Hiretiker,
sie hiatten eine der Gottesgebdrerin in allem &dhnliche Mutter, erregte
in Fleury, wo Maria als Patronin verehrt wurde 8, so groBen Anstof3,
daB Andreas diesen Satz sogleich zu berichtigen miissen glaubte mit
den Worten «wihrend sie offensichtlich keiner dhnlich ist, noch eine
Nachfolgerin hat». Was die Ketzer mit dem vieldeutigen Ausspruch
sagen wollten, kann bloB vermutet werden. Sprachen sie etwa wie die
Juden Maria ihre Jungfriulichkeit ab oder spielte in ihrem Kreis eine
Frau eine wichtige Rolle 8 oder verehrten sie eine himmlische Mutter
wie gewisse Gnostiker 85?

80 Ed. d’AcHERY, p. 614: «Porro ipsa domus idcirco vocabulum habet Ecc-
lesiae, quia continet Ecclesiam, id est, populum convocatum ab eo, qui facit una-
nimes habitare in domo». Bautier korrigiert in L hérésie d'Orléans, p. 72, Anm. 40,
«Aecclesiam» (Eglise) in «aecclesiam» (édifice cultuel).

81 K. RiTzer, Formen, Riten und religiéses Brauchtum der EheschlieBung
in den christlichen Kirchen des ersten Jahrtausends, Liturgiewissenschaftl. Quellen
und Forschungen, 38, Miinster/Westf. 1962. TAviaNI, Le mariage (oben p. 196
Anm. 4); abzulehnen ist die allzu freie Interpretation von Andreas’ zweitem Satz-
teil, p. 1077.

82 Ed. C. MUNIER, in: Concilia Galliae, a. 315-a. 506, CC, SL, CXLVIII, 1963,
p. 184 sq.

8 Vita Gauzlini, I (25 b), ed. BAUTIER-LABORY, p. 68; II (75), ebda, p. 146.
Vgl. Helgaud von Fleury, Epitome (oben p. 198 Anm. 12) § 15, p. 88 und Anm. 3.

8¢ Rodulf Glabers Wiedergabe eines Geriichts iber die Missionstitigkeit einer
Frau aus Italien unten p.215. Zum traditionellen Bild des bésen Einflusses der
Frau in der Ketzerei: Hieronymus, ep. 133, 4, ed. I. HILBERG, CSEL, LVI, 1918,

212



Damit ist die Aufzihlung des ketzerischen Gedankengutes bei
Andreas abgeschlossen. Neben der bekannten Ablehnung von Sakra-
menten, wobei die Eucharistie fehlt, fillt die zweifache negative Erwih-
nung des Heiligen Geistes auf. Obwohl es nicht ausdriicklich gesagt wird,
148t sich folgern, dafl die Dissidenten iiberzeugt waren, den Heiligen
Geist, dessen Mangel sie den anderen vorwarfen, zu besitzen. Daher
handelte es sich bei den Orléaner Ketzern nach Andreas’ Darstellung
um heterodoxe Spiritualisten.

Auf die duBeren Geschehnisse geht der Verfasser der Vita Gauzlini
nur noch kurz ein. Er berichtet, dall der verehrungswiirdige Prilat, als
er von der Sache gehort hatte, mit den gebildeteren Monchen von Fleury
nach Orléans gekommen sei. Nachdem die Glaubensfeinde durch Zeug-
nisse der Heiligen Schriften widerlegt worden seien, habe der Koénig
befohlen, sie dem Feuer zu tiberantworten, «ignibus mancipandi perpe-
tuis». Hier ist erstmals eine dem Zeitgeist entsprechende metaphysische
Begriindung des Feuertodes zu finden 2.

Nach AbschluB der Ketzergeschichte 87 folgt die Confessio des
Abtbischofs vor dem Konvent der Briider 8. Von der dunkeln Folie
der Irrlehren hebt sich strahlend das orthodoxe Glaubensbekenntnis
ab, das, den Statuta ecclesiae antiqua entnommen #, in Ich-Form ge-
bracht und am Schluf3 um einen Satz verlingert worden ist. Es dhnelt
stark der Konfession Gerberts von Aurillac anliBlich seiner Weihe zum
Erzbischof von Reims %. Die Angabe, daB Abtbischof Gauzlin es fiir

p- 247 sq. K. THRAEDE s. v. Frau, RAC, 8 (1972) col. 262 sqq. Meine nidchste Studie
wird Frauenzauber-Zauberfrauen heiB3en.

8 Vgl. beispielsweise die griechischen Thomasakten mit ihren Epiklesen an
die himmlische Mutter, in: E. HENNECKE-W. SCHNEEMELCHER, Neutestamentliche
Apokryphen, 2, Tubingen 19642, c. 27, p. 319, und c. 50, ebda, p. 329 mit Kommen-
tar p. 306 sq.; E. PLUMACHER s. v. Apokryphe Apostelakten, RE Suppl. 15 (1978)
col. 39 sqq.

8 Dagegen Rodulf Glaber, Historiae, I1I, VIII, 31, ed. Prou, p. 81, siehe
unten p.218. Ahnlich wie Andreas argumentierte z. B. noch Petrus Venerabilis,
Contra Petrobrusianos hereticos, ed. J. FEarNns, CC, CM, X, 1968, p. 5: «... post-
quam plane impius ille de igne ad ignem, de transeunte ad aeternum transitum
fecit ...» Vgl. BL6ckER, Ein Zauberproze3, p. 549.

87 Die Version der Miracula S. Benedicti, VI, 20, ed. pE CERTAIN, p. 246 sq.,
endet hier.

8 Ed. BAUTIER-LABORY, p. 98: «in conventu generali fratrum», also nicht
vor der Synode von Orléans, wie noch Bautier selbst in L’hérésie d’Orleans, p. 86,
behauptet.

8 I, ed. MUNIER, p. 164 sq.

% Gerbert von Reims, Die Briefsammlung, nr. 180, ed. F. WEIGLE, MGH,
Die Briefe der dt. Kaiserzeit, 2, 1966, p. 207-209. K. F. WERNER, Zur Uberliefe-

213



notig hielt, ein solches Bekenntnis, das sonst vor der Konsekration
abgelegt wurde, vorzutragen und es aufzeichnen zu lassen, zeigt, wie
verunsichert die religiose Gemeinschaft nach dem Ketzerproze war.

Rodulf Glaber

Der nidchste Zeuge, der Kluniazenser Rodulf Glaber, der seine fiinf
Biicher Zeitgeschichte vor Ende des Jahres 1048 niedergeschrieben
hat 91, beschéaftigte sich intensiv mit dem Phinomen der Ketzerei. Nach
ihm kiindet das Auftreten von Ketzern die Befreiung Satans aus seinem
Gefidngnis an °2. Thre religiose Haltung entspricht etwa dem Gotzen-
dienst der Heiden und dem Kult der Juden 3. Rodulf allein verdanken
wir die Kenntnis der Hiresie des Bauern Leutard von Vertus * und der
geistigen Verirrung Vilgards von Ravenna, eines iiberspannten Lieb-
habers antiker Literatur %; als erster erzdhlt er von dem Ketzernest auf
der Burg Monteforte in der Ditzese Asti .

Weitaus am interessantesten fand er jedoch die Hiresie, die in der
Konigsstadt Orléans entdeckt worden war 7. So anschaulich schildert
er die Ereignisse, daB3 moderne Historiker trotz seiner falschen Datierung
angenommen haben, er sei damals personlich in Orléans anwesend
gewesen %, Diese Vermutung ist nicht zwingend, denn Rodulf it

rung der Briefe Gerberts von Aurillac, Exkurs I, DA, 17 (1961) p. 140-143; F.
WEIGLE, Studien zur Uberlieferung der Briefsammlung Gerberts von Reims, 1V,
DA, 17 (1961) p. 414-18.

91 Historiae, ed. Prou (oben p. 204 Anm. 43) p. 1-135. E. SAckUR, Studien
tber Rodulfus Glaber, NA, 14 (1889) p. 377418, sucht die einzelnen Teile genauer
zu datieren; dazu: J. HAvET, Note sur Raoul Glaber, Revue historique, 40 (1889)
p. 4148, BAUTIER, L’hérésie d'Orléans, p. 66 sq.

92 Historiae, 11, XII, 23, ed. Prou, p. 50: «Quod presagium Johannis prophetie
congruit, quia dixit Sathanan solvendum, et expletis mille annis ...» nach Apoc. 20,
7. Vgl. Odo von Cluny, Collationes, II, 38, ed. MigNE, PL 133, col. 585 sq. ohne
Bezug auf Hairesie. A. FUNKENSTEIN, Heilsplan und natiirliche Entwicklung,
Sammlung Dialog, Miinchen 1965, p. 81.

9 1V, II, 5, ed. Provu, p. 94: Die Ketzer von Monteforte «colebant enim idola
more paganorum ac cum Judeis inepta sacrificia litare nitebantur».

94 II, XI, 22, ed. Prou, p. 49 sq.: «De Leutardo insaniente heretico».

95 II, XII, 23, ed. Prou; p. 50: «De herese in Italia repertan.

% 1V, II, 5, ed. Provu, p. 94-96: «De heresi in Ttalia inventan».

97 III, VIII, 26-31, ed. Prou, p. 74-81: «De herese apud Aurelianis repertan.

98 SACKUR, Studien, p. 395; M. VogELsaNG, Rodulfus Glaber, Studien zum
Problem der cluniacensischen Geschichtsschreibung, Diss., Miinchen 1952, p. 17;
M. VoGEeLsANG, Der cluniacensische Chronist Rodulfus Glaber, SMGBOZ, 67 (1956)
p. 25-38, 277-295, bes. p. 32 und Anm. 44, p. 290, Anm, 21.

214



selbst nichts dergleichen durchblicken. AuBerdem kannte er Bischof
Odolrich von Orléans, der bei dem ProzeB3 dabei war und ihm die nétigen
Kenntnisse vermitteln konnte 9. Auf eine gewisse Distanz deutet auch
hin, daB} er, der sonst Teufelsvisionen, darunter eigene, ungemein ein-
driicklich darzustellen versteht 1%, hier von keiner Erscheinung des
Bosen zu berichten weiB3. Rodulfs metaphorische Sprache voller Ent-
lehnungen aus der Ketzerpolemik der Kirchenviter zeigt an, daB3 es ihm
weniger um einen Tatsachenbericht als um eine heilsgeschichtlich bedeut-
same Glaubenssache ging. Er versucht sogar, selber ihre Irrtiimer zu
widerlegen «secundum exiguitatem nostri intellectus», wie er in her-
kémmlicher Bescheidenheit bemerkt 101,

Nach der verfehlten Datierung ins Jahr 1017 schildert Rodulf unter
Anhéufung traditioneller Metaphern die Entdeckung der «cruda nimium
atque insolens heresis» in Orléans. Miindliche Uberlieferung signalisiert
das «fertur» zu Beginn des zweiten Satzes. Nach Gallien soll diese wahn-
witzige Ketzerei eingeschleppt worden sein durch eine Frau aus Italien,
«die, voll des Teufels, alle verfithrte, die sie nur immer konnte, nicht nur
ungebildete und einfache Gemdiiter, sondern auch viele, die gelehrter
im Klerikerstand zu sein schienen». Die Frau als Verfiihrerin, Evas
Tochter, war bei den Monchen seit jeher der Inbegriff der Versuchung,
eine Erscheinung des Bosen 192, Wahrend eines Aufenthaltes in Orléans
habe sie mit dem Gift ihrer Bosheit mehrere angesteckt. Wer die schlimme
Saat empfangen hatte, hitte sich nach Kréften bemiiht, sie zu verbreiten.
Als Hiresiarchen hervorgetreten seien Heribert, Schulmeister von Saint-
Pierre-le-Puellier, und Lisoius, der beliebteste der Kleriker im Kapitel
von Sainte-Croix. Sie seien, solange die Sache verborgen geblieben war,
beim Konig wie bei den Hoéflingen in hoher Gunst gestanden. Ein Priester
aus Rouen, den sie fiir ihre Irrlehren gewinnen wollten, erdffnete die
Angelegenheit Herzog Richard von der Normandie. Dieser wandte sich

9 StEIN, Un dipléme inédit, p. 108. Er nennt ihn als Gewidhrsmann fiir ein
Wunder in Jerusalem: Historiae, IV, IV, 19, ed. Prou, p. 107. Gewisse Beziehungen
scheint Rodulf auch zur Orléaner Abtei Saint-Pierre-le-Puellier gehabt zu haben,
denn er rechnet als einziger Heribert, Schulmeister von Saint-Pierre-le-Puellier, zu
den fithrenden Ketzern und berichtet von einem wundersamen Vorzeichen, das dort
frither einmal geschah: Historiae, II, V, 8, ed. Prou, p. 34 sq.

100 Historiae, IV, II, 5, ed. Prou, p. 94sq.; V, 1, 1, 2, 5, ebda, p. 114-116, 117.

101 TII, VIII, 28-30, ed. Prou, p. 76 sqq.

102 Vgl. etwa Vita Antonii, 5, 5, ed. Bartelink, p. 16; Odo von Cluny, Colla-
tiones, II, 35, PL 133, col. 581 sq. Allg. zum Thema: THRAEDE s. v. Frau, RAC, 8,
1972, bes. col. 254 sqq. Siehe oben p. 212 sq. Anm. 84.

215



sogleich an Ké&nig Robert. Als der sehr gelehrte und christliche Konig
erkannte, worum es ging, wurde er dullerst traurig, da er den Ruin
seines Landes und den Tod der Seelen befiirchtete. Er sei so schnell wie
moglich nach Orléans geeilt und habe sehr viele Bischofe, Abte, Geist-
liche und auch Laien zusammengerufen. Diese Angabe liBt an eine
Synode denken; doch widerspricht ihr nicht nur die Zeugenliste fiir
Micy, sondern auch eine bittere Bemerkung in Bischofs Adalbero von
Laon «Carmen ad Rotbertum regem» tiber die Abwesenheit von Bischofen
in einem schweren Glaubenskonflikt 193,

Der nichste Schritt, die Untersuchung, wer Urheber und wer Mit-
laufer der verkehrten Lehre sei, wird von Rodulf sachlich berichtet.
Kaum glaubwiirdig ist hingegen die Antwort, die er den Angeklagten
auf die Frage, woher ihre Anmafung riihre, in den Mund gelegt hat,
denn kein mittelalterlicher Dissident hat sich je selbst als Anhidnger
einer Sekte bezeichnet 1. Auch die inhaltliche Kennzeichnung der
Hiresie scheint mehr oder weniger aus der Luft gegriffen zu sein. Drei
Hauptpunkte hebt Rodulf hervor: «Sie sagten ndmlich, daB Gefasel sei,
was das heilige Wort alles im Alten und Neuen Testament mit sicheren
Zeichen und Wundern und alten Zeugen iiber die dreieinige Gottheit
erklirt. Zugleich behaupteten sie, dal Himmel und Erde, wie sie erblickt
werden, ohne Urheber ihres Beginns ewig existiert hitten. Rasend auch
in der schlechtesten von allen Héresien, klaffend nach der Art der Hunde,
waren sle darin epikurdischen Ketzern gleich, daB sie glaubten, Schand-
taten der Liiste wiirden nicht durch rachende Strafe vergolten 1%. Jedes
christliche Werk der Frommigkeit oder auch nur der Gerechtigkeit, das
als Preis ewiger Belohnung betrachtet wird, bezeichneten sie daher als
iiberfliissige Miihe». Nach Rodulf lehnten die Orléaner Ketzer also

103 Ed. H. C. Carozzi, Adalbéron de Laon, Poéme du roi Robert, Les classiques
de I'histoire de France au moyen age, Paris 1979, p. 4-6, v. 56 sq.;
«Sacrae si magnus fidei surrexerit error,
Omnis censura conventus sint alieni»,
Zur Datierung: G. A. HUcKEL, Les poémes satiriques d’Adalbéron, Univ. de Paris,
Bibl. de la Fac. des Lettres, 13 (1901) p. 135 Anm.; J.-F. LEMARIGNIER, Le gouver-
nement royal aux premiers temps capétiens (987-1108), Paris 1965, p. 79 sq.
Anm. 53; O. G. OexLE, Die funktionale Dreiteilung der «Gesellschaft» bei Adalbero
von Laon, Fruhmittelalterliche Studien, 12 (1978) p. 20 und Anm. 103; Carozzi,
ebda. p. XIV sq. CVII sq. CXV sqq.
104 Vgl. BorsT, Die Katharer, p. 240-246: Allgemeine und spezielle Selbst-
bezeichnungen der Ketzer.
105 Vgl. unten p. 219 und Anm. 114.

216



Trinitdt und Schépfung ab, wodurch sie sich auBerhalb der christlichen
Glaubensgemeinschaft, ja auBerhalb der christlich-jiidischen Tradition
stellten 196, Beide Anklagepunkte sind in den fritheren Texten nicht her-
vorgehoben worden; nur Andreas von Fleury hat notiert, die Héiretiker
hédtten nur zum Schein vorgegeben, an die Trinitdt zu glauben. Der Vor-
wurf, daB sie die Bestrafung lasterhafter Taten negiert hitten, kénnte
ein verdrehter Nachklang ihrer unorthodoxen Siindenlehre sein 197,
Die Beschuldigung, Epikurder zu sein, ist ein Topos, der bis in die
Frithzeit der Auseinandersetzung mit Heterodoxen zuriickreicht 108,
Bei Rodulf ist sie von zweitrangiger Bedeutung, denn in seiner grund-
satzlichen Widerlegung der Ketzerei beriihrt er sie mit keinem Wort.
Hauptthemen der ausfiihrlichen Erwiderung Rodulfs, die eher an
eine Predigt als an eine kritische Auseinandersetzung gemahnt, sind der
Schopfergott und die gottgewollte Ordnung der Natur. Zugrunde geht
nur, wer sie frech durchbricht. Der Mensch als Wesen der Mitte kann,
je nach seiner Einstellung, seliger als alle anderen Geschopfe werden
oder tiefer als das Vieh fallen. Durch die Zeugnisse der heiligen Schriften
wird das liebende Verlangen nach Gott und nach Gotteserkenntnis
geweckt. In der Bibel offenbart sich Jesus Christus in wahren Worten
und Wunderzeichen mit Gottvater und dem Heiligen Geist als Dreifaltig-
keit. Jesu Sendung, die den Menschen durch ihr volles Verstindnis zum
Heil gereichen kénnte, wollen viele weder glauben noch schitzen. In
verschiedene Irrtiimer verstrickt, lehnen sie sich gegen die Wahrheit,
die sie nicht zu erkennen vermdégen, auf. Dadurch entstehen die Haresien
und Sekten aller Art auf der Erde. Nach einer letzten Aufforderung zur
liebevollen Hingabe an den Erloser schlieBt Rodulf im BewuBtsein, auf
die Wahnideen jener Verdammten geniigend geantwortet zu haben,
seinen theologischen Exkurs. Trotz des bei aller logischen Unschirfe
sichtbaren Ringens um dogmatische Prizision hinterldBt die Entgegnung
den Eindruck, daB der Kluniazenser keinen konkreten Glaubensirrtum

106 Vgl, etwa Augustinus’ erregte Ablehnung in De civitate Dei, XI, 4, ed.
DoMBART-KALB, p. 323: «Qui hoc dicunt, si mundum aeternum sine ullo initio et
ideo nec a Deo factum videri volunt, nimis aversi sunt a veritate et letali morbo
impietatis insaniunt»; vgl. aber auch Filastrius, Diversarum hereseon liber, CXIV,
ed. HEYLEN, p. 279 sq. und Augustinus, De haeresibus, LXXVII, ed. VANDER
PLAETSE-BEUKERS, p. 335: ¢Alia dicit esse innumerabiles mundos, sicut opinati
sunt quidam philosophi gentium».

107 Sjehe oben p. 199 sq. und p. 211.

108 Eilastrius, Diversarum hereseon liber, CXXXIV, ed. HEYLEN, p. 298.
W. ScumIp, s. v. Epikur, RAC V (1962) col. 799-803 und 792 sqq.

217



anvisiert habe 1%°, sondern ganz allgemein mit Ketzern, in denen er
letztlich Gottesleugner sieht, abrechnen wollte. Von den spezifischen
theologischen Problemen und Kultformen, um die es in Orléans gegangen
ist, scheint er keine groBe Ahnung gehabt zu haben.

AnschlieBend beschreibt Rodulf duBerst lebendig das schlimme
Ende der Gottesfeinde. Den Ketzern wurde die Wahl zwischen schleuni-
ger Riickkehr zum rechten Glauben und dem Tod auf dem Scheiter-
haufen gelassen. Nach einer dhnlichen Uberlieferung wie Ademar, dessen
Werk der weit herumgekommene Kluniazenser zwar kaum gekannt
hat 119, erzihlt Rodulf, daB jene geprahlt hitten, nichts zu fiirchten,
und versprochen hitten, dem Feuer unversehrt zu entrinnen. Wértlich
heiBt es weiter: «Als der Konig und alle Anwesenden erkannten, daB sie
nicht von ihrer Verriicktheit abzubringen seien, befahl er, nicht weit
von der Stadt entfernt ein sehr groBes Feuer anzuziinden, damit sie
vielleicht dadurch erschreckt von ihrer Bosheit ablieBen». Ebenso ver-
fuhr man wenig spéter in Mailand mit den Ketzern von Monteforte 11,
Rodulf fahrt fort: «Als sie dorthin gefithrt wurden, erkldrten sie in tollem
Irrsinn, das auf alle Fille zu wollen, und iibergaben sich freiwillig denen,
die sie zum Feuer bringen sollten. Nachdem zuletzt dreizehn an Zahl
den Flammen iibergeben worden waren, begannen sie, als sie schon
angefangen hatten, stirker zu verbrennen, mit so lauter Stimme wie
moglich aus dem Feuer zu rufen, sie seien durch teuflische Kunst schind-
lich getduscht worden und hitten iiber den Gott und Herrn aller Dinge
schlecht gedacht und wegen dieser Blasphemie wiirden sie mit zeitlicher
und ewiger Strafe gequilt. Als mehrere der Zuschauer das gehort hatten,
traten sie, von menschlichem Mitleid bewegt 11?2 heran, um sie, selbst

109 Praziser sind die Angaben tber Leutard (II, XI, 22, ed. Prou, p. 49 sq.)
und Vilgard (II, XII, 33, ebda, p. 50); dhnlich vage ist der Bericht iiber die Ketzerei
von Monteforte (IV, II, 5, ebda, p. 94-96). Viel entschiedener und differenzierter
ist die Refutatio Bischof Gerhards I. von Cambrai auf der Synode von Arras, ed.
d’AcHERY, p. 607-624.

110 Vgl, oben p. 206 sq. Im Widmungsbrief hebt Rodulf hervor, daB seit bei-
nahe zweihundert Jahren, seit Beda Venerabilis und Paulus Diaconus, kein Ge-
schichtswerk mehr geschrieben worden sei: Historiae, 1, ed. Prou, p. 1 sq. Vogel-
sang, Rodulf Glaber, Diss., p. 161.

111 T andulf senior, Historia Mediolanensis, 1I, 27, ed. A. CutoLo, RIS, n. e,
IV, Bologna 1942, p. 69: Den Ketzern von Monteforte wird die Wahl zwischen der
Riickkehr zum orthodoxen Glauben unter Anbetung des Kreuzes und einem
Sprung ins brennende Feuer gelassen.

112 Vgl. aber Augustinus, De civitate Dei, XXI, 17 sqq., ed. DoMBART-KALB,

218



halbverbrannt, aus dem Feuer zu ziehen. Es gelang aber nicht, denn
die richende Flamme verzehrte sie, und sie sind sogleich zu Asche
geworden». Rodulf fiigt hinzu, daB alle Gleichgesinnten, die noch ent-
deckt worden seien, dieselbe Strafe erlitten hidtten. Zufrieden stellt er
am Ende fest, daB «nach Ausrottung des Wahnsinns dieser iibelsten Irren
der verehrungswiirdige Kult des katholischen Glaubens iiberall auf der
Welt klarer geglinzt habe».

Die anschauliche Gestaltung auch von historischen Begebenheiten,
von Vorzeichen, Visionen und Wundern, die er nicht selbst beobachtet
oder erlebt hat, ist eine Stirke Rodulf Glabers. Besonders einprigsam
hat er hier das Sterben der Verblendeten geschildert. Gleichzeitig gibt
er zwei weitere Griinde fiir die grausame Hinrichtungsart an 13: sie
soll durch Abschreckung eine Sinnesinderung bewirken; tut sie das
nicht, muB sie vollzogen werden, so ist sie richende Strafe 114, Aber auch
bei Rodulf schwingt unausgesprochen der Gedanke an die Hélle mit, denn
das Klagegeschrei der Brennenden mahnt an die Selbstanklage der Siin-
der in Sap. 5, 1-14.

Die Selbstbezichtigung «nuper de universorum Deo ac Domino
male sensisse» ist so allgemein gehalten, daB sie jede mdgliche Art von
Haresie einschlieBt. So berichtete Helgaud von Fleury in der Lebens-
beschreibung des K&nigs Robert des Frommen von einem Bischof «de
Domino non bene sentiendo», weil dieser anscheinend das Dogma der
Eucharistie nicht fraglos akzeptiert hatte 1!3; und Odorannus von Sens
klagte in dem Brieffragment, dafl ihm Neider vorgeworfen hitten, sich
«de Deo male sentiens» geduBert zu haben, als er Gott korperliche Glied-
maBen abgesprochen hatte 116, Rodulfs des Kahlen Darstellung hilft
also trotz seiner kleinen theologischen Abhandlung nicht, die eigentiim-
liche Geistesrichtung der Orléaner Ketzer zu erfassen, denn sein pole-
mischer Ubereifer machte ihn blind fiir alle Niiancen.

p- 783 sqq., der sich gegen die Mitleidigen, die nicht an ewige Hollenstrafen glauben
wollen, wendet.

113 Ubrigens wurden nach Glaber zu jener Zeit auch Ketzer in Italien (Historiae,
II, XII, 23, ed. Prou, p. 50), ein verrdterischer Judenfreund und Landstreicher
(III, VII, 24-25, ebda, p. 72 sq.) sowie Kannibalen wihrend einer Hungersnot
(IV, IV, 10, 11, ebda, p. 101) verbrannt.

14 ¢ Ultionis vindicta»: Rodulf braucht die Floskel meist fiir Vergeltungs-
mafnahmen des Richtergottes: Historiae, I, V, 25, ed. Provu, p. 24; III, VIII, 27,
ebda, p. 76; V, I, 12, ebda, p. 124; vgl. 111, IX, 39, ebda, p. 88; nur einmal fiir
Blutrache: V, I, 15, ebda, p. 126.

115 Helgaud, Epitome, (6), ed. BAUTIER-LABORY, p. 64 sqq.

116 Odorannus von Sens, Epistola, ed. BAUTIER-GILLES, p. 264.

219



Paul von Saint-Pére in Chartres

Zwel Generationen nach dem spektakuldren Ereignis, in den acht-
ziger Jahren des 11. Jahrhunderts, hat der Ménch Paul aus Saint-Pére
in Chartres ein Kartular fiir sein Kloster angefertigt !17. Er beschrinkte
sich nicht darauf, das bei dem Klosterbrand des Jahres 1078 gerettete
Urkundenmaterial zu sichten und abzuschreiben, sondern fiigte nach
Moglichkeit auch eine Beschreibung der Lidndereien hinzu und flocht
aus Stolz auf seine Abtei ldngere historische Erzdhlungen ein 18,

Eine Schenkung des Normannen Arefast, vor dem Tode Herzog
Richards II. von der Normandie im Jahre 1026 1° ausgestellt, regte den
Redaktor des Kartulars an, die Geschichte der Entlarvung der Ketzer
von Orléans durch den normannischen Ritter aufzuzeichnen !2°. Im
Kommentar zu der Urkunde spricht er von «uns, den Zeitgenossen des
Arefast» und erwahnt dessen Neffen, «den wir gut gekannt» haben 2!, Der
mit dem FFiirstenhaus eng verbundene Normanne ist offenbar einige Jahre
nach seiner aufsehenerregenden Tat im Alter als Monch ins Kloster Saint-
Pére eingetreten 122, Es kénnte also sein, daB Paul die Detektivgeschichte
von dem Protagonisten selbst oder zumindest von einem seiner Vertrau-
ten vernommen hat. Dall die Schilderung im Laufe der Jahrzehnte
miindlicher Uberlieferung 12 an Dramatik und Einpriagsamkeit gewonnen

U7 Cartulaire de 'abbaye de Saint-Pére de Chartres, ed. M. GUERARD, t. 1,
Collection des cartulaires de France, 1, Paris 1840. Zur Datierung: Paul begann
mit seiner Arbeit nach dem Klosterbrand (ebda, p. 3) und nahm gegen SchluB3 die
Erwerbungen der ersten acht Jahre des Abtes Eustachius auf, was ins Jahr 1087
fuhrt (ebda, p. 226). BAUTIER, L'hérésie d’Orléans, p. 67-69.

118 Vgl. Guérards Einleitung, § 265-§274, p. CCLXVII-CCLXXYV,

119 D. DougLas, Some Problems of Early Norman Chronology, EHR, LXV
(1950) p. 289-303, bes. p. 295 sqq.

120 Cartulaire, VI, ITI, ed. GUERARD, p. 108 (Urkunde), p. 108 sq. (Kommentar
zur Urkunde) und p. 109-115 (historische Erzahlung).

121 Cartulaire, ed. GUERARD, p.108 sq.: «... quoniam nos contemporanei
Arefasti illos tres milites quos dicit esse ad serviendum nobis in Ham villa, nec
habuimus nec novimus ... Boselinus quoque nepos ejus, quem bene novimus...»

122 Cartulaire, ed. GUERARD, I, p. 120,191, II, p. 272 und 546; vgl. p. CCLXXYV
Anm. 2. M. FauroUX, Recueil des actes des ducs de Normandie, 911-1066, Mémoires
de la Soc. des Antiquaires de Normandie, XXXVI, Caen 1961, n° 4, p. 72-74 vom
15. Juni 990; ne 17, p. 98-100 (1015); n° 35, p. 131-135 (1925). J. ADIGARD DES
GAUTRIES, Les noms de personnes scandinaves en Normandie de 911-1066, Thése,
Lund 1954, p. 76 und 273 sq.; BAUTIER, L’hérésie d’Orléans, p. 68.

123 Worauf das «rursum» und das «dicitur» gleich zu Beginn verweisen.
Cartulaire, ed. GUERARD, p. 109: « Rursum quoque duxi dignum memoriae traden-
dum ... Hic in domo sua quendam clericum habuisse dicitur nomine Herbertum ...»

220



hat, und daB neue intellektuelle Problemstellungen darauf eingewirkt
haben konnen, versteht sich von selbst.

In Erinnerung rufen will der Ménch von Saint-Pére, wie Arefast
in der Stadt Orléans mit gottlicher Hilfe durch die heilsame Schirfe
seines Geistes die hiretische Bosheit, die im geheimen sprofte und schon
durch die gallischen Provinzen das tdédliche Gift der verruchten Irr-
lehre darbot, nicht nur erfal3t, sondern ginzlich unterdriickt habe. Die
Wortwahl dieses programmatischen Satzes 148t aufhorchen; sie zeigt
deutlich, wie stark Paul der polemischen Tradition verhaftet ist, denn
eine dhnliche Charakterisierung der Ketzerei ist beispielsweise schon
bei Cyprian zu lesen 24,

Die breit angelegte Erzdhlung wird hier etwas gekiirzt wieder-
gegeben. Arefast, aus dem Geschlecht der normannischen Grafen, soll
in seinem Haus einen Kleriker namens Herbert gehabt haben, der um
des Studiums willen nach Orléans ging. Er suchte dort die zwei Kleriker
Stephan und Lisoius 2%, die fiir ihre Weisheit, Frommigkeit und GroB3-
ziigigkeit im Almosengeben bekannt waren, auf. In kurzer Zeit wurde
er von ihnen als gelehriger Schiiler durch die SiiBe des heiligen Wortes
mit dem Trank todbringender Schlechtigkeit berauscht. Zu beachten
ist hier der versteckte Hinweis auf die Methode der Ketzerlehrer. Sie
gingen wie alle christlichen Héaretiker von Bibelworten aus, die sie eigen-
willig auslegten. Weiter heil3t es: In teuflischem Irrtum befangen, aller
Gotteserkenntnis ledig, glaubte Herbert den Gipfel der Weisheit er-
klommen zu haben. In die Heimat zuriickgekehrt, versuchte er seinen
geliebten Herrn mit subtiler Wortkunst allmdhlich auf den Weg des
Irrtums zu locken, indem er Orléans als Stadt einzigartiger Weisheit
und Heiligkeit lobte. Mit intellektuellem Scharfsinn erkannte Arefast
die Verirrung. Er meldete die Sache dem Grafen Richard 1% und bat

124 Cyprianus, De catholicae ecclesiae unitate, 16, ed. G. HarTEL, CSEL,
III/1, 1868, p. 224 u. a. Cyprians Briefe waren in St. Pére vorhanden. Catalogue
des manuscrits de la Bibliothéque de la ville de Chartres, Chartres 1840, nr. 111,
p. 24.

125 Stephan und Lisoius hebt auch Andreas von Fleury besonders hervor.
Siehe oben p. 211.

126 Der Titel Richards II. von der Normandie (996-1026) ist zeitgemiB und
entspricht dem normalen Gebrauch der normannischen Schenkungsurkunden, die
ins Kartular von Saint-Pére aufgenommen worden sind: III, 1, ed. GUERARD,
pP-56; V, 1, ebda, p. 92sq.; V, 2, ebda, p. 93 sq.; VI, 2, ebda, p. 106 sq.; VI, 3, ebda
p- 108. Zu den Ausnahmen: K. F. WERNER, Quelques observations au sujet des
débuts du «duché» de Normandie, in: Droit privé et institutions régionales (oben
S.196 Anm. 5) p. 692, Anm. 4.

221



ihn, K6nig Robert schriftlich {iber die verborgene Seuche in seinem Land
zu orientieren, damit der Konig Arefast bei ihrer Austilgung die Hilfe
nicht versage. Der entsetzte Konig soll eingewilligt haben. Arefast, der
sogleich nach Orléans aufbrach, kam auf dem Weg nach Chartres. Da
Bischof Fulbert damals auf einer Pilgerfahrt in Rom abwesend war %7,
bat er den gelehrten Kleriker Eberhard, Sakristan der Kirche von Char-
tres 122, um Rat, wie er sich gegen die vielfiltigen Kiinste teuflischer
List wappnen konne. Der Geistliche riet ihm, sich tdglich mit dem Abend-
mahl und dem Zeichen des heiligen Kreuzes zu riisten, und legte ihm
nahe, sich als lernbegieriger Schiiler auszugeben.

Nach Orléans gekommen, setzte er sich im Haus der Irrlehrer
bescheiden wie ein Anfinger als letzter hin. Als sie wihrend ihres Vor-
trages von biblischen Beispielen und Gleichnissen in ihm einen aufmerk-
samen Zuhorer erkannten, trugen sie ihm das Gleichnis vom veredelten
Wildling vor, indem sie sagten: «Du bist von uns zu behandeln wie ein
Waldbaum, der in einen Baumgarten versetzt und so lange mit Wasser
begossen wird, bis er im Erdboden Wurzeln geschlagen hat; darauf wird
er von Dornen und Uberfliissigem gereinigt, nahe beim Boden mit der
Hacke abgehauen und mit einem besseren Reis gepfropft, das spiter
mit siiBem Apfel fruchtbar sein moge». Der Vergleich des Auserwéahlten
mit einem Apfelbaum ist seit Cant. 2, 3 beliebt, aber in seiner klassi-
schen Ausprdgung in der 11. Ode Salomos wie bei Optat von Mileve und
Fulgentius von Ruspe ist immer Gott selbst der Baumgirtner, der die
Verpflanzung und Veredelung vornimmt %, Sie sollen es so interpretiert
haben: «Auf gleiche Weise bist du von der ungerechten Welt in unsere
heilige Gemeinschaft versetzt worden und wirst mit den Wassern der
Weisheit getrankt, bis du unterrichtet bist und vermagst, durch das
Schwert des Wortes Gottes !3° von den Dornen der Siinde frei zu werden.

127 The Letters and Poems of Fulbert of Chartres, ed. F. BEHRENDsS, Oxford
1976, nr. 65, 66, p. 110-114; vgl. dazu Einleitung, p. LXXXIII.

128 A, CLERVAL, Les écoles de Chartres au moyen age du Ve au XVIe siécle,
These, Paris 1895, p. 47-49; L. MAacKINNEY, Bishop Fulbert and Education at
the School of Chartres, Texts and Studies in the History of Mediaeval Education,
VI, Notre Dame Indiana 1957, p. 21 sq.; BAUTIER, L’hérésie d’Orléans, p. 81;
BEHRENDS, The Lettres, p. 191 Anm. 1.

129 Ode Sal. 11, ed. HENNECKE-SCHNEEMELCHER, Neutestamentliche Apo-
kryphen, II, p. 590-92; Optat von Mileve, Libri VII, 2, 11, ed. C. Zrwsa, CSEL,
XXVI, 1893, p. 46 sq.; Fulgentius von Ruspe, Sermo I, 4, ed. J. FrarponT, CC,
SL, XCI A, 1968, p. 891. Vgl. auch Rom. 11, 17 sqq. RAC, II (1954) s. v. Baum,
col. 1-34.

130 Eph. 6,17: «... et gladium spiritus (quod est verbum Dei)»; vgl. Rom. 2, 29.

222



Nachdem die abgeschmackte Doktrin aus der Héhle deiner Brust aus-
getrieben worden ist, kannst du unsere vom Heiligen Geist eingegebene
Lehre in reiner Seele empfangen». Hier wird schon deutlich, daB sich
diese Spiritualisten nicht auf das Schriftwort, sondern allein auf die
Inspiration durch den Heiligen Geist beriefen. Da Arefast bei jedem
Wort, das sie vorbrachten, nur immer Gott gedankt haben soll, meinten
sie, ihn bekehrt zu haben und legten sorglos ihre Schindlichkeiten dar. |
Sie bekannten sich zum Doketismus und verwarfen Taufe, Eucharistie |
und Heiligenverehrung. Auf Arefasts Bitte, ihm zu eréffnen, woran er|
glauben konne, damit er nach dem Negativkatalog nicht verzweiﬂe,i
versprachen sie, ihm die Pforte des Heils aufzutun. Wortlich sollen sie:
gesagt haben: «Durch die Auflegung unserer Hinde 3! wirst du vom |
Makel jeder Siinde gereinigt und mit der Gabe des Heiligen Geistes
erfiillt werden, die dich ohne Zweifel die Tiefe aller Schriften und wahre
Theologie lehren wird. Darauf durch himmlische Speise 132 ernihrt,
durch innere Sdttigung gestdrkt, wirst du mit uns hédufig Engelvisionen
sehen, auf deren Hilfe gestiitzt, du mit ihnen ohne Verzégerung oder
Schwierigkeit an irgendeinen Ort, wenn du willst, gehen kannst. Und
nichts wird dir mangeln 133, weil Gott, in dem die Schitze der Weisheit
und Reichtiimer begriindet sind, dir niemals als Gefihrte fehlen wird».

Einem rechtgldubigen Katholiken stach die Vermessenheit dieser
Aussagen ins Auge. Durch geistige Initiation sollten die menschlichen |
Schranken gesprengt und paradiesische Zustinde auf Erden erlebt I"
werden. Das Versprechen beliebiger Ortsverdnderung nihert sich magi- |
schem Gedankengut. Unter dem scharfen Blick der Orthodoxie ver-
wandeln sich die hilfreichen Engel denn auch in Ddmonen 134, Eine Art
von Gnosis scheint hier verkiindet worden zu sein 135,

131 Vgl. Act. Apost. 8, 17 sq. In klarem Gegensatz zu Andreas’ Angabe,
Vita Gauzlini, ed. BAUTIER-LABORY, p. 98: «Pro nihilo computabant impositionem
manuum». Vgl. oben p. 211.

132 Cartulaire, ed. Guérard, p.111: «Deinde coelesti cibo pastus...» Vgl
Joh. 6, 31, 48-51; 1. Cor. 10, 3; Joh. 3, 27; Ps. 77, 24-25; Sap. 16, 20. Ambrosiaster,
Commentarius zu 1. Cor. 9, 11, ed. VoGgELS, p. 100: «... caelesti cibo ecclesiam sagi-
nantes ...»; Augustinus, De utilitate ieiunii, II, 2, ed. S. D. RuEega, CC, SL, XLVI,
1969, p. 232: «... est autem et caelestis cibus, quo pietas mentis impletur ...»;
Gregor der GroBe, Dialogi, 1I, XXXV, ed. Moricca, p. 128: «... suavem cibum
caelestis patriae ...» u. a. Siehe unten p. 228.

133 Ps, 22, 1; vgl. Deut. 2, 7; Neh. 9, 21.

134 Vgl. 2. Cor. 11, 14; Col. 2, 18. Augustinus, Confessiones, X, XLII, 67, ed.
P. pE LaBRIOLLE, Collection Budé, Paris 1966, p. 290; Augustinus, De civitate Dei,
X, 10, ed. DomBART-KALB, p. 283 sq.

135 E. WERNER, Hiresie und Gesellschaft, p. 36 sqq. und ders., Spiritualismus

223



Paul von Saint-Pére, der den erzdhlerischen Schwung zu erhalten
weil, 148t nun den Koénig und Konigin Konstanze mit einer Schar
Bischofe 136 nach Orléans kommen und am folgenden Tag auf Arefasts
Vorschlag die ganze verruchte Versammlung von koniglichen Beamten
aus ihrem Haus holen und in die Kirche Sainte-Croix vor Koénig und
Klerus fiihren. Doch bevor er zum dramatischen Hoéhepunkt gelangt,
schaltet der Chronist, um die Spannung noch zu erhéhen, eine Erliute-
rung der grdBlichen Machart der sogenannten Himmelsspeise ein. Da
der Einschub klar als Pauls eigene Zutat gekennzeichnet ist, also der
letzten Phase der Bearbeitung um das Jahr 1080 angehdrt, soll er am
Schluf analysiert werden 137,

Nach der digressio fithrt der Ménch von Saint-Pére in Rede und
Gegenrede die Auseinandersetzung in der Kathedrale vor. Arefast stellte
sich gleich als Vasall des Grafen der Normandie vor und beantragte, als
er iiber den Grund seiner Anwesenheit befragt wurde, daBl die Ver-
ddchtigten ihre Lehre selber vortragen sollten. Wie eine schliipfrige
Schlange versuchten sie, sich herauszuwinden 3. Da Arefast sah, daB
sie nur Zeit gewinnen wollten, enthiillte er selbst ihre Irrlehren, die
Ablehnung der Taufe, den Doketismus und die Verneinung der Euchari-
stie. Auf die Frage von Warin, dem Bischof von Beauvais 3%, der das
Verhor offenbar leitete, muBten Stephan und Lisoius *° iibereinstimmend
zugeben, so zu denken und zu glauben.

Auf Christi Geburt aus einer Jungfrau und seinen Heilsweg ange-
sprochen, sollen sie mit giftiger Zunge geantwortet haben: « Wir waren
nicht dabei und konnen nicht glauben, dall es wahr sei». Darauf fragte
der Bischof: «Glaubt ihr oder glaubt ihr nicht, fleischliche Eltern zu
haben?» Als sie versicherten, es zu tun, erwiderte der Bischof: « Wenn

und heterodoxe Dialektik, p. 10. Vgl. ILARINO DA MILANO, Le eresie popolari, p. 54;
Mooreg, The Origins of Medieval Heresy, p. 27, deutete die Himmelsspeise als ma-
terielle Droge, wogegen sich WERNER, Hiresie, p. 37, mit Recht gewandt hat.

136 Man erinnere sich dagegen an Adalberos Beschwerde, siehe oben p. 216
und Anm. 103.

137 Siehe unten p. 228 sqq.

138 Eine alte Metapher. Vgl. Irenaeus, Adversus haereses, III, 2, 3, ed. F.
SAGNARD, Sources chrétiennes, 34, Paris 1952, p. 100.

13% ¢Guarinus episcopus Belvagus» ist als Zeuge in der Urkunde fir Micy
genannt: STEIN, Un dipléme inédit, p. 108. LEMARIGNIER, Paix et réforme mona-
stique, p. 448 sqq., bes. p. 451 sq.

140 Cartulaire, ed. GUERARD, p. 114: «At illi, cum diabolo in inferno jam
mansionem paratam habentes»: vgl. Ps.-Augustinus, Sermo 250, 1, ed. MIGNE,
PL 39, col. 2209, und Sermo 251, ebda, col. 2210.

224



ihr glaubt, daB ihr aus euren Eltern hervorgegangen seid, als ihr nicht
wart, warum verschmiht ihr, zu glauben, daB3 Gott vor den Zeiten ohne
Mutter erzeugt, am Ende der Zeit durch die Beschattung des Heiligen
Geistes von der Jungfrau geboren worden sei?» Sie aber sagten: «Was
die Natur verneint, weicht immer vom Schépfer ab» 141, Die skeptische
Ablehnung von Christi iibernatiirlicher Geburt, die auf den ersten Blick
als empirisch-rationale Erklirung erscheint, erweist sich, wenn man sie
im Licht von Augustinus’ Epistel De videndo Deo !#2, deren Vorspann
wohl als Modell gedient hat, beurteilt, als undifferenzierte Glaubens-
schwiche. Der Kirchenvater legte dort den Unterschied zwischen Sehen,
dem Erfahren aus eigenem Erleben, und Glauben, der vertrauens-
vollen Ubernahme fremder Zeugnisse, dar. Als konkretes Beispiel von
Glauben 1m Alltag erwédhnte er unter anderem das Wissen um die Her-
kunft von den eigenen Eltern 1*3. Er fithrte auch die mogliche Kenntnis
von Christi Geburt, Leiden und Auferstehung an, «si tunc adessemus» 144,
Augustinus’ Argumentation gipfelt in dem Bibelwort: «Selig sind die,
welche nicht gesehen und doch geglaubt haben» !*5. Die Orléaner ent-
puppten sich durch ihre Antwort als Geistesverwandte des ungldubigen
Thomas. Die Sentenz «Quod natura denegat, semper a creatore discre-
pat» konnte von einem Jesu Gottessohnschaft hoflich ablehnenden
Juden vorgebracht worden sein 4,

141 Cartulaire, ed. GUERARD, p. 114: «Quod natura denegat, semper a creatore
discrepat», vgl. H. WALTHER, Proverbia Sententiaeque Latinitatis Medii Aevi,
Gottingen 1963-1967, nr. 25899b: «Quod natura negat, discere nemo potest» bis
25905, 25099 und bes. 25892 a: «Quod natura dedit, divinus perfecit amor».

142 Augustinus, ep. 147 ad Paulinam, ed. Goldbacher, CSEL XXXXIIII/3,
p.- 274-331. In Saint-Pére waren Briefe Augustinus’ u. a. an Paulina vorhanden:
Catalogue des manuscrits, nr. 66, p. 13.

143 Ep. 147, 1, 5, ebda, p. 278 sq.: «Si enim ea, quae non vidimus, hoc est in
praesenti apparentia non sensimus vel mente vel corpore neque de scripturis sanctis
non legendo vel audiendo didicimus, nullo omnino credidissemus ... unde postremo
sciremus, quinam parentes nos procreavissent, quibus patribus, avis, maioribus
geniti essemus ?»

144 Ep. 147, 1, 6, ebda, p. 280.

145 Ep. 147, 111, 8, ebda, p. 282 nach Joh. 20, 29.

146 Vgl. etwa Guibert von Nogent, Tractatus de incarnatione contra Judaeos
(um 1110), I, 2, ed. MigNE, PL 156, col. 492B, wo die Juden u. a. behaupten:
«Porro si dicatur quia de Virgine natus fuit, falsissimum est, quia homo, tanta
infirmitate depressus, contra leges naturae nasci non potuit». Widerlegung durch den
Christen, II, 2, ebda, col. 499C. Ps.-Ildefonsus, Sermo 13, ed. MicNge, PL 96,
col. 281CD (dazu B. BLUMENKRANZ, Les auteurs chrétiens latins du moyen ige sur
les juifs et le judaisme, Etudes juives, IV, Paris 1963, nr. 108, p. 117). Man beachte
aber auch den Naturbegriff in Boethius’ Philosophiae consolatio, ed. L. BieLER, CC,
SL, XCIV, 1957, III m. II, p. 40 sq. und III, 12, 19, ebda, p. 61. Eine Kombination

15 225



Der Bischof soll ihnen unter Verwendung einer frithchristlichen
Formel entgegnet haben: «Glaubt ihr nicht, daB3, bevor etwas durch die
Natur geschehen konnte, durch den Sohn Gottvater alles aus dem Nichts
erschaffen habe?»!*” Die vom Glauben Abgefallenen !*® sagten ihm:
«Das kannst du jenen erzihlen, die Irdisches wissen und den Dichtungen
fleischlicher Menschen glauben, die auf Tierhdute geschrieben sind; fiir
uns aber, die wir im inneren Menschen das vom Heiligen Geist geschrie-
bene Gesetz tragen !*° und nichts anderes wissen als das, was wir von
Gott, dem Schépfer aller Dinge, gelernt haben, trigst du erfolglos Uber-
fliissiges und von der goéttlichen Lehre Abweichendes vor. Deshalb hére
mit dem Gerede auf und mach mit uns, was du willst». Sie schlossen
voller Vertrauen auf Gott, der sie in den Himmel erheben werde.

Von der ersten bis zur neunten Stunde des Tages habe die Bearbei-
tung der Widerspenstigen gedauert. Als sie nicht zur Besinnung kommen
wollten, wurden sie ihrer kirchlichen Wiirden entkleidet und aus der
Kirche ausgeschlossen. Konigin Konstanze sei auf GeheiB des Konigs
vor den Toren der Basilika gestanden, um das Volk von der Lynch-
justiz in der Kathedrale abzuhalten. Sie habe Stephan, ihrem einstigen
Beichtvater, als sie herausgetrieben wurden, mit dem Stab, den sie in
der Hand hielt, ein Auge ausgestochen !3°. AuBer einem Kleriker und
einer Nonne, die sich bekehrten, seien alle in einer Hiitte 3! mit ihrem
Zauberpulver 152 verbrannt worden.

beider Traditionen ist zu finden in dem Dialogus Iudei cum Christiano quodam
ceco, cuil et visus restituitur, ed. H. WALTHER, Das Streitgedicht in der lat. Literatur
des Mittelalters, Quellen und Untersuchungen z. lat. Philol. d. Mittelalters, 5/2,
Miinchen 1920, p. 230, v. 10-14 (dazu BLUMENKRANZ, Les auteurs chrétiens, nr. 234,
p- 272 sq.).

147 Vgl. 2. Mach. 7, 28; Col. 1, 16. G. May, Schopfung aus dem Nichts, Die
Entstehung der Lehre von der Creatio ex nihilo, Arbeiten zur Kirchengeschichte,
48, Berlin-New York 1978.

148 Vgl. Ps. 57, 4; Ez. 14, 7; Eph. 4, 18. Vgl. auch Augustinus, De Civitate
Dei, XIX, 28, ed. DoMBART-KALB, p. 698.

149 Vgl. Rom. 7-8, bes. 7, 22-23; Eph. 3, 16, u. a. Siehe J. HAUSSLEITER s. v.
Deus internus, RAC, 111, 1957, col. 794-842.

150 Portrit der Konigin Konstanze: J. DHONDT, Sept femmes et un trio de
rois, Contributions a I’histoire économique et sociale, I1I, 196465, p. 47-52. Siehe
unten p. 233.

151 Nach Gregor von Tours, Historia Francorum, IV, 20, ed. B. KrRUusCcH-W.
LevisoN, MGH SS rer. Mer. 1, 1, 1951, p. 154, wurde Chramnus mit Frau und Kin-
dern ebenfalls in einer Hiitte verbrannt. In einer Scheune wurde nach Rodulf
Glaber, Historiae, IV, IV, 11, ed. Prou, p. 101, wiahrend der groBen Hungersnot
ein Kannibale verbrannt.

152 Hinweis auf Pauls Einschub, siehe unten p. 228.

226



Entlarvungsgeschichten gibt es schon in der Historia ecclesiastica
tripartita, die damals in der Bibliothek von Saint-Pére vorhanden
war 133, Das Erstaunliche an Pauls Version aber ist, dall ein Laie, der
Ritter Arefast, die Hauptrolle gespielt haben soll. Kirchenrechtlich
gesehen war die Sache problematisch 3*: der Laie meldete seinen Ver-
dacht dem Konig und iiberfithrte die Scheinheiligen; erst im Verlauf
des Prozesses iibernahmen Geistliche die Fiihrung, indem sie die Ange-
klagten befragten und das Urteil sprachen. Fragwiirdig bleibt, wie sich
der Normanne das Wissen angeeignet hat, das ihn befdhigte, die Ket-
zerei zu riechen 33, Oder hat ihn einfach die instinktive Abneigung des
Illiteraten allem Neuen, besonders einer eigenartigen Religiositdt gegen-
tiber hellhorig gemacht? Dall die Anzeige aus Rouen kam und der Her-
zog von der Normandie als Vermittler beteiligt war, berichtet auch
Rodulf Glaber 3. Arefast jedoch kennt er nicht.

In ihren groBen Ziigen betrachtet, scheint Pauls Geschichte bis zu
diesem Punkt glaubwiirdig zu sein 137, wenn auch Arefasts Beitrag aus
Lokalpatriotismus vermutlich weit iibertrieben dargestellt ist. Trotz
der ausfiithrlichen Reden, die der Monch aus Chartres den Ketzern in
den Mund gelegt hat, forderte die Textanalyse kein genuin hiretisches,
etwa gnostisches oder manichdisches Gedankengut zu Tage. Plastisch
werden die MiBachtung Christi, die Geringschédtzung der Heiligen Schrif-
ten und die Ablehnung kirchlicher Sakramente, verbunden mit einer
spiritualistischen HeilsgewiBheit, herausgearbeitet. Was bei dem Chro-

153 Cassiodorus-Epiphanius, Historia ecclesiastica tripartita, V, 43, ed.
Jacos-HANSLIK, p. 290-292; VII, 11, ebda, p. 403 sq. Cod. A, eine der besten Hand-
schriften des 10. Jahrhunderts, stammt aus Saint-Pére, ebda, p. XVII.

154 Odorannus’ von Sens kleine kirchenrechtliche Sammlung, die er an Abt
Wilhelm von Saint-Denis gesandt hat, ist diesem Thema gewidmet: Opera, ed.
BAUTIER-GILLES, p. 116-132, Beispielsweise, p. 118: « Ut laici episcopos aut clericos
non accusent nisi prius eorum discutiatur existimatio vel opinio». Vgl. die scharfe
Polemik des Petrus Damiani, Epp. lib. 5,1, ed. MigNE, PL 144, col. 337 AB.
L. Prospocimi, Lo stato di vita laicale nel diritto canonico dei secoli XI e XII, in:
I Laici nella «Societas christiana» dei secoli XI e XII, Atti della terza Sett. int. di
studio Mendola, Pubbl. dell’Univ. catt. del Sacro Cuore, Milano 1968, p. 56-77
mit Diskussion p. 78 sqq. unter Verweis auf Decretum Gratiani, I, d. 96, c. 4,
ed. FRIEDBERG, I, 1879, p. 338.

155 Ademar von Chabannes tént im Bericht iiber die Synode von 1031, ed.
DeLisLE, Notice, p. 260, die Gefahr ketzerischer Verirrung der Laien «qui discrete
nesciunt cogitare» an; Rodulf Glaber klagt Historia IV, IV, 13, ed. Prou, p. 103,
itber die «quedam duricia cordis cum ebetudine mentis» unbuBlfertiger Weltleute;
vgl. auch V, I, 11, ebda, p. 122.

136 Siehe oben p. 215 sq.

157 GRUNDMANN, Der Typus, p. 324.

227



nisten aus der zweiten Hilfte des 11, Jahrhunderts fehlt, sind die escha-
tologischen Beikldnge.

Gerade weil die von ihm aufgezeichneten Aussagen der Hiretiker
nur fiir theologisch Gebildete sofort als Blasphemie zu erkennen waren 158,
fiihlte sich Paul wohl veranlaB3t, die Orléaner Spiritualisten vorbeugend
durch eine kra materialistische Umdeutung ihrer Himmelsspeise als
Teufelsdiener zu brandmarken. Der Einschub, nur unwesentlich ge-
kiirzt, lautet 13°: «In gewissen Nichten versammelten sie sich in ihrem
Haus, jeder mit einer Lampe in der Hand. Wie bei einer Litanei riefen
sie die Namen der bosen Geister an 199, bis sie plotzlich einen Diamon
in Gestalt irgendeines kleinen Tieres 16! zwischen ihnen niedersteigen
sahen. Sobald die Erscheinung sichtbar war, l6schten sie alle Lichter
aus, und jeder packte, so schnell wie er konnte, die Frau, die ihm zur
Hand war, um sie zu miBBbrauchen. Ohne Gedanken an Siinde, ob es sich
um Mutter oder Schwester oder Nonne handelte, hielten sie den Bei-
schlaf fiir einen religiosen Akt. Wurde aus so iiberaus schindlicher Verbin-
dung ein Kind geboren, so reinigten sie es am achten Tag 2 im Feuer
nach der Sitte der alten Heiden 63 und verbrannten es. Die Asche wurde
mit so groBer Verehrung gesammelt und aufbewahrt, wie von der christ-
lichen Frommigkeit der Leib Christi, der Sterbenden zur Wegzehrung
zu geben ist. Eine solche Macht teuflischer Tduschung besaBl diese
Asche, daB3, wer, eingefiihrt in die Ketzerei, nur ein klein wenig davon
gekostet hatte, kaum mehr seinen Sinn von der Hiresie weg auf den
Weg der Wahrheit richten konnte. Es modge geniigen, etwas weniges
dariiber gesagt zu haben, damit sich die Christen vor dieser Schiandlich-
keit hiiten und ihr nicht nacheifern wollen».

Da dieses wiiste Gebrau von Teufelskult, Orgie, Ritualmord und
DrogengenuB seither immer wieder, meist etwas variiert, dargeboten
worden ist, wo es brutale Unterdriickung von Abweichlern zu legiti-
mieren oder Feinde in Verruf zu bringen galt 164, bis es die Folklore des

158 Matth. 12, 31: ¢«Blasphemia spiritus» wird nicht vergeben werden.

159 Cartulaire, ed. GUERARD, p. 112. Siehe oben p. 224.

160 Vgl. Aldeberts Gebet mit der Anrufung boser Engel: Bonifatius und Lullus,
Briefe, nr. 59, ed. M. TancL, MG Epp. sel, 1, 1916, p. 117.

161 J, B. RusseLL, The Devil, Ithaca-London 1977, p. 126 mit Anm. 2, 245 sq.

162 H, MEYER, Die Zahlenallegorese im Mittelalter, Miinstersche Mittelalter
Schriften, 25, Miinchen 1975, p. 139-141.

163 Vgl. Deut. 18, 10.

16¢ 7 B. Guibert von Nogent, De vita sua, III, 17, ed. G. Bourain, Collection
de textes, Paris 1907, p. 212 sq.; Gerhoch von Reichersberg, De investigatione

228



Hexensabbats bestimmte, ist es trotz seiner Herkunft aus Pauls Kiiche
kurz zu betrachten. Skizziert wurden solche Greuel ja schon bei Ade-
mar, der das Zauberpulver aus toten Knaben und die Anbetung des
Teufels hervorhebt und unaussprechliche ScheuBlichkeiten andeutet.
Der Strom der Uberlieferung ist schwer faBbar, denn er flie3t bald
unterirdisch 165, bald tritt er wie bei Ademar als diinnes Gerinnsel, bald
wie bei Paul als ausuferndes Gewisser an die Oberfliche. Woher der
Moénch von Saint-Pere seine Gruselbilder bezogen hat, ist im einzelnen
kaum zu ergriinden, aber daB sie christlicher Tradition entstammen,
beweist die Parallele bei seinem byzantinischen Zeitgenossen Michael
Psellos 156, Kern solcher Phantasien ist wahrscheinlich das «exsecramen-
tum», die mit Samen besudelte Eucharistie, die nach Augustinus %7
gewisse manichdische Gruppen ihren Erwihlten zu essen gaben, was
Leo der GroBe %8 aufgenommen und bestétigt hat. Das Urbild der Orgie
und des Kindermordes bei Epiphanios 1%°, das nach neuester Forschung
reale Brduche gnostischer Zirkel schilderte 7°, war im Westen kaum
bekannt. Aber Eusebius hat in seiner von Rufinus iibersetzten Kirchen-

Antichristi, I, 17, ed. E. SaAckur, MGH, Libelli de Lite, III, 1897, p. 324 sq.;
Caesarius von Heisterbach, Dialogus miraculorum, V, 24, ed. J. STRaANGE, Koln-
Bonn-Briissel, p. 307 sq.

165 Erinnert sei an Hinkmars von Reims bewuBte Zuriickhaltung in der
Interrogatio XV seines Gutachtens De divortio Lotharii et Tetbergae, ed. Sirmond,
p. 655, bei der Aufzihlung von Zauberpraktiken, damit die Ubeltiter nicht noch
Kenntnis von Dingen erhielten, von denen sie bisher nichts gewult hatten. Blocker,
Ein ZauberprozeB3, p. 000. Guibert von Nogent, De vita sua, III, 17, ed. Bourgin,
p. 213, zeigt mit «ut dicitur» miindliche Uberlieferung an.

166 De daemonum operatione, V, ed. Migne, PG 122, col. 831-834, GRUND-
MANN, Der Typus, p. 324, Anm. 37.

167 De haeresibus, XLVI, 9, ed. VANDER PLAETSE-BEUKERs, p. 314 sq.
Guibert von Nogent hat das Werk konsultiert, um die Ketzer von Bucy-le-Long zu
bestimmen: De vita sua, III, 17, ed. BourGIN, p. 213. DECRET, L’Afrique mani-
chéenne, p. 131-139, 221-224.

168 Tractatus, XVI, 3,ed. CHAVASSE, I, p.64sq.; vgl. LXXVI, 7,ebda, I1, p. 484.

169 Panarion, 26, 4 und 5, ed. K. HoLr, Die griechischen christlichen Schrift-
steller, 25, Leipzig 1915, p. 280-282, u. a. Auch bei Epiphanios soll die detaillierte
Darstellung bei den Zuhodrern Abscheu erregen. Nach P. COURCELLE, Les lettres
grecques en Occident, de Macrobe a Cassiodore, Bibl. des écoles frang. d’Athénes
et de Rome, 159, Paris 1943, p. 193, kannte schon Augustinus nur eine Kurzfassung
des Werkes von Epiphanios.

170 'W. SpEYER, Zu den Vorwirfen der Heiden gegen die Christen, Jb. fiir
Antike und Christentum, 6 (1963) p. 129-135; St. BEnko, The Libertine Gnostic
Sect of the Phibionites According to Epiphanius, Vigiliae Christianae, 21 (1967)
p- 103-119; A. HEnricHs, Pagan Ritual and the Alleged Crimes of the Early
Christians, in: Kyriakon, Festschrift Johannes Quasten, I, Minster/Westf. 1970,
p. 18-35. Fir Literaturhinweise danke ich Prof. Dr. H.-D. Altendorf.

229



geschichte 17! von Teufelsdienern berichtet, deren abscheuliche Sitten
— Inzest und Kinderfra — den Ruf der Christen, mit denen man sie in
Verbindung gebracht hat, schidigte. Diese oder eine dhnliche Stelle bei
einem Apologeten, kombiniert mit Vorstellungen von Gotzenanbetung
und Zauberpraktiken 72 hat Paul zu einer abschreckenden Schauermir
~, verarbeitet, der die Faszination des Bosen sicher war. Seine Szenenfolge

| bietet ein Negativbild christlicher Weihehandlungen: der Gottesdienst
' wird zur Schwarzen Messe, die Taufe der Neugeborenen zur mérderischen

Reinigung und die Eucharistie zum Zauberpulver. Bemerkenswert ist,
 daB die ausgekliigelte Infamie in einer Epoche entstand, in der nach
. dem Verstdndnis moderner Historiker die Ketzergefahr gebannt war 173.
Die Triume vom Bodsen brauchten keinen unmittelbaren duBeren An-
stoB und kannten keine Grenzen. Schon Eusebius hat in der Kirchen-
geschichte betont, daBl Simon Magus schlimmer als alles, was man sich
ausdenken konnte, gewesen sein soll 7. Guibert von Nogent, der eine
Generation nach Paul eine &dhnliche Konventikelszene zusammenge-
braut hat 175, schreibt in einem vergleichbaren Zusammenhang, dal3 in
solchen Fillen die Frage nach wahr oder falsch unwichtig sei. Wértlich
fithrt er aus: «Sicher geht, wer von ihm, dessen Bosheit, was immer an
Ublem gesagt wird, iibersteigt und iibertrifft, schlecht redet» 176, Wer
einmal in den Teufelskreis gebannt war, dem war alles Verwerfliche
zuzutrauen und zuzuschreiben. Daher muBlte er entsprechend grausam
bestraft werden. Die Verfolger beschworen den Teufel in ihren Phan-
tasien herauf und realisierten sein Werk schlieBlich selber. Zweck der

171 Eusebius-Rufinus, Die Kirchengeschichte, 111, 7, 10 sqq., ed. E. SCHWARTz-
TH. MoMMSEN, Die griechischen christlichen Schriftsteller, 9/1, Leipzig 1903, p. 313.
F. J. D6LGER, «Sacramentum infanticidii», in: Antike und Christentum, Kultur-
und religionsgeschichtliche Studien, IV, 3, Minster/Westf. 1934, p. 188-228.

172 Archetyp des Horrors ist die Zauberin Erichtho, die Kinder aus dem
Mutterleib reiBt, um sie auf dem Altar zu verbrennen: Lucan, De bello civili,
VI, v. 558 sq.. ed. A. BourGeERrRY-M. PoncHoONT, Collection des Univ. de France,
Paris 1967, p. 29, u. a. Vgl. Luck, Hexen und Zauberei, passim. Siehe oben p. 205.

173 BorsT, Die Katharer, p. 80; GRUNDMANN, Ketzergeschichte des Mittel-
alters, p. 12.

174 Eusebius-Rufinus, Historia ecclesiastica, 11, 13, 8, ed. SCHWARTZ-MOMMSEN,
I, p. 137.

175 De vita sua, III, 17, ed. Bourgin, p. 212 sq.

176 {Jber Mohammed in Gesta Dei per Francos, I, 3, ed. MigNE, PL 156,
col. 689CD: «Frustra plane ab aliquo, si falsa an vera sint discutiatur, dum hoc
solummodo attendatur, quantus ille magister fuerit, de quo tam nobilium facino-
rum gloria propagatur. Securus enim quis de eo male cantat, cujus malignitas
quidquid pravi dicitur transcendit et superat».

230



Enthiillung war, wie Paul ausdriicklich erkldrt hat, Abschreckung der
Glaubigen. Je stdrker die Mangelhaftigkeit alles Irdischen empfunden
wurde, desto rigorosere AbwehrmaBnahmen waren offenbar nétig, um
Zweifel an der Vollkommenheit der Weltordnung und dem segensreichen
Wirken des Klerus im Keime zu ersticken.

Auf einen Nenner sind die fiinf Darstellungen monastischer Autoren
hochstens teilweise zu bringen, denn, wie die Analyse gezeigt hat, 16ste
der Begriff Héresie bel jedem wieder andere, von Tradition und Menta-
litdt bestimmte Assoziationen aus. Historiker, die aus den Texten ein |
in sich geschlossenes Bild der Orléaner Ketzerei herauszudestillieren
versuchten, haben daher auch Schwierigkeiten beklagt 177.

Alle Chronisten messen dem Geschehen heilsgeschichtliche Bedeu-
tung bei, was sich in ihrer metaphorischen Sprache voller Anspielungen
konkret niedergeschlagen hat. Nur ein Motiv, dasjenige der Heuchelei,
ist in jeder Quelle zu finden; auf geheime Ausschweifungen deuten
dagegen bloB Ademar, Rodulf Glaber und Paul hin. Vom Teufel ist
direkt und indirekt bei allen auBer bei Johannes von Ripoll die Rede;
auftreten lassen ihn nur Ademar und Paul 178, Andreas spricht aus, dal
es sich bei den Héiretikern um eine Teufelsbrut handle. Befiirchtungen,
das Erscheinen von Ketzern kiindige den Anbruch der Endzeit an,
schwingen bei Johannes und Ademar mit. Rodulf Glaber hat schon
frither, am SchluB seiner beiden ersten Kapitel iiber Ketzer auf die
Befreiung Satans hingewiesen. Zu einem Alptraum verdichteten sich
Angste und Aggressionen bei Ademar und Paul, die Zauberei mit all |
ihren unheimlichen Begleiterscheinungen ins Spiel gebracht haben.

Obwohl die vorgetauschte Frommigkeit, die von allen Berichterstat-
tern als Kennzeichen hervorgehoben wird, ein auf eine Bibelstelle
abgestiitzter Topos ist 7%, zeigt seine durchgingige Verwendung doch
an, daB sich die Orléaner Kleriker vor der Anklage duBlerlich hochstens |
durch eine besonders strenge religiose Haltung ausgezeichnet haben.
Ihre Ablehnung von Sakramenten, iiberall auBer in der Zeitgeschichte
des Rodulf Glaber detailliert vermerkt, kam offenbar erst nach ein-

177 PrisTER, Etudes, p. 327; Ilarino da Milano, Le eresie popolari, p. 52-60;
R. MaNseLLI, L’eresia del male, Napoli 1963, p. 127 sqq.; BAUTIER, L’hérésie
d’'Orléans, p. 71; Musy, Mouvements populaires, p. 39.

178 Rodulf Glaber 148t in einer Vision die ketzerische Grifin von Monteforte
von einer Didmonenschar begleitet sein: Historiae, IV, II, 5, ed. Prou, p. 94 sq.
Siehe oben p. 215.

179 Siehe oben p. 200.

231



gehender Befragung zum Vorschein. Der Spiritualismus, der bei Andreas
durchschimmert, bei Paul von Saint-Pére zum dominierenden Zug gewor-
den ist, kann als ihr positives Merkmal angesehen werden, denn Odo-
rannus’ Zeugnis iiber seine lebensgefdhrliche Auseinandersetzung mit
Anthropomorphiten, wie er sie apostrophiert, bekriftigt die Tendenz
zur Vergeistigung 8. Erfiillt von einem Hochgefiihl der direkten Ver-
bundenheit mit Gott und der Auserwihltheit gingen die Orléaner ihre
eigenen Wege und lehnten die herkdémmlichen Gnadenmittel der Kirche
ab. Da sie sich dem Urteilsspruch, der ihre intuitive Geistigkeit ver-
dammte, nicht demiitig unterwerfen und sie nicht zu den orthodoxen
Anschauungen zuriickkehren wollten, da sie ihrer eigenen Wahl hart-
nickig treu geblieben sind, entpuppten sie sich nach katholischer Lehre
wirklich als Ketzer 181,

Die schonungslose Unterdriickung, die der Konig angeordnet hat,
ist dadurch nicht erklirt oder gar gerechtfertigt 182. Die Moglichkeit
der Toleranz stand damals noch zu Diskussion. So sprach sich Bischof
Wazo von Liittich in der Mitte des Jahrhunderts auf eine Anfrage hin
mit dem Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen fiir die Schonung
von Ketzern aus 183, Er befiirwortete wohl ihre Exkommunikation,
widersetzte sich aber ihrer Auslieferung an das Schwert der weltlichen
Macht. Anselm, der Verfasser dieses Buches der Gesta episcoporum
Leodiensium, hat Wazos Schreiben der Nachwelt erhalten, weil er dessen
tolerante Einstellung teilte. Er verurteilt mit Nachdruck das Héngen
von Sektierern, die sich weigerten, Tiere zu toten, in Goslar im Jahre
1051 und fiihrt als zusitzliches gewichtiges Argument fiir Toleranz das
Eintreten des heiligen Martin fiir die Priszillianisten an 184,

180 Cracco, Riforma ed eresia, dessen grundlegende These, daB alle Ketzer
jener Zeit von dem Verlangen getrieben wurden «uscire dai ranghi loro riservati,
voltare le spalle al loro posto e alla loro funzione, per essere e mostrarsi nuovi e
diversi» (p. 416 sq.) wohl von Rodulf Glaber angeregt worden ist (sieche oben p. 217)
und auf die Orléaner Ketzer kaum zutrifft; Cracco hat die Spannung zwischen einer
vergeistigten und einer der sinnlichen Anschauung verhafteten Religiositit, z. B.
bei Rather von Verona, klar herausgearbeitet.

181 M, D. CHENU, Orthodoxie et hérésie, Le point de vue du théologien, in:
Heérésies et sociétés, p. 9-14 mit Disk. p. 15-17.

182 Auffallend ist Helgauds Stillschweigen. Siehe oben p. 198.

183 Anselm, Gesta episcoporum I.eodiensium, 62-63, ed. R. KoEpkg, MGH
SS, VII, 1846, p. 226-228.

184 Gesta episcoporum Leodiensium, 64, MGH SS, VII, p. 228. Anselm schrieb
sein Werk anfangs der fiinfziger Jahre. Repertorium fontium historiae medii aevi,
I1, s. v. Anselmus Leodiensis; M. SoT, in: Lexikon des Mittelalters, s. v. Anselm
von Liittich.

232



Die Griinde, die Kénig Robert den Frommen bewegten, das grau-
same Todesurteil auszusprechen, sind nirgends klar genannt worden.
Er war iibrigens, obgleich es in vielen Darstellungen steht %5, wohl
nicht der erste, der im Mittelalter Ketzer verbrennen lieB. Rodulf Gla-
ber bemerkt am Ende seiner Ausfithrungen iiber Vilgard: «Zu jener Zeit
sind in Italien mehrere Anhdnger dieser unheilvollen Lehre entdeckt
worden, die entweder durch Schwerter oder Scheiterhaufen zugrunde
gingen» 186 Was den von allen Seiten bedringten, eher schwachen Herr-
scher %7, der sich vor allem auf die Partei der Monche gestiitzt hat 128,
zu dem raschen Entscheid trieb, kann nur vermutet werden. Wollte er,
wie es Rodulf Glaber auslegt, die als Ketzer Uberfiihrten, worunter sich
der von i1hm einst verehrte Lisoius befand, durch brutale Bedrohung
zur Umkehr bewegen? Hat er ein Exempel statuieren wollen, um dem
Volk seine Rechtgldubigkeit und Hérte zu beweisen? Oder, um eine
weitergehende Hypothese zu formulieren, sind die Orléaner Kleriker
ein Opfer seiner gespannten Beziehungen zur Koénigin Konstanze und
threm Klan, dessen hervorragendster Vertreter Graf Fulko Nerra von
Anjou 18 war, geworden? Hat Robert der Fromme so scharf reagiert,
weil er in den Angeschuldigten Vertraute seiner selbstherrlichen Gemah-
lin erkannt hat? Von Paul horen wir, dal Stephan einst Beichtvater der
Konigin gewesen sei 1%°. Auch Odorannus von Sens stand, wie er selbst
berichtet, ihrem Kreis nahe 191,

185 J, Haver, L'hérésie et le bras séculier au moyen age jusqu’au treizéme
si¢cle, Bibl. de I’Ecole des Chartes, XLI (1880) p.499-502; PrisTER, Etudes,
p- 334 sq.; Borst, Die Katharer, p. 76; Grundmann, Ketzergeschichte, p.11;
J. B. RusseLL, Witchcraft in the Middle Ages, Ithaca-London 1972, p. 88; BAUTIER,
L’hérésie d’'Orléans, p. 63 sq.; Moorg, The Origins of European Dissent, p. 25, u. a.

186 Historiae, II, XII, 23, ed. Prou, p. 50.

187 Vgl. Gesta episcoporum Cameracensium, III, 27, ed. L. C. BETHMANN,
MGH SS VII, p. 474, zum Jahre 1023 tiber die «inbecillitas regis» (dazu HOFFMANN,
Gottesfriede, p. 56 sq.). PrisTer, Etudes, p.383-387, beurteilt seinen Helden
abschlieBend positiver; vgl. aber J.-F. LEMARIGNIER, Le gouvernement royal aux
premiers temps capétiens (987-1108), Paris 1965, p. 35-82; K. F. Werner iiber
Hugo Capet als Konig und iiber Robert II., in: Theodor Schieder, Handbuch der
europdischen Geschichte, 1, Stuttgart 1976, p. 756-760.

188 Adalbero von Laon, Carmen ad Rotbertum regem, ed. CARozzI, passim.

189 0. GuiLLoTt, Le comte d’Anjou et son entourage au XIe siécle, Thése,
Paris 1972, t. I, p. 15-55, bes. p. 26, 34.

190 Sijehe oben p. 226 und Anm. 150. LEMARIGNIER, Paix et réforme mona-
stique, p. 449.

191 Chronik, ed. BAUTIER-GILLES, p. 100-102. Theoderich, Bischof von Or-
léans bis kurz vor dem Skandal, gehérte frither zu ihrer Kapelle, ebda. Ob er irgend-

233



Diese These eroffnet neue Deutungsmoglichkeiten des Geschehens.
Die aquitanischen Gefolgsleute der Konstanze von Arles wirkten bei
ihrem ersten Auftreten auf die Nordfranzosen provokativ. Rodulf
Glaber 14Bt deshalb Abt Wilhelm von Volpiano Kénig und Koénigin scharf
tadeln 192. Hat das Kulturgefille auch bei der Verddchtigung der Orléa
ner Kleriker mitgewirkt? Die Anschuldigung kam nach dem Klunia
zenser wie nach dem Moénch von Saint-Pére aus der Normandie. Vielleicht
ist es doch nicht nur dem Zufall der Uberlieferung zuzuschreiben, da
der einzige Brief mit der Aufforderung, nach Gleichgesinnten zu for-
schen, nach Katalonien gesandt worden ist 1%3. Haben sich die Orléaner
Theologen im geistigen Schriftverstindnis zu weit vorgewagt und fan-
den sie, konfrontiert mit konservativer Engstirnigkeit, keinen Riick-
weg mehr?

Die genaue Analyse der Quellen mit ihrer Bindung an iberkommene
Sprachmuster, Denkschemata und Wertungen erdffnet die Sicht auf
mehrere Schichten historischer Wirklichkeit. Sie 1483t die Weltanschauung,
die zur Abstempelung der Orléaner Gelehrten als Héretiker und zu ihrer
Verurteilung zum Feuertode gefithrt hat, erkennen und auf den ersten
Blick ritselhafte Handlungen, wie etwa den widerstandslosen, ja frei-
willigen Gang der aus der Kirche AusgestoBenen zum Scheiterhaufen
begreifen. Sie macht auf Situationen, die offen waren, in denen noch
verschieden entschieden werden konnte, aufmerksam. Aus einem Text,
aus Glabers theologischem Traktat, ist in diesem Fall sogar die gesell-
schaftliche Funktion der Teufelsdiener herauszulesen. Sie dienten letzt-

lich zur Erklarung einer briichigen Weltordnung und damit zur Stabili-
sierung von Herrschaft.

wie in die Affire verwickelt war, ist umstritten: BAUTIER, L'hérésie d’'Orléans,
p. 77-80; BEHRENDS, The Letters and Poems, p. LXXVIII; LEMARIGNIER, Paix
et réforme monastique, p. 451, Anm. 24. Er wurde spiter heilig gesprochen.

192 Historiae, 111, IX, 40, ed. Prou. Zu dieser einflureichen Personlichkeit,
deren Vita Rodulf verfaBt hat: N. Burst, Untersuchungen zu den Klosterreformen
‘Wilhelms von Dijon (962-1031), Pariser Historische Studien, 11, Bonn 1973.

193 Siehe oben p. 199 sq.

234



	Zur Häresie im 11. Jahrhundert

