
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 73 (1979)

Artikel: Identität und Emanzipation einer konfessionell-politischen Minderheit :
sozialgeschichtliches Modell zur Entstehung der katholisch-
konservativen Subkultur im schweizerischen Bundesstaat

Autor: Altermatt, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


URS ALTERMATT

IDENTITÄT UND EMANZIPATION EINER
KONFESSIONELL-POLITISCHEN MINDERHEIT

Sozialgeschichtliches Modell zur Entstehung
der katholisch-konservativen Subkultur im schweizerischen Bundesstaat'

«Meine Herren! Wir haben aufgehört, eine bloße
Oppositionspartei zu sein. Bei einer Reihe von Schöpfungen
staatspolitischer und sozialpolitischer Natur haben wir
eine positive, eine tatkräftige und eine erfolgreiche
Mitarbeit geleistet. Wir sind allerdings keine gouvernementale

Partei geworden. Wir sind eine Minderheitspartei.
Das erste Postulat, das wir aufstellen, heißt:
Gleichberechtigung. Wir wollen weder in der Gesetzgebung,
noch in der Verwaltung, noch in der Besetzung der öffentlichen

Stellen als Eidgenossen zweiter Klasse behandelt
sein. Wir verlangen weder Gunst noch Gnade von der im
Bunde herrschenden Partei, aber wir verlangen und
erstreben das, was uns gebührt als vollberechtigten
Schweizerbürgern. Gleiches Recht für alle! Das ist unsere
Losung. »

(Fraktionspräsident Adalbert Wirz an der
Gründungsversammlung der Schweizerischen Konservativen Volkspartei

vom 22. April 1912, zitiert in: Vaterland, 24. April
1912, 2. Blatt)

1 Das vorliegende Essay versucht, religions- und minderheitensoziologische
Thesen für die Geschichte des modernen Schweizer Katholizismus fruchtbar zu
machen. Der Aufsatz stellt die erweiterte Fassung eines Vortrages dar, den ich am
30. Januar 1978 an der Universität Zürich im Rahmen des Seminars «Staat, Religion

und Gesellschaft im schweizerischen Bundesstaat 1874-1914» gehalten habe.
Ich danke allen Seminarteilnehmern, vorab den beiden Seminarleitern, Prof. Fritz

169



1. Das Konzept der politischen Subkultur

1.1. Homogene gegen segmentierte und säkulare gegen weltanschaulich

geprägte politische Kultur

Nach einem in den fünfziger Jahren verfaßten und inzwischen
klassisch gewordenen Aufsatz des amerikanischen Politikwissenschafters
Gabriel A. Almond1 unterscheidet sich die «politische Kultur» der
Demokratien von West- und Mitteleuropa von jener Großbritanniens und
Skandinaviens. Der ((kontinentaleuropäische» Typ ist im Unterschied

zum «angelsächsisch(-skandinavischen)» dadurch gekennzeichnet, daß

das politische System des betreffenden Landes fragmentarisch und nicht
homogen strukturiert sowie religiös-weltanschaulich und nicht weltlichsäkular

geprägt ist.
Mit andern Worten heißt das: Politik hat in den kontinentaleuropäischen

Staaten West- und Mitteleuropas den Charakter von Konflikten
zwischen Weltanschauungsgruppen, die die Form eines gleichsam
endzeitlichen Kampfes zwischen Gut und Bös annehmen können. Negativ
formuliert, Politik ist auf dem Kontinent nicht ein offener und
pluralistischer Marktplatz (im Sinne von agora) für eine Vielzahl von Ideen
und Interessen, die miteinander um die Gunst der Volksmehrheit
konkurrenzieren; Politik ist kein «Geschäft», das letztlich trotz aller

Anstrengungen relativ bleibt; sie ist vielmehr eine «todernste Sache», in der

die einander gegenüberstehenden Parteien für sich prinzipiell ein
weltanschaulich fundiertes Wertmonopol beanspruchen, auch wenn sie dieses

in der politischen Wirklichkeit nicht durchzusetzen vermögen.
Nach der Almondschen Typologie gibt die weltanschaulich-ideologische

Basis der Politik auf dem europäischen Kontinent ein exklusives
und in einem gewissen Sinne absolutes Gepräge. Sie ist Auseinander-

Büsser und Prof. Peter Stadler, für ihre kritischen Anregungen. Im weitern möchte
ich dem Theologen P. Alberich-Martin Altermatt OCist (Hauterive, Posieux), dem
Soziologen Prof. Franz-Xaver Kaufmann (Bielefeld) und dem Juristen Willy Spieler
(Küsnacht, Zürich) danken, daß sie den Entwurf dieses Aufsatzes kritisch
durchgelesen haben. Da dieser Beitrag eine Vorstudie zu einer größeren Arbeit über die
katholische Subkultur der Schweiz bildet, verzichte ich auf detaillierte Belege zur
Geschichte des Schweizer Katholizismus und beschränke mich auf einige Hinweise
zur theoretischen Literatur.

1 G. A. Almond, Comparative political systems, in: Journal of Politics, vol.
XVIII, 1956, 391-409. Vgl. dazu G. Lehmbruch, Proporzdemokratie. Politisches
System und politische Kultur in der Schweiz und in Österreich, Tübingen 1967.

170



Setzung zwischen religiös oder pseudoreligiös orientierten Weltanschauungsgruppen,

die für die Wahrheit ihrer Weltanschauung und der davon

abgeleiteten Programmatik zumindest theoretisch die alleinige
Existenzberechtigung in Anspruch nehmen. Diese Weltanschauungsparteien lehnen

demzufolge den Wertpluralismus grundsätzlich ab und akzeptieren
ihn in der politischen Praxis nur als kleineres Übel.

7 .2. Die politischen Subkulturen der Schweiz im westeuropäischen Kontext

Die von Gabriel Almond im Jahre 1956 entwickelte Typologie der

politischen Kulturen und damit auch der Parteien ist seither von
verschiedenen Politikwissenschaftern und Soziologen aufgegriffen und zur
Beschreibung der politischen Landschaft Kontinentaleuropas am Ende
des 19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts verwendet worden.
Nach der Meinung vieler Sozialwissenschafter war die ideologisch-weltanschaulich

fundierte Segmentierung der Politik bis in die zweite Hälfte
dieses Jahrhunderts tatsächlich ein Kennzeichen der westeuropäischen
Demokratien. Die meisten Forscher weisen allerdings mit Recht darauf

hin, daß das Modell Almonds modifiziert und spezifiziert werden muß.
Es ist beispielsweise unverkennbar, daß die sechziger und siebziger Jahre
dieses Jahrhunderts wesentliche Wandlungen in einem Großteil der von
Almond einige Jahre früher analysierten Länder brachten. Das will aber

nicht heißen, daß Almonds Typologie nicht für die Beschreibung
historischer, das heißt räumlich und zeitlich fixierter Phänomene herangezogen

werden kann.
In der konkreten politischen Wirklichkeit wurden für das Phänomen

der segmentierten politischen Kultur von Land zu Land andere Bezeichnungen

verwendet. In den Niederlanden sprach man von den «Zuilen»

(Säulen), in Belgien und Frankreich von den «families spirituelles», in
Österreich von den «Lagern» und in Deutschland von den

«Weltanschauungsparteien». Gemeint war überall dieselbe Erscheinung: die

Segmentierung und Fragmentierung des politischen Systems in
weltanschaulich-ideologisch fundierte Subkulturen oder Sondergesellschaften.

Die politische Kultur der Schweiz stellt keine Ausnahme von der

westeuropäischen Regel dar. Im Gegenteil, eine genauere Analyse zeigt,
daß das politische System der Schweiz in der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts einen verhältnismäßig hohen Segmentierungsgrad erreichte.
Die Form und das Ausmaß des segmentierten Pluralismus variierte frei-

171



lieh von Kanton zu Kanton, prägte aber die Gesamtheit des schweizerischen

politischen Systems.
Die religiös-weltanschaulichen Kulturkämpfe des 19. und die ebenso

weltanschaulich geführten Klassenkämpfe des 20. Jahrhunderts hinterließen

in der politischen Landschaft der modernen Schweiz tiefe Spuren.
Aus den kirchen- und nationalpolitischen Gegensätzen dieses Jahrhunderts

entstanden auf gesamtschweizerischer Ebene drei große politische
Subkulturen. Zunächst prägte der im 19. Jahrhundert entstandene

Gegensatz zwischen dem minoritären «politischen Katholizismus» und
dem dominanten Freisinn das politische Leben der Schweiz. In der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts kam zu diesen beiden wichtigen politischen
Subkulturen diejenige der Sozialdemokratie hinzu. Auch sie bildete sich

aus einer Konfliktsituation heraus : aus dem Antagonismus zwischen der

minoritären sozialdemokratischen Arbeiterbewegung und dem dominierenden

Machtkartell der «bürgerlichen» oder «bürgerlich» gewordenen

Mehrheitsparteien von Freisinn und politischem Katholizismus. Auf
diese Weise entwickelten sich die drei wichtigsten politischen Subkulturen

der modernen Schweiz, die als «familles spirituelles» das politische
System bis heute prägen und zugleich auch tragen.

2. Elemente zu einer sozialgeschichtlichen Theorie

der katholischen Subkultur in der Schweiz

Verschiedene Analytiker des politischen Systems der Schweiz x haben

darauf hingewiesen, daß die konfessionellen Gegensätze die politische
Landschaft der Schweiz grundlegender als die sozioökonomischen oder

sprachlichen prägten. Wie in den Niederlanden spielte der konfessionspolitische

Faktor bei der Entstehung der politischen Subkulturen und
ihrer Parteien in der Schweiz eine wichtige Rolle. Vor diesem Hintergrund

erstaunt es nicht, daß viele Beobachter bereits vor Jahrzehnten
festgestellt haben, daß von den drei großen politischen Gruppierungen
der Schweiz die katholische am stärksten das Gepräge einer eigentlichen
Subkultur besitzt. Wie sah nun aber diese katholische Subkultur aus

1 Vgl. z. B. aus ausländischer Sicht: R. C. Brooks, Civic Training in Switzerland.

A Study of Democratic Life, Chicago 1930.

172



2.1. Die Entwicklungsphasen der katholischen Subkultur

Das Ausmaß der subgesellschaftlichen Organisation war im Schweizer

Katholizismus 1 nicht zu allen Zeiten gleich groß und war auch nicht in
allen Gesellschaftsbereichen gleich stark. In der katholischen Schweiz
erreichte die Subgesellschaft auf nationaler Ebene in der Periode von
1920 bis 1950/60 ihren äußeren Höhepunkt.

Auf nationaler Ebene kann man von vier Phasen sprechen, die das

äußere Bild der katholischen Sondergesellschaft prägten. Eine erste

Zeitperiode, die die dreißiger und vierziger Jahre des 19. Jahrhunderts
umfaßte, kann als Vorphase bezeichnet werden. Damals entstand unter
den schwierigen Rahmenbedingungen einer sich modernisierenden
Schweiz das erste gesamtschweizerische Netz von katholischen
Organisationen, das aber in der Krise des Bürgerkrieges von 1847 wieder
weitgehend zusammenbrach.

Die Grundelemente der heutigen Subgesellschaft wurden in der zweiten
Phase, das heißt in den Jahren von 1860 bis 1920 gelegt. Am Anfang
dieser Phase stand der 1857 gegründete «Piusverein», dem sich neben
seinen eigenen Sektionen alle nicht direkt parteipolitisch ausgerichteten
Organisationen und Institutionen des Schweizer Katholizismus anschlössen.

Er wurde gegen die Jahrhundertwende von 1900 vom «Katholikenverein»

und dann 1904/05 vom «Schweizerischen Katholischen
Volksverein» (SKVV) abgelöst. Um diese Dachverbände gruppierte sich das

ganze Netz von Organisationen und Institutionen, die teils mehr
kirchlichen, teils mehr bildungsmäßigen oder parapolitischen Charakter
besaßen. Nicht angeschlossen waren dem SKVV die Parteien. Diese
besaßen seit 1894 respektive seit 1912 in der «Katholischen» und später
in der «Konservativen Volkspartei» ihre nationale Rahmenorganisation.

Die eigentliche Blütezeit der katholischen Teilgesellschaft fiel in die
dritte Phase, die man von 1920 bis 1960 datieren kann. Diese Periode
zeichnete sich durch den immer wieder proklamierten und demonstrierten

Willen zu ideologischer und organisatorischer Einheit und Geschlossenheit

aus. Der organisierte Schweizer Katholizismus baute damals auf
zwei großen Säulen auf: erstens auf der Volkspartei für die parteipolitischen

Aktionen und zweitens auf dem Volksverein für die religiös-

1 Zu den hier relevanten Daten der Geschichte des Schweizer Katholizismus vgl. :

U. Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte

der nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-
1919, Zürich-Köln 1972.

173



kirchliche und kulturelle Bildungsarbeit. Wichtigster Unterverband beider

organisatorischen Säulen war der 1919 gegründete «Christlich-soziale

Arbeiterbund», der als Dachverband der christlichsozialen Arbeiter- und
Gewerkschaftsbewegung wirkte. Nach außen kam diese «acies ordinata»
der katholischen Subkultur am augenfälligsten an den schweizerischen

«Katholikentagen» zum Ausdruck, die von 1903 bis 1954 in
unregelmäßigen Abständen die Schweizer Katholiken zu «katholischen
Heerschauen» zusammenfaßten.

Nach 1960 begann die vierte Phase, die man als Auflösungsphase
bezeichnen kann. Die alten Organisationen der Sondergesellschaft bestehen

zwar in ihrer Mehrheit weiterhin; ihre Bedeutung und ihr Stellenwert

im Schweizer Katholizismus haben sich aber verändert oder sind
durch andere Organisationen und Institutionen ergänzt oder in den

Hintergrund gedrängt worden. Das traditionelle katholische Milieu, das

der Subkultur als Basis diente, ist heute nur noch bedingt vorhanden.
Auf jeden Fall verlor es seine legendäre Einheit und Geschlossenheit.

Nach außen äußerte sich diese Entwicklung am deutlichsten in der

Konstituierung der ((Christlichdemokratischen Volkspartei», die 1970 die
«Konservativ-christlichsoziale Volkspartei» ablöste und in der «Synode
72 », die als kirchenofnzielle Pastoralversammlung von Klerus und Laien

von 1972 bis 1975 tagte. Ideologisch gesehen ist diese Periode dadurch

charakterisiert, daß die katholische Weltanschauung ihren umfassenden,
auch den weltlichen Lebensbereich einbeziehenden Totalitätsanspruch
aufgegeben hat. Auf der organisatorischen Ebene traten die Vereine und
Parteien zurück, die bisher die Abkapselung der katholischen Subkultur
von der Gesamtgesellschaft garantiert hatten und machten neueren, das

heißt offeneren Organisationsformen wie der bereits erwähnten Synode 72

und ihren kirchlichen Rätegremien Platz. Im weiteren manifestierte sich

der Auflösungsprozeß der katholischen Subgesellschaft darin, daß sich

die bisher typische Verbindung zwischen katholischer Kirche und
katholischem Vereins- und Parteiwesen tendenziell aufzulockern begann. Die

postkonziliäre katholische Kirche begann sich von der katholischen
Partei zu distanzieren; und die katholische Partei rückte ihrerseits von
einem allzu engen Verhältnis mit der katholischen Amtskirche ab. Während

der einzelne Katholik bisher in den verschiedenen Organisationen
wie in einem «Ghetto» eingebettet und von der Außenwelt abgeschirmt
war, sollte er nun selbständig und mündig an den innerkirchlichen

Meinungsprozessen teilnehmen und sich ohne die Hilfe stützender Vereine
mit der «Welt» auseinandersetzen. Somit sollte der traditionelle Demon-

174



strationskatholizismus der Vereine durch den neuen Bildungs- und

Partizipationskatholizismus der Räte abgelöst werden.

2.2. Eine Modellskizze der katholischen Subkultur l

Auf dem Hintergrund dieses geschichtlichen Abrisses wird deutlich,
daß man die katholische Teilgesellschaft mit einer kurzen Formel als

sozialen Block auf der gemeinsamen katholischen Glaubens- und
Weltanschauung beschreiben kann. Die katholische Subkultur baute in ihrer
klassischen Zeit auf zwei Fundamenten auf: erstens auf den gemeinsamen

katholischen Welt- und Kulturanschauungen, die sich nicht nur
auf den Glauben bezogen und den sogenannten «weltlichen» Lebensbereich

ebenfalls betrafen ; und zweitens auf den verschiedenen sozialen

Organisationen, die die von der Gesamtgesellschaft abweichende katholische

Kulturwelt trugen, schützten und kontrollierten. Zu den

Bestandsvoraussetzungen dieser katholischen Subkultur gehörte also zunächst die

politisch relevante katholische Weltanschauung, die für das Handeln des

einzelnen Katholiken motivierende und legitimierende Sinninhalte bereit
hielt. Zum zweiten waren diese weltanschaulichen WertVorstellungen in
der klassischen Zeit mit einem Trägersystem sozialer Organisationen im
weitesten Sinne des Wortes verbunden. Konkret handelte es sich um
politische Organisationsmechanismen, die einerseits nach der Art katholischer

Territorialstaaten und anderseits nach der Art von privatrechtlichen

Vereinen und Parteien strukturiert waren.
Die katholische Subkultur umfaßte allerdings von Anfang an nicht die

Gesamtheit der Schweizer Katholiken. Ihr gehörte bloß jener Teil des

Schweizer Katholizismus an, der sich in der gesamtschweizerischen
Gesellschaft politisch für die katholische Sache einsetzte und unter dem

Namen «katholisch-konservativ» in die Schweizer Geschichte einging.
Genauer gesagt handelt es sich also um die Teilgesellschaft des «politischen
Katholizismus», die gesamtschweizerisch gesehen etwas mehr als die

Hälfte der nominellen Katholiken umfaßte.

1 Ansatzweise habe ich das Konzept der «katholischen Subkultur» im
Zusammenhang mit Beiträgen zu einzelnen katholischen Organisationen der Schweiz
bereits entwickelt: Abschied vom katholischen Block-Denken. Eine
historischsoziologische Analyse zum Gesellschaftspolitischen Leitbild des StV von 1971, in:
Civitas. Monatsschrift für Politik und Kultur (Luzern), 8 (1974/75), 561-590; Sport
im Spannungsfeld von Religion, Gesellschaft und Politik. Entstehung und Wandel
des Schweizerischen Katholischen Turn- und Sportverbandes, in: Reformatio.
Evangelische Zeitschrift für Kultur und Politik (Bern), 7/8 (1977), 449^58.

175



3. Die historischen Voraussetzungen und Bedingungen

für die Entstehung der katholischen Subkultur in der Schweiz

Welches waren - so fragen wir im Anschluß an diese Modellskizze -
die historischen Voraussetzungen und Bedingungen, die zur Bildung der

katholischen Subkultur in der modernen Schweiz führten? Damit
verbindet sich die Fragestellung: Welches sind die Funktionen, die diese

Subkultur in ihrer klassischen Zeit erfüllte
Es ist hier nicht der Ort, diese Fragen umfassend zu beantworten. Wir

müssen uns aus Raumgründen auf einige Denkanstöße beschränken, die

in einer späteren Arbeit erweitert und systematisiert werden sollen. Wir
legen in diesem Beitrag drei Thesen vor, die wir am Fallbeispiel des

Schweizer Katholizismus illustrieren wollen. Grundsätzlich sollten aber
die am schweizerischen Fall erläuterten Thesen auch für andere west-
und mitteleuropäische Katholizismen gelten, die sich in ähnlicher Situation

befanden oder immer noch befinden. Insofern möchte dieser Beitrag
eine komparative Diskussion über die nationalen Grenzen hinweg
anregen oder aus schweizerischer Sicht ergänzen. Wegen der ähnlichen
konfessionellen Bevölkerungsstruktur eigneten sich vorab die Katholizismen

Deutschlands und der Niederlande für vergleichende Studien.

3.1. Identitätsthese : die katholische Subkultur als Instrument zur Bewah¬

rung der kulturellen Identität des Schweizer Katholizismus

3.1.1. Die Säkularisierungstendenz in der modernen Gesellschaft

Ganz allgemein gesagt entwickelte sich die katholische Subgesellschaft

aus den grundlegenden kulturellen, sozioökonomischen und
politischen Wandlungen, die der gesamtgesellschaftliche Modernisierungsprozeß

ausgelöst hatte. Einen wichtigen Teilaspekt dieser

Modernisierungsbewegung bildeten jene gesellschaftlichen Veränderungen, die

Theologen, Historiker und andere Sozialwissenschafter in der Regel mit
dem Wort «Säkularisierung» bezeichnet haben.

Die Säkularisierungsthese l stellt ein Interpretationsschema dar, das

1 Zur Säkularisierungstheorie vgl. etwa: P. L. Berger, Zur Dialektik von Religion

und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie, Frankfurt a. M.
1973 (1967 Ubers. aus dem Amerikanischen) ; H. Lübbe, Säkularisierung. Zur

176



keineswegs unangreifbar ist. Trotz aller Mängel bietet sie aber ein brauchbares

Deutungsmuster zur Beschreibung der Situation von Religion und
Kirche in der modernen Gesellschaft. Wie immer man zur Säkularisierungsthese

steht, eines ist sicher: in der neuesten Zeit und vor allem in
der Epoche nach der Französischen Revolution verloren die christlichen
Kirchen in der Schweiz sukzessive ihren bisherigen Einfluß auf das

öffentliche Leben oder wurden aus gesellschaftlichen Bereichen, in denen
sie bisher eine beherrschende Stellung eingenommen hatten, verdrängt.
Spitäler und Schulen wurden zu Institutionen des öffentlichen Gemeinwesens;

die Sozialfürsorge übernahm der Staat; sogar die Institution der
Ehe wurde als eine der letzten kirchlichen Bastionen in eine staatliche
Domäne umgewandelt. Auf diese Weise gingen die christlichen Kirchen
wichtiger Mittel zur sozialen Kontrolle ihrer Mitglieder und darüber
hinaus zur Beeinflussung der Gesellschaft verlustig.

Dieser gleichsam «objektiven» Säkularisierung der Gesellschaft, die
sich auf institutionell-struktureller Ebene als Bedeutungsverlust der
Kirchen nachweisen läßt, entsprach so etwas wie eine «subjektive»
Säkularisierung im Bewußtsein der einzelnen Menschen. Eine steigende
Anzahl von Menschen konnte und kann sich im Zusammenhang mit dieser

«Verweltlichung der Welt» das persönliche und gesellschaftliche Leben
ohne spezielle religiöse oder gar kirchliche Legitimierungsinhalte im
engeren Sinne vorstellen. Die Menschen wurden vor allem in industrialisierten

und urbanisierten Gegenden «weltlicher»; sie lösten sich aus der

geistigen Bevormundung der Kirchen und ihrer Vorschriften. In den

Kirchgemeinden nahm die kirchliche Praxis ab; immer mehr nominelle
Kirchenangehörige nahmen zur Kirche eine distanzierte Haltung ein.

In diesen Perspektiven kann man Säkularisierung als eine Art
Emanzipationsprozeß bezeichnen, durch den sich die Menschen und die Gesellschaft

aus religiösen oder kirchlichen Kontrollen befreiten. Säkularisierung

ist so gesehen Verweltlichung: Entsakralisierung und «Entzauberung

der Welt » (Max Weber) in einem allgemeinen menschlichen Kontext;

Entkirchlichung der Gesellschaft in einem institutionellen
Zusammenhang.

Im religiös-kirchlichen Bereich läßt sich der Säkularisierungsprozeß
einerseits als Pluralisierung und anderseits als Privatisierung beschreiben.

Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg i. Br.-München 1965; O. Schatz
(Hrsg.), Hat die Religion Zukunft? Graz-Wien-Köln 1971 (insbesondere der Beitrag
Peter L. Bergers) ; F.-X. Kaufmann, Theologie in soziologischer Sicht, Freiburg i.
Br.-Basel-Wien 1973.

12 177



Mit Pluralisierung ist das Faktum gemeint, daß zwischen verschiedenen

religiösen und nichtreligiösen Glaubens- und Weltanschauungen ein
Konkurrenzverhältnis entsteht. Im Zusammenhang unseres Themas
heißt das : in der modernen Welt hat die christliche Weltanschauung in
ihrer katholischen oder protestantischen Variante ihre bisherige
Monopolstellung verloren, die sie weitgehend durch die Zwangsgewalt des

katholischen oder protestantischen Glaubensstaates durchgesetzt hatte.
Der weltanschauliche Pluralismus religiöser und nichtreligiöser Natur
stellt den Absolutheits- und Totalitätsanspruch der religiös fundierten
Weltanschauungen in Frage und konfrontiert diese mit Alternativen, die

ihrerseits mit den herkömmlichen religiösen Wertsystemen konkurrieren.
Die moderne Gesellschaft ist durch eine pluralistische Situation
gekennzeichnet, in der die Kirchen neben und nicht über andern Institutionen
persönliche oder gesellschaftliche Sinninhalte zu vermitteln versuchen.

Religion erreicht den Menschen oft nur noch partiell.
Auf diesem Hintergrund versteht man besser, was hier der Ausdruck

«Privatisierung» besagen will. Die Privatisierung der Religion und ihrer
Institutionen soll zum Ausdruck bringen, daß sich die Wirksamkeit und
Bedeutung religiöser und religiös-kirchlicher Legitimation immer mehr
auf die Privatsphäre des einzelnen Menschen oder auf den Bereich der

Kern- oder Kleinfamilie einzuschränken begann. Eine Folge dieser

Entwicklung besteht darin, daß sich die Kirchen, die in der nachrevolutionären

Zeit sukzessive alte Funktionen im Schul- und Sozialwesen verloren
hatten, im Zuge des modernen gesellschaftlichen Differenzierungsprozesses

wieder stärker der Betreuung und Befriedigung der persönlichen
religiösen Bedürfnisse der einzelnen Menschen zuwandten.

3.1.2. Die Verkirchlichung als dialektische Komponente der Verwelt¬

lichung

Was hier als Verweltlichung beschrieben worden ist, kann man auch

- so paradox dies im ersten Augenblick tönt - als Verkirchlichung
interpretieren 1. Säkularisierung ist dann eine Folgeerscheinung der
strukturellen und funktionalen Differenzierung der modernen Welt. Die
gesellschaftliche Differenzierung führte auf der einen Seite zur fort-

1 Für dieses Kapitel stütze ich mich vor allem auf die Arbeiten von Franz-Xaver
Kaufmann. Neben der in der vorstehenden Anmerkung zitierten Aufsatzsammlung
neuerdings nun auch: F.-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen
zur gesellschaftlichen Verfaßtheit des Christentums, Freiburg i. Br. 1979.

178



schreitenden Ausgliederung des Bereichs von Religion und Kirche aus

politischen, wirtschaftlichen und andern gesellschaftlichen Bezugssystemen

und auf der andern Seite zur Freisetzung dieser Bezugssysteme

aus der Kontrolle von Religion und Kirche. In dieser Sicht sind die

gesellschaftliche Differenzierung und die Verweltlichung komplementäre,
das heißt einander ergänzende Prozesse desselben Gesamtvorgangs,
nämlich der Säkularisierung.

Der gesellschaftliche Differenzierungsprozeß der neuzeitlichen
Entwicklung ließ im Grunde in der Gesamtgesellschaft erst jene objektiven
und subjektiven Dichotomien entstehen, die sich etwa in der populären
Denk- und Sprachformel von «Kirche und Welt» niederschlagen. Die
These von der Verkirchlichung besagt somit nichts anderes, als daß sich
die Religion im Verlaufe der neueren Geschichte als selbständiger
Teilbereich aus dem gesellschaftlichen Ganzen herausdifferenziert und
institutionalisiert hat. Mit andern Worten: die Religion hat die Sozialform

von Kirchen angenommen. Das Christentum hat sich - um mit dem

Religionssoziologen Franz-Xaver Kaufmann x zu sprechen - als «Kirche»

thematisiert, indem es auf der reflexiven Ebene eine besondere Ekklesio-
logie entwickelt und auf der organisatorisch-strukturellen Ebene das

Kirchenwesen ausgebaut hat. Erst diese Prozesse machten es möglich,
daß sich das Christentum in der Institution der Kirche verkörpern und
diese in einen grundsätzlichen Gegensatz zum gesellschaftlichen Kontext

stellen konnte, einem Kontext übrigens, der als «Profanum» oder
eben als «Welt» bezeichnet wurde.

Im Zusammenhang mit dieser Entwicklung verstärkte im 19.

Jahrhundert die katholische Universalkirche 2 ihre Organisationsstruktur und
gab dieser durch die Kirchenlehre zusätzlich sakralen Charakter. Auf
diese Weise kompensierte die römische Kirche den Verlust des

«weltlichen» Kirchenstaates durch ein übernationales Volkskirchentum unter
der Führung des Papstes als geistiger und ideologischer Führungsmacht.
Äußere Grundlage für diese Entwicklung war die erwähnte Hierarchi-
sierung und Sakralisierung der organisatorischen Struktur, die die
internationale Kirchenorganisation und die verschiedenen nationalen
Kirchenbürokratien zentralisierte. Die Rolle des Papsttums verfestigte sich

1 Kaufmann, a. a. O.
2 Vgl. zur allgemeinen Geschichte der katholischen Kirche die einschlägigen

Bände des von Hubert Jedin herausgegebenen Handbuches der Kirchengeschichte,
Freiburg i. Br.-Basel-Wien.

179



auf diesem Wege; und die Kleruskirche trat gegenüber der Volkskirche
stärker als bisher hervor.

Einen weiteren Aspekt dieser Entwicklung, die hier nur stichwortartig
skizziert werden kann, bildete auf der ideologischen Ebene der Ausbau
des theologischen Lehrgebäudes und der naturrechtlich fundierten Soziallehre.

Es liegt die Vermutung nahe, daß die Renaissance des thomisti-
schen Naturrechts im 19. Jahrhundert dazu diente, als Ersatz für das

verloren gegangene weltliche Reich des Kirchenstaates die geistigen

Machtansprüche der erstarkten römischen Kirche ideologisch zu
untermauern. Die als bedrohende Entwicklung empfundene Säkularisierung
förderte somit in der katholischen Kirche des 19. und 20. Jahrhunderts
die Entstehung eines Kirchenbildes, das die gesellschaftliche Bedeutung
der Kirche unter der Führung des Papsttums betonte und zuweilen Züge
eines papalistischen Triumphalismus annehmen konnte. Zusammen mit
den Äußerungen des kirchlichen Lehramtes beanspruchte die
naturrechtlich fundierte Soziallehre nicht nur für jene Lebensbereiche Gültigkeit,

die den engeren Bezirk des Glaubens oder der Kirche betrafen,
sondern vermittelte auch für den weltlichen Bereich des gesellschaftlichen
Lebens ein umfassendes und verbindliches Normen- und Wertsystem.
Insofern kann die katholische Soziallehre als Teil einer bewußten oder

unbewußten Strategie zur Erhaltung des verlorenen oder bedrohten
Einflusses der Kirche in der säkularisierten modernen Gesellschaft

angesehen werden.
Die hier skizzierte Verkirchlichung des katholischen Christentums, die

im 19. Jahrhundert mit der dogmatischen Verkündigung der päpstlichen
Unfehlbarkeit ihren äußeren Höhepunkt erreichte und die die folgenden
100 Jahre Kirchengeschichte unter den Pius-Päpsten bestimmte, führte
zu einer Polarisierung zwischen der katholischen Kirche und der
gesellschaftlichen Umwelt. Diese Polarisierung fand ihren Ausdruck in den

epochalen Auseinandersetzungen des 19. und 20. Jahrhunderts zwischen

Kirche und Staat, genauer zwischen hierarchisierter und zentralisierter
katholischer Amtskirche und dem ebenfalls zentralisierten und bürokra-
tisierten säkularen Staat, die beide auf ihre Weise einen Totalitätsanspruch

anmeldeten 1. Die katholische Kirche, die den Primat des

nachrevolutionären Staates nicht anerkennen wollte, beanspruchte für sich

1 Siehe Hans Maiers Aufsatzsammlung: Kirche und Gesellschaft, München 1972.
Aus schweizerischer Perspektive: J. Bruhin, Die beiden Vatikanischen Konzile
und das Staatskirchenrecht der schweizerischen Bundesverfassung. Theologische
Überlegungen zum Verhältnis von Kirche und Staat, Freiburg i. Ue. 1975.

180



den Status einer «societas perfecta», die sich ihrerseits als gleichberechtigten

Partner des Staates ansah. Die Konflikte betrafen vorab jene
Bereiche, in denen sich die gemeinsamen Interessen berührten und
kreuzten. Die Sektoren der Ehe und Familie, der öffentlichen Moral und
der Schule waren als derartige «res mixtae» besonders konfliktgefährdet.

3.1.3. Die katholische Subkultur als Resultat des Bedeutungs- und
Funktionswandels von Religion und Kirche in der schweizerischen
Gesellschaft

In den Zusammenhang dieser gesellschaftlichen und kirchlichen
Entwicklungstendenzen ist die Entstehung der katholischen Subkultur in
der Schweiz zu stellen. Geht man von der Säkularisierungsthese aus, ist
die Subgesellschaft eine Reaktion der katholischen Kirche auf ihren
gesellschaftlichen BedeutungsVerlust. Folgt man der Verkirchlichungs-
these, ist die Subkultur ein Folgeproblem dieser neuzeitlichen Entwicklung

und des damit verbundenen Funktionswandels der Kirche.
Ob man dieses oder jenes Erklärungsmodell als Ausgangspunkt nimmt,

eines ist sicher: Die Entstehung der katholischen Subgesellschaft hängt
eng mit den Veränderungen zusammen, die Religion und Kirche in der
schweizerischen Gesellschaft nach der Zeit der Französischen Revolution
durchgemacht haben. Vom gesellschaftlich-strukturellen Standpunkt aus
gesehen war die Tatsache von Bedeutung, daß der 1848 gegründete
Bundesstaat den Abschied von den alteidgenössischen christlichen
Glaubensstaaten nahm und sich grundsätzlich zur konfessionellen Neutralität
bekannte. Diese Entwicklung stellte die katholische Kirche, die sich bisher

auf die Privilegienkrücken der katholischen Kantonalstaaten gestützt
hatte, vor eine völlig neue Situation. Die Entstehung der katholischen
Subkultur bildete eine Reaktion auf diese neue Lage.

Die Subgesellschaft verdankt ihre Entstehung dem Umstand, daß sich
die katholische Hierarchie mit den kirchentreuen Katholiken - oder
anders formuliert - die kirchentreuen, das heißt in der damaligen Terminologie

die «konservativen» Katholiken unter der Führung der amtskirchlichen

Hierarchie vor der tatsächlich oder vermeintlich religions- und
kirchenfeindlichen Umwelt der herrschenden Gesellschaft des 19. und
20. Jahrhunderts in eine abgesonderte Teilgesellschaft zurückzogen und
dort abkapselten. Die Kirche und ihre Gläubigen zogen sich in die
gesellschaftliche Isolierung zurück, um sich dort in der geschützten Defensivstellung

gegen den als bedrohlich empfundenen Zeitgeist abzuschirmen

181



und die althergebrachten Werte und Normen der von der Kirche
verwalteten Weltanschauung und Sittenlehre zu verteidigen.

Bei diesem Rückzug ins Ghetto der katholischen Subkultur spielte
die im 19. Jahrhundert aufgenommene päpstliche oder ultramontane
Gesinnung breiter katholischer Volksmassen eine wichtige Rolle. Für
die Katholiken in der Diaspora - und die Schweizer Katholiken fühlten
sich im konfessionell neutralen und vom religiös-politischen Freisinn
beherrschten Bundesstaat in der Diaspora - war die Macht des Papsttums

Trost und Stütze zugleich. Sie partizipierten auf emotionaler Ebene
über ihre ultramontane Papsttreue am Ansehen und an der geistigen
Macht des damals wiedererstarkten Papsttums und fühlten sich als

Glieder der einen großen römisch-katholischen Kirche gegen den

Unglauben des Zeitgeistes und den im eigenen Lande dominierenden
Bundesfreisinn geschützt. Durch diese emotionale Bindung kettete die Amtskirche

ihrerseits die Katholiken an sich und nahm auf der rationalen
Ebene über den Weg des kirchlichen Lehramtes und der neuthomistisch-
scholastisch aufgebauten Soziallehre Einfluß auf das Denken und
Verhalten ihrer Anhänger.

Die Teilgesellschaft war so gesehen eine Antwort der katholischen
Kirche in der modernen Schweiz auf die Herauslösung oder auf die

Herausbildung großer gesellschaftlicher Bereiche aus dem Einfluß von Religion

und Kirche. Der Begriff Subkultur bringt zum Ausdruck, daß sich

die katholische Kirche und die von ihr geleiteten Katholiken als Teil der
Gesellschaft verstanden, der sich in Anlehnung an ein Bibelwort1 dialektisch

zwar in dieser «Welt», aber «nicht von dieser Welt» betrachteten.
Es ging der Kirche und ihren Anhängern darum, die Integrität des

katholischen Glaubens und der katholischen Weltanschauung in einer
nach ihrem Dafürhalten antireligiösen oder zumindest areligiösen
Umgebung zu erhalten und die Autonomie der Institution Kirche gegen
Übergriffe des als weltanschaulichen Antipoden angesehenen freisinnig
dominierten Bundesstaates zu schützen. In dieser Perspektive bestand
die primäre Aufgabe der katholischen Subkultur darin, die kulturelle
Identität des Katholizismus als weltanschaulich fundiertem
Sozialgebilde zu erhalten. Die Teilgesellschaft kann also als Versuch angesehen

werden, in der modernen säkularisierten Welt die Werte jener kulturellen
Identität zu konservieren, die in den Augen der klerikalen und laikalen
Elite das «Wesen» des Schweizer Katholizismus ausmachten.

1 Joh., 18, 36.

182



Die Subgesellschaft entsprach so dem Bedürfnis der sich im Bundesstaat

unterlegen fühlenden Katholiken nach Solidarität in der eigenen

Gruppe, die sich gegenüber der andersartigen, sie diskriminierenden Umwelt

zumindest gleichwertig, wenn nicht überlegen vorkam. Sie half dem

einzelnen Katholiken, sich in der modernen Gesellschaft mit ihren
verschiedenen, sich konkurrenzierenden Gruppen und Zielen geistig zu
orientieren. Mit andern Worten: sie bot den einzelnen Katholiken ein

Interpretationsschema, an dessen Werten und Normen sie sich orientieren

konnten. Das Katholischsein hatte somit nicht nur und nicht einmal
in erster Linie mit den Lehrsätzen zu tun, die die hierarchische Kirchenleitung

und die amtskirchlichen Traditionen vorschrieben. Katholischsein

war vielmehr etwas Gesellschaftliches mit einem bestimmten sozialen

Milieu, das seinerseits durch ganz bestimmte Merkmale, das heißt Werte,
Normen und Verhaltensweisen geprägt war.

Der katholischen Subkultur kamen unter diesem Aspekt zunächst

defensive, dann aber auch offensive Aufgaben zu. Im Vordergrund standen

die Bewahrung des orthodoxen katholischen Glaubens und der rechten

katholischen Weltanschauung. Über diese defensiv ausgerichteten
Bemühungen hinaus, die Existenz der eigenen wahren und
«alleinseligmachenden» Gemeinschaft auch in der modernen pluralistischen Gesellschaft

zu sichern und die Gläubigen vor dem Unglauben zu schützen,
verbanden die Träger der Sondergesellschaft offensive Zielsetzungen. Diese

bestanden allgemein gesagt darin, die gesamte Gesellschaft nach den

Grundsätzen und Prinzipien der eigenen katholischen Doktrin zu gestalten

und die kirchlich promulgierten Normen soweit als möglich in
zwingendes staatliches Recht überzuführen. So gesehen strebten die Mitglieder

der katholischen Subkultur zwischen den beiden Vatikanischen
Konzilien, soweit dies in der praktischen Politik möglich war, eine Rekatho-

lisierung der gesellschaftlichen Normen und Institutionen an, was sie

mit den Formeln vom «christlichen Staat» oder von der «christlichen
Politik» andeuteten.

3.2. Emanzipationsthese: die katholische Subkultur als Instrument zur
Verbesserung der politisch-sozialen Minderheitsposition der Schweizer

Katholiken im Bundesstaat

3.2.1. Minoritäten in einer pluralistischen Gesellschaft

Das Identitätsmodell zur Erklärung der Entstehung der katholischen
Subkultur ist eng mit theoretischen Ansätzen verbunden, die hier Eman-

183



zipationsthese genannt werden. Die Emanzipationsthese bildet gleichsam

die komplementäre Ergänzung zur skizzierten Identitätsthese. Doch,
was ist damit gemeint1

Kulturell bestimmte Identitätsgruppen, die sich auf ein religiöses
Glaubensbekenntnis und auf eine religiös fundierte Weltanschauung
berufen, kommen in der sozialen Wirklichkeit des Lebens nicht als

abstrakte Einheiten vor. Sie sind im praktischen Leben in konkrete soziale

Kontexte hineingestellt und spiegeln damit ganz bestimmte soziale Interessen

wieder, seien diese nun machtpolitischer, wirtschaftlicher oder

prestigemäßiger Natur. Wenn dem so ist, liegt die Hypothese auf der

Hand, daß diejenigen, die für die kulturelle, das heißt zum Beispiel für
die religiöse Identität einer bestimmten sozialen Gruppe einstehen,
damit in der Regel auch die soziale Stellung der Träger dieser kulturellen
oder religiösen Werte in der Gesellschaft verteidigen oder verbessern

wollen. Diese Hypothese trifft vor allem dann zu, wenn es sich bei der
betreffenden Gruppe um eine Minderheit handelt, wobei die Minderheit
nicht durch die zahlenmäßige, sondern durch die soziale Stellung
bestimmt wird.

Minderheitenkonflikte führen auf der einen Seite dazu, daß sich die

soziologisch unterlegene Gruppe in einer eigenen, nach außen abgesicherten

Sondergesellschaft organisiert und dort die eigene Gruppe im
Wettbewerb mit den andern Gruppen favorisiert. Auf der andern Seite hat
eine derartige Ausgangslage zur Folge, daß die Minderheit, die mit ihrer

Machtposition unzufrieden ist, ihre Unterprivilegierung oder

Diskriminierung ändern möchte. Minderheitenkonflikte sind daher immer auch

Auseinandersetzungen um die Umverteilung sozialer Güter, das heißt
um Macht, Reichtum und Sozialprestige. Relativ geschlossene
gesellschaftliche Gruppen, die zu den verfügbaren Positionen und Ressourcen

in der Gesellschaft beschränkten oder gar keinen Zugang haben, kämpfen
mit der dominanten Gruppe oder mit den dominanten Gruppen um diese

sozialen Positionen und Vorteile.
Die skizzierte Gruppenstrategie des Wettbewerbs und Konflikts kann

nicht ganz verhindern, daß die Minderheit stets einem Assimilationsdruck

vonseiten der dominierenden Mehrheit ausgesetzt ist. Die Minorität
steht vor der schwierigen Aufgabe, sich an die andersartige, von der

1 Hinweise zum folgenden Kapitel verdanke ich u. a. J. M. G. Thurlings, De
Wankele Zuil. Nederlandse Katholieken tussen assimilatie en pluralisme, Nijmegen
1971.

184



herrschenden Mehrheit geprägten Umwelt anzupassen, ohne dabei ihre
kulturelle Identität in den wesentlichen Elementen aufzugeben. Die
Minderheit muß sich assimilieren und gleichzeitig einer völligen
Assimilation widerstehen. Ein Ausweg aus diesem Dilemma besteht darin,
daß die Minderheitsgruppe nicht aus der andersartigen Gesellschaft

emigriert, sondern als Bestandteil dieser Gesellschaft eine Teil-Gesellschaft,
das heißt eine Sub-Gesellschaft bildet und von diesem subgesellschaftlichen

Refugium aus in der Gesamtgesellschaft agiert.
Die Minderheit befindet sich auf einer ständigen Gratwanderung

zwischen Anpassung und Widerstand. Das konkrete Verhalten der
Minderheitsgruppe hängt auf der einen Seite von der Konzeption ab, die die

Minderheit von ihrer spezifischen kulturellen Identität im Unterschied

zur sozialen Umwelt der herrschenden Mehrheit besitzt und auf der
andern Seite von der Lagebeurteilung, die die Minderheit von ihrer
politischen Machtstellung und damit auch von ihrem Bedrohtsein durch die

Mehrheit vornimmt.

3.2.2. Die katholisch-konservative Minderheit im freisinnigen Bundes¬

staat

Die hier skizzierten Ansätze zum Emanzipationsmodell können dazu

beitragen, die Geschichte der katholisch-konservativen Minorität im
freisinnig dominierten Bundesstaat zu beschreiben und zu erklären. Die
1848 gegründete und in ihren verfassungsmäßigen Grundelementen heute
noch bestehende moderne Schweiz brachte den definitiven Übergang
vom Staatenbund zum Bundesstaat und in der Folge davon die zunehmende

Stärkung der Bundeskompetenzen zum Nachteil der Kantone.
Die Schwächung der Kantone frustrierte vor allem den kirchlich gesinnten

katholischen Bevölkerungsteil, der in einzelnen Kantonen solide

Mehrheitsstellungen, im freisinnig regierten Bundesstaat jedoch eine

Minderheitsposition einnahm. Die Minderheitssituation dieser sogenannten

«katholisch-konservativen» Partei- und Kirchenrichtung wurde 1847

durch die politisch-militärische Niederlage im Sonderbundskrieg akzentuiert.

Die katholisch-konservative Opposition gegen die Modernisierung
der Alten Eidgenossenschaft, die mit der Gründung des Sonderbunds
1845 in letzter Konsequenz auf eine Restauration alteidgenössischer
Ordnungsmodelle und damit auf eine subkulturell-territoriale Aufteilung der
Schweiz in eine katholisch-konservativ und - idealtypisch gesehen - in
eine freisinnig protestantisch geprägte Schweiz hinauslief, führta nicht

185



nur zu einem Bürgerkrieg, sondern auch zu einer machtpolitischen Niederlage

der katholisch-konservativen Parteirichtung.
Die Sonderbundsniederlage von 1847 brachte der katholisch-konservativen

Minorität ihre politisch-soziale Inferioritätsstellung beinahe

schockartig zum Bewußtsein. Sie hinterließ vor allem in den
katholischkonservativen Sonderbundskantonen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
ein tiefhegendes Trauma, das sich in einem sonderbaren Gemisch von
Inferioritäts- und Minderwertigkeitsgefühlen auf der einen Seite und

von Oppositions- und Trotzhaltungen gegenüber dem freisinnigen
Bundesstaat auf der andern Seite äußerte. Diese Reaktion, die unmittelbar
nach 1848 mehr den Charakter von Resignation denn von Opposition
annahm, wird verständlich, wenn man sich vor Augen hält, daß der
Bundesstaat damals eine ausschließliche Domäne des radikalen
Freisinns war und die bisherigen kantonalen Zentren der katholisch-konservativen

Schweiz nach der Sonderbundsniederlage unter radikal-freisinnige

Herrschaft gekommen waren.
Zur Erneuerung ihrer verlorenen politisch-sozialen Machtstellung in

der Eidgenossenschaft und in den Kantonen schlug die katholisch-konservative

Partei- und Kirchenrichtung zwei Wege ein: Erstens eroberte
sie sukzessive die politische Herrschaft in den alten katholischen
Stammlandkantonen zurück und baute diese Kantone zusammen mit den

Waldstätten zu katholischen Rückzugspositionen aus, in denen die
Allianz zwischen der den Kantonalstaat dominierenden konservativen
Politikerklasse und der katholischen Kirchenhierarchie den kirchentreuen
Kathohken ein sicheres Refugium im freisinnig regierten und dazu noch
mehrheitlich reformierten Bundesstaat bot. Zweitens nützte sie die in
der ganzen Eidgenossenschaft verfassungsmäßig gewährleistete Presse-

und Vereinsfreiheit aus und baute das katholisch-demokratische Vereins-,
Partei- und Zeitungswesen wieder auf.

Beide Defensivstrategien ergänzten einander als Typen subkultureller
Organisation. Sie bildeten zwei Organisationsmuster, die sich auch als

zwei verschiedene Entwicklungsphasen unterscheiden lassen. Stand in
den Jahrzehnten unmittelbar nach 1848 die Strategie der territorialen
Abgrenzung auf dem Boden der katholisch-konservativ dominierten
Kantonalstaaten im Vordergrund, so rückte die subkulturelle Organisation

auf der Basis von Vereinen und Parteien gegen die Jahrhundertwende

von 1900 und dann vor allem im 20. Jahrhundert in den

Vordergrund. Der Rückzug in die kantonalen Refugien der alten
katholischkonservativen Sonderbundskantone erwies sich angesichts der zuneh-

186



menden binnenschweizerischen Bevölkerungsbewegung und der
fortschreitenden Zentralisierung, Demokratisierung und Säkularisierung von
Staat und Gesellschaft als ungenügendes Mittel, um die Identität des

Schweizer Katholizismus zu bewahren und die Emanzipation der

Schweizer Katholiken in der Gesamtgesellschaft voranzutreiben. Die
konfessionelle Vermischung der Bevölkerung heß die staatlich-territoriale
Lösung in den Hintergrund treten. An die Stelle der territorialen
Abkapselung durch Kantone trat nun sukzessive die Abgrenzung durch
Vereine und Parteien. Der Klerus und die mit ihm verbundenen laikalen
Eliten bauten ein katholisch-konservatives Organisationswesen auf, um
die katholischen Volksmassen gegen die glaubens- und kirchenfeindlichen

Einflüsse der modernen Entwicklung abzuschirmen. Ob die
katholisch-konservativen Föderalisten wollten oder nicht, der Bundesstaat

präsentierte sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt mehr und mehr als

fundamentaler Rahmen für das gesellschaftliche Leben der modernen Schweiz.

In diesem Bundesstaat war aber der radikale Freisinn die dominante und
tonangebende Sozialgruppe, die die Herrschaft im politischen Machtkartell

der Eidgenossenschaft inne hatte und die Normen, Werte und

Leitvorstellungen der nationalen politischen Kultur bestimmte.
Wenn man sich diese politisch-soziale Machtlage vor Augen hält,

erstaunt es nicht, daß die kirchentreuen konservativen Katholiken im
freisinnigen Bundesstaat Diskriminationen ausgesetzt waren. Die
weltanschaulich-religiösen Unterschiede zwischen der freisinnigen Herrschaftsgruppe

und der katholisch-konservativen Minorität bestimmte die soziale

Position der jeweiligen Parteigänger in der schweizerischen Gesellschaft.

Spitzenpositionen wurden in der Regel den Mitgliedern der herrschenden

Mehrheit vorbehalten. Mit andern Worten bedeutet das : die kulturellen
Verschiedenheiten des katholisch-konservativen Milieus fielen auf der

Ebene des Bundesstaates in vielen Bereichen mit den sozioökonomischen
und politischen Ungleichheiten zusammen. Konfessionell-politische
Unterschiede hatten politisch-soziale Disparitäten zur Folge. Auch wenn die

moderne Entwicklung die kulturellen Differenzen zwischen dem
dominanten Freisinn und dem minoritären politischen Katholizismus im
Verlaufe der Jahrzehnte ausglich, bestand das traditionelle Machtgefälle
zwischen freisinniger Mehrheit und katholisch-konservativer Minderheit
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein weiter. Die faktischen Diskriminationen

kamen nach außen zum Beispiel darin zum Ausdruck, daß die

kirchentreuen Katholiken nicht nur in den staatlichen Behörden der
bundesstaatlichen Exekutive, Legislative und Judikative, sondern auch

187



in der eidgenössischen Verwaltung, in der Armee und in den

Spitzenpositionen der nationalen Wirtschafts- und Kulturwelt untervertreten,
wenn nicht zeitweise sogar ausgeschlossen waren. Die Diskriminations-
tendenz manifestierte sich auch in den gegen die katholische Kirche
gerichteten Ausnahmebestimmungen der Bundesverfassung. Neben
andern Artikeln wurden vor allem die Jesuiten- und Klosterartikel, die in
der Gründungs- und Aufbauzeit der modernen Schweiz als freisinnig
inspirierte Staatsschutzartikel in das Grundgesetz hineinkamen, von
den Anhängern der katholischen Subkultur nicht nur als Einmischung
in die Autonomie ihrer Kirche, sondern auch als Affront gegen den

gesamten katholischen Volksteil empfunden und immer wieder gebrandmarkt.

Mit der Minoritätsstellung waren schließlich auch Vorurteile
verbunden, die die kirchentreuen Katholiken als «Ultramontane» und als

«Sonderbündler» stigmatisierten. Sie wurden als «Römlinge» und
«unzuverlässige Patrioten » taxiert, die den konfessionellen Frieden störten und
die politische Einheit des schweizerischen Vaterlandes bedrohten.

Im 19. Jahrhundert standen die konservativen und kirchentreuen
Katholiken als soziale und politische Minderheit außerhalb des

politischen Machtkartells und der sozialen Zentren der Eidgenossenschaft.
Sie bildeten damals im schweizerischen Bundesstaat so etwas wie

«Eidgenossen zweiter Klasse» die von der herrschenden freisinnigen Mehrheit

im politischen System als oppositionelle Minderheit mehr schlecht
als recht geduldet waren. Der mit diesen Diskriminationen verbundene
Druck vonseiten der freisinnigen Mehrheit verstärkte nach innen die
Kohäsion und die Solidarität der Minderheitsgruppe. Als Reaktion auf
die Benachteiligung und Unterdrückung entwickelten die Katholisch-
Konservativen ein kollektives und solidarisches Gruppenbewußtsein und
begannen die kulturelle, das heißt konfessionell-politisch begründete
Eigenart gegenüber der herrschenden Umwelt zu betonen. Sie fingen an,
sich nach außen abzuschließen, indem sie sich intern organisierten. Als

organisierte Sozialgruppe waren sie besser in der Lage, ihre Interessen
in der schweizerischen Gesellschaft wahrzunehmen und für die katholische

Sache aufzutreten. Zentrale Anliegen dieses gesellschaftspolitischen
Engagements waren die Postulate der Gleichberechtigung und der Parität.

Diese Forderungen symbohsierten wie keine andern den Kampf des

pohtischen Schweizer Katholizismus gegen die Benachteiligungen durch
die herrschende Partei des Freisinns. Sie machten den Wunsch des

katholischen Volksteils nach Emanzipation in der schweizerischen
Gesellschaft deutlich.

188



Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die katholische Sondergesellschaft

zu einem guten Teil auf die Unterprivilegierung der katholischen
Minderheit durch das herrschende politische System des Freisinns
zurückzuführen ist. Sie spiegelte organisatorisch das Bestreben der diskriminierten

Minderheit wieder, diese Benachteiligung aufzuheben, sich zu
emanzipieren und bei der Verteilung der sozialen Güter in gleicher Weise
wie die herrschende Mehrheitsgruppe berücksichtigt zu werden. An dieser

Feststellung ändert sich auch dann nichts, wenn man die dominante
Stellung des politischen Katholizismus in den alten Sonderbundskantonen

in Betracht zieht. Von ihrer Funktion her gesehen hatten diese

kantonalen Bollwerke der katholisch-konservativen Stammlande im
Bundesstaat ähnliche Aufgaben wie die nationalen Volksorganisationen
der Vereine und Parteien. Wie diese traten sie für die katholische Sache

in der schweizerischen Gesellschaft ein. Sie stellten Subkulturen auf
territorialem Fundament dar, während die nationalen Volksorganisationen

auf der Basis von Vereinen und Zeitungen für die Sache der
katholisch-konservativen Schweizer eintraten.

4. Primat der religiösen Weltanschauung oder der politischen
Interessen

Die Entwicklung der jüngsten Gegenwart mit ihren verstärkten Nivel-
lierungs- und Zentralisierungstendenzen hatte zur Folge, daß sich die

politischen Subkulturen mehr und mehr anglichen l. Die weltanschaulichen

Differenzen, die bei der Entstehung der Subkulturen noch
eindeutig im Zentrum gestanden hatten, verloren sukzessive ihren realen
Gehalt und nahmen mehr und mehr symbolischen Charakter an.

Waren die Konflikte zwischen der herrschenden Kultur des freisinnigen
Radikalismus und der minoritären Subkultur des politischen Katholizismus

im 19. Jahrhundert noch im wörtlichen Sinne «Kulturkämpfe» auf
religiös-politischer Basis, so ging der religiös-weltanschauliche Charakter
dieser Auseinandersetzungen im 20. Jahrhundert und hier vor allem
nach dem Zweiten Weltkrieg deutlich zurück. Es wäre allerdings falsch,

zu glauben, daß es in den klassischen Konflikten des 19. Jahrhunderts
zwischen dem Freisinn und dem politischen Katholizismus einzig und

1 Für diesen Teil war mutatis mutandis anregend der Sammelband : N. Glazer
und D. P. Moynihan (Hrsg.), Ethnicity, Cambridge Mass. 1976.

189



allein um religiös-kirchliche oder weltanschauliche Fragen ging. Religiöse
Gefühle und weltanschauliche Werte wurden seit jeher hüben und drüben

für die eigene Sache eingesetzt, um materielle Interessen zu kaschieren.

Gesamthaft gesehen macht es jedoch den Anschein, als ob die eidgenössische

Politik im halben Jahrhundert von 1830 bis 1880 von
weltanschaulich-ideologisch geprägten Konflikten dominiert worden wäre. Fragen

der Schule, der Ehegesetzgebung, des Strafrechts, aber auch das

damit verbundene Verhältnis von Föderalismus und Zentralismus standen

damals im Vordergrund der sozialen und politischen Auseinandersetzungen.

Diese und ähnliche Probleme bewegten auch nach 1880 die

Politik; sie standen aber nicht mehr im Mittelpunkt der Konflikte. Im
Laufe der Zeit fand eine Gewichtsverlagerung statt. Die Ökonomisierung
der eidgenössischen Politik brachte neue Probleme und neue Fragen aufs

Tapet.
Die Entideologisierung der Politik führte zu einer langsamen Befriedung

der traditionellen pohtischen Gegenspieler. Für die politischen
Subkulturen verlor die weltanschaulich-religiöse Fundierung als Basis

der kulturellen Identität an Bedeutung. Sie verschwand allerdings nicht
völlig von der Bildfläche ; die religiös-weltanschauliche Identität machte
einen Wandel durch. In den Vordergrund rückten nun anstelle der
weltanschaulichen Ideen die materiellen Interessen der Träger der
entsprechenden Weltanschauungen. Damit erhielt der ursprünglich
religiösweltanschaulich geprägte «Kulturkampf» stärker als in den ersten
Jahrzehnten des Bundesstaates eine weltlich-politische Dimension. Es ging
nun nicht mehr in erster Linie (wenn dies überhaupt je der Fall gewesen
war) um abstrakte Prinzipien, sondern um konkrete materielle Interessen.
Die Konflikte blieben zwar an ihrem Fundament prinzipieller Natur:
Konflikte zwischen Weltanschauungen, die letztlich umfassende Wahrheit

für sich beanspruchten. In der praktischen Pohtik drehten sie sich
aber vor allem um soziale und wirtschaftliche Interessen, kurz: um
politische Vorteile, um die die einzelnen weltanschaulich fundierten
Subkulturen miteinander konkurrenzierten. Konkret ging es also dem
pohtischen Katholizismus um das Recht des katholischen Volksteils, an
denselben politischen, sozialen und wirtschaftlichen Möglichkeiten in der
schweizerischen Gesellschaft teilhaben zu können wie die freisinnige
Mehrheit.

Der Hinweis auf die materiellen Komponenten der Auseinandersetzungen

zwischen den politischen Subkulturen darf nicht dazu verleiten,
die ideellen Elemente zu vernachlässigen. Es macht gerade das Spezi-

190



fikum der katholischen Subgesellschaft aus, daß die weltanschaulichreligiösen

Elemente ihren primären Platz zumindest grundsätzlich
beibehielten. Die Katholiken waren nach der Gründung des Bundesstaates
in der nationalen Gesellschaft diskriminiert, weil sie katholisch waren.
Sie waren nicht katholisch, weil sie diskriminiert waren. Allerdings gab
es auch so etwas wie einen Trotzkatholizismus, der in erster Linie wegen
dieser Diskriminierung Bestand hatte und sich deswegen immer wieder

neu reproduzierte. Weil die Katholiken diskriminiert waren, sahen sie

sich gezwungen, als Katholiken, das heißt als katholische Minderheit in
der Gesellschaft aufzutreten und damit ihre katholische Identität zu
betonen. Wenn diese Annahmen stimmen, verlor die katholische Iden-
tät für die Mobilisierung der katholischen Minderheit keinesfalls an
Bedeutung. Im Gegenteil, die kulturelle und damit religiöse Identität
des katholischen Konfessionsteils wurde zum Vehikel, mit dessen Hilfe
die politisch-materiellen Emanzipationsforderungen eingebracht werden
konnten. Sie gab den gesellschaftspolitischen Postulaten der
katholischen Minderheit die philosophische, wenn nicht die religiöse
Legitimation. So wurde die letztlich religiöse und in einem gewissen Sinne
theoretische Grundlage der kulturellen katholischen Identität zu einem
effizienten Instrument, um die katholische Minderheit für praktischpolitische

Ziele zu organisieren und zu mobilisieren.

5. Zusammenfassung und Schlußthesen

In diesem Beitrag gingen wir den historischen Voraussetzungen und
Bedingungen nach, die zur Entstehung der katholischen Subkultur in
der modernen Schweizer Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts geführt
haben. Im weitern fragten wir uns, welche Funktionen diese Subgesellschaft

in der schweizerischen Gesellschaft erfüllt hat. Abschließend
können wir die Ergebnisse dieser Untersuchung in drei Thesen
zusammenfassen :

Erstens die Identitätsthese: Die katholische Subkultur geht auf die

Veränderungen zurück, die Religion und Kirche in der modernen Gesellschaft

durchgemacht haben. Sie stellt einen Versuch dar, die
Wertvorstellungen und in einem weiteren Sinne auch die religiös-kulturelle
Identität des Schweizer Katholizismus als gesellschaftliche Größe in der
modernen säkularisierten und demokratischen Welt zu bewahren und

191



für deren Erhaltung in der pluralistischen Gesellschaft politisch
einzustehen.

Zweitens die Emanzipationsthese: Die Entstehung der katholischen
Subkultur hängt mit der besonderen sozialen Lage des Schweizer
Katholizismus im modernen schweizerischen Bundesstaat des 19. und 20.

Jahrhunderts zusammen. Vereinfacht gesagt kann man diese Lage als

Minderheitensituation kennzeichnen. Vor diesem gesellschaftlich-politischen
Hintergrund kam der katholischen Subgesellschaft die Aufgabe zu, die

Benachteiligungen der katholisch-konservativen Minorität in der
schweizerischen Gesellschaft abzubauen und auf dem Wege einer organisierten
Teilgesellschaft für die Gleichberechtigung der unterprivilegierten
Minderheit gegenüber der oder den dominanten Gesellschaftsgruppen
aufzutreten.

Drittens: die Identitäts- und die Emanzipationsthese sind einander

ergänzende und komplementäre Teile eines einzigen Erklärungsmodells.
Beide Thesen bringen einen Teilaspekt des Gesamtphänomens zur
Sprache und erlauben erst zusammen, das heißt durch die umfassende

Perspektive eine Annäherung an die gesellschaftliche Totalität dessen,

was hier «Schweizer Katholizismus» genannt wird. Mit andern Worten:
die beiden Aspekte können in der sozialen Wirklichkeit des Schweizer

Katholizismus nicht voneinander getrennt werden und laufen zeitlich
und räumlich neben- und durcheinander. Bei einer historischen Prozeßanalyse

läßt sich allerdings feststellen, daß die Emanzipationsbestrebungen

die Identitätstendenzen in ihrem Schwergewicht zeitlich ablösen.

Man könnte vielleicht formulieren: die Identität ist die Grundlage, die

Emanzipation das Ziel der katholischen Subkultur.
Wenn diese Hypothese stimmt, kann die Geschichte des pohtischen

Katholizismus in der modernen Schweiz letztlich als eine Geschichte um
Herrschaftspositionen in dieser Gesellschaft beschrieben werden - als

einen Kampf um Interessen und Vorteile, seien diese nun politischer oder

sozialer, ökonomischer oder kultureller Art, wobei die weltanschauliche

Identität des Schweizer Katholizismus als gesellschaftlich-politischer
Minorität die Richtung und auch die Natur dieses Interessenkonfliktes
bestimmte.

192


	Identität und Emanzipation einer konfessionell-politischen Minderheit : sozialgeschichtliches Modell zur Entstehung der katholisch-konservativen Subkultur im schweizerischen Bundesstaat

