
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 72 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Helvetia Sacra. Abt. V, Band 1: Der Franziskanerorden. Die Franziskaner,
die Klarissen und die regulierten Franziskaner-Terziarinnen in der Schweiz,
die Minimen in der Schweiz. Redigiert von Brigitte Degler-Spengler. Bern,
Francke, 1978. 805 S.

In großen Zügen schreitet das Unternehmen der «Helvetia Sacra» voran
und in rascher Folge erscheinen gewichtige Bände (vom Umfang wie vom
Inhalt her) zur kirchlich-monastischen Geschichte der Schweiz: waren es
1976 der Jesuiten-Band und 1977 der Kollegiatstift-Band, so liegt seit
Sommer 1978 der Band über die Franziskaner, Klarissen, regulierten Ter-
ziarinnen und Minimen vor. Der sog. «Franziskaner-Band», dessen

Entstehungsgeschichte bis 1965 zurückreicht, verdankt seine Existenz
weitgehend der umsichtigen Planung und Leitung durch Brigitte Degler-Spengler.

«Erleichterten Herzens», wie sie im Vorwort bekennt, übergibt sie den
Band nach den langen Jahren der Beschäftigung mit ihm der Öffentlichkeit.

Damit erhält der vor vier Jahren erschienene Band über die Kapuziner
und Kapuzinerinnen seine notwendige Ergänzung und die der Ordensfamilie

des Franz von Assisi gewidmete Abteilung V ihren Abschluß.
Entsprechend den vier behandelten Ordenszweigen gliedert sich das zu

besprechende Wrerk in vier Teile: den Artikeln über die zwanzig
Franziskanerklöster, die sieben Klarissen- bzw. Colettinnenklöster, die drei
regulierten Terziarinnenklöster und die beiden Niederlassungen der Minimen
in der Schweiz wird jeweils eine allgemeine Einführung in die Ordensge-
schichte und die besonderen schweizerischen Verhältnisse sowie eine
Bibliographie vorangestellt; bei den Franziskanern kommt dazu noch die
Darstellung der in Frage kommenden Provinzen mit den Provinzialenlisten.

Der erste und - mit rund 500 Seiten - umfangreichste Teil des Werkes
befaßt sich mit den Franziskanern, dem Ersten Orden des heiligen Franz.
Auf die Einleitung in die Entstehung und Geschichte des Ordens aus der
Feder von P. Rainald Fischer OFMCap. folgt die Darstellung der die Schweiz
betreffenden Ordensprovinzen mit den ihnen zugeordneten Konventen.
In den ersten Jahrhunderten gehörten die Schweizer Franziskanerklöster
drei verschiedenen Provinzen an, der oberdeutschen, burgundischen und
mailändischen. Als sich der Orden im Spätmittelalter in die Konventualen
und Observanten aufspaltete und die Observanten eigene Provinzen errichteten,

verdoppelte sich deren Zahl. Dazu kam im Tessin um 1600 der Zweig

370



der Reformaten und im 18. Jh. eine Neueinteilung der Provinzen in
Oberitalien, ferner 1939 die Errichtung einer eigenen Schweizer Konventualen-
provinz, sodaß insgesamt zehn Provinzen mit ihren Obern zu berücksichtigen
waren. Besondere Erwähnung verdient der Abschnitt über die oberdeutschen
Provinzen (Brigitte Degler-Spengler) sowie die Einführung in die
Franziskanerprovinz Burgund (Josef Zwicker), die beide insofern Neuland
betreten, als entsprechende frühere Darstellungen aus dem 19. bzw. 17. Jh.
stammen. Hier werden Zusammenhänge sichtbar gemacht und neue Erkenntnisse

vermittelt, die über den Rahmen von bloßen Handbuchartikeln hinausgehen.

Wir nennen etwa die Ausbreitung des Ordens diesseits der Alpen im
13. Jh., seine Stellung im abendländischen Schisma, seine Rolle in den
Konzilien des 15. Jh., das Ringen um die Armutsfrage und um die «authentische»

Nachfolge des Franz von Assisi, das wie ein roter Faden die
Geschichte der franziskanischen Bewegung durchzieht, immer in Verbindung
gesetzt zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in ihrer hauptsächlich
städtischen Umwelt. Was die Einleitungen in die Provinzen in der Zusammenschau

darbieten, findet man in der Geschichte der einzelnen Klöster im
Besonderen wieder. Von den zehn zur oberdeutschen (Straßburger) Provinz
gehörenden Barfüßerklöstern sind außer zweien (Königsfelden, gegr. 1309
als dem Klarissenkloster untergeordnete Niederlassung, und Werthenstein,
gegr. 1630/36 im Zuge der nachreformatorischen Wallfahrt) alles städtische
Gründungen des 13. Jh.: Basel (gegr. 1231/38), Zürich (um 1240), Bern
(1251/55), Schaffhausen (nach 1250), Freiburg (1256), Luzern (1240/69),
Burgdorf (1280) und Solothurn (um 1280). Die Barfüßer standen von Anfang
an in enger Interessenverbindung mit den aufstrebenden Städten, sie waren
wie geschaffen für die Seelsorge der rasch wachsenden Bevölkerung, sie

waren aber auch ein nützliches Werkzeug in der Hand der städtischen
Bürgerschaft gegen die Macht des Pfarrklerus und der offiziellen Kirche.
In diesem Spannungsfeld von Seelsorge, politischem Einfluß und Abgrenzung

gegenüber dem Weltklerus bewegte sich praktisch die Geschichte jeden
Franziskanerklosters. Beim Vergleich der einzelnen Klosterartikel und
Biographien fällt in diesem Zusammenhang auf, wie unterschiedlich bezüglich
Umfang und Gehalt sie sich hier präsentieren; vielleicht besteht -
abgesehen vom verschiedenweit gediehenen Forschungsstand - ein innerer
Zusammenhang mit der Bedeutung und dem Einfluß eines Konventes in der
betreffenden Stadt? Ein weiterer Aspekt, den ich herausgreifen möchte, ist
die geistig-kulturelle Rolle der Franziskaner im städtischen Leben
vorwiegend des Spätmittelalters. Besonders wird das sichtbar in den
biographischen Notizen über die Klosteroberen, die Guardiane. Dank des häufigen
Wechsels in diesem Amt kann eine große und repräsentative Anzahl von
Barfüßern in ihrem Wirken beobachtet werden, auch solche, die mehr als
Lesemeister, Prediger und Gelehrte hervortraten und nur zufällig einmal
das eher organisatorisch wichtige Amt eines Guardians bekleideten: Allein
für die Zeitspanne von 1400 bis ca. 1530 werden für die acht oben genannten
Konvente ungefähr hundertvierzig Klostervorsteher untersucht. Zu den
hervorragendsten von ihnen gehören Friedrich von Amberg, Guardian in
Freiburg und Provinzial der oberdeutschen Ordensprovinz, Konrad Grütsch

371



und Jean Joly (Guardiane in Freiburg), Johannes Pauli (Bern) und Konrad
Pellikan (Basel). Ihre Weltgewandtheit und Mobilität - gerade die Gescheitesten

und Tüchtigsten unter ihnen wechselten im Gegensatz zum be-
pfründeten Weltklerus häufig das Amt und den Ort, die politischen Grenzen
der Alten Eidgenossenschaft spielten dabei kaum eine Rolle - erhöhte zudem
ihre Wirksamkeit und förderte den geistigen Austausch zwischen den Städten.

Der erbitterte Kampf zwischen den Konventualen und den Observanten
um die richtige franziskanische Lebensform zog sich durch das ganze 15.

Jh. hin und schwächte den Orden derart, daß er der Reformation nur wenig
Widerstand bieten konnte und die meisten Niederlassungen verlor; oft
waren gerade Franziskaner die Wegbereiter und Bahnbrecher der
Reformation. Allein in Freiburg und in Luzern konnten sich die Barfüßer ohne
Unterbruch halten, doch wohl nur dank der obrigkeitlichen Entscheidung
für den alten Glauben; sie büßten auch hier ihre einst führende Stellung
ein zugunsten der neuen, nachreformatorischen Orden der Kapuziner und
Jesuiten. Aus den Guardianlisten der Neuzeit ist besonders Gregor Girard
(Freiburg und Luzern) hervorzuheben, ein Philosoph und Pädagoge von
hohem Rang, zugleich ein tüchtiger Organisator der Provinz in den Stürmen
der ersten Hälfte des 19. Jh. Die westschweizerischen, der burgundischen
Provinz angehörenden Klöster von Lausanne (gegr. um 1258), Genf (um
1266), Grandson (1289/98), Nyon (1295/96) und Morges (Colettanerkloster,
1497/1500) hielten alle dem Ansturm der Reformation nicht stand. Günstiger
waren die Zeitumstände für die tessinischen Franziskaner (je zwei
Niederlassungen der Konventualen und Observanten in Lugano und Locarno),
sie konnten bis ins 19. Jh. überleben.

Der zweite Teil des Bandes ist den Klarissen in der Schweiz gewidmet.
P. Theophil Graf OFMCap. f zeichnet in der Einleitung ein vorzügliches
Bild der Entstellung und Entfaltung dieses Zweiten Ordens des heiligen
Franz. Auf dem Boden der heutigen Schweiz entstanden im 13. Jh. drei
Klarissenklöster: Paradies bei Schaffhausen, eine Gründung Graf Hartmanns
des Älteren von Kyburg (1257), St. Clara in Basel (vor 1268) und Gnadental
ebenfalls in Basel (1289). Dazu kam 1309 Königsfelden als habsburgische
Gedächtnisstiftung für den Mord an König Albrecht L; die besondere
Stellung Königfeldens während des 14. Jh. als «bevorzugtes
Familienmausoleum» (S. 564) der Habsburger und als Wahrerin auch der politischen
Interessen Habsburgs in den Vorderen Landen findet ihren Ausdruck in
der kulturellen Hochblüte und im Wirken der beiden Königinwitwen Eli-
sabet hund Agnes. Die Westschweiz - bisher ohne Frauenklöster des

Franziskanerordens - wurde im 15. Jh. von der Reformbewegung der Colette
von Corbie erfasst, dieser verdanken drei Klöster ihr Entstehen: Vevey
(1422/24), Orbe (1426/30) und Genf (1474); dabei gingen erste Anregung
und Hilfe für alle drei Gründungen vom savoyischen und benachbarten
Hochadel aus. Wie bei den adeligen Stiftern und Gönnern nicht anders zu
erwarten, waren die Klarissenklöster in ihrer überwiegenden Mehrheit reich
ausgestattet und (im Gegensatz zu den Barfüßern) von Töchtern des Adels
und des städtischen Bürgertums besiedelt. Die Reformation vermochten
sie nicht zu überstehen, obwohl sie ihrer Aufhebung an mehreren Orten

372



erbitterten Widerstand entgegensetzten. Dafür steht die (von Ansgar
Wildermann bearbeitete) Geschichte der Colettinnenklöster Orbe und Vevey
als bewegendes Beispiel : bei Nacht und Nebel wurden die Frauen vertrieben,
und sie mußten eine mehrfache Odyssee über den Genfersee erdulden, schutzlos

den wechselnden politischen Machtverhältnissen ausgesetzt. In der
Gegenreformation gelang als einziges die Wiederherstellung des Klosters
Paradies im Kanton Thurgau.

Der dritte Teil des «Franziskaner-Bandes» befaßt sich mit den regulierten
Franziskaner-Terziarinnen. In einer 50-seitigen Einleitung, die zum
Eigenständigsten des Bandes gehört, entwickelt Brigitte Degler-Spengler aus den
im Spätmittelalter noch undeutlichen Ansätzen heraus die großen Linien
der regulierten Terziarinnen : Am Anfang stehen Frauen des für Weltleute
bestimmten Dritten Ordens des heiligen Franziskus, die sich in offenen
Kommunitäten zusammenfanden und zum Teil klösterliche Gelübde ablegten,
anrhBegincnsamnungen nahmen oft zum Schutz ihrer Gemeinschaft die
Drittordensregel an und ließen sich von den Franziskanern geistlich
betreuen. Das Konzil von Trient versuchte nun, durch zunehmende
Einschließung diese Frauengemeinschaften unter bessere kirchliche Kontrolle zu
bringen. Der reformerische und zugleich vereinheitlichende Zwang zur
monastischen Klausur war auch ein Zwang zur Vermögensbildung und zu
existenzsicherndem Besitz, wodurch das ursprüngliche Armutsideal eine
gewaltsame Brechung und Wandlung erfahren mußte. Besonders erwähnenswert

ist der gegenüber der bisherigen Forschung neue Standpunkt der Studie,
nämlich die schweizerischen Terziarinnenklöster der Konventualen (Brem-
garten, Muotathal und Solothurn) im Zusammenhang ihrer Provinz (der
oberdeutschen Konventualenprovinz) und vergleichend abgehoben von der
konkurrierenden Pfanneregger-Reform der Kapuziner-Terziarinnen (cf.
Helvetia Sacra V/2) darzustellen. Dadurch gewinnt sie wichtige Einsichten
in die innerhalb der einzelnen Klöster ausgetragenen Kämpfe und in die
Rolle, welche der mit den Kapuzinern verbundene Nuntius dabei spielte.
Für jede weiterführende Beschäftigung mit der Tridentinischen Reform und
ihrer Verwirklichung in der monastischen Schweiz wird dieser Aufsatz eine
unentbehrliche Ausgangsbasis bilden.

Der vierte und letzte Teil des Bandes beschäftigt sich mit den Minimen,
einem von Franz von Paula im 15. Jh. gegründeten radikaleren Zweig der
franziskanischen Ordensfamilie. Dieser Reformorden hat während seiner
nur 100-jährigen Tätigkeit in der Schweiz die Klöster in Romont (1620-
1725) und Estavayer (1622-1728) errichtet, die beide von bescheidenem
Umfang waren und nur geringe Spuren hinterließen. Ihre Bearbeitung von
Hugo Vonlanthen für die «Helvetia Sacra» ist die bisher einzige Untersuchung
über die beiden Niederlassungen.

Das 800-seitige Werk wird durch ein feinmaschiges und zuverlässiges
Gesamtregister erschlossen (erstellt von Hermann Degler), das allein 60

doppelspaltige Seiten füllt. Abschließend möchte der Rezensent nur noch
einen Wunsch äußern: daß die historische Forschung möglichst bald von
dem in diesem Band der «Helvetia Sacra» angebotenen Reichtum Besitz
ergreift Ernst Tremp

373



Grundmann, Herbert: Ausgewählte Aufsätze, Teil 1, Religiöse Bewegungen,

Anton Hiersemann, Stuttgart 1976, xxvm-448S. (Schriften der Monumenta

Germaniae Historica, Band 25,1).

Die Monumenta Germaniae Historica wollen in drei Bänden eine Sammlung

von Aufsätzen ihres 1970 verstorbenen, früheren Präsidenten vorlegen.
Es sollen vor allem wichtigere Arbeiten, die heute schwerer zugänglich sind,
neu veröffentlicht werden. Drei Themenkreise, die zugleich die Hauptfor-
schungsgebiete Grundmanns waren, sollen berücksichtigt werden: Religiöse
Bewegungen im Mittelalter (I), Joachim von Fiore (II), Bildung und Sprache
(III). Der erste Band, eingeleitet durch eine Biographie Grundmanns von
A. Borst (1-25) und ein Gesamtverzeichnis des Schrifttums des Geehrten von
H. Lietzmann (26-37), vereint Beiträge zu recht verschiedenen Dimensionen
religiösen Lebens im Mittelalter: Eremitentum, Bettelorden und Entstehung
der Häresien. Daneben kann man aber klar zwei Interessenpole feststellen:
die Deutsche Mytsik (201-312) und die Ketzergeschichte (313-422).

Die Arbeit «Neue Beiträge zur Geschichte der religiösen Bewegungen im
Mittelalter» (38-92), vom Vf. selbst als Ergänzung zu seiner Studie «Religiöse

Bewegungen im Mittelalter» (1933, 1961) verstanden, ist sicherlich einer
der wichtigsten Aufsätze dieses ersten Bandes. Der Autor behandelt darin
zwei für das Thema grundlegende Aspekte, nämlich die Ordensgründungen
und die Ketzersekten im 12. Jahrhundert sowie das Verhältnis von Deutscher

Mystik, Beginentum und der Ketzerei des «freien Geistes». Sowohl
die Ordensgründungen wie auch die Entstehung der Häresien lassen sich
nicht allein durch das persönliche Genie ihrer Gründer erklären (40),
vielmehr gilt es, ihrer beider «Verzweigung aus der gemeinsamen Wurzel» (46)
zu beobachten, die «gemeinsamen Motive» (57) zu entdecken. Das neu
verstandene Ideal der vita apostolica spielt hier die entscheidende Rolle (cf. 58).
Es erklärt auch die häretischen Radikalisierungen (cf. 67). Dominikaner und
Franziskaner sind mit den Katharern und Waldensern «Antagonisten auf
gemeinsamer Bühne» (72). Das bedeutet aber letztlich, daß soziale Motivationen

gegenüber den religiösen Zielsetzungen nur eine untergeordnete Rolle
spielen können (cf. 73-77). In ähnlicher Weise, so führt der Vf. im zweiten
Teil seiner sehr langen Studie aus, müßte der Ursprung der Deutschen Mystik

im Zusammenhang mit den im 13. Jahrhundert aufkommenden religiösen

Frauenbewegungen gesehen werden (80-81). Zudem wäre zu beachten,
daß die häretische Bewegung des freien Geistes und die Deutsche Mystik
ebenfalls aus gleicher Wurzel entsprungen sind (88). Grundmanns These,
daß dieselben «religiösen Kräfte» gemeinsame Quelle recht verschiedener
Bewegungen sind, findet ihre Anwendung auch in den Arbeiten zur
Ketzergeschichte, von denen besonders «Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher
Anschauung» (313-327) zu erwähnen ist. Der Weg zu einer wirklich historischen

Betrachtung der Häresien führt über das Verständnis des Wesens der
katholischen Ketzerauffassung (236). Deshalb ist das Studium der Ketzerverhöre

(vgl. dazu 368-416) von besonderer Wichtigkeit, denn nur wer das
«reflektierende Medium, durch das uns alles Wissen von den Ketzern vermittelt
ist» (326) kennt, wer also die typischen Anschauungen der Orthodoxie unter-

374



sucht hat, ist imstande das je Eigene und Besondere zu entdecken. Nur so

könnte es auch gelingen «jede häretische Bewegung als eine verständliche
Seite der geistigen Gesamtbewegung ihrer Zeit zu begreifen» (314). Der Vf.
sieht ein alle mittelalterlichen Häresien verbindendes und gemeinsames Merkmal

im Versuch, ein ursprünglich-echtes Christentum zu leben: «Mais le

point de départ de tout hérésie est toujours (si je ne m'abuse) dans l'effort
pour comprendre et saisir les intentions originelles et authentiques du
christianisme» (419). - Das Problem des geschichtlichen Ursprungs der Deutschen

Mystik (dazu 243-268) ist nach Grundmann deshalb besonders wichtig,
weil weder die Reduktion auf die Scholastik, wie sie vor allem durch H.
Denifle eingeleitet wurde (245), noch die reine Texphilologie oder die
vergleichende Religionswissenschaft dieses Problem sachgerecht zu stellen
vermögen: Es geht um die einfache Frage, wer diese Mystiker waren und für
wen sie schrieben (247). Nach Grundmann ist es das Zusammentreffen zweier
religiöser Bewegungen, welches das Entstehen der sog. Deutschen Mystik
ermöglicht hat, nämlich das Beginentum und der Predigerorden, dem in der
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts die Schwesterseelsorge in besonderer
Weise anvertraut worden war. «Erst wenn man die religiösen Kräfte erkennt,
von denen diese Verwirklichung der Mystik ausgeht und getragen wird, tritt
die Deutsche Mystik aus den Abstraktionen der Philosophiegeschichte heraus
als eine konkrete Gestalt in der Geschichte der mittelalterlichen Religion
und Frömmigkeit» (261). Das bedeutet letztlich, daß die großen Mystiker
- Eckhart, Tauler, Seuse - eine Erlebnis- und Gedankenwelt zur Sprache
gebracht haben, die lange vor ihnen bereits erlebt worden war (263, 267).

Die Deutsche Mystik wäre demnach zu deuten als die Synthese erlebter
Frömmigkeit mit der theologischen Tradition der Scholastik (267-268).
Grundmanns Forderung in diesem 1933 entstandenen Artikel nach einem
historisch ausgeglichenen Verständnis der Mystik, nach einer Einordnung der
Mystik in ihre Umwelt (248), hat auch heute noch ihre Gültigkeit. Pius Künz-
les neue vorbildliche Edition von Heinrich Seuses Horologium sapientiae
(Freiburg 1977, Spicilegium friburgense 23) bringt den deutlichen Erweis
dafür, wie sehr Seuses Lehre aus dem inneren Bezug zur Tradition
dominikanischer Frömmigkeit lebt (vgl. dazu Op. cit. 84-104). Dank langer und
mühsamer Forschung gelingt es dem Editor dieses wichtigen Zeugnisses Deutscher

Mystik im Quellenapparat nachzuweisen, wie weit Seuses Schrifttum
in der Spiritualität seines Ordens verankert ist. Gegenüber dem Ansatz Grundmanns

möchte ich aber doch fragen, ob er den Beitrag der Philosophie nicht
unterschätzt, insbesondere deshalb, weil er von einer Trennung von Denken
und Erfahrung ausgeht, die gerade von Eckhart und seinen Schülern nicht
anerkannt worden ist, hingegen das Resultat einer besonderen Auffassung
von Philosophie und Wissenschaft darstellt. Was wollte Eckhart eigentlich
Ist es eine neue religiöse Praxis, welche ihn dazu veranlaßt hat, das Verhältnis

des Menschen zu Gott neu zu denken oder ist es nicht vielmehr eine neue
Weise dieses Verhältnis zu denken, welche zu einer neuen Praxis führen
mußte Von der Beantwortung dieser Frage hängt die Deutung der Deutschen

Mystik insgesamt ab. Trotz gewiß überzeugender, konkreter Hinweise
des Vf.s auf den Hintergrund dieser Bewegung bleibt sie gestellt. Zu ihrer

375



Beantwortung wäre auch jener philosophische Kontext zu beachten, aus dem
Eckharts Schriften hervorgegangen sind: die Deutsche Albertschule.

Nur aufgrund genauerer Untersuchungen dieser philosophischen Richtung,
und nicht allein im Vergleich mit dem Denken des Aquinaten, kann die Frage
beantwortet werden, welchen Beitrag die Philosophie, und zwar die
neuplatonische Tradition, zum Entstehen der Deutschen Mystik geleistet hat. Es
ist ebenso falsch, die religiös praktischen Hintergründe zu mißachten wie die
wirklich philosophischen Motive zu ignorieren. Zur Erhellung dieses gewiß
nicht einfachen Problemkomplexes wird, wie ich meine, die von K. Flasch
veranlaßte Gesamtausgabe der Werke Dietrichs von Freiburg OP, deren
erster Band, herausgegeben von B. Mojsisch, vorliegt (Hamburg 1977), einen
wichtigen Beitrag leisten. - Die 1935 erschienene Gesamtdarstellung der
«geschichtlichen Gestalt» Eckharts, 278-294, hätte in diesen Sammelband
nicht mehr aufgenommen werden sollen, da sie seit J. Kochs «Kritischen
Studien zum Leben Meister Eckharts» (jetzt in: J. Koch, Kleine Schriften,I,
Rom 1973, 247-347) wirklich überholt ist. So etwa weiß Grundmann nichts
von Eckharts erstem Lehraufenthalt in Paris (1293/94) oder behauptet
S. 290, Eckhart habe Albert den Großen nicht mehr gekannt. In mancher
Hinsicht anregender ist der vorerst überraschende Vergleich zwischen Dante
und Eckhart (295-312), deren Gemeinsamkeit darin besteht, daß beide ihrem
«Volk die erste eigene Sprachgestaltung geschenkt» haben (309). Ihre eigentliche

Bedeutung wird man nach dem Vf. erst wahrnehmen können, wenn man
ihr Schaffen als «Ausdruck von geistigen Mächten und geschichtlichen Kräften»

(303) auslegt, nicht aber wenn man lediglich ihre philosophische
Herkunft betrachtet (cf. 300). Mag sein, daß man über den Gehalt von Dantes
Schriften noch nichts gesagt hat, wenn man beispielsweise seine Beziehung
zum Averroismus aufgewiesen hat, trotzdem aber muß gefragt werden, ob
nicht die Einsicht in einen Gedanken und die Auseinandersetzung damit zum
Entstehen anderer Gedanken mehr beitragen als «geheime völkische Kräfte»
(cf. 306, 309, 310, 312) - Im Aufsatz «Mystik und Aufklärung im Mittelalter»
(269-277) stellt sich der Vf. die Frage, wie das gleichzeitige Auftreten von
Mystik und Averroismus zu verstehen sei. Gibt es nicht auch hier verborgene
Gemeinsamkeiten? «... viele Anzeichen sprechen dafür, daß eine einheitliche,
wenn auch sehr verschieden ausgestaltete Geistesströmung, in die sowohl
Elemente der averroistischen Aufklätung als auch Gedanken der
neuplatonischen Mystik eingegangen sind, diese Philosophen, Mystiker und Ketzer
im Deutschland des 14. Jahrhunderts trägt» (275-276). Nach Grundmanns
These wäre die Sekte der Brüder und Schwestern des freien Geistes so etwas
wie eine Synthese von Averroismus und Deutscher Mystik. Manche Aspekte
der eher hypothetischen Aussagen Grundmanns ließen sich heute dank einer
vertieften Kenntnis sowohl des Averroismus als auch der sog. Mystik entfalten.

Es gibt ohne Zweifel Beziehungen des Eckhartschen Denkens zur
Verurteilung von 1277; seine Lehre selbst hat etwas Aufklärerisches. Ebenso
bestehen enge Beziehungen zwischen Dietrich von Freiburg und dem Averroismus:

Seine Intellekttheorie ist ohne den Hintergrund der averroistischen
Diskussion um die Einzigkeit des Intellekts nur schwer verständlich; L.
Sturlese hat den Nachweis erbringen können, daß seine Auffassung des Ver-

376



hältnisses von Glaube und Denken in Auseinandersetzung mit dem
Averroismus gewachsen ist (II de animatione caeli di Teoderico di Freiberg», in:
Festschrift Th. Kaeppeli, Rom 1978) ; Dietrich hat einen Traktat über das
WTesen der Zeit verfaßt, in dem er die Subjektivität der Zeit, welche 1277

verurteilt worden war, zu erweisen versucht. Das beredteste Zeugnis aber
zur Bestätigung der Vermutung Grundmanns ist der Traktat «Von der
wirkenden und möglichen Vernunft» des Eckhart von Gründig OP (ed. W. Pre-
ger, Sitzungsber. d. Bayer. Akad. d. Wissenschaften, Philos.-hist. Kl. I, 1871,

p. 176-189). Dieser Traktat besteht aus Exzerpten der Dietrichschen Schrift
«De visione beatifica», entwickelt aber die Ansätze Dietrichs im Sinne der
Verurteilung der Begarden auf dem Konzil zu Vienne von 1311 weiter: quod
quaelibet intellectualis natura in se ipsa naturaliter est beata (Cf. dazu L.
Sturlese: «Alle origini della mistica speculativa tedesca», in: Medioevo,
3, 1977). Ph. Merlan hatte, ohne Dietrichs Schriften zu kennen, den Traktat

als eine Mischung von Averroismus und Mystik ausgelegt (Festschrift
A. Mansion, Louvain 1955, p. 543-566). Diese Hinweise genügen, um zu
verdeutlichen, daß Grundmanns vermutete Beziehung zwischen Aufklärung,
Mystik und der Sekte des freien Geistes heute eine eingehendere Untersuchung
verdienen würde.

Es braucht hier nicht besonders betont zu werden, daß manche Ansätze
Grundmanns zur Erforschung der mittelalterlichen Religiosität entscheidende

Anstöße gegeben haben. Besonders beachtlich scheint mir das seinen

Beiträgen zugrunde liegende Selbstverständnis der Historie. Immer wieder
fordert Grundmann eine Erforschung des Mittelalters, welche diese Epoche
in ihrer ganzen Breite und Vielfalt zu erfassen bemüht wäre (cf. 276-277).
Er kritisiert S. 305 die immer noch vorherrschende Auffassung von einem
geradelinigen Fortschritt der Geschichte. Alle hier vorgelegten Aufsätze
vertreten eine Konzeption dessen, was man das erkenntnisleitende Interesse
der Historie nennen kann, die mir exemplarisch zu sein scheint: Die historische

Forschung «erzieht dazu, gelten zu lassen, was als wirklich bezeugt ist,
auch wenn man es anders wünscht und nicht gern wahrhaben möchte. Sie

erzieht dazu nichts zu behaupten, was nicht zu begründen ist; die Wandelbarkeit

menschlichen Wollens in seiner Bedingtheit zu durchschauen». Sie

ist ein Weg «zu einer geistigen Haltung und menschlichen Gesinnung, die
zwar keiner einzelnen Partei vorbehalten ist, nur mit allem Dogmatismus,
Radikalismus und Fanatismus sich nicht verträgt, aber die Voraussetzung
ist für das anständige menschliche Zusammenleben aller » (zit. 24-25). So
verstanden ist das Studium der Geschichte Erziehung zur Toleranz und zur
Freiheit. Ist dies nicht der zwar bescheidene, aber notwendige Beitrag
historischer Forschung zu einer Emanzipation des Menschen, welche in der
Anerkennung des Andern gründet?

RuediImbach

377



Die Walliser Landrats-Abschiede seit dem Jahre 1500, Bd. 4 (1548-1565),
bearb. von Bernhard Truffer. Sitten, Staatsarchiv, 1977. x-499 p.

Der Walliser Landrat (Consilium generale) als die Versammlung der Boten
oder Gesandten der Gemeinden hat sich seit seinem ersten Auftreten im
14. Jahrhundert mit vorerst rein beratender Funktion gegenüber dem Sittener

Fürstbischof zu einem Organ der selbständigen Verwaltung des Landes
entwickelt. Die amtlichen «Protokolle» (Abschiede) dieser Versammlungen
sind seit der Zeit um 1500 erst spärlich, seit etwa 1530 in nahezu lückenloser

Reihenfolge erhalten geblieben. Sie sind für die Geschichte des Landes
Wallis von 1500 bis zum Ausgang des Ancien Régime von ähnlich kapitaler
Bedeutung wie auf eidgenössischer Ebene die Tagsatzungs-Abschiede. Ihre
Veröffentlichung wurde zu Anfang dieses Jahrhunderts von Dionys Imesch
im Auftrage des Staates Wallis an die Hand genommen; der erste Band
(1500-1519) erschien 1916, der zweite Band (1520-1529) nach dessen Tode
1949. Nach langem Unterbruch übernahm Bernhard Truffer in Zusammenarbeit

mit dem Sittener Staatsarchiv und mit Unterstützung des Schweiz.
Nationalfonds die Fortsetzung des Werkes. 1973 wurde der dritte Band
herausgebracht (vgl. Besprechung in dieser Zeitschrift 68, 1974, p. 374-375),
und nach dem nun bereits erschienenen vierten Band schreiten die Arbeiten
für die weitere Folge zügig voran.

Der hier angezeigte vierte Band umfaßt die Regierungszeit des
Fürstbischofs Johannes Jordan (1548-1565). Die auf jedem Landtag regelmäßig
behandelten Geschäfte bleiben die gleichen wie im vorausgehenden
Zeitabschnitt: Wahl des Landeshauptmanns und der Vögte; Abrechnungen der
Vögte; Münzverordnungen. Deutlich kommen die ständigen internen Sorgen
der Landschaft zum Ausdruck: Ausbesserung der Straßen und Brücken;
Rhoneverbauungen; Salzversorgung; Sicherung der Versorgung durch
hängige Verbote der Lebensmittelausfuhr. Sobald in benachbarten Gebieten
Unruhen ausbrechen, reagiert der Landrat mit Verordnungen zur
Kriegsvorsorge, die in der Beschaffung von Kriegsgerät (Waffen, Munition, Pulver),
im Ausfuhrverbot von Lebensmitteln und im Bereithalten von Mannschaften
besteht. Nebst gelegentlichen kleinen Grenzstreitigkeiten mit Bern, den
Savoyern und Lombarden (meist wegen Jagd und Alpweiden), die in der
Regel gütlich beigelegt werden, war das einschneidendste außenpolitische
Ereignis dieser Jahre die Erneuerung des Soldvertrags mit dem französischen
König, zusammen mit den VII eidgenössischen Orten. Dieses Bündnis hat
in der Folge im Lande Wallis zu Aufruhr und spontanen oder aufgewiegelten

Volkserhebungen geführt, den sog. «Trinkelstier-Krieg» von 1550, der
auf mehreren Landtagen zur Sprache kam, wo die Schuldigen zur Rechenschaft

gezogen wurden.
Auf dem Walliser Landtag wurde über alle politischen, ökonomischen,

sozialen und religiösen Probleme verhandelt, aber in den Abschieden sind
viele Sachverhalte nur in Andeutungen aufgezeichnet. Obwohl die
Abschiede auf das Ganze gesehen eine unerschöpfliche Fundgrube zur
Geschichte jener Zeit darstellen, müssen beispielsweise zur Klärung der komplizierten

Sozialstrukturen oder der familiären Verflechtungen der maß-

378



gebenden Geschlechter im Lande Wallis unbedingt zusätzliche Quellen
herangezogen werden. Dies trifft auch auf manche interne Rechtsstreitigkeiten

und gelegentliche Maßnahmen bezüglich der Konfession zu; aus den
Abschieden allein ist der tatsächliche Gegenstand der Verhandlungen oft
nicht verständlich.

Über die Grundsätze zur Edition der Abschiede hat sich der Bearbeiter
im Vorwort zu Band 3 (Sitten 1973) geäußert. Hier sei dazu lediglich
vermerkt, daß auch der vorliegende 4. Band wiederum mit äusserster Sorgfalt

und Genauigkeit gearbeitet und mit dem unerläßlichen Kumulativregister

versehen ist. Einige kritische Bemerkungen grundsätzlicher Art
wurden bereits von A. Dubois angezeigt (vgl. Rev. hist, vaudoise 86, 1978,

p. 184-187).
Josef Leisibach

Marc Moser, Zur Geschichte des Botenwesens der Abtei Muri. Band I.
I. Teil. 1596-1684. Ein Beitrag zur 950-Jahrfeier der Gründung der
Benediktinerabtei Muri (AG). Rheintaler Druckerei und Verlag AG, Heerbrugg
1977, 2. Auflage 1978, 378 Seiten, in -8°.

Marc Moser hat sei 1948 mehrere lokale Postgeschichten im Gebiet der
Schweiz verfaßt und sich in der Erforschung des Postwesens einen Namen
geschaffen. Im vorliegenden Band behandelt er das Botenwesen der Abtei
Muri von 1596-1684, wobei er auch die früheren Ansätze zum Postdienst
berücksichtigt.

Wie schon zuvor zeichnet sich der Verfasser durch eine umfassende Sammlung

und Darstellung des Materials aus. In den beispielhaften Registern
und Tabellen übertrifft er hier seine früheren Werke ganz bedeutend.
Genauestens erklärt er die besonderen Fachausdrücke des damaligen
Postwesens und der beförderten Güter. Oft kann er im Hinblick auf seine
früheren Arbeiten auf die Entwicklung des Postwesens an anderen Orten
hinweisen. Aus dem Botenwesen werden hier die Güterverwaltung des Klosters
Muri und dessen Beziehungen zu andern Klöstern und verschiedenen Orten
der Alten Eidgenossenschaft sichtbar. Das erstarkende geistliche Leben
und die ganze kulturelle Arbeit der Mönche von Muri im Zeitalter der
katholischen Reform und Gegenreformation leuchten durch die nüchternen Daten
des Botendienstes hindurch. Auch die Persönlichkeit der einzelnen Boten
hat hier ihre Bedeutung, denn der Verfasser, mit dem Postdienst bestens
vertraut, schreibt auch für das Berufsethos dieses Dienstleistungszweiges.
Alan darf den Verfasser dieses großen Werkes stärkstem beglückwünschen,
das sich auch in seiner reichen Illustration sehr vorteilhaft präsentiert. Wohl
sind ihm einige kleinere Fehler wie in Jahreszahlen und dergleichen
unterlaufen, sie fallen jedoch im Hinblick auf die vorbildliche Gesamtleistung
nicht ins Gewicht.

Joachim Salzgeber

379



Iso Müller, Geschichte des Klosters Müstair. Von den Anfängen bis zur
Gegenwart. Disentis 1978. 288 S., 38 Abb., 4 Kartenskizzen.

Das Kloster Müstair hat schon wiederholt den Gegenstand von
Einzeluntersuchungen des Verf. gebildet; vor allem dessen Anfänge sind mit seinem
in Gemeinschaftsarbeit mit H. Büttner entstandenen Aufsatz von 1956

(ZSKG 50 [1956] 12-84) gültig erforscht. Gestützt auf seine eigenen Vorarbeiten

durfte er sich daher an die Aufgabe heranwagen, die Klostergeschichte
«von den Anfängen bis zur Gegenwart», d. h. über einen Zeitraum von
beinahe 1200 Jahren, zu schreiben. Damit hat nach Disentis (1971) ein
weiteres rätisches Kloster aus seiner Feder eine Gesamtdarstellung erhalten,
wofür dem Altmeister der rätischen und benediktinischen Geschichte zu
danken ist. Das Wrerk gliedert sich übersichtlich in 13 Kapitel, die den Weg
von der karolingischen Benediktinerabtei bis zum Nonnenkonvent der
Gegenwart beschreiten: Das Männerkloster wurde noch vor 800 durch den
Bischof von Chur gegründet und vermutlich von Pfäfers aus besiedelt. Seiner

Lage wegen als «Paßkloster» bezeichnet - in der Nähe des Reschenpasses und
Etappenort auf dem Weg von Chur in den Vintschgau -, kamen ihm strategisch

und kolonisatorisch wichtige Aufgaben zu, was zur Besiedlung des

Münstertales und schließlich zur Öffnung des Ofenpasses führte. Von der
damaligen kulturellen Blüte legt die dreiapsidale Kirche mit ihren
Wandmalereien ein eindrückliches Zeugnis ab. Gegen Ende des 11. Jh. versiegen die
Quellen über Müstair, und als sie um 1150 wieder einsetzen, steht anstelle
des Männerkonventes ein Nonnenkloster. Der Übergang ist in völliges Dunkel
gehüllt, aber aufgrund der ungebrochenen Tradition in der Gesamtanlage
des Klosters, in den Handschriften und in der Liturgie wird man mit Recht
dem Verf. zustimmen, daß «mehr die Kontinuität als die Katastrophe» (S. 32)
zu betonen sei. Auf Veranlassung des barbarossafreundlichen Churer
Bischofs Egino hielt der Karlskult in Müstair Einzug, indem man eine Statue
des «neugeschaffenen» Heiligen errichtete; seither haftet die Legende von
der Gründung durch Karl den Großen bis heute am Kloster. Nach einer
wirtschaftlichen und geistigen Blüte im 13. Jh., gegen dessen Ende das Wunder
der Bluthostie eine weitreichende Wallfahrtsbewegung auslöste, erfolgte im
14. Jb. ein gewisser Niedergang. Von 1360 an stehen dem Verf. genug Quellen

zur Verfügung, daß er den Fortgang der Geschichte nach den Regierungszeiten

der Äbtissinnen gliedern kann, gemäß dem altbewährten Muster
benediktinischer Geschichtsschreibung also, welches der Verf. auch für
Disentis angewandt hat. Als Begründung weist er darauf hin, daß «das

Gedeihen der Abtei gemäß benediktinischer Regel und Tradition in weitem
Maße von der Äbtissin abhing, in deren Hände alle Fäden zusammenliefen »

(S. 172). Von der Äbtissin Luzia I. (1360-1398) reicht die Kette über 24 Glieder

- eingeschoben sind lediglich zwei Kapitel über «Liturgie und Mystik im
Spätmittclalter» und über «das klösterlich-barocke Brauchtum» - bis zu
Augustina Wolf (1806-1810), der letzten Oberin Müstairs im Rang einer
Äbtissin; seit 1810 stehen Priorinnen dem Konvent vor. Das Kloster erlebte
vom Spätmittelalter bis ins 19. Jh. eine wechselvolle Geschichte, stets
schwankend zwischen einer bescheidenen Blüte und dem drohenden Unter-

380



gang. Im 14. und 15. Jh. mußten sich die Frauen wiederholt gegen die Übergriffe

ihrer Vögte zur Wehr setzen, dabei wirkte sich zum ersten Mal der
Gegensatz zwischen dem churrätischen Bistum und dem erstarkenden habs-
burgischen Landesfürstentum im Tirol auf das Kloster aus - eine Komponente,

die in den folgenden Jahrhunderten bestimmend bleiben wird. 1499 erlitt
es im Schwabenkrieg schwere Schäden, im 16. Jh. überstand das Kloster die
Stürme der Reformation, zerbrach aber in der Zeit der katholischen Reform
beinahe an seinen prekären inneren Zuständen. Erst das 17. Jh. brachte ihm
eine Festigung im Zeichen des Tridentinums. Einige fähige Äbtissinnen,
mehrheitlich aristokratischer Herkunft, konnten in der Folge dem zahlenmäßig

angewachsenen Konvent einen gewissen Wohlstand sichern, der sich
u. a. in der Ausgestaltung der Wohnung für den bischöflichen Eigenkirchen-
herrn mit dem prachtvollen frühbarocken Fürstenzimmer widerspiegelt. Die
Entwicklung hin zu einem «hochadelichen Conuent» (S. 154) führte zu einer
Lockerung des Ordenslebens, gegen die mehrere Reformversuche ankämpften;

deren wirkungsvollster war die Nonnberger Reform (1697-1704). Mit
dem Anwachsen des tirolischen Elementes im Kloster seit der 2. Hälfte des
17. Jh. wuchs auch der Einfluß der österreichischen Schirmherrschaft an, er
dominierte während des 18. Jh., besonders in den Jahren, als das Münstertal

zu Österreich gehörte (1734-1762). Zu diesen Jahrzehnten vgl. neuerdings
den Aufsatz des Verf. in ZSKG 72 (1978) 107-147, wo er noch ausführlicher
über den Einfluß Österreichs berichtet. Unter Josef IL blieb Müstair nur
dank der Aufrechterhaltung der geistlichen Bindung an den Bischof von
Chur von der Aufhebung verschont. Als das Tal in den Revolutionskriegen
1799 Kriegsschauplatz war, wurde die Abtei sehr in Mitleidenschaft gezogen
und verlor einen Großteil ihres Besitzes. Einen letzten Kampf um seine
Existenz hatte das Kloster in den 10-er und 20-er Jahren des 19. Jh. zu bestehen,
seither lebt es ungestört sein beschauliches Leben, nach der Regel des hl.
Benedikt dem Gebet und der Handarbeit gewidmet. Die religiöse Betreuung
liegt seit dem Anfang unseres Jh. in den Händen von Mönchen aus Disentis,
dessen Abt als Delegierter des Churer Bischofs amtet. - Wenn man das Buch
aus der Hand legt, ist man beeindruckt von der Beharrlichkeit, mit der das
kleine Kloster im Münstertal allen Schwierigkeiten und Schicksalsschlägen
trotzte und 1200 Jahre überdauern konnte. Man ist aber auch erstaunt über
die Fülle des Stoffes, die der Autor auf knappem Raum vermittelt; alle noch
so verschiedenen Aspekte einer Klostergeschichte finden seine Beachtung und
sachkundige Darstellung: innere Verfassung, politische Verhältnisse,
Wirtschaft, Liturgie, Frömmigkeit und Mystik, Kunst. Das gefällige Buch ist
mit zahlreichen Abbildungen in Farbe oder in Schwarz-Weiß schön
ausgestattet, mit Karten über Besitz und Patronatsrechte des Klosters, mit einem
Literaturverzeichnis und einem Register versehen.

Ernst Tremp

381


	Rezensionen = Comptes rendus

