Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 72 (1978)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Helvetia Sacra. Abt. V, Band 1: Der Franziskanerorden. Die Franziskaner,
die Klarissen und die regulierten Franziskaner-Terziarinnen in der Schweiz,
die Minimen in der Schweiz. Redigiert von Brigitte Degler-Spengler. Bern,
Francke, 1978. 805 S.

In groBen Ziigen schreitet das Unternehmen der «Helvetia Sacra» voran
und in rascher Folge erscheinen gewichtige Binde (vom Umfang wie vom
Inhalt her) zur kirchlich-monastischen Geschichte der Schweiz: waren es
1976 der Jesuiten-Band und 1977 der Kollegiatstift-Band, so liegt seit
Sommer 1978 der Band iiber die Franziskaner, Klarissen, regulierten Ter-
ziarinnen und Minimen vor. Der sog. «Franziskaner-Band», dessen Ent-
stehungsgeschichte bis 1965 zuriickreicht, verdankt seine Existenz weit-
gehend der umsichtigen Planung und Leitung durch Brigitte Degler-Speng-
ler. «Erleichterten Herzens», wie sie im Vorwort bekennt, iibergibt sie den
Band nach den langen Jahren der Beschiftigung mit ihm der Offentlich-
keit. Damit erhalt der vor vier Jahren erschienene Band iiber die Kapuziner
und Kapuzinerinnen seine notwendige Ergdnzung und die der Ordensfa-
milie des Franz von Assisi gewidmete Abteilung V ihren AbschluB.

Entsprechend den vier behandelten Ordenszweigen gliedert sich das zu
besprechende Werk in vier Teile: den Artikeln iiber die zwanzig Franzis-
kanerklgster, die sieben Klarissen- bzw. Colettinnenkloster, die drei regu-
lierten Terziarinnenkléster und die beiden Niederlassungen der Minimen
in der Schweiz wird jeweils eine allgemeine Einfiihrung in die Ordensge-
schichte und die besonderen schweizerischen Verhiltnisse sowie eine Biblio-
graphie vorangestellt; bei den Franziskanern kommt dazu noch die Dar-
stellung der in Frage kommenden Provinzen mit den Provinzialenlisten.

Der erste und — mit rund 500 Seiten — umfangreichste Teil des Werkes
befaflt sich mit den Franziskanern, dem Ersten Orden des heiligen Franz.
Auf die Einleitung in die Entstehung und Geschichte des Ordens aus der
Feder von P. Rainald Fischer OFMCap. folgt die Darstellung der die Schweiz
betreffenden Ordensprovinzen mit den ihnen zugeordneten Konventen.
In den ersten Jahrhunderten gehdrten die Schweizer Franziskanerkloster
drei verschiedenen Provinzen an, der oberdeutschen, burgundischen und
maildndischen. Als sich der Orden im Spdtmittelalter in die Konventualen
und Observanten aufspaltete und die Observanten eigene Provinzen errich-
teten, verdoppelte sich deren Zahl. Dazu kam im Tessin um 1600 der Zweig

370



der Reformaten und im 18. Jh. eine Neueinteilung der Provinzen in Ober-
italien, ferner 1939 die Errichtung einer eigenen Schweizer Konventualen-
provinz, sodal3 insgesamt zehn Provinzen mit ihren Obern zu beriicksichtigen
waren. Besondere Erwdhnung verdient der Abschnitt iiber die oberdeutschen
Provinzen (Brigitte Degler-Spengler) sowie die Einfithrung in die Fran-
ziskanerprovinz Burgund (Josef Zwicker), die beide insofern Neuland be-
treten, als entsprechende frithere Darstellungen aus dem 19. bzw. 17. Jh.
stammen. Hier werden Zusammenhénge sichtbar gemacht und neue Erkennt-
nisse vermittelt, die iiber den Rahmen von blo8en Handbuchartikeln hinaus-
gehen. Wir nennen etwa die Ausbreitung des Ordens diesseits der Alpen im
13. Jh., seine Stellung im abendlandischen Schisma, seine Rolle in den
Konzilien des 15. Jh., das Ringen um die Armutsfrage und um die «authen-
tische» Nachfolge des Franz von Assisi, das wie ein roter Faden die Ge-
schichte der franziskanischen Bewegung durchzieht, immer in Verbindung
gesetzt zur wirtschaftlichen und sozialen Lage in ihrer hauptsichlich stiad-
tischen Umwelt. Was die Einleitungen in die Provinzen in der Zusammen-
schau darbieten, findet man in der Geschichte der einzelnen Kloster im
Besonderen wieder. Von den zehn zur oberdeutschen (Straburger) Provinz
gehorenden BarfiiBerklostern sind aufler zweien (Konigsfelden, gegr. 1309
als dem Klarissenkloster untergeordnete Niederlassung, und Werthenstein,
gegr. 1630/36 im Zuge der nachreformatorischen Wallfahrt) alles stéddtische
Grindungen des 13. Jh.: Basel (gegr. 1231/38), Ziirich (um 1240), Bern
(1251/55), Schafthausen (nach 1250), Freiburg (1256), Luzern (1240/69),
Burgdorf (1280) und Solothurn (um 1280). Die BarfiiBer standen von Anfang
an in enger Interessenverbindung mit den aufstrebenden Stddten, sie waren
wie geschaffen fiir die Seelsorge der rasch wachsenden Bevolkerung, sie
waren aber auch ein niitzliches Werkzeug in der Hand der stiddtischen
Biirgerschaft gegen die Macht des Pfarrklerus und der offiziellen Kirche.
In diesem Spannungsfeld von Seelsorge, politischem Einflu und Abgren-
zung gegeniiber dem Weltklerus bewegte sich praktisch die Geschichte jeden
Franziskanerklosters. Beim Vergleich der einzelnen Klosterartikel und Bio-
graphien fillt in diesem Zusammenhang auf, wie unterschiedlich beziiglich
Umfang und Gehalt sie sich hier prasentieren; vielleicht besteht — abge-
sehen vom verschiedenweit gediehenen Forschungsstand — ein innerer Zu-
sammenhang mit der Bedeutung und dem EinfluB eines Konventes in der
betreffenden Stadt? Ein weiterer Aspekt, den ich herausgreifen mochte, ist
die geistig-kulturelle Rolle der Franziskaner im stddtischen Leben vor-
wiegend des Spatmittelalters. Besonders wird das sichtbar in den biogra-
phischen Notizen iiber die Klosteroberen, die Guardiane. Dank des hdufigen
Wechsels in diesem Amt kann eine groBe und reprasentative Anzahl von
BarfiiBern in ihrem Wirken beobachtet werden, auch solche, die mehr als
Lesemeister, Prediger und Gelehrte hervortraten und nur zufillig einmal
das eher organisatorisch wichtige Amt eines Guardians bekleideten: Allein
fiir die Zeitspanne von 1400 bis ca. 1530 werden fiir die acht oben genannten
Konvente ungefihr hundertvierzig Klostervorsteher untersucht. Zu den
hervorragendsten von ihnen gehéren Friedrich von Amberg, Guardian in
Freiburg und Provinzial der oberdeutschen Ordensprovinz, Konrad Griitsch

371



und Jean Joly (Guardiane in Freiburg), Johannes Pauli (Bern) und Konrad
Pellikan (Basel). IThre Weltgewandtheit und Mobilitit — gerade die Geschei-
testen und Tiichtigsten unter ihnen wechselten im Gegensatz zum be-
pfriindeten Weltklerus hdufig das Amt und den Ort, die politischen Grenzen
der Alten Eidgenossenschaft spielten dabei kaum eine Rolle — erhéhte zudem
ihre Wirksamkeit und forderte den geistigen Austausch zwischen den Stddten.

Der erbitterte Kampf zwischen den Konventualen und den Observanten
um die richtige franziskanische Lebensform zog sich durch das ganze 15.
Jh. hin und schwichte den Orden derart, daBB er der Reformation nur wenig
Widerstand bieten konnte und die meisten Niederlassungen verlor; oft
waren gerade Franziskaner die Wegbereiter und Bahnbrecher der Refor-
mation. Allein in Freiburg und in Luzern konnten sich die BarfiiBer ohne
Unterbruch halten, doch wohl nur dank der obrigkeitlichen Entscheidung
fiir den alten Glauben; sie biiBten auch hier ihre einst fiihrende Stellung
ein zugunsten der neuen, nachreformatorischen Orden der Kapuziner und
Jesuiten. Aus den Guardianlisten der Neuzeit ist besonders Gregor Girard
(Freiburg und Luzern) hervorzuheben, ein Philosoph und Pidagoge von
hohem Rang, zugleich ein tiichtiger Organisator der Provinz in den Stiirmen
der ersten Hailfte des 19. Jh. Die westschweizerischen, der burgundischen
Provinz angehdrenden Kloster von Lausanne (gegr. um 1258), Genf (um
1266), Grandson (1289/98), Nyon (1295/96) und Morges (Colettanerkloster,
1497/1500) hielten alle dem Ansturm der Reformation nicht stand. Glinstiger
waren die Zeitumstdnde fiir die tessinischen Franziskaner (je zwei Nieder-
lassungen der Konventualen und Observanten in Lugano und Locarno),
sie konnten bis ins 19. Jh. {iberleben.

Der zweite Teil des Bandes ist den Klarissen in der Schweiz gewidmet.
P. Theophil Graf OFMCap. { zeichnet in der Einleitung ein vorziigliches
Bild der Entstehung und Entfaltung dieses Zweiten Ordens des heiligen
Franz. Auf dem Boden der heutigen Schweiz entstanden im 13. Jh. drei
Klarissenkloster: Paradies bei Schaffhausen, eine Griindung Graf Hartmanns
des Alteren von Kyburg (1257), St. Clara in Basel (vor 1268) und Gnadental
ebenfalls in Basel (1289). Dazu kam 1309 Koénigsfelden als habsburgische
Gedachtnisstiftung fiir den Mord an Konig Albrecht I.; die besondere
Stellung Konigfeldens wédhrend des 14. Jh. als «bevorzugtes Familien-
mausoleum» (S. 564) der Habsburger und als Wahrerin auch der politischen
Interessen Habsburgs in den Vorderen Landen findet ihren Ausdruck in
der kulturellen Hochbliite und im Wirken der beiden Koniginwitwen Eli-
sabet hund Agnes. Die Westschweiz — bisher ohne I‘rauenkléster des
Franziskanerordens — wurde im 15. Jh. von der Reformbewegung der Colette
von Corbie erfasst, dieser verdanken drei Kléster ihr Entstehen: Vevey
(1422/24), Orbe (1426/30) und Genf (1474); dabei gingen erste Anregung
und Hilfe fiir alle drei Griindungen vom savoyischen und benachbarten
Hochadel aus. Wie bei den adeligen Stiftern und Génnern nicht anders zu
erwarten, waren die Klarissenkldster in ihrer iiberwiegenden Mehrheit reich
ausgestattet und (im Gegensatz zu den BarfiiBern) von Téchtern des Adels
und des stddtischen Biirgertums besiedelt. Die Reformation vermochten
sie nicht zu iiberstehen, obwohl sie ihrer Aufhebung an mehreren Orten

372



erbitterten Widerstand entgegensetzten. Dafiir steht die (von Ansgar
Wildermann bearbeitete) Geschichte der Colettinnenkldster Orbe und Vevey
als bewegendes Beispiel: bei Nacht und Nebel wurden die Frauen vertrieben,
und sie mullten eine mehrfache Odyssee iiber den Genfersee erdulden, schutz-
los den wechselnden politischen Machtverhdltnissen ausgesetzt. In der
Gegenreformation gelang als einziges die Wiederherstellung des Klosters
Paradies im Kanton Thurgau.

Der dritte Teil des «Franziskaner-Bandes» befal3t sich mit den regulierten
Franziskaner-Terziarinnen. In einer 50-seitigen Einleitung, die zum Eigen-
stindigsten des Bandes gehort, entwickelt Brigitte Degler-Spengler aus den
1m Spidtmittelalter noch undeutlichen Ansdtzen heraus die groBen Linien
der regulierten Terziarinnen: Am Anfang stehen Frauen des fiir Weltleute
bestimmten Dritten Ordens des heiligen Franziskus, die sich in offenen
Kommunitéiten zusammenfanden und zum Teil klosterliche Geliibde ablegten,
auchBeginensamnungen nahmen oft zum Schutz ihrer Gemeinschaft die
Drittordensregel an und lieBen sich von den Franziskanern geistlich be-
treuen. Das IKonzil von Trient versuchte nun, durch zunehmende Ein-
schlieBung diese Frauengemeinschaften unter bessere kirchliche Kontrolle zu
bringen. Der reformerische und zugleich vereinheitlichende Zwang zur
monastischen Klausur war auch ein Zwang zur Vermogensbildung und zu
existenzsicherndem Besitz, wodurch das urspriingliche Armutsideal eine
gewaltsame Brechung und Wandlung erfahren mufite. Besonders erwdhnens-
wert ist der gegeniiber der bisherigen Forschung neue Standpunkt der Studie,
niamlich die schweizerischen Terziarinnenkléster der Konventualen (Brem-
garten, Muotathal und Solothurn) im Zusammenhang ihrer Provinz (der
oberdeutschen Konventualenprovinz) und vergleichend abgehoben von der
konkurrierenden Pfanneregger-Reform der Kapuziner-Terziarinnen (cf.
Helvetia Sacra V/2) darzustellen. Dadurch gewinnt sie wichtige Einsichten
in die innerhalb der einzelnen Kloster ausgetragenen Kampfe und in die
Rolle, welche der mit den Kapuzinern verbundene Nuntius dabei spielte.
Fiir jede weiterfiihrende Beschédftigung mit der Tridentinischen Reform und
ihrer Verwirklichung in der monastischen Schweiz wird dieser Aufsatz eine
unentbehrliche Ausgangsbasis bilden.

Der vierte und letzte Teil des Bandes beschiftigt sich mit den Minimen,
einem von Franz von Paula im 15. Jh. gegriindeten radikaleren Zweig der
franziskanischen Ordensfamilie. Dieser Reformorden hat wihrend seiner
nur 100-jahrigen Téatigkeit in der Schweiz die Kloster in Romont (1620—
1725) und Estavayer (1622-1728) errichtet, die beide von bescheidenem
Umfang waren und nur geringe Spuren hinterlieBen. Thre Bearbeitung von
Hugo Vonlanthen fiir die «Helvetia Sacra» ist die bisher einzige Untersuchung
Uber die beiden Niederlassungen.

Das 800-seitige Werk wird durch ein feinmaschiges und zuverlassxges
Gesamtregister erschlossen (erstellt von Hermann Degler), das allein 60
doppelspaltige Seiten fiillt. AbschlieBend mé&chte der Rezensent nur noch
einen Wunsch duBern: daB die historische Forschung méglichst bald von
dem in diesem Band der «Helvetia Sacra» angebotenen Reichtum Besitz
ergreift! ERNsST TREMP

373



Grundmann, Herbert: Ausgewidhlte Aufsitze, Teil 1, Religiése Bewegun-
gen, Anton Hiersemann, Stuttgart 1976, xxviii—448S. (Schriften der Monu-
menta Germaniae Historica, Band 25,1).

Die Monumenta Germaniae Historica wollen in drei Banden eine Samm-
lung von Aufsdtzen ihres 1970 verstorbenen, fritheren Prédsidenten vorlegen.
Es sollen vor allem wichtigere Arbeiten, die heute schwerer zugédnglich sind,
neu veroffentlicht werden. Drei Themenkreise, die zugleich die Hauptfor-
schungsgebiete Grundmanns waren, sollen beriicksichtigt werden: Religitse
Bewegungen im Mittelalter (I), Joachim von Fiore (II), Bildung und Sprache
(IIT). Der erste Band, eingeleitet durch eine Biographie Grundmanns von
A. Borst (1-25) und ein Gesamtverzeichnis des Schrifttums des Geehrten von
H. Lietzmann (26-37), vereint Beitrdge zu recht verschiedenen Dimensionen
religiosen Lebens im Mittelalter: Eremitentum, Bettelorden und Entstehung
der Héaresien. Daneben kann man aber klar zwei Interessenpole feststellen:
die Deutsche Mytsik (201-312) und die Ketzergeschichte (313-422).

Die Arbeit « Neue Beitrdge zur Geschichte der religiosen Bewegungen im
Mittelalter» (38-92), vom VH{. selbst als Ergdnzung zu seiner Studie «Religio-
se Bewegungen im Mittelalter» (1933, 1961) verstanden, ist sicherlich einer
der wichtigsten Aufsitze dieses ersten Bandes. Der Autor behandelt darin
zwei fiir das Thema grundlegende Aspekte, namlich die Ordensgrindungen
und die Ketzersekten im 12. Jahrhundert sowie das Verhdltnis von Deut-
scher Mystik, Beginentum und der Ketzerei des «freien Geistes». Sowohl
die Ordensgriindungen wie auch die Entstehung der Héresien lassen sich
nicht allein durch das persénliche Genie ihrer Griinder erkldren (40), viel-
mehr gilt es, ihrer beider « Verzweigung aus der gemeinsamen Wurzel» (46)
zu beobachten, die ¢«gemeinsamen Motive» (57) zu entdecken. Das neu ver-
standene Ideal der vita apostolica spielt hier die entscheidende Rolle (cf. 58).
Es erkldrt auch die hidretischen Radikalisierungen (cf. 67). Dominikaner und
Franziskaner sind mit den Katharern und Waldensern «Antagonisten auf
gemeinsamer Biithne» (72). Das bedeutet aber letztlich, dal3 soziale Motivatio-
nen gegeniiber den religidsen Zielsetzungen nur eine untergeordnete Rolle
spielen konnen (cf. 73-77). In dhnlicher Weise, so fithrt der Vf. im zweiten
Teil seiner sehr langen Studie aus, miilte der Ursprung der Deutschen My-
stik im Zusammenhang mit den im 13. Jahrhundert aufkommenden religio-
sen Frauenbewegungen gesehen werden (80-81). Zudem wire zu beachten,
dafBl die hédretische Bewegung des freien Geistes und die Deutsche Mystik
ebenfalls aus gleicher Wurzel entsprungen sind (88). Grundmanns These,
daB dieselben «religivsen Krifte» gemeinsame Quelle recht verschiedener
Bewegungen sind, findet ihre Anwendung auch in den Arbeiten zur Ketzer-
geschichte, von denen besonders «Der Typus des Ketzers in mittelalterlicher
Anschauung» (313-327) zu erwihnen ist. Der Weg zu einer wirklich histori-
schen Betrachtung der Haresien fiithrt {iber das Verstindnis des Wesens der
katholischen Ketzerauffassung (236). Deshalb ist das Studium der Ketzerver-
hére (vgl. dazu 368-416) von besonderer Wichtigkeit, denn nur wer das «re-
flektierende Medium, durch das uns alles Wissen von den Ketzern vermittelt
ist» (326) kennt, wer also die #ypischen Anschauungen der Orthodoxie unter-

374



sucht hat, ist imstande das je Eigene und Besondere zu entdecken. Nur so
konnte es auch gelingen «jede hidretische Bewegung als eine verstiandliche
Seite der geistigen Gesamtbewegung ihrer Zeit zu begreifen» (314). Der V{.
sieht ein alle mittelalterlichen Héiresien verbindendes und gemeinsames Merk-
mal im Versuch, ein urspriinglich-echtes Christentum zu leben: «Mais le
point de départ de tout hérésie est toujours (si je ne m’abuse) dans I'effort
pour comprendre et saisir les intentions originelles et authentiques du
christianisme» (419). — Das Problem des geschichtlichen Ursprungs der Deut-
schen Mystik (dazu 243-268) ist nach Grundmann deshalb besonders wichtig,
weil weder die Reduktion auf die Scholastik, wie sie vor allem durch H.
Denifle eingeleitet wurde (245), noch die reine Texphilologie oder die ver-
gleichende Religionswissenschaft dieses Problem sachgerecht zu stellen ver-
mogen: Es geht um die einfache Frage, wer diese Mystiker waren und fiir
wen sie schrieben (247). Nach Grundmann ist es das Zusammentreffen zweier
religidser Bewegungen, welches das Entstehen der sog. Deutschen Mystik er-
moglicht hat, ndmlich das Beginentum und der Predigerorden, dem in der
zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts die Schwesterseelsorge in besonderer
Weise anvertraut worden war. « Erst wenn man die religiosen Krafte erkennt,
von denen diese Verwirklichung der Mystik ausgeht und getragen wird, tritt
die Deutsche Mystik aus den Abstraktionen der Philosophiegeschichte heraus
als eine konkrete Gestalt in der Geschichte der mittelalterlichen Religion
und Frommigkeit» (261). Das bedeutet letztlich, daB die groen Mystiker
— Eckhart, Tauler, Seuse — eine Erlebnis- und Gedankenwelt zur Sprache
gebracht haben, die lange vor ihnen bereits erlebt worden war (263, 267).
Die Deutsche Mystik wire demnach zu deuten als die Synthese erlebter
Frommigkeit mit der theologischen Tradition der Scholastik (267-268).
Grundmanns Forderung in diesem 1933 entstandenen Artikel nach einem
historisch ausgeglichenen Verstindnis der Mystik, nach einer Einordnung der
Mystik in ihre Umwelt (248), hat auch heute noch ihre Giiltigkeit. Pius Kiinz-
les neue vorbildliche Edition von Heinrich Seuses Horologium sapientiae
(Freiburg 1977, Spicilegium friburgense 23) bringt den deutlichen Erweis
dafiir, wie sehr Seuses Lehre aus dem inneren Bezug zur Tradition domini-
kanischer Frommigkeit lebt (vgl. dazu Op. cit. 84-104). Dank langer und
miithsamer Forschung gelingt es dem Editor dieses wichtigen Zeugnisses Deut-
scher Mystik im Quellenapparat nachzuweisen, wie weit Seuses Schrifttum
in der Spiritualitdt seines Ordens verankert ist. Gegeniiber dem Ansatz Grund-
manns mochte ich aber doch fragen, ob er den Beitrag der Philosophie nicht
unterschitzt, insbesondere deshalb, weil er von einer Trennung von Denken
und Erfahrung ausgeht, die gerade von Eckhart und seinen Schiilern nicht
anerkannt worden ist, hingegen das Resultat einer besonderen Auffassung
von Philosophie und Wissenschaft darstellt. Was wollte Eckhart eigentlich?
Ist es eine neue religiése Praxis, welche ihn dazu veranlaBt hat, das Verhilt-
nis des Menschen zu Gott neu zu denken oder ist es nicht vielmehr eine neue
Weise dieses Verhiltnis zu demnken, welche zu einer neuen Praxis fiihren
muBte? Von der Beantwortung dieser Frage hingt die Deutung der Deut-
schen Mystik insgesamt ab. Trotz gewill iiberzeugender, konkreter Hinweise
des Vi.s auf den Hintergrund dieser Bewegung bleibt sie gestellt. Zu ihrer

375



Beantwortung wire auch jener philosophische Kontext zu beachten, aus dem
Eckharts Schriften hervorgegangen sind: die Deutsche Albertschule.

Nur aufgrund genauerer Untersuchungen dieser philosophischen Richtung,
und nicht allein im Vergleich mit dem Denken des Aquinaten, kann die Irage
beantwortet werden, welchen Beitrag die Philosophie, und zwar die neupla-
tonische Tradition, zum Entstehen der Deutschen Mystik geleistet hat. Es
ist ebenso falsch, die religiés praktischen Hintergriinde zu miBachten wie die
wirklich philosophischen Motive zu ignorieren. Zur Erhellung dieses gewil}
nicht einfachen Problemkomplexes wird, wie ich meine, die von K. Flasch
veranlaBte Gesamtausgabe der Werke Dietrichs von Freiburg OP, deren er-
ster Band, herausgegeben von B. Mojsisch, vorliegt (Hamburg 1977), einen
wichtigen Beitrag leisten. — Die 1935 erschienene Gesamtdarstellung der
«geschichtlichen Gestalt» Eckharts, 278-294, hitte in diesen Sammelband
nicht mehr aufgencmmen werden sollen, da sie seit J. Kochs «Kritischen
Studien zum Leben Meister Eckharts» (jetzt in: J. Koch, Kleine Schriften,I,
Rom 1973, 247-347) wirklich iiberholt ist. So etwa wei3 Grundmann nichts
von Eckharts erstem Lehraufenthalt in Paris (1293/94) oder behauptet
S. 290, Eckhart habe Albert den GrofBlen nicht mehr gekannt. In mancher
Hinsicht anregender ist der vorerst iiberraschende Vergleich zwischen Dante
und Eckhart (295-312), deren Gemeinsamkeit darin besteht, daB beide ihrem
«Volk die erste eigene Sprachgestaltung geschenkt» haben (309). Ihre eigent-
liche Bedeutung wird man nach dem V{. erst wahrnehmen kénnen, wenn man
ihr Schaffen als « Ausdruck von geistigen Machten und geschichtlichen Kraf-
ten» (303) auslegt, nicht aber wenn man lediglich ihre philosophische Her-
kunft betrachtet (cf. 300). Mag sein, da3 man iiber den Gehalt von Dantes
Schriften noch nichts gesagt hat, wenn man beispielsweise seine Beziehung
zum Averroismus aufgewiesen hat, trotzdem aber mull gefragt werden, ob
nicht die Einsicht in einen Gedanken und die Auseinandersetzung damit zum
Entstehen anderer Gedanken mehr beitragen als «geheime volkische Krifte»
(cf. 306, 309, 310, 312)! — Im Aufsatz «Mystik und Aufklarung im Mittelalter»
(269-277) stellt sich der V{. die Frage, wie das gleichzeitige Auftreten von
Mystik und Averroismus zu verstehen sei. Gibt es nicht auch hier verborgene
Gemeinsamkeiten ? «... viele Anzeichen sprechen dafiir, dal3 eine einheitliche,
wenn auch sehr verschieden ausgestaltete Geistesstromung, in die sowohl
Elemente der averroistischen Aufkldatung als auch Gedanken der neupla-
tonischen Mystik eingegangen sind, diese Philosophen, Mystiker und Ketzer
im Deutschland des 14. Jahrhunderts tragt» (275-276). Nach Grundmanns
These wire die Sekte der Briider und Schwestern des freien Geistes so etwas
wie eine Synthese von Averroismus und Deutscher Mystik. Manche Aspekte
der eher hypothetischen Aussagen Grundmanns lieBen sich heute dank einer
vertieften Kenntnis sowohl des Averroismus als auch der sog. Mystik entfal-
ten. Es gibt ohne Zweifel Beziehungen des Eckhartschen Denkens zur Verur-
teilung von 1277; seine Lehre selbst hat etwas Aufkldrerisches. Ebenso be-
stehen enge Beziehungen zwischen Dietrich von Freiburg und dem Averrois-
mus: Seine Intellekttheorie ist ohne den Hintergrund der averroistischen
Diskussion um die Einzigkeit des Intellekts nur schwer verstdndlich; L.
Sturlese hat den Nachweis erbringen kénnen, daB seine Auffassung des Ver-

376



hédltnisses von Glaube und Denken in Auseinandersetzung mit dem Aver-
roismus gewachsen ist (Il de animatione caeli di Teoderico di Freiberg», in:
Festschrift Th. Kaeppeli, Rom 1978); Dietrich hat einen Traktat iiber das
Wesen der Zeit verfaBt, in dem er die Subjektivitdt der Zeit, welche 1277
verurteilt worden war, zu erweisen versucht. Das beredteste Zeugnis aber
zur Bestdtigung der Vermutung Grundmanns ist der Traktat «Von der wir-
kenden und méglichen Vernunft» des Eckhart von Griindig OP (ed. W. Pre-
ger, Sitzungsber. d. Bayer. Akad. d. Wissenschaften, Philos.-hist. Kl. I, 1871,
p. 176-189). Dieser Traktat besteht aus Exzerpten der Dietrichschen Schrift
«De visione beatifica», entwickelt aber die Ansidtze Dietrichs im Sinne der
Verurteilung der Begarden auf dem Konzil zu Vienne von 1311 weiter: quod
quaelibet intellectualis natura in se ipsa naturaliter est beata (Cf. dazu L.
Sturlese: «Alle origini della mistica speculativa tedesca», in: Medioevo,
3, 1977). Ph. Merlan hatte, ohne Dietrichs Schriften zu kennen, den Trak-
tat als eine Mischung von Averroismus und Mystik ausgelegt (Festschrift
A. Mansion, Louvain 1955, p. 543-566). Diese Hinweise geniigen, um zu ver-
deutlichen, daB Grundmanns vermutete Beziehung zwischen Aufklirung,
Mystik und der Sekte des freien Geistes heute eine eingehendere Untersuchung
verdienen wiirde.

Es braucht hier nicht besonders betont zu werden, daB manche Ansitze
Grundmanns zur Erforschung der mittelalterlichen Religiositit entscheiden-
de AnstoBe gegeben haben. Besonders beachtlich scheint mir das seinen
Beitragen zugrunde liegende Selbstverstindnis der Historie. Immer wieder
fordert Grundmann eine Erforschung des Mittelalters, welche diese Epoche
in ihrer ganzen Breite und Vielfalt zu erfassen bemiiht wire (cf. 276-277).
Er kritisiert S. 305 die immer noch vorherrschende Auffassung von einem
geradelinigen Fortschritt der Geschichte. Alle hier vorgelegten Aufsidtze
vertreten eine Konzeption dessen, was man das erkenntnisleitende Interesse
der Historie nennen kann, die mir exemplarisch zu sein scheint: Die histori-
sche Forschung «erzieht dazu, gelten zu lassen, was als wirklich bezeugt ist,
auch wenn man es anders wiinscht und nicht gern wahrhaben méchte. Sie
erzieht dazu ... nichts zu behaupten, was nicht zu begriinden ist; die Wandel-
barkeit menschlichen Wollens in seiner Bedingtheit zu durchschauen». Sie
ist ein Weg «zu einer geistigen Haltung und menschlichen Gesinnung, die
zwar keiner einzelnen Partei vorbehalten ist, nur mit allem Dogmatismus,
Radikalismus und Fanatismus sich nicht vertrigt, aber die Voraussetzung
ist fiir das anstindige menschliche Zusammenleben aller » (zit. 24-25). So
verstanden ist das Studium der Geschichte Erziehung zur Toleranz und zur
Freiheit. Ist dies nicht der zwar bescheidene, aber notwendige Beitrag histo-
rischer Forschung zu einer Emanzipation des Menschen, welche in der Aner-
kennung des Andern griindet?

RuEep1 IMBACH

377



Die Walliser Landrats-Abschiede seit dem Jahre 1500, Bd. 4 (1548-1565),
bearb. von Bernhard Truffer. Sitten, Staatsarchiv, 1977. x-499 p.

Der Walliser Landrat (Consilium generale) als die Versammlung der Boten
oder Gesandten der Gemeinden hat sich seit seinem ersten Auftreten im
14. Jahrhundert mit vorerst rein beratender Funktion gegeniiber dem Sitte-
ner Fiirstbischof zu einem Organ der selbstindigen Verwaltung des Landes
entwickelt. Die amtlichen «Protokolle» (Abschiede) dieser Versammlungen
sind seit der Zeit um 1500 erst spdrlich, seit etwa 1530 in nahezu liicken-
loser Reihenfolge erhalten geblieben. Sie sind fiir die Geschichte des Landes
Wallis von 1500 bis zum Ausgang des Ancien Régime von dhnlich kapitaler
Bedeutung wie auf eidgendssischer Ebene die Tagsatzungs-Abschiede. Thre
Veroffentlichung wurde zu Anfang dieses Jahrhunderts von Dionys Imesch
im Auftrage des Staates Wallis an die Hand genommen; der erste Band
(1500-1519) erschien 1916, der zweite Band (1520-1529) nach dessen Tode
1949. Nach langem Unterbruch iibernahm Bernhard Truffer in Zusammen-
arbeit mit dem Sittener Staatsarchiv und mit Unterstiitzung des Schweiz.
Nationalfonds die Fortsetzung des Werkes. 1973 wurde der dritte Band
herausgebracht (vgl. Besprechung in dieser Zeitschrift 68, 1974, p. 374-375),
und nach dem nun bereits erschienenen vierten Band schreiten die Arbeiten
fiir die weitere Folge ziigig voran.

Der hier angezeigte vierte Band umfaf3t die Regierungszeit des Fiirst-
bischofs Johannes Jordan (1548-1565). Die auf jedem Landtag regelmifig
behandelten Geschifte bleiben die gleichen wie im vorausgehenden Zeitab-
schnitt: Wahl des Landeshauptmanns und der Vogte; Abrechnungen der
Vogte; Miinzverordnungen. Deutlich kommen die stindigen internen Sorgen
der Landschaft zum Ausdruck: Ausbesserung der StraBen und Briicken;
Rhoneverbauungen; Salzversorgung; Sicherung der Versorgung durch
héngige Verbote der Lebensmittelausfuhr. Sobald in benachbarten Gebieten
Unruhen ausbrechen, reagiert der Landrat mit Verordnungen zur Kriegs-
vorsorge, die in der Beschaffung von Kriegsgeriat (Waffen, Munition, Pulver),
im Ausfuhrverbot von Lebensmitteln und im Bereithalten von Mannschaften
besteht. Nebst gelegentlichen kleinen Grenzstreitigkeiten mit Bern, den
Savoyern und Lombarden (meist wegen Jagd und Alpweiden), die in der
Regel giitlich beigelegt werden, war das einschneidendste auBenpolitische
Ereignis dieser Jahre die Erneuerung des Soldvertrags mit dem franzdsischen
Koénig, zusammen mit den VII eidgenossischen Orten. Dieses Biindnis hat
in der Folge im Lande Wallis zu Aufruhr und spontanen oder aufgewiegel-
ten Volkserhebungen gefiihrt, den sog. «Trinkelstier-Krieg» von 1550, der
auf mehreren Landtagen zur Sprache kam, wo die Schuldigen zur Rechen-
schaft gezogen wurden.

Auf dem Walliser Landtag wurde iiber alle politischen, 6konomischen,
sozialen und religiésen Probleme verhandelt, aber in den Abschieden sind
viele Sachverhalte nur in Andeutungen aufgezeichnet. Obwohl die Ab-
schiede auf das Ganze gesehen eine unerschoépfliche Fundgrube zur Ge-
schichte jener Zeit darstellen, miissen beispielsweise zur Klarung der kompli-
zierten Sozialstrukturen oder der familidren Verflechtungen der maB-

378



gebenden Geschlechter im Lande Wallis unbedingt zusitzliche Quellen
herangezogen werden. Dies trifft auch auf manche interne Rechtsstreitig-
keiten und gelegentliche Maflnahmen beziiglich der Konfession zu; aus den
Abschieden allein ist der tatsdchliche Gegenstand der Verhandlungen oft
nicht verstandlich.

Uber die Grundsitze zur Edition der Abschiede hat sich der Bearbeiter
im Vorwort zu Band 3 (Sitten 1973) geduBert. Hier sei dazu lediglich ver-
merkt, daBl auch der vorliegende 4. Band wiederum mit dusserster Sorg-
falt und Genauigkeit gearbeitet und mit dem unerlaBlichen Kumulativ-
register versehen ist. Einige kritische Bemerkungen grundsitzlicher Art
wurden bereits von A. Dubois angezeigt (vgl. Rev. hist. vaudoise 86, 1978,
p. 184-187).

JosEF LEISIBACH

Marc Moser, Zur Geschichte des Botenwesens der Abtei Muri. Band I.
I. Teil. 1596-1684. Ein Beitrag zur 950-Jahrfeier der Griindung der Bene-
diktinerabtei Muri (AG). Rheintaler Druckerei und Verlag AG, Heerbrugg
1977, 2. Auflage 1978, 378 Seiten, in -8°.

Marc Mosger hat sei 1948 mehrere lokale Postgeschichten im Gebiet der
Schweiz verfaf3t und sich in der Erforschung des Postwesens einen Namen
geschaffen. Im vorliegenden Band behandelt er das Botenwesen der Abtei
Muri von 1596-1684, wobei er auch die fritheren Ansdtze zum Postdienst
beriicksichtigt.

Wie schon zuvor zeichnet sich der Verfasser durch eine umfassende Samm-
lung und Darstellung des Materials aus. In den beispielhaften Registern
und Tabellen iibertrifft er hier seine fritheren Werke ganz bedeutend.
Genauestens erklidrt er die besonderen Fachausdriicke des damaligen Post-
wesens und der beforderten Giiter. Oft kann er im Hinblick auf seine fri-
heren Arbeiten auf die Entwicklung des Postwesens an anderen Orten hin-
weisen. Aus dem Botenwesen werden hier die Gliterverwaltung des Klosters
Muri und dessen Beziehungen zu andern Kléstern und verschiedenen Orten
der Alten Eidgenossenschaft sichtbar. Das erstarkende geistliche Leben
und die ganze kulturelle Arbeit der Ménche von Muri im Zeitalter der katho-
lischen Reform und Gegenreformation leuchten durch die niichternen Daten
des Botendienstes hindurch. Auch die Persénlichkeit der einzelnen Boten
hat hier ihre Bedeutung, denn der Verfasser, mit dem Postdienst bestens
vertraut, schreibt auch fiir das Berufsethos dieses Dienstleistungszweiges.
Man darf den Verfasser dieses groBen Werkes stirkstens begliickwiinschen,
das sich auch in seiner reichen Illustration sehr vorteilhaft prasentiert. Wohl
sind ihm einige kleinere Fehler wie in Jahreszahlen und dergleichen unter-
laufen, sie fallen jedoch im Hinblick auf die vorbildliche Gesamtleistung
nicht ins Gewicht.

JoacHIM SALZGEBER

379



Iso Miiller, Geschichte des Klosters Miistair. Von den Anfiangen bis zur
Gegenwart. Disentis 1978. 288 S., 38 Abb., 4 Kartenskizzen.

Das Kloster Miistair hat schon wiederholt den Gegenstand von Einzel-
untersuchungen des Verf. gebildet; vor allem dessen Anfinge sind mit seinem
in Gemeinschaftsarbeit mit H. Biittner entstandenen Aufsatz von 1956
(ZSKG 50 [1956] 12-84) giiltig erforscht. Gestiitzt auf seine eigenen Vorar-
beiten durfte er sich daher an die Aufgabe heranwagen, die Klostergeschichte
«von den Anfingen bis zur Gegenwart», d.h. iiber einen Zeitraum von
beinahe 1200 Jahren, zu schreiben. Damit hat nach Disentis (1971) ein wei-
teres ritisches Kloster aus seiner Feder eine Gesamtdarstellung erhalten,
wofiir dem Altmeister der ritischen und benediktinischen Geschichte zu
danken ist. Das Werk gliedert sich iibersichtlich in 13 Kapitel, die den Weg
von der karolingischen Benediktinerabtei bis zum Nonnenkonvent der Ge-
genwart beschreiten: Das Méannerkloster wurde noch vor 800 durch den Bi-
schof von Chur gegriindet und vermutlich von Pfdfers aus besiedelt. Seiner
Lage wegen als «PaBkloster» bezeichnet — in der Ndhe des Reschenpasses und
Etappenort auf dem Weg von Chur in den Vintschgau —, kamen ihm strate-
gisch und kolonisatorisch wichtige Aufgaben zu, was zur Besiedlung des
Miinstertales und schlieBlich zur Offnung des Ofenpasses fithrte. Von der
damaligen kulturellen Bliite legt die dreiapsidale Kirche mit ihren Wand-
malereien ein eindriickliches Zeugnis ab. Gegen Ende des 11. Jh. versiegen die
Quellen iiber Miistair, und als sie um 1150 wieder einsetzen, steht anstelle
des Mannerkonventes ein Nonnenkloster. Der Ubergang ist in vélliges Dunkel
gehiillt, aber aufgrund der ungebrochenen Tradition in der Gesamtanlage
des Klosters, in den Handschriften und in der Liturgie wird man mit Recht
dem Verf. zustimmen, da3 «mehr die Kontinuitit als die Katastrophe» (S. 32)
zu betonen sei. Auf Veranlassung des barbarossafreundlichen Churer Bi-
schofs Egino hielt der Karlskult in Miistair Einzug, indem man eine Statue
des «neugeschaffenen» Heiligen errichtete; seither haftet die Legende von
der Griindung durch Karl den GroBen bis heute am Kloster. Nach einer wirt-
schaftlichen und geistigen Bliite im 13. Jh., gegen dessen Ende das Wunder
der Bluthostie eine weitreichende Wallfahrtsbewegung ausloste, erfolgte im
14. Jb. ein gewisser Niedergang. Von 1360 an stehen dem Verf. genug Quel-
len zur Verfiigung, daB er den Fortgang der Geschichte nach den Regierungs-
zeiten der Abtissinnen gliedern kann, gemiB dem altbewihrten Muster
benediktinischer Geschichtsschreibung also, welches der Verf. auch fiir
Disentis angewandt hat. Als Begriindung weist er darauf hin, daB «das
Gedeihen der Abtei gemidB benediktinischer Regel und Tradition in weitem
MaBe von der Abtissin abhing, in deren Hinde alle Fiden zusammenliefen»
(S. 172). Von der Abtissin Luzia I. (1360-1398) reicht die Kette iiber 24 Glie-
der — eingeschoben sind lediglich zwei Kapitel iiber «Liturgie und Mystik im
Spiatmittclalter» und tiber «das klosterlich-barocke Brauchtum» — bis zu
Augustina Wolf (1806-1810), der letzten Oberin Miistairs im Rang einer
Abtissin; seit 1810 stehen Priorinnen dem Konvent vor. Das Kloster erlebte
vom Spétmittelalter bis ins 19. Jh. eine wechselvolle Geschichte, stets
schwankend zwischen einer bescheidenen Bliite und dem drohenden Unter-

380



gang. Im 14. und 15. Jh. muBten sich die Frauen wiederholt gegen die Uber-
griffe ihrer Vogte zur Wehr setzen, dabei wirkte sich zum ersten Mal der
Gegensatz zwischen dem churritischen Bistum und dem erstarkenden habs-
burgischen Landesfiirstentum im Tirol auf das Kloster aus — eine Komponen-
te, die in den folgenden Jahrhunderten bestimmend bleiben wird. 1499 erlitt
es im Schwabenkrieg schwere Schiden, im 16. Jh. {iberstand das Kloster die
Stiirme der Reformation, zerbrach aber in der Zeit der katholischen Reform
beinahe an seinen prekdren inneren Zustdnden. Erst das 17. Jh. brachte ihm
eine Festigung im Zeichen des Tridentinums. Einige fihige Abtissinnen,
mehrheitlich aristokratischer Herkunft, konnten in der Folge dem zahlen-
miBig angewachsenen Konvent einen gewissen Wohlstand sichern, der sich
u. a. in der Ausgestaltung der Wohnung fiir den bischéflichen Eigenkirchen-
herrn mit dem prachtvollen frithbarocken Fiirstenzimmer widerspiegelt. Die
Entwicklung hin zu einem «hochadelichen Conuent» (S. 154) fiithrte zu einer
Lockerung des Ordenslebens, gegen die mehrere Reformversuche ankdmpf-
ten; deren wirkungsvollster war die Nonnberger Reform (1697-1704). Mit
dem Anwachsen des tirolischen Elementes im Kloster seit der 2. Hilfte des
17. Jh. wuchs auch der Einflu} der 6sterreichischen Schirmherrschaft an, er
dominierte wihrend des 18. Jh., besonders in den Jahren, als das Miinster-
tal zu Osterreich gehorte (1734-1762). Zu diesen Jahrzehnten vgl. neuerdings
den Aufsatz des Verf. in ZSKG 72 (1978) 107-147, wo er noch ausfiihrlicher
iiber den EinfluB Osterreichs berichtet. Unter Josef II. blieb Miistair nur
dank der Aufrechterhaltung der geistlichen Bindung an den Bischof von
Chur von der Aufhebung verschont. Als das Tal in den Revolutionskriegen
1799 Kriegsschauplatz war, wurde die Abtei sehr in Mitleidenschaft gezogen
und verlor einen GrofBteil ihres Besitzes. Einen letzten Kampf um seine Exi-
stenz hatte das Kloster in den 10-er und 20-er Jahren des 19. Jh. zu bestehen,
seither lebt es ungestort sein beschauliches Leben, nach der Regel des hl. Be-
nedikt dem Gebet und der Handarbeit gewidmet. Die religiose Betreuung
liegt seit dem Anfang unseres Jh. in den Hdinden von Mdénchen aus Disentis,
dessen Abt als Delegierter des Churer Bischofs amtet. — Wenn man das Buch
aus der Hand legt, ist man beeindruckt von der Beharrlichkeit, mit der das
kleine Kloster im Miinstertal allen Schwierigkeiten und Schicksalsschligen
trotzte und 1200 Jahre {iberdauern konnte. Man ist aber auch erstaunt iiber
die Fiille des Stoffes, die der Autor auf knappem Raum vermittelt; alle noch
so verschiedenen Aspekte einer Klostergeschichte finden seine Beachtung und
sachkundige Darstellung: innere Verfassung, politische Verhidltnisse, Wirt-
schaft, Liturgie, Frommigkeit und Mystik, Kunst. Das gefdllige Buch ist
mit zahlreichen Abbildungen in Farbe oder in Schwarz-Weill schén ausge-
stattet, mit Karten iiber Besitz und Patronatsrechte des Klosters, mit einem
Literaturverzeichnis und einem Register versehen.

ErNsT TREMP

381



	Rezensionen = Comptes rendus

