Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 72 (1978)

Artikel: Le chanoine Fontaine face au probléme de la liberté religieuse
Autor: Bavaud, Georges
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BAVAUD

LE CHANOINE FONTAINE FACE AU PROBLEME
DE LA LIBERTE RELIGIEUSE

Le chanoine Fontaine (1754-1834), membre du Chapitre collégial de
Saint Nicolas & Fribourg, cousin et ami du Pére Girard !, souhaitait
ardemment que les chrétiens soient attentifs a ce que le II¢ Concile du
Vatican appelle les «signes des temps». Il avait vu sans regrets s’écrouler
I’Ancien Régime, et I'un des problémes cruciaux de 'époque était celui
de la liberté religieuse. En 1800, il aborde cette question dans un petit
livre intitulé: Un mot sur la tolérance religieuse d’ aprés les lumiéres de
la raison 2.

Deux principes le guident dans la rédaction de son étude. Il vise
d’abord un but tres concret, d’ordre politique, qu’il a résumé dans une
note manuscrite 3. «Ce petit ouvrage n’a été fait que d’apres les seules
lumieres de la raison parce que sa destination était d’étre présenté au
Gouvernement helvétique, composé en majeure partie de protestants,
dans le temps qu'on y délibérait si en Suisse l'on établirait le principe
d’une tolérance illimitée comme en France, ou non. Mon but ici était
de faire restreindre la tolérance aux seules Communions chrétiennes
déja établies en Suisse; et j’ai eu le bonheur de réussir. J’ai pris occasion
en méme temps de faire sentir ce que c’était que la vraie liberté. Peut-
étre y avait-il quelque mérite d’oser en parler dans ce temps d’exalta-
tion révolutionnaire.»

! J. P. ULpry. Le chanoine Fontaine et son temps (1754-1834), in: Annales fri-
bourgeoises 1965 — 1966, p. 121.

2 PILLER, Fribourg, 1800, 31 pages.

3 Elle se trouve dans I’exemplaire Hf 506 de la Bibliothéque cantonale de Fri-
bourg. Le chanoine annota son ouvrage sur la tolérance. Nous avons pris la liberté
de moderniser I’orthographe.

345



Le second principe qui guide le chanoine est d'ordre théologique. Il
estime tout a fait dépassées la pensée et la méthode scolastiques. Aussi
ne craint-il pas d’exposer le probleme de la tolérance d'une maniére trés
indépendante par rapport a la tradition catholique; il prévient cependant
les critiques possibles en précisant bien que son point de vue est limité:
il traite son sujet «d’apres les lumiéres de la raison». Le chanoine cor-
respondait avec un théologien suspect au Saint-Siége, Wessenberg, vicaire
général, puis coadjuteur de I'évéque de Constance 1. Ce sont certainement
les échos de cette théologie nouvelle qui transparaissent dans cette lettre
que Fontaine adresse & Mgr Odet, son évéque: «Il fallait surtout n’em-
ployer que des preuves évidentes et admises par la philosophie moderne.
Et les arguments de ce genre ne se présentent pas a la douzaine. C’est
I'emploi des semi-preuves et des arguments réfutables qui a enlevé, tant
aux Mandements des Evéques de France que méme aux Brefs du Saint-
Siege, une grande partie du succés qu'’ils auraient d avoir. Je vous avoue
que c’est avec peine que j’ai observé depuis quelque temps, que plus la
théologie scolastique et aristotélicienne est tombée dans le discrédit
le plus entier et le plus mérité, plus les rédacteurs romains paraissent
se plaire a la faire rentrer dans la rédaction des brefs doctrinaux, ce qui,
en leur donnant I'air d'une simple censure théologique, leur enléve toute
leur autorité, parce qu’il est tout simple que plus il y a de considérants
faibles et disputables (sic), moins je respecte la loi dont ils forment la
base. %»

L’argumentation du chanoine dans son livre sur la tolérance

Dans l'explication du phénomene religieux, le chanoine met I'accent
sur ce que nous appelons de nos jours l'orthopraxie, c’est a dire 'authen-
ticité de notre comportement envers Dieu et nos fréres. «La religion
peut étre considérée sous deux points de vue bien différents 1'un de
I'autre: ou subjectivement, ou objectivement, c’est a dire ou dans I'’homme,
ou hors de I’homme. C’est dans le premier sens qu’'on dit qu'un homme
qu’il a de la religion ou n’en a pas, et dans ce sens la religion ne différe
pas de la piété. C’est au contraire dans 1'autre sens que 1'on parle de la

1 J. P. ULDRy, article cité, p. 125. En Allemagne, Fontaine a suivi les cours du
jésuite Benoit Stattler (1728-1797). Plusieurs de ses ouvrages avaient €té mis a
I'Index (article cité p. 116). Le chanoine avait beaucoup d’admiration pour Mgr
Sailer qui devint évéque de Ratisbonne (article cité, p. 136).

2 Lettre du 28 aotit 1800. Arch. Evéché Frib., Fonds Villaz-St-Pierre.

346



religion chrétienne, jutve, mahométane, et dans ce sens, la religion est
un manuduction a la prété 1.»

Ainsi la religion au sens subjectif réunit tous les hommes vertueux.
«Dans ce sens, il ne peut pas y avoir différentes religions parce que par-
tout il y a croyance en Dieu, attachement et espérance en lui, par con-
séquent unité de nature, unité d’objet.»?

La religion subjective échappe en elle-méme a la juridiction du pou-
voir civil... «Ce n’est pas de la religion prise dans ce sens qu'il peut étre
question lorsqu’'on parle de tolérance. Elle est tout intérieure; elle
n'est que dans le cceur de 'homme; elle est donc entiérement hors du
ressort du gouvernement civil 3.»

Mais, précise le chanoine, cette religion subjective, qui a son fonde-
ment dans la nature de 'homme ¥, s’épanouit ou se corrompt dans le
cadre de croyances et de rites qui suscitent ou menacent la vertu. «C’est
donc le perfectionnement de I’homme moral, c’est son affranchissement
du joug des passions et le rétablissement de I'empire de la raison, c’est
son étroite réunion avec sa cause premiere, en un mot, c'est la vertu,
comme seul moyen de plaire & Dieu — c’est-a-dire la mise en action de la
religion subjective et intérieure qui est le but immédiat et nécessaire de
la religion objective, soit du culte religieux. Tout ce qui ne tend pas vers
ce but est hors de la religion et ne peut lui appartenir; et toute institu-
tion, telle qu’il en a existé et en existe encore qui, fondée sur des dogmes
immoraux, renferme des pratiques contraires a ce but est indigne de
porter le nom et de jouir des prérogatives du culte religieux >.»

Aussi un gouvernement n’a-t-il pas le droit de céder a un libéralisme
absolu. «Il est donc évident que le systéme d'un indifférentisme insou-
ciant qui croirait devoir donner un égal assentiment a tous les cultes,
loin d’étre prescrit par la tolérance, est une erreur grossiére et un défaut
manifeste de vrais principes philosophiques é.» C’est pourquoi I'autorité
civile examinera la moralité des croyances et des rites d'une religion
avant de lui accorder le droit de cité: «Il est donc du strict devoir du
gouvernement non seulement de protéger tout ce qui peut et doit con-
tribuer a assurer la moralité publique, mais aussi d’écarter efficacement

L' Un mot sur la tolévance... p. 7-8.
2 Ibidem, p. 13.
3 Ibidem, p. 14.
* Ibidem, p. 13.
5 Ibidem, p. 15.
§ Ibidem, p. 18.

347



tout ce qui lui est essentiellement contraire. Ainsi donc qu'il est de son
devoir de protéger la religion en général, de méme doit-il empécher
I’établissement de toute institution ou association qui sous le nom de
religion ou sous quelle autre dénomination que ce soit, prescrirait ou
professerait des dogmes contraires a la moralité 1.»

Or manifestement, confesse le chanoine, le christianisme est au ser-
vice de la vertu. « Je ne crains pas que les vrais philosophes m’accusent
de fanatisme, si j'ajoute que ce n’est que dans le christianisme que I'on
trouve ces bases siires et efficaces pour fonder parmi les hommes une
moralité solide et digne de la noblesse de notre nature 2.»

La conclusion pratique s'impose d’elle-méme: « J'ai dit que le gouver-
nement devait une égale et efficace protection a chacun des cultes éta-
blis dans son ressort. Cela est évidemment vrai. Mais l'est-il de méme
que le gouvernement doive cette protection indistinctement a tous les
cultes quelconques qui y voudraient s’y établir? Je n’hésite pas a répon-
dre non 3.»

Mais si la moralité est sauve, la plus grande liberté doit étre accordée.
«Je conviens, je prétends méme que dans tout état bien constitué, le
gouvernement doit procurer aux citoyens la plus grande latitude de
vraie liberté qui puisse dépendre de lui sans les exposer au danger de
tomber dans la licence *.»

Les bienfaits de la tolérance

Le chanoine ne veut pas succomber au relativisme doctrinal. «Entre
les cultes utiles et dignes du nom de religienr, il y en a donc que le phi-
losophe, non prévenu par des préjugés de 1'éducation, doit regarder
comme meilleurs et plus propres a remplir leur but >.» La tolérance
n’exige donc pas que le croyant renonce a ses convictions. Il a tout a fait
le droit de confesser que sa communion est pleinement conforme a la
volonté divine car parmi les religions «la plus pure est celle qui se fait
I'idée la plus juste du Saint des saints, qui se compose des sentiments
les plus nobles et qui soutient plus puissamment la vertu °.»

Ibidem, p. 23.
Ibidem, p. 30.
Ibidem, p. 22.
Ibidem, p. 27-28.
Ibidem, p. 17-18.
Ibidem, p. 13-14.

o W -~ w N [l

348



Cependant celui qui estime avoir regu la religion la plus pure mani-
festera le plus grand respect pour la personne qui se trompe. «C’est lui
témoigner les mémes égards, la méme charité, la méme bienveillance,
que si sa facon de penser sur les dogmes que je professe était la méme
que la mienne '.» Cette déclaration commente en termes positif ce
qu’ailleurs Fontaine exprime de maniere négative: «Etre tolérant...
c’est ne pas molester, ne pas vilipender, ne pas hair celui qui est intime-
ment persuadé de la vérité de quelques dogmes que je regarde comme
erronés 2.» Aussi doit-on étre prét a «ne jamais employer d’autres armes
contre les opinions opposées aux miennes que celles de la persuasion3 .»

Cette situation de tolérance provoquera une saine émulation spirituelle:
«C’est ainsi que la tolérance, en rapprochant différentes communions
religieuses dans 1'enceinte d'une méme société civile, les forcera toutes
a se perfectionner a l'envi I'une de l'autre, et a faire toujours de plus
grands efforts pour parvenir plus efficacement a leur but commun. Ainsi
parmi les arbres serrés d'une forét, chacun cherche a s'élever au-dessus
de ses voisins pour y jouir de I'air et de la lumiére: mais comme tous sont
pressés du méme besoin, tous s’élancent également vers le haut et crois-
sent droits et superbes a ’envi 'un de I'autre; tandis que 1'on voit ceux
qui plantés isolément et en liberté étendent leurs rameaux sans obsta-
cles, croitre difformes, obliques et crochus. C’est dans ce sens que l'un
des disciples du plus grand Philosophe qui ait jamais paru sur la terre
a dit qu'il fallait qu’il y eGt des scissions, des hérésies *.» Que nous som-
mes loin de I'idéal de la société médiévale!

La protestation du curé de Villaz-St-Pierre

La foi chrétienne souffre toujours d’'étre étudiée a la lumiere de la
seule raison. L’exposé du chanoine considere le dogme et la liturgie comme
étant de purs instruments au service de la morale. Certes, cette ortho-
praxie implique la référence & Dieu. Mais Fontaine ne mentionne pas
ce qui constitue la spécificité du christianisme. En effet, I'auteur ne
parle pas de 'accueil par I'homme d’un dessein de salut. Or la confession
pléniére, par le baptisé, de ce dessein de salut est absolument néces-
saire a l'authenticité du rapport religieux avec Dieu et nos fréres. Pas

Ibidem, p. 19.
Ibidem, p. 18.
Ibidem, p. 19.
Ibidem, p. 20-21.

- W N

349



d’orthopraxie sans orthodoxie! Mais le but que visait le chanoine ne le
conduisait pas a insister sur cet aspect, car d’aprés de telles prémisses,
un catholique doit conclure que seule son Eglise est demeurée pleinement
fidéle aux intentions du Christ. Or Fontaine voulait convaincre ses
lecteurs que la liberté devait étre accordée a 'ensemble des «Commu-
nions chrétiennes établies en Suisse.» Une telle problématique tendait
nécessairement a voiler les divergences dogmatiques pour souligner
I'unité des chrétiens face aux problémes «morauxy.

Un prétre du canton de Fribourg, le curé Fracheboud de Villaz-St-
Pierre, remarqua le caractere inédit de la theése élaborée par Fontaine.
Mais cet ecclésiastique ! eut le tort de déceler dans la théologie du cha-
noine des intentions hétérodoxes qui concernaient d’autres questions
que celle de la tolérance. En effet, au lieu de limiter ses attaques au livre
contesté, le curé Fracheboud accuse Fontaine d’abandonner la foi tri-
nitaire et de renouveler 1’hérésie de «Paul de Samosate» 2. Le chanoine,
dans une correspondance privée, avait présenté un essai de réinterpré-
tation du mystére de la Sainte-Trinité. Le curé Fracheboud y vit une
menace grave pour la foi. Fontaine aurait des accointances «avec la
secte affreuse et impie des Illuminés, telle qu’elle est dévoilée dans le
tome IIIe de M. Barruel sur le Jacobinisme 3.» Comme le chanoine avait
décerné a Jésus-Christ le titre «du plus grand Philosophey, le curé y vit
la preuve de la négation du mystére de la divinité du Sauveur *. Nous ne

! Les Archives de I’Evéché contiennent une lettre du curé Fracheboud a 1’évé-
que du 11 septembre 1788; nous y lisons: «Ouli, il y a longtemps, Monseigneur, que je
pleure sur I'abus moderne des sacrements, puisque cet abus, témoigne un livre
approuvé par Votre illustrissime prédécesseur, remplit nos cimetiéres de damnés.»
Le chapelain du méme lieu reproche au curé de recevoir «des filles prétendues pos-
sédées qu’on lui conduit trés souvent et qu’il regoit contre les défenses de Monsei-
gneur». L’adversaire du chanoine Fontaine apparait comme rigoriste et dépourvu
d’esprit objectif.

2 Le curé résuma ses griefs dans deux écrits: une «censure» du 22 septembre
1800, et une lettre dénonciatoire a 1’Evéque (22 oct. 1800). Nous n’avons pas
retrouvé ces écrits. Mais il est facile de reconstituer la pensée du curé par une lon-
gue réponse rédigée par Fontaine et qui cite son contradicteur. Cette réponse a été
annotée par Fracheboud lui-méme. De plus, le curé reprend ses accusations dans
une lettre du 8 janvier 1801 adressée a 'Evéque.

3 Lettre du curé Fracheboud a I’ Evéque du 22 janvier 1807. Dans son explication
du mystére de la Trinité, Fontaine estimait «<impropre» la notion de personne. Il
proposait de considérer en Dieu «trois pouvoirs distincts» qu’il rapprochait des
pouvoirs législatif, exécutif et judiciaire. Cf, Lettre de Fontaine au curé Fracheboud,
du 19 décembre 1800, p. 8-10. La théologie trinitaire du chanoine était trés contes-
table. Mais il était injuste d’accréditer la thése du complot contre la religion!

+ Lettre de Fontaine au curé Fracheboud du 19 décembre 1800, p. 13.

350



reviendrons pas sur cette controverse dogmatique. Nous analyserons
seulement les objections concernant le probléme de la tolérance.

Le curé a bien vu la faiblesse principale de la thése de Fontaine, cette
dissociation trop grande entre la relation vitale a Dieu et au prochain
d’une part, et les énoncés de la foi d’autre part. «Il y dénature la religion
et I'instruction de la religion, en voulant toute l'expliquer et faire con-
sister dans une distinction de religion dans I'homme, comme n’étant que
la piété, et hors de 'homme, comme n’étant qu'une institution plus ou
moins propre, une forme de culte, un assemblage de secours, une manu-
duction a la piété; et ne la faisant point consister, comme elle est en elle-
méme, hors de I'homme, dans les vérités et les préceptes de Dieu, ainsi
que 1’Eglise I'enseigne partout et dont l'instruction et l'enseignement
portent I’homme a la pratiquer '».

Un dialogue de sourds est en train de s’établir. Chez Fontaine, la reli-
gion tend a s’identifier avec la «fides qua creditur», (I'adhésion vitale
a Dieu) et chez le curé Fracheboud, 'accent est mis, d'une fagon uni-
latérale, sur la «fides quae creditur» (le Credo transmis par I'Eglise).

Le curé a été aussi choqué par la compétence que le chanoine accorde
aux gouvernements. «Il prétend, que les gouvernements civils ont le
droit de juger, non (dit-il, avec 1'astuce la plus sophistique) de la vérité
ou fausseté des dogmes et des doctrines religieuses, mais de leur moralité;
grand mot des philosophes modernes pour prétendre juger et disposer
de tout, et méconnaitre I'autorité divine et spirituelle de 1'Eglise 2.»

Bref, & ses yeux, le chanoine succombait a l'indifférence religieuse,
mettant sur le méme plan toutes les confessions chrétiennes. «Pour
couvrir ses pensées contraires aux premiers principes de la foi chrétienne,
il s’obstine a établir et soutenir le respect mutuel des différents cultes,
comme tendant également a Dieu, et avec des sophismes, il le qualifie
de respect de civilité pour y obliger les catholiques, et empécher la con-
version des hérétiques 3.»

Le curé Fracheboud demeure un homme de 1’Ancien Régime. Il
appelle «sophismes» des distinctions importantes que Fontaine propo-
sait. Ainsi la sympathie que le chanoine manifeste envers les chrétiens
protestants ne va pas jusqu’'a l'approbation enti¢re de leur doctrine.
«Lorsqu’un chrétien voit les particuliers d’une autre communion chré-

! Ibidem, p. 12, note marginale de Fracheboud.
2 Lettre de Fracheboud a I'Evéque, du 8 janvier 1807.
3 Ibidem.

351



tienne aller a 1'église pour y prier Dieu, chanter des hymnes en son hon-
neur etc, ne doit-il pas approuver un tel dessein? Oui sans doute. Cepen-
dant son approbation n’est pas entiére parce qu’en méme temps qu’il
approuve leur piété, il désapprouve que leurs exercices ne soient pas
en tout d’accord avec les siens qu’il croit basés sur la pure vérité et la
seule vraie doctrine. Y-a-t-il 1a quelque chose qui sente l'indifféren-
tisme, méme du plus loin possible? Toute autre maniére d’agir serait
fanatique et bien opposée a I'esprit de Jésus-Christ qui rempli de bonté
et de ménagements envers les Samaritains malgré leur schisme et leurs
erreurs, ne s'est montré séveére qu’'envers les Pharisiens fanatiques et
superstitieux 1.»

Ailleurs, Fontaine distingue, vis-a-vis des autres cultes, «vénération
religieuse» qu’il écarte et «respect de civilité» qu'il estime nécessaire.
«Il ne faut assurément qu’étre de bonne foi et sans prévention pour voir
qu'évidemment il ne s’agit pas d'une vénération religieuse, mais sim-
plement d’un respect de civilité¢ et de savoir-vivre. Si ce genre de res-
pect vous déplait, je suis faiché pour vous. Quant & moi, je vous avoue
que lorsque nous allons en procession, surtout avec le Vénérable, j'aime
assez que les protestants qui se trouvent sur notre passage, 6tent leurs
chapeaux et se rangent modestement sur les c6tés de la rue. D’ailleurs,
j’ai l'usage constant de 1'Eglise catholique en ma faveur. Je n’irai pas
chercher mes exemples fort loin: je me bornerai a notre diocése. Vous
savez que nos Evéques ont toujours exigé que nos curés du ci-devant
baillage d’Echallens vécussent en bonne intelligence avec les ministres
protestants, et que réciproquement ils leur témoignassent tous les égards
dus a leurs places; or je pense que leurs places de ministres tiennent
essentiellement a leurs usages religieux 2.»

Cependant, lorsque TIontaine défend sa distinction entre religion
subjective et croyances objectives, sa réponse n’'est pas pleinement
satisfaisante, car le dogme, quoique nécessaire, n'appartient pas selon
lui 4 l'essence de la relation a Dieu. «Mais! Mr le Curé! une maison con-
siste-t-elle dans le terrain sur lequel elle est batie? Le terrain qui lui
sert de base, fait-il partie de la maison? Le plancher qui vous porte, le
pain qui vous alimente, la lumiére qui vous éclaire — sont-ce la des par-
ties de votre corps? 3»

1 Lettre de Fontaine du 19 déc. 1800, p. 20-21.
2 Ibidem, p. 18-19.
3 Ibidem, p. 12.

352



Sur un autre point, le chanoine continue de s’opposer au curé Fra-
cheboud. Pour ce dernier, I'idéal se réalise lorsque tout le peuple pro-
fesse la méme religion. Aux yeux de Fontaine, le pluralisme religieux
est favorable a I'émulation spirituelle. «Ou les catholiques sont-ils plus
fervents et plus attachés a leurs devoirs que dans les pays mixtes? Par-
courez 1'histoire ecclésiastique: vous trouverez que ces siécles de téne-
bres, d’ignorance, de vices, de superstitions et des plus criants abus
furent précisément ceux qui ne furent troublés par aucune hérésie mar-
quante. N’est-ce pas encore dans les pays les plus éloignés de tout mélan-
ge avec les communions séparées de la noétre, que I’on trouve plus d’igno-
rance, d'abus, de superstitions et d'immoralité? 1» Et il ajoute: «D’un
autre coté, croyez-vous que les communions protestantes, privées de
hiérarchie et n’ayant aucun centre d'unité seraient ce qu’elles sont, si
elles n’étaient pas mélées parmi nous? »

Enfin, Fontaine souligne avoir regu 1'approbation de hautes autorités.
«Avant de publier mon petit ouvrage, je l'ai fait voir et corriger par
de savants théologiens catholiques, qui assurément en savent plus que
vous et moi (...) Mais il est bon que vous sachiez que notre Révérendis-
sime Evéque 1I'a approuvé lui-méme; en présence d'une nombreuse com-
pagnie, il m’a fait la grace de me remercier de 1'avoir publié 3.»

La position du chanoine comparée a celle du 118 Concile du Vatican

La thése de Fontaine se résume ainsi selon les propres expressions de
I'auteur: «Donner une égale et efficace protection aux différentes com-
munions chrétiennes, parce que quoiqu’elles difféerent entre elles en des
dogmes dont le gouvernement n’est pas en droit de juger, elles ont cepen-

! Ibidem, p. 16-17.

2 Ibidem, p. 17.

3 Ibidem, p. 2. En note, le curé Fracheboud a noté: «Il a pu étre trompé au
premier coup d’ceil en sa faveur, comme Pélage, Eutyches et autres ont bien trompé
des saints Papes ... Cette méprise a €té bientdt ensuite réparée. »

Sur un autre point, la controverse s’est engagée. FFontaine avait déclaré que
«la vertu et le perfectionnement moral de I'homme est le but immeédiat de la reli-
gion.» Le curé Fracheboud avait protesté: C’est le paradis qui doit étre ce but immé-
diat. Le chanoine répond: «La félicité éternelle est le but de la religion, mais le
but witimat (sic.) La fin prochaine, le but immédiat, c’est nécessairement la vertu,
c’est le perfectionnement moral, sans lequel tous les exercices de piété, toutes les
pratiques du culte ne sont rien. C’est faute d’assez inculquer cette vérité aux fide-
les que nous voyons tant de gens pratiquer les exercices de la religion et cependant
si peu de gens vraiment vertueux...» (Ibidem, p. 21-22).

23 353



dant les mémes principes essentiels de moralité pour tout ce qui peut
étre du gouvernement civil *.» Dans son exposé, le chanoine ne se référe
jamais aux droits de la conscience. Fontaine a écrit son opuscule pour
limiter aux communions chrétiennes la liberté religieuse. Or si son étude
avait souligné les droits de la conscience, il aurait donné un argument
décisif en faveur de ceux qui réclamaient la tolérance pour fous les cultes
et n'importe quelle croyance, car la conscience est présente a chaque
homme.

Le IIe Concile du Vatican se situe au niveau universel qu’'écarte pré-
cisément Fontaine préoccupé par un probléme pratique valable pour la
Suisse du début du XIXe siécle ou 'ensemble du peuple se référe au
christianisme sous sa forme catholique ou protestante. Les Péres du
ITe Concile du Vatican veulent étudier le probléme de la liberté religieuse
en lui-méme. Voilda pourquoi la déclaration conciliaire étudie précisé-
ment ce que néglige Fontaine, les droits de la conscience. A la lumiére
de la raison et de la foi, le Concile proclame: «... Qu’en matiére religieuse,
nul ne soit forcé d’agir contre sa conscience, ni empéché d’agir, dans
de justes limites, selon sa conscience, en privé comme en public, seul
ou associé i d’autres 2.» Par rapport a la tradition catholique, cette
déclaration est irréprochable puisqu’elle évite toute formulation positive
pour décrire les droits de la conscience: cette derniére ne nous est pas
présentée comme ayant le droit positif de suivre ses convictions justes
ou fausses; elle a le droit de ne pas étre contrainte; elle a le droit de ne
pas étre empéchée d’agir dans de justes limites.

La problématique de Fontaine oblige son auteur a dissocier d’'une
certaine maniére orthodoxie et orthopraxie puisque catholiques et pro-
testants s’accordent face a la «morale» alors qu'’ils divergent en présence
du «dogme». Le 1I¢ Concile du Vatican évite absolument cette dissocia-
tion que le curé de Villaz-St-Pierre jugeait a juste titre fort contestable.

Cependant, le IT® Concile du Vatican rencontre la méme difficulté que
Fontaine: quelles sont les limites de la liberté religieuse? (le chanoine
utilise plutot le mot de «tolérance» que la déclaration «Dignitatis huma-
nae» préfere abandonner). Mais la question des limites de la liberté est
posée dés le début par Fontaine puisque son intention est de refuser la
tolérance aux cultes autres que ceux du christianisme. En revanche,
pour les Péres de Vatican II, lc probleme des Limites de la liberté se pose

1 Ibidem, p. 7.
2 Dignitatis humanae, n° 2.

354



en conclusion des débats. Jusqu'ou I'immunité en face de la contrainte
peut-elle se déployer? Sur ce point, il est permis de reconnaitre avec
André Richard: «Ce que peut-étre on peut reprocher dans la Déclaration
de Vatican II, c’est de ne pas avoir assez explicité ce qu’elle entend par
les justes limates de la liberté, ni ce qu’est exactement le bien public
et la moralité 1.» L'auteur reconnait d’ailleurs que «I'interprétation dans
les contingences de temps et de lieu releve de la prudence.» Fontaine
en était persuadé. Mais on regrettera que ces contingences helvétiques
de I’an 1800 aient, & ce point, influencé son argumentation.

L L’homme nouveau, juillet 1978,

355



	Le chanoine Fontaine face au problème de la liberté religieuse

