
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 72 (1978)

Artikel: Un huguenot propose une croisade : le projet de François de la Noue
(1580-1585)

Autor: Rousset, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL ROUSSET

UN HUGUENOT PROPOSE UNE CROISADE
LE PROJET DE FRANÇOIS DE LA NOUE

(1580-1585)

Quelques années après la bataille de Lépante et le massacre de la
Saint Barthélémy un capitaine huguenot, François de La Noue, rédigea

des considérations sur la nécessité pour la Chrétienté de s'unir contre

les Turcs. Cet appel adressé aux chrétiens témoigne d'une part de la

pérennité de l'idée de croisade et, d'autre part, de son universalité; un
protestant mêlé directement aux guerres de religion fait sienne la
doctrine traditionnelle sur l'unité face à l'Islam.

Né en 1531, fils d'un gentilhomme breton, François de La Noue et
de dame Bonaventure l'Espervier, François de La Noue, deuxième du

nom, reçut l'éducation d'un futur guerrier et d'un honnête homme
lecteur des auteurs classiques, Plutarque en particulier ; ses Discours
politiques et militaires montrent une sagesse nourrie à la fois par la connaissance

des Anciens et par l'expérience des hommes et des choses. Après
un séjour à la cour de Henri II il retourna en Bretagne et se rallia à la
Réforme ; désormais il se mit au service de ses nouveaux coreligionnaires
et participa aux «troubles» qui divisèrent le royaume de France. Esprit
modéré et tolérant en un temps de passions religieuses, voulant la paix
et condamné à guerroyer, il passa une partie de sa vie sur les champs de

bataille; les circonstances, et non sa bonne volonté, l'empêchèrent de

donner toujours à ses rois le concours de son intelligence. Marguerite
de Valois affirme dans ses Mémoires que Charles IX l'avait en affection x

1 Marguerite de Valois, Mémoires (Paris, 1971), p. 53-54. Sur la personne et
la carrière de François de la Noue voir H. Hauser, François de la Noue 1531-1591
(Paris, 1892).

333



et on sait qu'Henri de Navarre l'estimait fort. Il souffrit de la division
et des haines entre Français (il avait des amis dans les deux camps) et

il se lamentait sur les maux ainsi engendrés, déclarant que «ce sont nos

guerres qui nous ont fait oublier la religion». Il participa aux trois
premières guerres de religion; au cours de la troisième il fut blessé, perdit
un bras et fut alors pourvu d'une prothèse qui lui valut le surnom de

Bras-de-fer ; il combattit à Dreux, à Saint-Denis, à Orléans, à Fontenay,
à La Rochelle et, prisonnier, fut enfermé dans le château de Limbourg
en Flandre de 1580 à 1585 ; captivité heureuse pour nous puisqu'il composa

alors ses Discours politiques et militaires 1. Il mourut le 4 août 1591

des suites d'une blessure reçue lors du siège de Lamballe en Bretagne.
François de La Noue a vécu en une époque où l'Europe se déchirait

elle-même et rendait illusoire une défense commune contre les Turcs

Ottomans; le capitaine huguenot était plus que tout autre conscient de

ce drame et il a développé sa pensée à ce sujet tout au long de ses

Discours; il a vécu les combats et les cruautés des guerres civiles, il a vu
des étrangers intervenant dans les affaires de son pays et il a connu la

rivalité de Philippe II et Elisabeth et le conflit de celle-ci avec Marie
Stuart. Par son activité guerrière, par les missions qu'il remplit, par ses

relations et ses amitiés il était capable de porter un jugement clair sur
les événements et les gens.

En composant ses Discours politiques et militaires François de La Noue

se proposait d'apporter quelques remèdes pour «redresser» le royaume
de France menacé de «desmembrement», pour affermir la paix et donner

une «bonne reformation». Plusieurs de ses discours sont consacrés

à des problèmes de stratégie et de tactique militaires; l'homme de guerre
donne son opinion sur l'organisation de l'armée, sur les erreurs commises,

sur les «expériences modernes» et il met en garde contre les convoitises
des biens et délices du monde et contre les querelles particulières. C'est

à l'occasion de ces observations qu'il rappelle l'échec des alliances nouées

entre princes chrétiens et princes musulmans et qu'il développe un projet

d'offensive commune contre les Turcs (discours XXI et XXII).
Après ces considérations qui occupent les trois quarts de l'ouvrage

l'écrivain disserte sur «les choses advenues aux trois premiers troubles»

en prenant pour point de départ le massacre de Vassy (1562). Dans le

1 La nouvelle de la captivité de la Noue n'a pas échappé à Pierre de l'Estoile
qui en parle à deux reprises: Journal de l'Estoile pour le règne de Henri III. 1574-
1589 (Paris, 1943), p. 246 et 248 (pour l'année 1586).

334



discours XXVI il décrit les maux que cette «miserable guerre» entraîne,
le frère ne pardonnant pas à son frère, les parents s'entretuant, et, poussant

plus loin ses réflexions sur les guerres civiles, il écrit : «... la première
chose qu'on doit faire c'est d'examiner et accuser en ces calamitez
universelles ses propres imperfections, afin de les amender et puis regarder
la coulpe d'autruy1», car les guerres civiles sont «les boutiques de toutes
méchancetés» et, pour certains, «leur mère nourrice». Et La Noue,
condamnant chez les catholiques comme chez ceux de la Religion, les
passions et les cruautés, termine son ouvrage par un appel à la paix qu'on
doit toujours désirer, car «la guerre est un remède très violent et

extraordinaire, lequel en guarissant une playe en refait d'autres; pour ceste

occasion n'en doit-on user qu'extraordinairement2».
A l'intérieur de son vaste ouvrage, à la fois traité militaire et

plaidoyer politique et moral, François de la Noue introduit deux chapitres
sur la situation de la Chrétienté face aux Ottomans et sur l'attitude
qu'il convient d'adopter à cet égard. Le titre du XXIe discours précise

déjà sa pensée: «Que les alliances faictes par les princes chrétiens avec
les mahumetistes, ennemis capitaux du nom du Christ, leur ont
toujours esté malheureuses, et qu'on ne se doit point allier estroitement

avecques eux.» La Noue raconte l'origine de la nation turque et ses

succès remportés grâce à la division des Etats chrétiens et «pour punir
les péchez de tous les autres peuples»; il peint en noir la nation
turque, la chargeant de tous les vices; ici, l'auteur répète sans esprit
critique ce qu'il a lu et entendu. Il montre ensuite que toujours les alliances
conclues entre princes chrétiens et nations musulmanes furent fâcheuses

(il donne comme premier exemple le traité du roi de Jérusalem Gui
de Lusignan avec Saladin) et il évoque avec douleur la chute de

Constantinople en 1453. Il voit dans les Turcs, «secte toute pleine d'impietez»,
des barbares qui sont «les instruments de l'ire de Dieu 3»; et, pour fortifier

son discours, il se réfère à l'histoire des Hébreux auxquels Dieu fit
défense de s'aUier avec les Cananéens et les Amorréens à cause de leur

impiété et vices4: comparaison avec les Turcs qui n'est pas
«impertinente». Il ajoute que ceux-ci sont les vrais hérétiques et qu'«on doit
tirer l'espée contre eux non pas pour les convertir... mais pour reprimer

1 François de la Noue, Discours politiques et militaires publiés par F. E.
Sutcliffe (Genève et Paris, 1967), p. 785.

2 Ibid., p. 787.
3 Ibid., p. 429.
4 Ibid., p. 432.

335



leur cruauté et tyrannie» x; et il rappelle le rôle glorieux joué jadis par
les rois de France contre les ennemis de la Chrétienté lors des croisades.

Il conclut enfin: «Car il ne faut pas seulement se desallier d'avec eux,
mais aussi il faut haïr leur malice, et tascher par la force et toutes autres

voyes honnorables de les renger à ce poinct qu'ils ne puissent endommager

la Chrestienté. 2» Cette dernière proposition contient l'idée de guerre
juste qui elle même conduit à la notion de croisade que La Noue développe

longuement dans le discours suivant.
Ce discours XXII a pour titre: «Que les princes chrétiens estans bien

unis ensemble peuvent en quatre ans chasser les Turcs de l'Europe.»
Un thème ici soutient la démonstration de l'auteur, thème que le mot
chrétienté souvent répété exprime clairement: l'unité des chrétiens contre

les mahométans. Pour convaincre ses lecteurs La Noue évoque la
menace des Turcs qui ont déjà consumé «les faubourgs de la Chrétienté»

(la Hongrie et l'Esclavonie), et il dépeint les ignominies infligées aux
vaincus; c'est pourquoi la guerre que les forces chrétiennes réunies
conduisent contre ceux-là sera une guerre «nécessaire» qui se ferait non par
désir de gloire, ni par vengeance, mais pour «préserver les âmes de tant
de milliers de personnes de l'infection mortelle de la doctrine de Mahu-
met.» Il faut donc réunir les volontés et «la première personne requise

pour persuader avec efficace seroit le pape» qui, alors, n'encouragerait
plus les princes à couper la gorge à leurs sujets qui ne le reconnaissent

pas; et la seconde personne serait l'empereur 3.

L'exemple des croisades donne à François de La Noue son assurance

pour élaborer son plan de guerre. Il suggère une assemblée de notables
réunie à Augsbourg (serait-ce en souvenir de la Diète convoquée en

cette ville en 1530 et de la Confession d'Augsbourg rédigée par Mélanch-

ton?); il indique les préparatifs à faire, les dépenses à prévoir, la
stratégie à adopter, les erreurs à éviter ; et il fait en deux pages le récit de la

première croisade dont il admire le succès obtenu dans des conditions
défavorables, puis il enchaîne en observant que les Turcs occupant des

pays tempérés il n'est plus nécessaire d'aller les chercher au loin. Il
imagine les armées de terre et l'armée navale portées par l'émulation
à bien obéir et progressant le long du Danube et par mer en direction
de Constantinople et s'emparant de Nègrepont et autres îles. A ce propos

1 Ibid., p. 433.
2 Ibid., p. 436.
3 Ibid., p. 446.

336



et pour prévenir les objections il déclare qu'il discourt «de ce fait par
raisons vraisemblables appuyées sur quelques règles et expériences»;
il prévoit une grande bataille et une «victoire sanglante», mais ce serait
«d'honnorables sépulcres», et non ceux qui s'acquièrent par des querelles
particulières; la victoire obtenue, il faudrait user de mansuétude et de

bienveillance envers le peuple, désirant plutôt sa conversion. Et La Noue
termine son discours en exprimant son regret de n'être pas déjà à

Constantinople où il ferait avec l'épée ce qu'il ne fait ici que «par ombre avec
la plume \»

Tel est, résumé, le contenu de ce long chapitre consacré à imaginer
une campagne militaire contre les Turcs, chapitre qui présente un intérêt

en lui-même d'abord, et pour l'histoire des croisades ensuite. Le

grand dessein de La Noue a pour origine son horreur des guerres civiles
dans lesquelles il se trouve lui-même engagé; il voudrait par une guerre
étrangère rendre sans objet les durs affrontements entre protestants et
catholiques de France. Pour convaincre les uns et les autres il montre
d'une part le scandale et l'inanité des guerres civiles et, d'autre part,
le profit et la gloire des guerres contre l'ennemi commun: «les guerres
contre les Infidèles sont celles que les braves capitaines et soldats de-

vroient cercher de cent lieues, et fuyr les civiles de cinquante, qui par
leurs cours continuels vont dévorant et consumant et avecques peu de

mémoire, la fleur des royaumes et des republiques 2.» Et, pour encourager

les adhésions, il observe que les beaux exploits militaires accomplis
au cours des guerres de religion (à Dreux, à Saint-Denis, à La Rochelle...)
ne sont pas comparables à la journée de Lépante ou au siège de Malte.
Il insiste sur la différence qui distingue les deux types de guerres et

prend pour exemple et modèle Alexandre qui refusait d'accorder de

l'importance à un conflit survenu en Macédoine parce que tout son effort
allait contre les puissantes armées de Darius ; plus loin encore, il déplore
les dissensions entre princes chrétiens qui n'ont pas compassion des

«misères des peuples qui réclament le nom de Jésus-Christ» et qui
rendent leurs guerres domestiques perpétuelles. Ces constatations et ces

regrets de l'historien ne sont pas fondés seulement sur des préoccupations

d'ordre politique, mais tirent leur vraie raison de la nécessité de

rétablir la paix et la communion entre les deux confessions: «Je sçay
bien qu'il y a entre nous des disputes sur le fait de la religion. Pour cela

1 Ibid., p. 515.
2 Ibid., p. 503.

22 337



les catholiques et évangéliques ne laissent pas d'estre frères, entés sur
un mesme tronc qui est Jesus-Christ. Mais ces prophanes mahumetistes,
qui révèrent un Dieu imaginaire, lequel (suivant le dire de l'Escriture)
est plustot un diable, et qui souillent l'honnesteté et saccagent le

monde: quelle conjonction et société pouvons-nous avoir avec eux?
C'est contre tels ennemis... que nous devons contester avecques nos

espees. Mais entre ceux qui portent un mesme titre les differens se

doivent terminer avec douceur et vérité C»

La Noue applique ici la théorie médiévale de la guerre juste; le combat

contre les Turcs se justifie par la notion de bien commun (aux yeux
des chrétiens) et en raison de l'opposition irréductible entre Chrétienté
et Islam. Et. prévenant peut-être une objection, il écrit: «En telle guerre
on n'aurait la conscience agitée d'aucun remord et n'y verroit-on les

maux et confusions dont les nostres sont pleines»; et il affirme que la

campagne qu'il suggère repose sur «deux fondements dont l'un consiste

en la justice de la guerre, et l'autre en ce qu'elle est très nécessaire2.»

Il serait erroné de penser que la condamnation par La Noue des guerres

civiles a pour seul motif la misère produite par ces guerres et la
nécessité d'un front commun contre les Turcs ; la vraie raison tient dans

le caractère de celles-ci, dans leur nature sacrilège. Pour ce chrétien
fervent et lucide les guerres de religion étaient contraires à la charité
et constituaient par conséquent une situation scandaleuse en Chrétienté ;

il s'est exprimé clairement à ce sujet dans le discours III intitulé: «De

la légèreté dont plusieurs usent à haïr, condamner et détester leurs

prochains à cause du différent de la religion».
Dans ces pages François de La Noue développe une véritable

profession de foi, sépare ce qui regarde la politique et ce qui revient à la

religion, distingue les personnes et les idées, démasque les passions, les

haines, les faux zèles, les jugements téméraires, tout cela contraire «tant
à la dilection fraternelle qu'à la concorde publique»; il adresse ces reproches

aux papistes comme aux huguenots, blâme les «zélateurs inconsidérés»

qui poussent à des jugements et à des condamnations iniques.
Il recommande à tous la modération qui doit permettre de condamner
«les erreurs et méchancetés» de nos semblables sans leur retirer notre
dilection, car les haines particulières conduisent au renversement de

la loi de charité universelle au point qu'aujourd'hui «les mots de catho-

1 Ibid., p. 515-516.
2 Ibid., p. 455. Cf. encore p. 393.

338



lique et évangélique animent tant les uns contre les autres qu'ils s'entre-
desavouent pour prochains '». On serait tenté de rapprocher ces remarques

et ces vœux des réflexions de Montaigne; il est probable que, dans

sa prison de Limbourg, La Noue lut les Essais dont les deux premières
éditions parurent en 1580 et 1582; H. Hauser observe justement que
la tolérance chez l'historien-guerrier n'était pas «la large et sereine
indifférence du philosophe» et que celui-ci essaya en vain de le tirer à son

bord 2. Chez l'auteur des Discours politiques et militaires la fermeté des

convictions s'alliait à la charité et il savait garder au milieu des guerres
civiles un cœur miséricordieux pour le «pauvre peuple champestre...
des pauvres, des veuves, des orphelins qui sont si chers à Dieu».

En conclusion de son troisième discours La Noue écrit qu'il a composé
ces pages «tant pour essayer de modérer en quelque façon nos aigreurs,

qui nous séparent trop, que pour reschauffer aussi nostre charité, afin

que cela nous serve au moins à nous réunir en une bonne concorde

politique 3».

Dans un autre chapitre le capitaine huguenot lance un appel à tous:
«O Chrestiens, qui vous entre-devorez plus cruellement les uns que les

autres que bestes eschauffées et irritées et entre lesquels il semble que
la pitié soit morte, jusques à quand durera vostre rage? 4» Et il remarque

que «c'est chose déplorable de voir ceux qui adorent un mesme Christ

s'entre-poursuyvre à feu et à sang comme bestes sauvages et laisser

cependant ces horribles mahumetistes triompher des pais, des vies et

despouilles des pauvres chrestiens orientaux. 5» Enfin, opposant les

guerres étrangères et les guerres civiles, il constate qu'en celles-ci «les

concitoyens après s'estre attaqués en leurs maisons paternelles, reviennent

à s'entre-hanter et à s'entre-aimer, ce qui n'advient pas aux es-

trangères» 6.

1 Ibid., p. 94. On s'étonne que J. Lccler dans son grand livre «Histoire de la
tolérance au siècle de la Réforme» n'ait consacré que deux pages à la Noue: t. II
(Paris, 1955), p. 114-116.

2 H. Hauser, op. cit., p. 156. On doit ajouter à cette remarque qu'il y avait
entre ces deux hommes appartenant pourtant à la même génération des différences
et des oppositions sur plusieurs points ; Montaigne était un homme de plume enfermé
dans sa librairie, la Noue était un homme d'épée désireux d'agir directement sur
les gens et les événements.

3 Discours p. 100.
4 Ibid., p. 398.
5 Ibid., p. 452.
6 Ibid., p. 400.

339



Ainsi il y a deux guerres, les guerres civiles et les guerres étrangères,
comme il y a deux religions et deux mondes politiques, et ces deux
religions (et ces deux mondes politiques) se trouvent dans une opposition
irréductible: d'un côté sont les détenteurs de la vraie foi et de l'autre
côté les sectateurs de Mahomet qui «reverent un Dieu imaginaire».
La Noue, généralement modéré dans ses jugements, voir mille défauts
chez les Turcs, barbares qui veulent établir l'impiété, les vices, l'ignorance

et les brigandages; c'est pourquoi la guerre contre les Ottomans
est nécessaire pour «préserver les âmes de tant de milliers de personnes
de l'infection mortelle de la doctrine de Mahomet H. Et La Noue, voulant

soutenir son argumentation, déclare que le royaume turquesque
est une «terrible tyrannie où les sujets sont estrangement esclaves; leurs

guerres sont destituées des vrais fondements et leur gouvernement
politique n'a que le nom...»; et il poursuit en présentant le pouvoir des Turcs

corrompu par la polygamie et «autres désordres qui rompent les liens
de la société humaine 2». Cette dernière assertion semble mettre en doute
la légitimité du pouvoir du sultan; ici le huguenot modéré devient un
guerrier fanatique et l'historien oublie le droit naturel.

L'opposition tranchée que François de La Noue établit entre
Chrétienté et Islam relève de l'esprit de croisade traditionnel; certes, l'écrivain

réformé ne pousse pas cette opposition aussi loin que les chroniqueurs

des XIe et XIIe siècles, et les deux catégories, (les bons et les

méchants) ne sont pas explicites; toutefois, comme les chroniqueurs
de la croisade La Noue succombe parfois à la tentation manichéenne

que les époques de violence font renaître.
D'autres aspects de la mentahté de croisade apparaissent dans les

Discours politiques et militaires: la croyance affirmée en un Dieu présent

et coopérant, en une justice immanente, et les références aux exemples

de l'Ancien Testament. Le plan de la campagne militaire
envisagée par La Noue est remis «à Dieu qui serait (ainsi qu'on doit l'espérer)

favorable à ceux qui l'adorent contre ceux qui le deshonnorent 3».

Le guerrier-historien est persuadé que la justice divine est immanente,
s'exerce sans délai, hic et nunc; parlant du «grand accroissement des

Turcs» et de leur prospérité incroyable, il écrit que «Dieu a voulu que
ceste cruelle nation dominast ainsi au long et au large pour punir les

1 Ibid., p. 441
2 Ibid., p. 431.
3 Ibid., p. 502.

340



péchez de tous les autres peuples. 1» Et plus loin il dit encore: «Je

sçay bien que nos péchez sont la principale cause pourquoy Dieu se sert
d'eux [les Turcs] comme de fléaux pour frapper sur nous2.» Les

chroniqueurs de la première croisade expriment la même pensée quand ils
montrent la justice divine s'exerçant visiblement, accordant son aide
à ceux qui ont le cœur pur et abandonnant ceux qui s'adonnent au mal;
Albert d'Aix le dit clairement quand il écrit que les croisés furent
massacrés en Hongrie parce qu'ils étaient de grands pécheurs 3. On constate
donc que la conviction en une justice immanente était largement répandue

au XVIe comme au XIIe siècle sous l'influence notamment de

l'Ancien Testament.
Certes, quelques aspects de la pensée de croisade manquent dans les

Discours: la technique de «guerre sainte» (l'indulgence en particulier)
la croix, le merveilleux... Quant au vocabulaire de La Noue, s'il reprend
les termes traditionnels de Chrétienté, d'Infidèles, de barbares, il en

ignore d'autres. Il faut noter ici que le mot croisade ne se trouve que
deux fois dans cet ouvrage, à propos de guerres étrangères et dans le

sens restreint de contribution à une campagne contre les musulmans;
parlant de l'expédition qu'il envisage, l'auteur emploie le terme entreprise:

cette «haute entreprise», cette «haute et nécessaire entreprise».
La rareté du mot croisade ne doit pas étonner, l'idée d'une expédition
militaire pour libérer la Terre Sainte du joug musulman étant oubliée

ou décriée à la fin du XVIe siècle; d'autre part La Noue a peut-être
hésité à employer un terme étroitement mêlé à la papauté; enfin, la

grande alliance envisagée entre princes chrétiens devait avoir un caractère

plus politique que religieux.
François de La Noue captif dans le château de Limbourg de 1580 à

1585, a longuement réfléchi aux deux dangers qui menaçaient la
Chrétienté: la division religieuse entraînant les guerres civiles et l'offensive
des Turcs; les chapitres XXI et XXII des Discours sont le fruit de cette
réflexion. Son projet de croisade devait permettre d'écarter ce double

danger en suscitant l'alliance des princes catholiques et des princes
protestants dans une action commune; ainsi les guerres de religion cesse-

1 Ibid., p. 419.
2 Ibid., p. 470.
3 Albert d'Aix, Liber christianae expeditionis..., dans: Recueil des Historiens

des croisades. Historiens occidentaux, t. IV, p. 378. Sur ce thème et pour d'autres
exemples voir P. Rousset, Les origines et les caractères de la première croisade
(Neuchâtel, 1945), p. 86-87, 124-126, 180-186.

341



raient au profit d'une guerre étrangère et on substituerait aux «longues
misères» des guerres civiles une guerre «très juste et nécessaire pour le

bien universel de toute la Chrétienté». Le rétablissement de la paix
intérieure et une bonne concorde politique seraient à la fois dans l'intérêt
des nations et de la Chrétienté. A la lecture des Discours on voit que La
Noue souhaite d'un même cœur la paix religieuse et l'union des princes
chrétiens contre le sultan; l'une et l'autre sont étroitement liées dans

sa pensée.

En proposant d'éliminer les guerres entre chrétiens grâce à une entreprise

qui intéresserait l'ensemble de la Chrétienté, le capitaine huguenot
retrouvait l'argumentation utilisée par le pape Urbain II pour mettre
en mouvement la croisade; dans le discours prononcé à Clermont, le

27 novembre 1095, ce pontife, selon Baudri de Dol, aurait déclaré:
«Cessez de donner la mort à vos frères, allez plutôt contre des nations

étrangères... Haec ideo, fratres, dieimus, ut et manus homicidas a fraterna
nece contineatis; et pro fidei domesticis vos ceteris nationibus opponatis1.
A cinq siècles de distance et dans des circonstances analogues François
de La Noue invente le même remède qui devrait tirer le bien du mal.

Doit-on considérer le projet du guerrier réformé comme une «sainte
alliance»? comme une «sainte Ligue?» ou comme une croisade? Il est

certain qu'il y a dans ce projet une large part de spéculation politique,
voire de calcul politique, mais l'intention dernière est bien d'ordre
religieux, à savoir la réconciliation des chrétiens et le combat contre «les

mahumetistes, ennemis capitaux du nom de Christ». Si La Noue donne

comme but explicite de sa«haute entreprise» Constantinople et non
Jérusalem, les références aux croisades sont nombreuses; il résume en deux

pages l'histoire de la première croisade, nomme six fois Godefroy de

Bouillon, puis évoque l'exemple des grands ancêtres, Pierre l'Ermite,
Philippe Auguste, saint Louis et, à propos de son projet, déclare qu'il
ne faut pas douter qu'un tel voyage serait «aussi mémorable que celuy
qu'entreprit Godefroy de BouiUon». Et prenant un exemple proche et

qui apparemment l'a impressionné, il exprime son admiration pour un
jeune chef, don Juan d'Autriche qui, à Lépante, a montré que les Turcs
n'étaient pas invincibles sur mer (il le nomme neuf fois). Enfin dans son

optimisme, il écrit que, les forces terrestres et navales de la Chrétienté
étant réunies, «il semblerait (s'y adjoignant principalement le secours

1 Baudri de Dol, Historia Hierosolymitana..., dans: Historiens occidentaux,
t. IV, p. 14. Foucher de Chartres relève aussi cet argument chez le pape.

342



divin) qu'on pourroit espérer d'une si saincte guerre une issue et une
fin très heureuse x». Pour persuader de la nécessité de l'expédition,
ajoute-t-il, il conviendrait de s'adresser d'abord au pape, puis à l'empereur,

au roi d'Espagne et au roi de France.
La «haute et nécessaire entreprise «souhaitée par La Noue appartient

bien à la vaste histoire des croisades: «guerres saintes» organisées pour
libérer la Terre Sainte, guerres de défense contre les Sarrasins en
Méditerranée, guerres contre les Turcs en Europe orientale et centrale. La
campagne terrestre et navale dont il trace le plan dans sa prison de

Limbourg apparaît bien comme une croisade au sens large du terme,
c'est-à-dire comme l'action commune des nations chrétiennes d'Occident

rassemblées dans le but d'éloigner d'abord les Ottomans des

«faubourgs de la Chrétienté», puis de pousser jusqu'à Constantinople, voire

au delà 2.

Ce plan de croisade tire son originalité non de ses modalités, mais de

son auteur. Chef huguenot mêlé aux hostilités et aux négociations des

guerres de religion, mémorialiste-historien, homme de réflexion et de

guerre, François de La Noue a porté sur son époque un jugement éprouvé

par l'expérience et la souffrance. Alors que beaucoup s'enfermaient dans

le «labyrinthe du mal» et se voyaient contraints de pratiquer la formule

«Aujourd'hui ami, demain ennemi», il refusait d'accepter le scandale des

combats fratricides et il rappelait contre Machiavel que la fin ne saurait

justifier les moyens: «Qui est-ce qui croira que vous maintenez une cause

juste si vos comportements sont si injustes? 3» Cette attitude, que
certains qualifieraient d'idéaliste (en donnant à ce mot un sens péjoratif),
relève en fait du vrai réalisme politique inspiré de l'Evangile et, de ce

point de vue, H. Hauser a raison d'écrire: «la politique de La Noue est

une politique tirée de l'Ecriture sainte...», car selon celui-ci, «la
considération des choses supérieures profite beaucoup pour mieux faire
apercevoir les inférieures 4».

Cette doctrine était celle d'un homme ferme sur les principes et qui
savait agir avec sagesse et habileté en «un temps de furieuses tempêtes».
Les circonstances historiques ne lui permirent pas de donner la juste

1 Discours p. 473.
2 II ne s'agit évidemment pas de la croisade au sens strict du terme, à savoir la

guerre munie de privilèges ecclésiastiques entreprise pour conquérir ou défendre
la Terre Sainte.

3 Discours p. 399.
4 H. Hauser, op. cit., p. 160.

343



mesure de ses capacités; la division et le désordre dans le royaume de

France rendaient difficiles les grandes entreprises; dans une lettre
datée du 9 juillet 1579 il écrivait: «Mon but a tousiours esté de servir
à la piété et justice sans regarder ni profit ni honneur aparent l». On doit
le croire et souscrire à l'éloge funèbre de Pierre de l'Estoile célébrant
«sa vaillance singulière, bon conseil et sage conduite..., sa grande probité
et crainte de Dieu... : vertus rares aux capitaines de ce siècle 2».

Dans une époque de «piques et de haines» François de La Noue sut

garder l'esprit clair et le cœur généreux; prisonnier, il pensait aux misères

que la guerre entraînait pour le peuple : «l'homme de bien ne doit craindre

les exilz, prisons et pertes de biens, mais le déshonneur... Je plains
beaucoup plus la misère de tant de pauvres peuples que la guerre
consume et ruine que la mienne.. 3». Cette pitié pour les petites gens victimes

des troubles religieux contraste fortement avec son hostilité et son

mépris pour les Turcs; ici encore le capitaine huguenot retrouve l'attitude

des croisés du XIIe siècle capables successivement ou simultanément

de générosité et de haine.
Les guerres de religion furent à l'origine du projet de croisade de François

de La Noue et, en même temps, elles en constituèrent l'obstacle

principal. A l'exemple du pape Urbain II le gentilhomme réformé voulait

éliminer les combats fratricides et ramener la paix intérieure en

engageant les forces chrétiennes réunies contre un adversaire commun:
le souvenir des croisades et la conscience encore vive d'une appartenance
à la Chrétienté devaient, à ses yeux, constituer des arguments efficaces

pour rallier les bonnes volontés; l'échec de son grand projet est l'échec
d'un huguenot fidèle à une longue tradition médiévale devenue alors

anachronique et sans force.

1 Correspondance de François de la Noue, éd. Ph. Kervyn de Volkaersbeke
(Gand et Paris, 1854), p. 110.

2 Pierre de l'Estoile, Journal pour le règne de Henri IV. t. I. 1589-1600
(Paris, 1948), p. 205.

3 Correspondance..., p. 214. Montaigne, Essais, II, 17, donne en exemple La
Noue pour sa «douceur de mœurs».

344


	Un huguenot propose une croisade : le projet de François de la Noue (1580-1585)

