
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 72 (1978)

Artikel: Der Basler Weihbischof Thomas Henrici (1597-1660) und sein
"Irenicum Catholicum" (1659) : ein Beitrag zur Geschichte der Ökumene
im Fürstbistum Basel nach dem Dreissigjährigen Krieg

Autor: Jorio, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARCO JORIO

DER BASLER WEIHBISCHOF
THOMAS HENRICI (1597-1660)

UND SEIN «IRENICUM CATHOLICUM» (1659)

Ein Beitrag zur Geschichte der Ökumene im Fürstbistum
Basel nach dem Dreißigjährigen Krieg

Einleitung

Der Dreißigjährige Krieg, der noch zu einem guten Teil als

Konfessionskrieg geführt wurde, brachte eine Wende im Verhältnis der Konfessionen

untereinander. Die Schrecken des Krieges hatten manchem

Zeitgenossen vor Augen geführt, wohin konfessionelle Intoleranz und
Fanatismus führten: das Reich war geschwächt, ganze Landstriche
verödet und im Osten lauerte als beständige Bedrohung der Türke.
Gerade in dieser Zeit der größten Zwietracht gingen in Europa viele

einsichtige Protestanten und Katholiken daran, die Kluft zwischen den

verschiedenen Konfessionen zu überbrücken und sie stellten ihr Leben
in den Dienst der Irenik, der Bemühung um friedliche Aussöhnung der

getrennten Christen. In Religionsgesprächen, gelehrten Briefwechseln
und Büchern suchte man jetzt mehr das Gemeinsame und Verbindende
als, wie das bisher geschehen war, das Trennende. Für die Ireniker
war nicht mehr der streitbare, gegen seinen Feind mit der ganzen
Heftigkeit der konfessionellen Leidenschaft kämpfende Christ nacheife-

rungswürdiges Ideal. «Discretio», die Tugend des klugen Maßhaltens und
der christlichen Liebe, war die Forderung der Zeit, wie sie Ernst von

74



Hessen-Rheinfels 1, einer der führenden Ireniker in seinem Buch «Der
discret gesinnte Catholischer» forderte 2.

Innerhalb der katholischen Kirche brachte der Franzose Franciscus
Veronius (1578-1649) 3 den Umschwung. In seinen «Méthode de traiter
les controverses» (Paris 1638) und «Règle générale de la foy catholique
séparée de toutes autres doctrines»4 (Paris 1646) hat er die bisher
übliche Polemik gegen Lutheraner und Calvinisten durch den objektiven
Bericht ersetzt. Mißverständnisse sollen beseitigt und es soll auf die

Argumente des Gegners eingegangen werden. Die Sprache wird ruhig
und sachlich. Daneben gab es andere, heute fast unbekannte katholische
Ireniker wie der Kölner Jesuitenpater Adam Contzen (1573-1635) 5,

der in verschiedenen Ausgaben seines Buches «De pace Germaniae»

(erstmals 1616) das Verbot von Hetzblättern forderte, der Oberpfälzer
Caspar Scoppius (1576-1649) 6, der die Protestanten zu überzeugen
versuchte, daß die katholische Kirche anders lehre, als ihr von den

Prädikanten unterschoben werde.

Auf protestantischer Seite hatte die Irenik eine längere Tradition,
wobei aber die Überwindung der «calamitas Protestantium» und die

Abwehr der gefährlich gewordenen Gegenreformation ihr Hauptanliegen
war. Ein reformierter Franzose, Franciscus Junius (1545-1602) 7,

verfaßte 1593 das erste überhaupt bekannte Irenicum. Eine eigentliche
irenische Schule entwickelte sich an der Universität Heidelberg, wo

1 H. Raab, Der «Discrete Catholische» des Landgrafen Ernst von Hcssen-
Rheinfels (1623—1693). Ein Beitrag zur Geschichte der Reunionsbemühungen und
der Toleranzbestrebungen im 17. Jahrhundert, in: Archiv für Mittelrheinische
Kirchengeschichte 12 (1960) 175-198. - Ders., «De negotio Hannoveriano reli-
gionis». Die Reunionsbemühungen des Bischofs Christoph de Rojas y Spinola
im Urteil des Landgrafen Ernst von Hessen-Rheinfels, in: Festschrift Josef Höfer,
Volk Gottes, Freiburg-Basel-Wien 1967.

2 Raab, Discrete, 182/83.
3 J. Beumer, (Hrsg.), Auf dem Wege zur christlichen Einheit. Vorläufer der

ökumenischen Bewegungen von den Anfängen des Humanismus bis zum Ende
des 19. Jahrhunderts, Bremen 1966, 165-168.

4 Der Titel der lateinischen Übersetzung ist aussagekräftiger: «Regula fidei,
sive discretio eorum, quae sunt de fide catholica, ab iis, quae non sunt de fide».
Ebda., 165/66.

5 M. Fleischer, Katholische und lutherische Ireniker unter besonderer
Berücksichtigung des 19. Jahrhunderts, Göttingen 1968, 41-43.

6 Ebda., 43.
7 M. Schmidt, Die ökumenische Bewegung auf dem europäischen Festlande

im 17. und 18. Jahrhundert, in: R. Roose, und Ch. Neill, Geschichte der
ökumenischen Bewegung 1517-1948, I, Göttingen 1967, 122/23.

75



David Pareus (1548-1622) 1614/15 sein Irenicum herausbrachte, dessen

Friedensruf aber bei den Lutheranern auf Ablehnung stieß 1. Den

Dialog mit der katholischen Kirche suchten Protestanten wie die Dresdner

Oberhofprediger Polycarp Leyser (1552-1610) und sein Nachfolger
Matthias Hoë von Hoënegg (1580-1645) 2, die lieber mit den Katholiken
als mit den Reformierten Frieden halten wollten, Hugo Grotius (1583-
1645) 3, der schon 1640 die diffamierende Deutung des Antichrists auf
das Papsttum ablehnte, Georg Calixt (1586-1656), der große Synkretist
der Helmstedter Theologie, der den Katholiken ein Religionsgespräch
vorschlug 4. Es kam denn auch 1645 zu einem von König Wladislaw IV.
von Polen organisierten Religionsgespräch in Thorn zwischen
Reformierten, Katholiken und Lutheranern 5.

Der Abschluß des Westfälischen Friedens 1648 gab der irenischen

Bewegung neuen Auftrieb. Man war des konfessionellen Streites müde;
Skeptizismus und Indifferentismus machten sich breit und trugen mit
der im Dreißgjährigen Krieg neu erwachten Religiosität zu den Reunions-

bestrebungen bei. Nicht selten spielten dabei, man denke an die
Konversionsabsichten an den Höfen von Wolfenbüttel und Hannover, politische
Motive eine Rolle 6. Zentrum der katholischen Irenik war Mainz, wo der

Kurerzkanzler, der Fürsterzbischof Philip v. Schönborn, Ireniker wie
die Brüder Walenburch 7 aus den Niederlanden und den Oberhofmarschall

1 Ebda., 123/24.
2 Ebda., 104-106. - Fleischer, 40/41. - Zu Matthias Hoë von Hoënegg: NDB 9,

300/301. - M. Knapp, Hoë von Hoënegg und sein Eingreifen in die Politik und
Publizistik des dreißigjährigen Krieges, in: Hallesche Abhandlungen zur Neueren
Geschichte 40, Halle 1902.

3 Schmidt, 104-106.
4 Ebda., 106-108. - Fleischer, 46-51.
5 G. Menge, Versuche zur Wiedervereinigung Deutschlands im Glauben.

Beiträge zur Kirchengeschichte. Steyl 1920, 123-126.
6 H. Raab, Kirchliche Reunionsversuche, in: H. Jedin (Hrsg.), Handbuch

der Kirchengeschichtc, Bd. V, Freiburg-Basel-Wien 1970, 555-559. - Ph. Hilte-
brantd. Die kirchlichen Reunionsverhandlungen in der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts. Ernst August von Hannover und die katholische Kirche Bibliothek

des Preußischen Historischen Instituts in Rom, Bd. XIV) Rom 1922.
7 H. Wamper, Das Leben der Brüder Adrian und Peter von Walenburch aus

Rotterdam und ihr Wirken in der Erzdiözese Köln bis zum Jahre 1649 Veröffentlichungen

des Kölner Geschichtsvereins 28), Köln 1968. - Folgende Bücher mit
irenischem Inhalt wurden vom Nuntius im Informativprozeß Peter von Walenburch

zugeschrieben:
De unitate Ecclesiae et Schismate (1647) ; De Unitate Ecclesiae et Schismate

Protestantium (1656); Itinerarium ad Unitatem Catholicam (1648). - Ebda.,
243/44.

76



Johann Christian von Boineburg (1622-1672) um sich sammelte 1. Auf
Schloß Rheinfels über St. Goar organisierte der zum katholischen Glauben

übergetretene Landgraf Ernst von Hessen-Rheinfels 1651 zwischen

katholischen und lutherischen Theologen ein siebentägiges Religionsgespräch

2, das in den folgenden zwei Jahren in Kassel und Gießen

weitergeführt wurde. Aus der Feder des Landgrafen stammte auch der
Mainzer Reunionsplan von 1660 3. Aber auch viele einfache Pfarrer und
Ordensleute beteiligten sich am interkonfessionellen Gespräch, so der
Pfarrer von Bingen, Bartholomäus Holzhauser (1613-1658), der Jesuitenpater

Jakob Masen aus Köln (1606-1681) und der irische Augustiner-
Eremit Gibbon de Burgos (1613-1676) 4.

Ihren Höhepunkt sollte aber die katholisch-protestantische Irenik im
letzten Drittel des 17. Jahrhunderts finden. Die führenden Gestalten

waren der Spanier Cristobal de Gentil y Royas y Spinola (1626-1695)5,
der von 1675-1693 fünf Deutschland-, zwei Rom- und eine Ungarnreise
unternahm und mit allen evangelischen Fürsten und Hoftheologen
verhandelte, der Lutheraner-Abt Gerald Wolter Molanus (1633-1722) 6

und der deutsche Philosoph Gottfried Wilhelm von Leibniz (1646-
1716), der in den zwei Hauptverhandlungen mit dem französischen

Bischof Jacques-Bénigne Bossuet (1627-1704) von 1691-1694 und 1699-
1701 die europäische Irenik des 17. Jahrhunderts glanzvoll abschloß 7.

Die Eidgenossenschaft stand in der Irenik-Diskussion eher abseits,
da sie noch zu tief im konfessionellen Hader verstrickt war. Als im
übrigen Europa die Irenik Mode war, trugen die reformierten und
katholischen Orte ihre Gegensätze im Ersten Villmergerkrieg von 1655

noch mit Waffengewalt aus. Aber bereits zeigten sich auf eidgenössischer
Ebene die ersten Zeichen zur Überwindung der konfessionellen Spaltung.
Im Dreißigjährigen Krieg führten die Stände trotz der Versuchung
von seiten ihrer ausländischen Glaubensgenossen eine gemeinsame

Neutralitätspolitik, die gelegentlich sogar «zu ganz unvermuteten Kund-

1 Raab, Negotio, 399.
2 Ebda., 401/02. - Raab, Discrete, 180/81.
3 Raab, Negotio, 400.
4 Menge, 99-101, 112-115. - Fleischer, 43/44.
5 Hiltebrandt, 30-91. - Raab, Negotio.
6 Fleischer, 67-69.
7 F. X. Kiefl, Leibniz und die religiöse Wiedervereinigung Deutschlands.

Seine Verhandlungen mit Bossuet und den europäischen Fürstenhöfen über die

Versöhnung der christlichen Konfessionen, Regensburg 1925. - E. Benz, Leibniz
und die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, in: Zeitschrift für Religionsund

Geistesgeschichte 2 (1949/50) 97-113.

77



gebungen schweizerischer Einhelligkeit» führte C 1647 raffte sich die

Tagsatzung mit dem Defensionale von Wil sogar zu einer gemeinsamen

Wehrpolitik auf. Daher konnte sich die Eidgenossenschaft aus den

Kämpfen heraushalten und genoß zum ersten Mal den Ruf einer Friedensinsel,

was Ernst von Hessen-Rheinfels veranlaßte, zur Schlichtung
politischer und völkerrechtlicher Streitigkeiten einen europäischen
Gerichtshof in Luzern zu fordern 2.

Wie in der Politik, so zeigten sich auch in der Literatur die ersten
irenischen Regungen. Auf reformierter Seite trat der Zürcher Theologieprofessor

Johann Heinrich Hottinger (1620-1667) 3 hervor. Nach seinen

Studien und Studienreisen in Zürich, Genf, Frankreich, den Niederlanden

und in England, wurde er 1642 auf den Lehrstuhl für
Kirchengeschichte, orientalische Sprachen, Rhetorik und Logik am Collegium
Carolinum berufen. 1655 wurde er, inzwischen einer der bekanntesten
Orientalisten Europas, Professor an der Universität Heidelberg, wo er
während sechs Jahren Altes und Neues Testament, Kirchengeschichte
und orientalische Sprache dozierte. 1661 kehrte er ans Carolinum
zurück und ertrank 1667 beim Kentern eines Bootes in der Limmat.
Hottinger war in Zürich und Heidelberg eine treibende Kraft in der
reformierten Irenik, wobei sich sein Interesse besonders auf eine

Aussöhnung mit den Lutheranern richtete. Als persönlicher Berater des

Kurfürsten Karl Ludwig von der Pfalz hatte er einen maßgeblichen
Einfluß auf dessen Unionsbemühungen. Er unterstützte den schottischen

Theologen Johann Duräus 4, der auf seinen vielen Reisen durch Europa,
auch in die Schweiz, für eine Union aller Protestanten warb.

Viele Schriften Hottingers beschäftigen sich mit irenischen Fragen,
so die Zürcher Disputation «Irenicum Helveticum Ssxtxwc» (1653) und
die drei Heidelberger Disputationen «Aì-n,oXoyìa etpy)voTi:oi.Y)T!.x7] seu

assertio rationum pacis ecclesiasticae commendantium» (1656), «Pro-
dromus meletematum Irenicorum sive dissertatio de impedimentis pacis
ecclesiasticae» (1656), «Disputatio in fundamento concordiae ecclesiae»

(1657), die sich alle vorwiegend mit der Aussöhnung der Reformierten

1 P. Stadler, Das Zeitalter der Gegenreformation, in : Handbuch der Schweizer
Geschichte, Bd. 1, Zürich 1972, 634.

2 Raab, Discrete, 192.
3 NDB 9, 656/57.
4 Schmidt, 137. - K. Brauer, Die Unionstätigkeit John Duries unter dem

Protektorat Cromwells, 1907. - G. A. Benrath, Die konfessionellen Unionsbestrebungen

des Kurfürsten Karl Ludwig von der Pfalz (t 1680), in: Zeitschrift für
die Geschichte des Oberrheins 116 (1968) 202-230.

78



mit den Lutheranern befassen. Über das Verhältnis zu den Katholiken
handelt eine anonyme, Hottinger zugeschriebene Schrift, die kurz
nach 1650 ohne Druckortangabe erschienen ist: «Fründt-Eydgnössische
Wexelschreiben dreyer politischer Personen». Der nutzlose Zank der

vergangenen Jahre zwischen Katholiken und Reformierten hatte ihn
zur Feststellung geführt,

«daß man sich doch des fäderfachtens und allerley stryttschrifften
nun mehr müßigen solle: Es nütze doch nichts: dann wir dardurch
weder sy zu unser Religion noch sy uns zu der ihrigen bringen wer-
dind» *.

Unter dem Eindruck des Dreißigjährigen Krieges und des neu sich
anbahnenden Konfessionskonflikts in der Eidgenossenschaft rief er
seinen Landsleuten zu :

«Solten wir wüssen, daß unsere Religion uns sonderlich dahin weist,
daß wir Friden halten sollind mit jederman, sonderlich mit unseren
Nachbauren und Verbündeten. Solten wir wüssen, daß Gott dem so

lang betrengten Teutschland widerumb den lieben Friden gegunnen
und wir, die wir zyt här glych in einem wächterhaüßlein gesehen den
jamer, welchen der Land-verderbliche un leüth-fressige Krieg mit sich

bringt und soltend etwan unfürsichtigliche uns von Fridhässigen
leüthen in glyches unglück lassen wätten, wie wurdend lachen die

jenigen welche schon langest uns unsere glücksäligkeit vergunnen
und gern ein aug daran gewaget, daß sy uns umb beyde brächten» 2.

Etwas jünger war sein Heidelberger Kollege Johann Ludwig Fabricius,
der 1632 in Schaffhausen als Sohn eines Schulvorstandes aus der Pfalz

geboren wurde und bereits 1657 zum außerordentlichen und 1660 zum
ordentlichen Professor an der Universität Heidelberg berufen wurde.
Sein Landesherr, Kurfürst Karl Ludwig von der Pfalz, sandte ihn 1658

mit einem Unionsauftrag nach Frankreich. An den Unionsversuchen der
beiden protestantischen Konfessionen in der Pfalz (1676-80) hatte er

maßgeblichen Anteil. Später war er wiederholt in politischer Mission bei
den reformierten Orten in der Schweiz und nahm auch an den

Unionsverhandlungen zwischen Spinola und Calixt teil, lehnte aber wie Hottinger

ein Gespräch mit der katholischen Kirche ab.3.
Führend in der katholischen Irenik des süddeutsch-schweizerischen

Raumes war das Fürstbistum Basel. Durch seine einzigartige Lage zwi-

1 J. H. Hottinger, Fründt-Eydgnössische Wexelschreiben dreyer politischer
Personen, o. O., o. J., 2.

2 Ebda., 4.
3 Benrath, 230-252. - ADB 6, 516-18.

79



sehen Reich, der Eidgenossenschaft und Frankreich, auf der Sprachgrenze

zwischen Deutsch und Französisch gelegen, mit kathohschen und
reformierten Untertanen, war es geradezu berufen, Mittler zu sein
zwischen den Konfessionen. Diese Rolle übernahm der gelehrte Ireniker
Dr. Thomas Henrici, der nach 1634 als Generalvikar und von 1648-
1660 als Weihbischof der Diözese Basel wirkte. Aus dem südniederländischen

Raum stammend, verbrachte er den größten Teil seines

Lebens im Gebiet der heutigen Regio Basiliensis, im Breisgau, Elsaß
und Jura, und ist keinem Land einzuordnen. Entwurzelt und vom
Krieg vertrieben, war die Kirche seine Heimat, der er sein ganzes Leben
widmete. «Pro Deo et Ecclesia», diesen Leitspruch seines Gönners

Kardinal Friedrich von Hessen setzte er auf die erste Seite seines «Ire-
nicum Catholicum» von 1659, er war auch für ihn Ziel und Inhalt seines
Lebens. Man kann also Henrici nicht einfach als Schweizer reklamieren.
Da er aber kirchlich und politisch ziemlich häufig in der Schweiz tätig
war - der südliche Teil des Fürstbistums war eidgenössisches Gebiet,
ebenso ein Teil der Diözese - und in seinem Wirken als Professor und
Autor von theologischen Schriften auf die katholische Schweiz Einfluß
hatte, ist es sicher gerechtfertigt, Henrici auch im Rahmen der
schweizerischen Irenik zu untersuchen.

Zu Unrecht ist sein Leben und Werk in Vergessenheit geraten. Keine
Darstellung der ökumenischen Bewegung, keine Geschichte der Schweiz,

ja nicht einmal die Landesgeschichte des Elsaß und des früheren
Fürstbistums Basel fanden ihn einer größeren Untersuchung würdig. Die
einzige Biographie stammt aus der Feder von Mgr. Chèvre aus dem

Jahre 1906 1, die aber den wissenschaftlichen Anforderungen nicht mehr
genügen kann. Die dürftigen biographischen Daten der Helvetia Sacra 2

helfen nicht weiter. Henricis «Irenicum Catholicum» wird zwar in seiner

Bibliographie genannt, ist aber noch nicht untersucht worden. Es ist
daher das Ziel dieser ersten Skizze - denn mehr als eine Skizze kann
und will die vorhegende Arbeit nicht sein -, ein unbekanntes Kapitel
in der Irenik des 17. Jahrhunderts im schweizerisch-süddeutschen Raum
aufzugreifen und Anregungen für die weitere Erforschung von Leben
und Werk Henricis zu geben.

1 F. Chèvre, Les suffragants de l'ancien évêché de Bâle. Bibliothèque de
la Revue d'Alsace 8.) Colmar 1906. - Henrici: S. 78-118.

2 Helvetia Sacra, Schweizerische Kardinäle, das Apostolische
Gesandtschaftswesen in der Schweiz, Erzbistümer und Bistümer I, Abt. I, Band I, hrsg.
von Albert Bruckner, Bern 1972. Henrici: S. 232, 261, 296, 304.

80



1. Das leben Henricis

a) Jugend 1

Geboren wurde Thomas Henrici am 23. Juni 1597 im spanischen Lager

vor Gent. Sein Vater, ein Soldat, wünschte, daß sein Sohn in seine

Fußstapfen trete und das Kriegshandwerk erlerne. Aber statt dessen

ging er zu den Jesuiten nach Maastricht und Herzogenbusch in Nordbra-
bant zur Schule und wechselte dann nach Trier, wo er das Philosophicum
absolvierte. In Mainz und an der lothringischen Universität Pont-à-
Mousson studierte Thomas Henrici Theologie und Jurisprudenz und
schloß seine Studien im November 1620 an der vorderösterreichischen
Universität Freiburg i. Br. mit dem Magisterexamen ab. Ein Jahr später,

1621, wurde er zum Priester geweiht.

b) Professor in Freiburg

Trotz seines jugendlichen Alters berief die Universität Freiburg den

sechsundzwanzigjährigen Priester 1623 als ordentlichen Professor der

Polemik und biblischen Hermeneutik und wählte ihn dreimal zu ihrem
Rektor. Ungestört von den großen politischen Ereignissen im Reich,
widmete er sich ganz seiner Lehrtätigkeit und der wissenschaftlichen
Arbeit. Johann Ernst Fugger 2, Graf von Kirchberg und Weißenhorn,
in dessen Haus er während seiner Professoralzeit lebte, vertraute ihm
die Erziehung seines Sohnes Franz an. Da Henrici als Vizerektor und
Professor seinen Zögling nicht auf die Kavaliersreise begleiten konnte,
gab er dem jungen Fugger einen literarischen Reiseführer mit auf den

Weg und veröffentlichte ihn 1628 in Freiburg unter dem Titel «Doc-

trinae moralis ad bene beateque vivendum libri IV» 3.

1 Autobiographische Notizen über seine Jugend: Th. Henrici, Bellum e sacra-
rum litterarum verbis et exemplis descriptum, Luzern 1639, Dedicatio.

2 Zu Johann Ernst Fugger: NDB 5, 722. - Bei Johann Ernst Fugger dürfte
es sich um den Reichshofpräsidenten (1632-37) und Reichskammerpräsidenten
Joh. Ernst Fugger (1590-1639) handeln. Siehe dazu: O. von Gschliesser, Der
Reichshofrat, Bedeutung und Verfassung, Schicksal und Besetzung einer obersten
Reichsbehörde von 1559 bis 1806. Veröffentlichungen der Kommission für
neuere Geschichte der Kommission des ehemaligen Österreich 33. Wien 1942.

- Zu den Beziehungen Henricis zu Fugger : Chèvre, 79/80.
3 Der ganze Titel lautet: Doctrinae moralis ad bene beateque vivendum libri

quatuor, ex Ethnicorum, praesertim Senecae et Plutarchi verbis vere christianis
compositi : in gratiam et usum perillustris et generosi Domini Francisci Fuggeri,
comitis in Kirchberg et Weißenhorn, etc., archiducalis universitatis Friburgensis

6 81



Das wissenschaftliche Betätigungsfeld des jungen Professors war
durch seine beiden Lehrfächer Polemik und Hl. Schrift abgesteckt. Von
Anfang seines Ordinariats an setzte er sich daher in erster Linie mit der

Bibelauslegung der Lutheraner und Calvinisten auseinander und galt
bald als einer der bedeutendsten Kenner der evangelischen und
reformierten Theologie. In seiner ersten Disputation, die er 1625 veröffentlichte

1, folgte er noch genau den Regeln der harten Kontroverse. Scharf
wurde dabei die «thesis haeretica» der «thesis catholica» gegenübergestellt.

Aber schon ein Jahr später griff Henrici mit der Disputation
«Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae»2 ein Thema auf, das ihn zeit
seines Lebens beschäftigen sollte und ihn zu einem der wenigen,
theologisch gebildeten, katholischen Ireniker seiner Zeit werden ließ : die
friedliche Wiedervereinigung aller Christen im Glauben. Die Schrift
ist als Antwort gegen das Traktätchen «Scutum catholicae veritatis»
des evangelischen Straßburger Professors Isaac Froereisen 3 verfaßt.
Flenrici greift ihn in der Vorrede an, weil er die katholische Kirche die
«mereretrix Babylonica» - babylonische Hure - genannt hatte und
wirft ihm seinen «furor caecus» gegen seine theologischen Gegner vor.
Mit einem langen Zitat von Augustinus, das der Kirchenvater an die
Manichäer gerichtet hatte und das Henrici durch Ergänzungen auf die

Lutheraner und Calvinisten ausdehnt, ruft er Froereisen zu einer fairen
und friedlichen Auseinandersetzung auf4. Das Werk ist in einer für die

Zeit ungewöhnlich versöhnlichen Sprache geschrieben 5. Er greift die

pro tempore Rectoris magnifici, a Thoma Henrici, Luxenburgensi, SS. theologiae
D. et in eadem universitatis professore ordinario ac vice-rectori. Fribourgi Bris-
goiae, mdcxxviii. Kurze Wiedergabe des Inhalts: Chèvre, 80-82.

1 Disputatio theologica de ss. eucharistiae qua sacramento qua sacrificio,
Freiburg i. Br. 1625.

2 Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae, quod omnibus Romanae Ecclesiae
Hostibus studiose considerandum, Freiburg i. Br. 1626.

3 Zu Froereisen Isaak (1590-1632): NDB 5, Berlin 1961, S. 654.
4 Ubinam, Proemium: «Itaque ne in tanti momenti negotio, ex caeco potius

praeconeeptae opinionis affectu pertinaciter defendatur quidvis, quam ipsa Veritas
sedulo &¦ sincere investigetur, libet adversarios nostros iis verbis alloqui, quibus
olim Manichaeos allocutus est S. August. 'ut facilius mitescatis, et non ut
inimicos vobisque pernitioso mihi adversamini, quovis indice me impetrare opportet
a vobis, ut ex utraque parte omnis arrogantia deponatur. Nemo nostrum dicat,
iam se invenisse veritaten ita enim diligenter é- concerditer quaeri potcrit, si
nulla temeraria praesumtione inventa dy cognita esse credatur...'».

5 Darüber kann auch der vernichtende Satz am Schluß der Arbeit nicht
hinwegtäuschen: «Elegi abjeetus esse in Domo DEI mei magis, quam habitare in taber-
naculis haereticorum».

82



Gegner nie direkt und persönlich an und nennt sie auch nie Häretiker
oder Ketzer. Um den Gegensatz zwischen den verschiedenen Konfessionen

zu entschärfen, hebt er immer wieder die Gemeinsamkeiten
hervor. Mit den Worten des Hl. Augustinus, auf den er sich in der ganzen
Arbeit stützt, weist Henrici darauf hin, daß alle Christen das gleiche

Oberhaupt Jesus Christus hätten, und man sich nur über den Leib,
die Kirche, streite 1. Daher handelt die Disputation - ohne auf dogmatische

Fragen einzugehen - nur von der wahren Kirche, die wie Henrici
eindeutig feststellt, nur bei einer der beiden Parteien sei, weil sie nicht
bei beiden zugleich sein könne 2. Schon in dieser frühen Schrift erweist
sich Henrici als gebildeter und belesener Theologe, stützt sich doch

seine Argumentation auf das Neue und das Alte Testament und die

Kirchenväter; er kennt die Werke der großen Reformatoren Luther,
Calvin, Hütten, die wichtigen Dokumente der Lutheraner und
Reformierten, die Confessio Augustana, den Dresdner Konsens von 1571,

das Konkordienbuch von 1580, und die Helvetischen Bekenntnisse.
Die Zusammenfassung seiner jahrelangen Auseinandersetzung mit

den Andersgläubigen, insbesondere mit den Lutheranern, erfolgte in der
1631 veröffentlichten «Anatomia confessionis Augustanae instituta per
omnes articulos»3. Dort taucht ein Grundgedanke Henricis auf, den

wir auch im Irenicum wieder finden werden. Er weist den Augsburger
Konfessionsverwandten nach, daß sie sich seit 1530 schrittweise entfernt
hätten von der Confessio Augustana, auf die sie sich ja immer noch
beriefen. Eine radikale Rückkehr zu dem von Melanchthon verfaßten
und von Luther gebilligten Bekenntnis, das in weiten Teilen der
katholischen Lehre entspreche, wäre ein erster Schritt in Richtung einer

Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen. Die Bereinigung der
letzten kleinen Differenzen und die Abschaffung der trotz des Konzils
von Trient noch bestehenden unbedeutenden Mißstände könnten dann
in kurzer Zeit erfolgen. Auf die «Anatomia» erfolgte von evangelischer
Seite - wie Henrici 30 Jahre später im Vorwort zum Irenicum resigniert

1 Ebda., (21): «Quia cum Donatistis quaestio nobis est, non de capite, sed de

corpore, id est, non de ipso Salvatore Jesu Christo, sed de eius Ecclesia: ipsum
caput, de quo consentimus, ostendat nobis corpus suum, de quo dissentimus: ut
per ejus verba jam dissentire desinamus».

2 Ebda., Proemium: «Certe quamvis in alterutro esset, in utroque tamen simul
esse non posset».

3 Thomas Henrici, Anatomia confessionis Augustanae instituta per omnes
articulos, Freiburg i. Br. 1631.

83



feststellte - keine Reaktion, «sondern (sie ist) allein von unterschiedlichen
inn ihren schrifften nur bloß hin uund wider angezupfft worden».

Das seit der Reformation in Freiburg i. Br. residierende Domkapitel
des Bistums Basel1 verschaffte Thomas Henrici, inzwischen Rektor der
Universität geworden, am 16. Mai 1630 ein Kanonikat2. Damit begann
Henricis kirchlicher Aufstieg in der Diözese Basel.

c) Henrici und der Dreißigjährige Krieg

Nachdem Gustav Adolf mit nur geringen Streitkräften 1630 in
Norddeutschland gelandet war und seinen Siegeszug durch das Reich
angetreten hatte, beendete der auch nach Süddeutschland, übergreifende
Krieg die friedliche Professoratszeit Henricis. Am 29. Dezember 1632

besetzten die Schweden Freiburg i. Br.; fünf Belagerungen, Einquartierungen,

Kontributionen, Plünderungen und Seuchen folgten 3. Thomas
Henrici floh schon Ende 1632 vor den Schweden aus Freiburg und mußte
alle seine Habe, seine Bücher und Manuskripte zurücklassen 4. Mittellos
stellte er sich unter den Schutz des Basler Bischofs Johann Heinrich
von Ostein 5, der ihm während der Kriegswirren Asyl gewährte und ihn
zu seinem Mitarbeiter machte. Bereits im folgenden Jahr (1633) weilte
Henrici in seinem Auftrag in Rom und übergab der Konzilskongregation
die Relatio über die Zustände des vom Krieg bedrängten Bistums
Basel6. Darin wird von der Not der Bevölkerung, den Plünderungen,
Verwüstungen und Vertreibung von Priestern aus ihren Pfarreien berichtet.

Mit dem Ehrentitel eines Protonotarius apostolicus kehrte Henrici
von der Visitatio ad Liminum zurück 7.

1 Zur Geschichte des Basler Domkapitels in Freiburg: F. J. Gemmert, Das
Basler Domkapitel in Freiburg i. Br., in: Schau ins Land 84/85 (1966/67) 125-
159. - J. Schlippe, Der Basler Hof in Freiburg, in: Schau ins Land 84/85 (1966/67)
160-192.

2 Helvetia Sacra, 232.
3 Th. Mallinger, Tagebücher 1613-1660, in: F. Mone, Quellensammlung zur

badischen Landesgeschichte 2, 528-615, Karlsruhe 1854 (Besetzung Freiburgs
und Zustände 1632-34: S. 536-584). - Gemmert, 141/42.

4 Henrici, Bellum, Dedicatio.
5 Zu Bischof v. Ostein: Helvetica Sacra, 206, 207.
6 E. C Scherer, Die Visitatio liminum der Basler Fürstbischöfe 1585-1799,

in: Archives de l'Eglise d'Alsace 30 (1964) 183-204, S. 190. - Zwei weitere
Relationen liegen vor aus den Jahren 1639 und 1644. J. Perrin, Le diocèse et la
principauté episcopale de Bàie après la guerre de Trente Ans d'après les rapports des

évêques à Rome, in: ZSKG 60 (1966) 257 und 261/62.
7 Chèvre, 86.

84



Doch auch im Exil war dem Flüchtling nicht lange Ruhe und Sicherheit

vergönnt. Bereits am 20. März 1634 rückten schwedische Truppen
in den nördlichen, zum Reich gehörenden Teil des Fürstbistums ein und
besetzten weite Teile. Bis zum Ende des Dreißigjährigen Kriegs sollte

er Schauplatz der wechselnden Kriegsereignisse bleiben l. Ausgerechnet
in dieser friedlosen Zeit übernahm der Ireniker Henrici einen Teil der
kirchlichen und politischen Aufgaben. 1634 wurde er von Bischof Ostein

zu seinem Generalvikar ernannt, und im gleichen Jahr nahm ihn das

Stift von Moutier-Grandval als Chorherr auf2. Am 22. Juni 1634 schickte
ihn sein Fürstbischof, nachdem französische Truppen St. Ursanne und
Pruntrut besetzt hatten und ihr Oberbefehlshaber, Marquis de Bour-
bonne, mit harter Hand regierte, zu König Ludwig XIII., um für sein

Land Milderung von der Last der Einquartierungen und Kontributionen
zu erlangen. Nach fast dreiwöchigem Antichambrieren bei allen einflußreichen

Ministern und Höflingen wurde er endlich dank der Vermittlung

des Schweizer Gardehauptmanns v. Sonnenberg von Ludwig XIII.
empfangen, der ihn mit einigen freundlichen Worten und den besten

Wünschen für seinen Fürstbischof, aber ohne greifbaren Erfolg, wieder
entließ 3.

Die Kriegsnöte und die dauernde Besetzung der Städte Pruntrut und
St. Ursanne, die Henrici nach dem Massaker der schottischen Besatzung
am 13./14. Oktober nur dank seiner geschickten Vermittlung vor der

Zerstörung durch französische Truppen rettete 4, zwangen Fürstbischof

v. Ostein den Wohnsitz in seine Burg Birseck zu verlegen. Sein Generalvikar

folgte ihm nach und lebte dort 11 Jahre, von 1635-46 5, in einem

- wie er sein Zimmerchen später scherzhaft nannte - «Taubenhäuschen»,

wo er Sommer und Winter, trotz des beißenden Rauches seines

kleinen Ofens, täglich 12-14 Stunden arbeitete 6.

Auf seinen zahlreichen Visitationsreisen lernte Henrici die Kriegsnot
in seiner Diözese aus eigener Anschauung kennen. Zutiefst erschreckt

1 Zur Geschichte des Fürstbistums im Dreißigjährigen Krieg: L. Vautrey,
Histoire des Evêques de Bâle, t. II, Einsiedeln 1886, 188-231. - E. Baehler, Der
bernische Jura während des 30-jährigen Krieges. In: Blätter für Bernische
Geschichte 1 (1905) 102-116. - P.-O. Bessire, Histoire du Jura bernois et de l'ancien
Evêché de Bâle, Saignelégier 21968, 107-110.

2 Chèvre, 84/85. - Helvetia Sacra, 261.
3 Zu seiner Mission an den französischen Hof: Chèvre, 86/87. - Vautrey, 200.
4 Chèvre, 87.
5 Helvetia Sacra, 232.
6 Chèvre, 89.

85



durch das Gesehene verfaßte er in einigen freien Tagen eine theologische
Abhandlung über den Krieg und gab sie 1639 in Luzern zum Druck 1.

In der Widmung an den Luzerner Nuntius, Ranuccio Scotti2, verdammt
er den Krieg als blutige Tragödie, die die christlichen Völker entzweit
und schwächt, die Menschen verrollt, Tod und Verderben über ihre
Opfer bringt, Religion und Kirche erschüttert. Als Sohn eines Soldaten
und als Flüchtling mit den Schrecken des Krieges vertraut, ruft er die
Fürsten auf, dem unseligen Krieg, der Deutschlands blühendste
Provinzen vernichtet, ein Ende zu bereiten und den Frieden zu schließen,
der vom einfachen Mann herbeigesehnt werde. Anstatt ihre Kraft gegen
Mitchristen zu vergeuden, sollen die Fürsten gemeinsam gegen die Feinde
der Christenheit ziehen 3. Doch der Friedensruf verhallte ungehört im
Waffenlärm.

Drei Jahre später, 1642, veröffentlichte Henrici auch in Luzern seine
bereits 1635 verfaßte4, aber wegen der Kriegsereignisse ungedruckt
gebliebene «Catena biblica» 5, die er dem Kardinal Francesco Barberini 6

widmete. In vier Büchern baut er die gesamte katholische Theologie
auf der Bibel auf und will damit den von den Protestanten immer wieder
vorgebrachten Vorwurf, die katholische Theologie beruhe nicht auf der
Hl. Schrift, widerlegen. Die Catena blieb für einige Jahre die letzte
wissenschaftliche Publikation Henricis. Seine seelsorglichen Aufgaben
nahmen seine Kraft fortan ganz in Anspruch.

1 Th. Henrici, Bellum e sacrarum litterarum verbis et exemplis descriptum,
et illmo. ac Rmo. Domino, Dn. Ranuncio Episcopo Burgi S. Donini, &¦ Nuntio
Apostolico ad Helvetios, inscriptum, Luzern 1639.

2 Zu Ranuccio Scotti: P. Surchat, Die Nuntiatur von Ranuccio Scotti in Luzern
1630-1639, Diss. (Mskr.) Fribourg 1975.

3 Henrici, Bellum: «(...) id agitur Tractatu isto si quod bellum placet, in
eos unanimi Principum consensu <S* contentione moveri possit, qui in eum scopum
Consilia sua omnia, &¦ conatus dirigunt, ut Christianam Religionem toto terrarum
orbe valeant extirpare (...)»¦

4 Ebd.: «(...) quatuor Moralium libros, ante quadrienium conscriptos
hactenus per bellicos istos tumultus typis vulgare non potuerim (...)».

5 Der ganze Titel lautet: Catena biblica, seu Moralis Doctrinae a continuis
Scripturae Sacrae verbis libri quatuor: in quibus praeter generalia et specialia
cujuscumque status et conditionis hominum officia, virtutis, vitia, Fortunae
bona ac finem ultimum, complures alii Fidei articuli, praesertim controversi,
perspicua methodo traduntur. Per Thomam Henrici, J. J. D., proton, apost.,
cathedralis Ecclesiae Basiliensc archidiaconum et vicarium generalem, Colmariensis
praepositum. Lucernae 1642.

6 Zu Kardinal Barberini: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 6, Roma
1964, 172-176 (mit Lit.).

86



Bereits 1636 ist er Kapitular und damit vollberechtigtes Mitglied des

Domkapitels geworden l. 1641 wird er Propst des Chorherrenstifts von
St. Martin in Colmar 2 und Großarchidiakon 3, und zwei Jahre später,
1643, steigt er zum Domdekan auf 4. Henrici war auch der
Propagandakongregation in Rom als gründlicher Theologe und eifriger Seelsorger

bekannt5. Sie ernannte ihn daher 1634, nachdem die Informationen
des Nuntius in der Schweiz über Henricis Lebenswandel und
Rechtgläubigkeit günstig waren, zum «missionarius S. Congregationis» für
das Bistum Basel, wobei sie ihm gewisse Rechte und eine jährliche
Entschädigung von 50 Scudi zusprach 6.

d) Weihbischof

Am 6. April 1646 starb der während 13 Jahren in St. Ursanne
residierende Weihbischof Johann Bernhard von Angeloch 7 und im
November des gleichen Jahres auch der unglückliche Fürstbischof Johann
Heinrich v. Ostein 8, dessen Episkopat infolge des Kriegs ein Martyrium
war. Als eine der letzten Handlungen schlug Fürstbischof von Ostein

Papst Innozenz X. seinen Generalvikar Thomas Henrici zum
Weihbischof vor 9. Es verstrichen allerdings zwei Jahre bis die Bestätigung
aus Rom eintraf. Am 11. Oktober 1648 empfing Henrici vom Nuntius

1 Helvetia Sacra, 232 (gibt 29.3.1636). - Mallinger, 584 (gibt 29.1.1636).
2 Chèvre, 94.
3 Helvetia Sacra, 304.
4 Ebda., 296.
5 An ihrer Sitzung vom 14. März 1640 behandelte die Propagandakongregation

ein Schreiben des Bischofs von Augsburg, der die Verbreitung von häretischen
Schriften in seiner Diözese meldet, «et fuit consideratimi in Germania esse Thomam
Henricum in universitate Friburgi professorem, qui ad respondendum praefatis
libris valde idoneus judicature Tuechle, Hermann (Hrsg.), Acta SC de Propaganda
Fide Germaniam Spectantia. Die Protokolle der Propagandakongregation zu
deutschen Angelegenheiten 1622-1649, Paderborn 1962, 473.

6 Sitzungen vom 13. Jan. 1643 (ebda., 538), 20. April 1643 (ebda., 544), 2. Juni
1643 (ebda., 548/49) und 21. Juli 1643 (ebda., 551). - In den folgenden Jahren
wurden diese gewährten «facultates et indulgentiae» mehrfach erneuert, so am
24.8.1646 (ebda., 635), 7 .3./26.9.1650 und 5.5.1654 (G. Denzler, Die
Propagandakongregation in Rom und die Kirche in Deutschland im ersten Jahrzehnt
nach dem Westfälischen Frieden, Paderborn 1969, 244, 258, 330).

7 Archives de l'ancien Evêché de Bâle : A y 6/2.
8 Ebda. - Helvetia Sacra, 207.
9 Tuechle, 665/66. - Archives de l'ancien Evêché de Bâle, A y 6/2: «In eius

(Angeloch) locum Summo Pontifici a Rmo. et Ulmo. Dno Joanne Henrico Epo
Basilieni commandatus est D. Thomas Henrici, Cathedralis Ecclesiae Decanus».

87



in Luzern, Francesco Boccapaduli1, und den beiden Äbten von Beinwil
und Muri in der Klosterkirche von Muri die Bischofsweihe 2. Während
dreier Jahre erfüllte der neue Suffragan allein die bischöflichen Aufgaben,
bis der nach dem Tode Osteins gewählte Beat Albert v. Ramstein 3 am
1. Mai 1651 in der Kirche St. Marcel in Delsberg von Henrici geweiht
wurde. Doch bereits drei Monate später war der Bischofsstuhl wieder

vakant, und das Domkapitel wählte Franz v. Schönau 4, der nur wenige
Tage nach seiner Wahl Thomas Henrici als Nachfolger von Wolfgang
Michael von Gall zum Stiftspropst von St. Ursanne ernannte 5.

Mit dem Abschluß des Westfälischen Friedens und der Übergabe des

Schlosses Pruntrut durch die französische Besatzung in die Hände
Henricis 6, brach für das Fürstbistum und die Diözese eine Zeit des

Friedens und des Wiederaufbaus an. Es war in erster Linie das Verdienst
des Weihbischofs, der in unablässiger seelsorgerischer Tätigkeit die stark
zerrüttete Diözese wiederherstellte. In eigentlichen «Firmkampagnen», die
sich auf die angrenzenden Gebiete des Erzbistums Besançon und des

Bistums Konstanz, insbesondere auf den Breisgau und die Stadt
Freiburg, erstreckten, firmte er von 1648-1653 nach einer jahrelangen
kriegsbedingten Unterbrechung Tausende von Gläubigen 7. Er ließ die

vielen vakanten Pfarrstellen wieder besetzen, bekämpfte durch Förderung

der Ausbildung den Priestermangel und sicherte wieder die
seelsorgerische Betreuung in der ganzen Diözese. 1656 erreichte er dank der
Hilfe des Kardinals Friedrich von Hessen die Erlaubnis, ein Kapuzinerkloster

in Pruntrut einrichten zu dürfen 8. Im Jahr 1657 weihte er im
Zuge der aufkommenden Verehrung für die Casa di Loretto die

Wallfahrtskapelle von Loretto in Pruntrut 9. Große Unterstützung in der

Erneuerung des kirchlichen Lebens erhielt Henrici von den
Fürstbischöfen Johann Franz von Schönau (1651-1656) und Johann Konrad

1 Zu Nuntius Boccapaduli: Helvetia Sacra, 47.
2 Archives de l'ancien Evêché de Bâle: A y 6/2.
3 Helvetia Sacra, 207/208.
4 Ebda., 208/209.
5 Ernennungsurkunde in Archives de l'ancien Evêché de Bâle: A 112/19.
6 Vautrey, 230.
7 Für den Breisgau: Mallinger, 607-611. - Für Freiburg: Gemmert, 142. -

Für die Diözese Basel: Chèvre, 98-108 und Vautrey, 241.
8 Chèvre, 108. - Zu Kardinal Friedrich von Hessen: NDB 5, 504.
9 Vautrey, 242, 43. - Zur aufkommenden Verehrung der Casa di Loretto:

The Catholic Encyclopedia XIII, London 1912, 454—56 und St. Beissel,
Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrhundert, Freiburg i. Br.
1910, 423-66.

88



von Roggenbach (1656-1693) 1, die er selber 1653 und 1659 geweiht
hatte. Sie nahmen ihr bischöfliches Amt ernst und kümmerten sich selbst

um die Seelsorge.

Der Westfälische Friede schlug Frankreich den Sundgau und die

Vogtei über zehn Reichsstädte im Elsaß zu. Damit hatte sich auch die

politische Lage des Fürstbistums Basel verändert, so daß sich Änderungen

in der Bündnispolitik aufdrängten, um den schwachen und schutzlosen

geistlichen Staat zu sichern. Fürstbischof v. Schönau und sein

Suffragan gingen in erster Linie auf eine engere Bindung an die

Eidgenossenschaft aus 2. Gerade die Operationen der lothringisch-brandenburgischen

Truppen im Elsaß zeigten ihnen die Notwendigkeit, das

Bündnis mit den sieben katholischen Orten von 1610 auf alle eidgenössischen

Orte auszudehnen. Nach Verhandlungen des Fürstbischofs und
des Weihbischofs mit den Abgeordneten der eidgenössischen Orte, die

die Bedeutung des Fürstbistums für ihre eigene Sicherheit erkannt
hatten, wurde das Fürstbistum am 21.8.1652 für vier Jahre in das

Defensionale von 1647 aufgenommen. Da nach den vier Jahren eine

Erneuerung dieses Bündnisses mit allen Ständen zweifelhaft erschien,
mußte sich der Fürstbischof vorerst damit begnügen, das alte Bündnis
mit den katholischen Ständen zu erneuern. Zu diesem Zwecke sandte

er Henrici im Juni 1655 unter dem Vorwand eines Besuches beim
Nuntius 3 zur Tagsatzung der katholischen Stände nach Luzern 4. Am
19. Oktober 1655 wurde der Abschluß des erneuerten Bündnisses
zwischen den katholischen Orten und dem Fürstbischof in Anwesenheit
des Weihbischofs Henrici mit großem Prunk in Delsberg gefeiert5. Nach
dem Ablauf des Bündnisses mit den 13 Ständen 1656 vollzog der
Fürstbischof mit der Unterstützung Henricis, der auch zum engsten politischen

Beraterkreis des Fürsten gehörte, eine Wendung zu Frankreich
hin, die 1664 im Beitritt Basels zum Rheinbund endete 6.

1 Helvetia Sacra, 209/10. - In diesen aktivsten Jahren Henricis soll er sogar
Kandidat auf den Bischofsstuhl von Lausanne gewesen sein (1652), vgl. E. Rott,
Histoire de la Représentation diplomatique de la France auprès des Cantons
suisses, de leurs alliés et de leurs confédérés. Bd. 6: 1643-63. Paris 1917, 998.

2 H. FoERSTER, 100 Jahre bischöflich-basler Bündnispolitik, in: Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 43 (1944) 35-80, beso. 69 ff.

3 Mallinger, 609.
4 Foerster, 76/77. - Vautrey, 236.
5 Foerster, 79. - Schilderung der Festlichkeiten: Vautrey, 238-240.
6 Foerster, 80 ff.

89



Als Fürstbischof Johann Konrad v. Roggenbach nach seiner Weihe
1659 selber die Pastoration übernahm, zog sich Thomas Henrici, alt
und müde geworden, zu seinem Schwager Litzler nach Freiburg i. Br.
zurück *. Er hatte dort mit Geldschwierigkeiten zu kämpfen, da der
Fürstbischof nicht in der Lage war - das Fürstbistum hatte noch jahrelang

Schulden aus dem Dreißigjährigen Krieg abzutragen -, die
zugesicherte Pension zu bezahlen 2. An der Stätte seines früheren Wirkens
als Professor erwachten nochmals seine akademischen Interessen. Hatte
er sich in seinen Publikationen bisher vor allem an Theologen gewendet,
so widmete er im letzten Lebensjahr dem «Gemeinen Mann» sein «öffentliche

Glaubens Bekantnuß» «in Teütscher Sprach»3: das «Irenicum
Catholicum». Er erlebte noch die Drucklegung des Buches 1659, bevor

er am 19. Februar 1660 in Freiburg starb und am nächsten Tag im Chor
der Kathedrale begraben wurde 4.

2. Das «Irenicum»

a) Henricis Irenik

Das kunstvoll gestaltete Titelblatt zeigt im oberen Viertel die

Himmelskönigin Maria, die zerlumpten und flehenden Menschen die
himmlische Speise austeilt, und im untersten Viertel eine Schlacht
zwischen türkischen Schiffen und der Besatzung der Festung La Goletta.
In der Mitte, flankiert vom personifizierten Glauben mit Kreuz und
Kelch und der Kirche mit Tiara, Petrusschlüssel, Kirchenmodell und
darüberschwebenden Hl. Geist, steht der ausholende, einer kurzen
Absichtserklärung nahekommende Titel des Buches :

1 Chèvre, 111. - Eine Nichte, Franziska Litzler, trat 1659 bei den Ursulinen
in Pruntrut ein und lebte dort 46 Jahre als Novizenmeisterin und Superiorin (ebda.).

2 Ebda., 111-123. - Vautrey, 255.
3 Th. Henrici, Irenicum Catholicum, Freiburg 1659, Vorrede «an den Gönstigen

Leser». - Henrici erklärt ebda., warum er das Buch geschrieben hat so: «Daß ich
aber zu diser zeit gegenwertige Schrifft in Teütscher Sprach auffgesetzt, hat mich
darzu insonderheit bewegt, dieweil von einem Jahr her allerley Zustand und Leibs
Blödigkeiten bey meinem über die sechzig Jahr erlebtem Alter mir gnugsam
angekündet, daß mein bevorstehender Todt nicht lang mehr ausbleiben werde ».

4 Mallinger, 611: «in summi chori sepultus». - Chèvre, 116.

90



IRENICUM CATHOLICUM
oder

Allgemeiner Religions-Frid.
Das ist,

Kurtze, und nicht allein in der H.
Göttlichen Schrifft, sondern auch in

der Augspurgischen Confession gegründte
Beweysung, daß alle, so zu dieser sich bekennen,

mit der Römischen Kirchen einen bestendigen

durchgehenden Friden in Glaubens-
Sachen auffrichten sollen.

So allen Fridliebenden Hertzen
fürgestellt

THOMAS HENRICI
Bischoff zu Chrysopolis, Fürst!
Hoher Stifft Basel Weybischoff

und Thumb-Decan, etc.

Getruckt zu Freyburg im Breyssgaw bey Theodor Meyer, 1659

Henrici hat sein Buch Kardinal Friedrich von Hessen 1 gewidmet,
der als Großmeister des Johanniterordens in Deutschland seinen Sitz in
Heitersheim, nahe von Freiburg i. Br., hatte. Sein Porträt, eine der

wenigen Darstellungen des Kardinals, schmückt das zweite Blatt. In
seiner Widmung vom 26. April 1659 verweist Henrici auf die «von
etlichen Jahren her manigfaltig erzeigten Hochfürstlichen Gnaden»2.

Gleichzeitig legt er das Ziel des Buches dar: Es soll «den Gemeinen

Mann, so durch unzehlich viel ungegründte Lästerungen von der Römisch :

Catholischen Kirchen abwendig gemacht wird», über die wahre Lehre
der katholischen Kirche aufklären, obwohl nach Henrici auch viele

Fürsten und Herren «eines Gründtlichen Berichts vonnöthen» hätten 3.

Henrici hofft damit, daß viele andere den gleichen Weg einschlagen

1 NDB 5, 504 (mit Lit.). - Die Schlacht zwischen türkischen Schiffen und einer
Festung dürfte den Sieg der Malteser bei la Goletta (heute Hafenstadt Halk-el-
Qued bei Tunis) darstellen. Friedrich von Hessen nahm als Admiral der Malteserflotte

an der Schlacht teil.
2 Über das Verhältnis Henricis zu Friedrich von Hessen ist nichts bekannt,

außer daß Henrici dank der Intervention des Kardinals die Erlaubnis zur Errichtung

eines Kapuzinerklosters in Pruntrut erhielt. - Chèvre, 108. - Sicher bestanden
persönliche Beziehungen zu dem nahe von Freiburg residierenden Kardinal in
Heitersheim. Vgl. F. Noack, Kardinal Friedrich von Hessen, Großprior in Heitersheim,

in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 80 (1928) 341-86.
3 Irenicum, Widmung.

91



würden wie sein Kardinalprotektor Friedrich und andere lobend
erwähnte Mitglieder des Hauses Hessen, unter anderen Ernst von Hessen,
die alle zum Katholizismus übergetreten sind 1.

Um dieses hochgesteckte Ziel zu erreichen, richtet er sich in erster
Linie an die Augsburgischen Konfessionsverwandten und setzt daher
bei der Confessio Augustana von 1530 an, deren friedens- und einheits-
stiftende Absicht er immer und immer wieder hervorhebt 2. Aber «vergälte

Gemüther», die aus der Spaltung Nutzen zögen, hätten

«der Römischen Catholischen Kirchen solche ungehewre, grausame
Irrthumb und Abschewliche Gottes lästerige Lehren zur größten
ungebür beygemessen, daß wann die Sach in Warheitsgrund also
beschaffen were, ein jeder Christenmensch vil lieber ein Heyd oder
Türck als auft solche weiß ein christ seyn solte» 3.

Henrici will daher, ausgehend von der Hl. Schrift und dem Text der

Confessio, nachweisen, daß die katholische Lehre den Urhebern «des

höchstverderblichen Religion-Streits» keinen Grund gegeben hatte, die
Einheit zu sprengen,

«weil die Römische Kirch mit der Augspurgischen Confession in den
fürnembsten Glaubens Artickeln einig ist und dessentwegen wer in
denselben der Römischen Kirchen zuwider seyn will, auch mit der
Confession streiften muß» 4.

Der Wiedervereinigung stünden dank dem von beiden Parteien
unterschriebenen Ausgleich keine theologischen Hindernisse im Weg, wenn nicht

«dieselben, so sich zu der Augspurgischen Confession bekennen, in
vielen wichtigen Glaubenspuncten nicht aUein mit den Römisch:
Catholischen, sondern auch mit ihrer eigenen Confession im Streit
liegen» würden 5.

Nach Henrici besteht eine fast vollständige Übereinstimmung zwischen
den Glaubenssätzen der Confessio und der katholischen Kirche. Da
seither die katholische Lehre sich nicht verändert habe, wohl aber die

1 Ebda.
2 Ebda. — Henrici war zu seiner Zeit nicht der einzige, der versuchte, über die

Confessio Augustana die christlichen Konfessionen zu einen. Vgl. dazu auch:
Laubenberger, Timotheus, Catholisches Dank Dir Gott. Dem Reformirten Salve
und Lutherischen Re-Salve, Herbipolis 1664, Widmung an Johann Heinrich
Hottinger.

3 Irenicum, Vorrede.
4 Ebda.
5 Ebda.

92



Augsburgischen Konfessionsverwandten von der Confessio abgewichen
seien, fordert er als Vorbedingung für jede Reunion die vollständige
Rückkehr der Evangelischen zur Confessio von 1530 l. Einen
Synkretismus, wie ihn die Helmstedter Theologen vorschlugen, lehnt er ab,
da in der

«offenbarten Lehr sich nicht wie in Weltlichen Sachen durch
Menschliche Kompromisse von- und zugeben» lasse, «weil die Gottliche

Warheit keiner Menschlichen änderung Minder- oder Mehrung
heimgestellt werden kan» 2.

Lediglich über die «underschiedlichen Observantzen», deren

Festlegung Sache der Kirche sei, will er verhandeln und verspricht, daß die

katholische Kirche in diesen Fragen sich «nicht als ein Styffmutter,
sondern als eine getrewe Liebe Mutter allzeit erzeigen werde». Was

aber unter diese «Observantzen» fällt, führt Henrici nicht aus 3.

Henricis irenische Grundhaltung tritt vornehmlich im Ton und im
Willen, nicht zu verletzen, hervor. Zwar attackiert er oft in scharfen

Worten Calvin, dem er vorwirft, die Hl. Schrift zu lästern 4, und besonders

den «wanckelmüthigen» Luther 5, der wegen seinem «Ungewaschen
Lästermaul», seinen «fleischlich und fern von des H. Pauli Geist» und
seiner Art, «alles herauszubloderen», sein persönlicher Erzfeind wird. Aber
diese Ablehnung der Reformatoren möchte Henrici auf keinen Fall auf die

Reformierten und Evangelischen allgemein ausdehnen, im Gegenteil:
«Was ich aber wider die fürnembste dess Gegentheils Lehrer, insbe-
sonderheit den Luther unnd Calvinum angezogen ist auff sie allein,
nicht auff andere, so ihrer Lehr einfältiger weiß beypfiichtig seind,
gemeint, damit dise desto ehender zum Catholischen Glauben sich
zu bekennen bewegt werden» 6.

Henrici hat daher in der Einleitung den Vorsatz gefaßt, in seinem

Buch jede Polemik zu vermeiden und «solche Lindigkeit und Bescheidenheit

anzuwenden», damit «keinem Menschen mit scharpffen oder
verdrießlichen Worten zu einiger Verbitterung Anlaß » gegeben werde 7.

1 «(...) dieselbe, so sich zu der Augspurgischen Confession bekennen, in vielen
wichtigen Glaubens Puncten nicht allein mit den Römisch : Catholischen, sondern
auch mit ihrer eigenen Confession im Streit liegen (...)». Ebda.

2 Ebda.
3 Ebda.
4 Ebda., 299, 442.
5 Ebda., 298, 329, 357, 440, 452.
6 Ebda., Vorwort.
7 Später wiederholt Henrici: «Also halte ich es die Seelen zu gewinnen vil er-

93



Insbesondere lehnt er es ab, Ausdrücke wie Ketzer, Gotteslästerer und
Gotteswortverdreher zu gebrauchen. Die «Beförderung dess Allgemeinen
Religion-Friedens» und nicht «zu streiften», soll das Ziel dieses Friedens-
entwurfes sein.

b) Aufbau

Der Aufbau des Buches folgt in den drei Teilen Henricis Grundanliegen:

das Gemeinsame der Confessio Augustana und der katholischen
Kirche herausarbeiten, die Mißverständnisse gegenüber der katholischen
Kirche abbauen und die Augsburgischen Konfessionsverwandten davon
überzeugen, wieder zu ihrer ursprünglichen Konfession zurückzukehren.

Im Ersten Teill stellt Henrici auf 20 Seiten die 21 Artikel der Confessio

von 1530 vor und hebt alles hervor, worin sich die beiden Parteien einig
sind. Die Trennung wird somit absurd 2, da ja die Confessio Augustana
selber feststellt, «daß der gantze Streift haffte an etlichen wenig
Mißbräuchen, so ohne gewissen Gewalt in die Kirche eingeschlichen»3.
Er gibt zu, daß es zur Schande der Kirche schlimme Mißbräuche gegeben
habe, die zu Recht angegriffen wurden, doch seien sie durch das Triden-
tinum beseitigt worden. Daher schließt Henrici seine Betrachtungen
über die Confessio mit der Feststellung :

«Also hat unser Gegentheil kein erhebliche ursach mit der Römischen
Kirche uneinig zu seyn, weil fast in allen disen (Artikeln) kein sonderbarer

Streitt zu finden»4.

spricßlicher, auch gegen denen, die es verdienten, mit einer scharpffen Laugen
bezwaget zu werden, mit Lindigkeit und christlicher Bescheidenheit, als immerdar
mit hitzigen und spitzigen Stichworten zuverfahren». Ebda., 445. - Ähnlich fordert
Hottinger: H) «Exulent etiam cothurni, id est, phrases, er loquendi formulae
insidiosae, ambiguae, &¦ in speciem quidem sanciendae concordiae aptae, re ipsa
vero, solidae paci inimicissimae. K) Abstinendum ab acerbis &¦ virulentis scrip-
tionibus».

1 «Von den fürnembsten inn der Augspurgischen Confession sich befindenden
Glaubens Artickeln, in welchen die Römisch : Catholische Kirch mit derselben
entweder gantz und gar oder zum guten theil einig ist». Irenicum, 1-20.

2 Ebda., Vorrede.
3 Ebda., 19. - Henrici weist wiederholt auf diese schlechten Sittenzustände

hin, so 378, 448: es herrschten «in den Sitten grewliche Laster (welches leyder
kundtbar ist)» und 463: «Daß aber deren so wenig zum wahren Glauben bekehret
werden, verursachen auch vil große Laster, so sich bey den Catholischen insbeson-
derheit den Geistlichen eräugnen. Dann wie vor diesem so vil Menschen dem Luther
unnd anderen häuffig zugelaufen, bevorauß von wegen des ärgerlichen Lebens
der Geistlichen (...)».

4 Ebda., 18. - Hier trifft sich Henrici mit Hugo Grotius, Johannes Dezius und

94



Im zweiten, über 200 Seiten starken Teilx gibt Henrici einen knappen
Abriß der katholischen Glaubenslehre. Er greift dabei vor allem Fragen
heraus, die von den Gegnern falsch dargestellt würden, um die katholische

Kirche in ein schlechtes Licht zu setzen. Die «unerweiBlichen

Lästerungen» und die «abschewlichste Irrthumb»2, womit nur Streit mit
der katholischen Kirche gesucht wird, haben ihren Grund in der Erziehung
der Prädikanten, die ihren Haß «mit Muttermilch eingesogen» und

«weil dise abgesagte Feindschafft ihre Gemüther eingenommen und
beherrscht, kan ihr durch solchen bösen affect verdunkelter Verstand,
kein rechtes Urtheil von der Römischen Kirchenlehr fassen noch
feilen. Ja kommen durch solche Verbitterung so weit, daß sie was
zu unser billichmäßiger Rettung geschrieben, nicht lesen mögen
oder ob sie es schon lesen, vil änderst ausdeuten, als es gemeint» 3.

«Und dessentwegen alles, was sie wider dieselbe (katholische Kirche)
fürbringen, uns im geringsten nicht berühre, sondern nur für lauter
Lufftstreich zu halten sey»4.

Henrici nimmt allerdings diese «Lufftstreiche» so ernst, daß er darauf

eingeht und die katholische Auffassung von der Rechtfertigung des

sündigen Menschen, den Sakramenten, der Kommunion unter beiden

Gestalten, dem Zölibat, den Klostergelübden, der bischöflichen Gewalt,
dem Antichrist, dem Ablaß, dem Fegfeuer und den Heiligen ausführlich
erläutert. Dabei stützt er sich auf die ungeschriebene Tradition der

Kirche, die Hl. Schrift und die Kirchenväter.
Im dritten Teil5 versucht Henrici, den Lutheranern anhand ihrer

eigenen Lehre ihre Abweichungen von der Confessio Augustana vor
Augen zu führen, damit sie wieder zur Confessio von 1530 zurückkehrten,
auf die sie sich ja im Konkordienbuch von 1574, wie die Sächsischen

Theologen 1628, als Fundament des Luthertums berufen. Katalogartig
sind am Schluß des Kapitels alle Fragen aufgezählt, in denen die Luthe-

Bossuet, die alle an die Übereinstimmung von Confessio Augustana und Tridenti-
num glaubten. - Schmidt, 133/34.

1 «Nothwendige, wider die von Gegenpartheyen ohn Warheits Grund erdichte
Aufflagen unnd wohlbewehrte Verthätigung der Römischen Kirchen, in denen

von der Augspurgischen Confession angezogenen und andern fürnembsten Streitt-
Articklen». - Ebda., 21-258.

2 Ebda., 249.
3 Ebda., 257/58.
4 Ebda., 249.
5 «Von underschiedlichen wichtigen Glaubens Puncten, in welchen unsere Widersacher

nicht allein mit der Römischen Kirchen, sondern auch mit der Augspurgischen

Confession streiften». - Ebda., 259-394.

95



raner nicht mehr mit dem Augsburger Bekenntnis übereinstimmen, so

etwa in der Frage der Hl. Schrift, der Taufe, der Ubiquitätslehre, des

Predigeramtes, der guten Werke, des Abendmahls und der Messe, der
Beichte, der Kirchenzeremonien, des freien Willens, der Heiligen, der

Verdammung nicht-lutherischer Konfessionen und des Papstes als des

Antichrists C

Mit diesen Ausführungen sind in erster Linie die Lutheraner
angesprochen. Im Streit der Reformierten und der Lutheraner über die

Zugehörigkeit der Calvinisten zu den Augsburger Religionsverwandten,
schlägt sich Henrici im ersten Kapitel auf die Seite der Lutheraner und
hält sich an die Aussagen des sächsischen Hoftheologen Matthias Hoë

von Hoënegg 2, den er seitenlang zitiert3, um aufzuzeigen,
«wie weit diese beyde Partheyen in Glaubens Sachen von einander
seyen und das sie leichter mit den Catholischen als under einander
sich vergleichen werden können» 4.

Die Reformierten schließt Henrici von den Augsburger Konfessionsverwandten

aus mit dem Hinweis Hoës, daß sie der christlichen Lehre
und dem christlichen Glauben, und dem Wort Gottes widersprächen.
Solange die Calvinisten in den zwei Fragen der Prädestination und des

Abendmahls eine «irrige Meinung» verträten, solange sei es für die
Lutheraner unmöglich, sich «mit ihnen geistlich zu vereinigen», «biß sie

solcher Irrthumbe sich begeben heften»5. Henrici konnte es bei dieser

Gelegenheit nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, daß sein Hauptfeind
Luther in manchen Fragen auch nicht mit der Confessio übereinstimmte6.

c) Die zehn Gründe für einen Religionsfrieden

Am Schluß des «Irenicum» zählt Henrici zehn Hauptgründe auf,
weshalb die getrennten Christen mit der katholischen Kirche Frieden

1 Ebda., 391-394.
2 Zur Rolle Hoë von Hoëneggs als Theologe : E. Schmidt, Der Gottesdienst

am Kurfürstlichen Hofe in Sachsen. Veröffentlichungen der Evangelischen
Gesellschaft für Liturgieforschung 12, Göttingen 1961.

3 Irenicum, 260-273. - Hoë von Hoënegg scheint bei den katholischen Irenikern
beliebt gewesen zu sein, bediente sich doch schon Adam Contzen seiner Argumentation.

Fleischer, 41.
4 Irenicum, Vorrede.
5 Ebda., 259.
6 «Wann man aber auch des Luthers Bücher durchgehen wolte, wurde eben

sovil, oder noch vil mehrers der Augspurgischen Confession zuwider auß
demselben zusammengebracht werden können». Ebda., 273.

96



schließen sollten1. Dabei bricht Henricis theologisch begründetes
Interesse an der Irenik durch. Von den zehn Gründen sind neun theologische

und nur gerade im letzten Punkt geht er auf politisch-militärische
Aspekte der Wiedervereinigung ein. Um einen Eindruck von Henricis

Argumentation zu geben, sollen seine zehn Gründe für einen Religionsfrieden

regestartig vorgestellt werden.

1. Jeder Christ müsse, wenn er nicht sein Seelenheil aufs Spiel setzen

wolle, in der wahren, sichtbaren Kirche Gottes leben. Sogar die

Confessio und Calvin hätten bekannt, daß es kein Heil außerhalb
der sichtbaren Kirche gebe.

2. Die Zersplitterung der reformatorischen Kirchen gäben dem
Gläubigen keine unfehlbare Heilsgewißheit. Der «Gemeine Mann» sei

unfähig, die Bibel zu interpretieren, wenn er sich nicht auf eine

anerkannte Autorität stützen könne. Deshalb kämen die «Handt-
wercksleut und Weyber, (die) in allen Wirtshäusern und anderen

Versammlungen» 2 über die Hl. Schrift disputieren, zu keinem
Ergebnis.

3. Die Theologen der reformatorischen Kirchen bezichtigten sich ge¬

genseitig großer Glaubensirrtümer und könnten sich nicht auf eine

gemeinsame Lehre einigen. Angewidert durch die heftige Sprache
der Lutheraner und der Calvinisten in ihren Streitereien, die «nicht

vom H. Geist, sondern von dem schalckhafftigen Teufel erwecket

worden»3, zitiert Henrici die gegenseitigen Verdammungsurteile 4.

Auf dem Boden solcher Zwietracht könne daher nie - und werde wohl
auch nie, wie selbst reformierte und evangelische Theologen zugeben-
eine Einigung gefunden werden.

1 «Beschluß diser Schrifft sambt Zehen Wohlbedencklichen und höchstbeweglichen

Ursachen, warumb alle der Romischen Kirchen Widersacher sich in einen
Allgemeinen und geständigen Friden mit derselben einlassen sollen». Ebda.,
395^-65.

2 Edba., 410.
3 Ebda., 330.
4 So etwa Luther über Zwingli: «kein schandlichere Ketzerey, Schwermerey,

Teuffeirede, Dreck und Gespött (...)» oder die Zürcher Konfession über Luthers
Bücher: «voller schandtlicher Bossen und mit Unflat dermaßen erfüllet, daß
wenn es ein Sauhirt geschriben nicht wohl entschuldiget werden köndte». Ebda.,
413-15.

7 97



4. Die gegnerischen Theologen behaupteten immer wieder, daß sich

ihre Lehre auf die Bibel stütze, aber keiner könne einen gegnerischen

Theologen davon überzeugen, daß seine Lehre der Schrift gemäß sei.

Gerade die Streitigkeiten in der Frage der Prädestination und des

Abendmahls bewiesen aber, daß solche unterschiedliche
Glaubensauffassungen aus menschlichem und daher trügerischem Geist
entstanden seien. Die reformatorischen Kirchen würden nicht wie die

katholische Kirche durch den von Gott versprochenen
«immerwehrenden Beystand des H. Geists» geleitetl.

5. Die seit der Reformation ununterbrochenen Änderungen in der Lehre
der Reformationskirchen führten zu einer großen Unbeständigkeit
und Unsicherheit in Glaubenssachen. Schon Luther habe im Verlauf
seines Lebens immer wieder seine Lehre geändert, obwohl er genau
das den Zwinglianern vorgeworfen habe. Aber selbst innerhalb der
einzelnen Konfessionen seien die Lutheraner, ebenso wie die Calvinisten,

untereinander uneins.

6. Das Zerwürfnis zwischen den Reformierten und den Lutheranern
sei so tief, daß sie selbst eingestehen müßten, eine Aussöhnung mit
der katholischen Kirche sei eher möglich als untereinander. Von
Luther bis zu den zeitgenössischen protestantischen Theologen
hätten immer wieder führende Vertreter der reformatorischen
Kirchen die Gemeinsamkeiten mit der katholischen Kirche
hervorgehoben und einen gütlichen Vergleich propagiert.

7. Die Lutheraner und Calvinisten seien in vielen Glaubensfragen von
der Lehre Luthers und Calvins weit abgerückt und hätten sich wieder
der katholischen Kirche so stark genähert, daß der Zeitpunkt für
eine Aussöhnung günstiger sei denn je. Dabei führt Henrici die

Predigt eines bekannten Basler Prädikanten von 1655 an, der

«redet nicht als wann er in dess Calvini, sondern den Römisch-
Catholischen Schulen gestudiert hette», um nicht ohne Schadenfreude

beizufügen, daß es Calvin mit seinen «abschewlichen Lehren»

«gar nicht unrecht geschieht, daß auß seiner Lehr folge, was in

gemelter Predig geläugnet würdt»2.

1 Ebda., 422.
2 Ebda., 432 und 437.

98



8. Ein Haupthindernis für die Wiedervereinigung seien die schon oft
erwähnten «unerweißlichen schrecklichen Verleümbdungen und un-
gegründten falschen Lästerungen»1 gegenüber den Katholiken. Die
klare Darstellung der katholischen Lehre und die Behebung von
Mißverständnissen, soll den Katholikenschreck aufheben und
psychologisch den Weg zu einer Wiedervereinigung ebnen.

9. Die hervorragendsten Lehrer der Lutheraner und Calvinisten, die
Confessio Augustana (Art. 7), ja selbst Calvin und Luther - «sobald

ihm der hitzige Schwefel umb etwas im Hirn vergangen» - hätten
zugegeben, daß «alles Christliches Gut» in der katholischen Kirche
sei2. Wenn aus diesen Einsichten die nötigen Konsequenzen nicht
gezogen worden seien, so nur deshalb, weil ein Religionswechsel zu

große wirtschaftliche und soziale Nachteile mit sich brächte 3.

10. Aus der Glaubensspaltung zögen in erster Linie die Türken und
andere Feinde der Christen Gewinn. Eine Rückkehr von allen

Gläubigen liege daher auch im politischen Interesse der ganzen
Christenheit.

Das Buch schließt mit der deutschen Übersetzung der Confessio

Augustana, die Henrici aus dem Sächsischen «Augapfel» von 1628

übernommen hat, mit allen in einer Liste zusammengefaßten «unwarhaffter

Lästerungen wider die Römische Kirche »4 und mit dem Sachregister.

d) Die politische Seite des «Irenicum»

Das «Irenicum» ist das Werk eines Theologen. Während für Ernst
v. Hessen-Rheinfels Toleranz und Reunion eine politische Aufgabe im
Hinblick auf eine Reichsreform und einen europäischen Frieden waren,
gründet Henrici seine Forderung nach einem allgemeinen Religionsfrieden

auf die Hl. Schrift, die Apostelbriefe und die Schriften der

Kirchenväter 5. Trotz dieser ausschließlich religiösen Motivation geht
Henrici auch hin und wieder auf politische Folgen der Reformation ein,

1 Ebda., 438.
2 Ebda., 446/47.
3 Ebda., 423.
4 «(¦¦¦) ein Verzeichnuß etlicher unwarhaffter Lästerungen wider die Römische

Kirch, so in diser Schrifft angezogen und abgeleint werden».
5 Raab, Discrete, 190.

99



sowie auf politische Gründe, die eine Wiedervereinigung als notwendig
erscheinen lassen 1. Zwei große Fragen, die seine Zeit beschäftigten,
stehen bei ihm im Mittelpunkt: der schwächliche Zustand des Reiches,
die «calamitas imperii», und die Türkengefahr.

Das Reich

Das Hl. Römische Reich deutscher Nation beruht nach Henricis
Auffassung auf sakralen Grundlagen. Karl d. Gr. und seine Nachfolger,
die großen deutschen Kaiser, haben weder durch Erbgang, noch durch

Krieg, noch durch Wahl der Römer, noch durch die Griechen die Reichskrone

erlangt, sondern allein durch «des Römischen Stuels Gewalt».
Es war auch der Papst, der die «Ertzbischöff zu Meintz, Collen und
Trier, den Pfaltzgraffen bey Rhein, den Hertzog in Sachsen, den
Marggrafen zu Brandenburg und König in Böhmen» zu Kurfürsten ernannt
und ihnen das Recht übertragen hatte, den römischen König zu wählen.
Wer daher den Papst einen Antichrist schelte, der stelle sich gegen die

Legitimität des Reiches und der früheren vom Papst eingesetzten
Kaiser 2. Die Reformation hätte die Fundamente des Reiches erschüttert.
Insbesonders bedrohten die Calvinisten durch ihre Staatsauffassung und
die Rechtfertigung des Monarchenmords das Reich, das deshalb «kaum
auff einem halben Fuß mehr stehet und nur durch das inbrünstige
Gebet aller Christen nicht gar zu Boden sincke»3. Trotz der Bestimmung
im 16. Artikel der Confessio Augustana, wonach alle Obrigkeit von Gott
geschaffen und eingesetzt sei, richten die Calvinisten durch ihren « Rumor-
Geist» im Reich Verwirrung und Unordnung an4. Der Untergang des

1 Die beiden wichtigsten Stellen zur Frage der Politik: Abschnitt «Ob der groß
Antichrist schon ankommen sey» Irenicum, 161/62 und Abschnitt «Die Zehente
Ursach. Weil durch die leidige Zerspaltung der Christlichen Religion die gantze
Christen-Heit den Türeken unnd anderen Ungläubigen in die Hand gespilt wirdt».
Ebda., 453-463.

2 Auch die Kurfürsten hätten somit ihre Würde vom Antichrist: «Ich kan mir
aber nicht einbilden, daß auch selbige Churfürsten, so der Römischen Religion
nicht beygethan, sich dessen von ihren Predicanten bereden lassen wurden».
Ebda., 162.

3 Ebda., 149.
4 «Wann nun die Calvinisten das (d. h. Artikel 16 der Confessio) sincere bißher

geglaubet hetten, so wurden sie im Heiligen Römischen Reich nicht solche
Verwirrungen angerichtet, nicht alles ubern Hauffen zuwerffen sich bemühet, nicht
die Reichs-Satzungen unnd gute Ordnungen außzumusteren sich unterstanden

Es gebe auch die Calvinische Praxis, was der Stand der Oberkeit bey ihnen
gelte, wann sie von dem Calvinischen Rumor= Geist getriben werden: Es haben
solches bißher vil Königreiche und Lande erfahren». Ebda., 269/70.

100



Reiches hätte aber verheerende Folgen: Wie bereits der Hl. Paulus

und der Hl. Augustinus und andere Kirchenväter prophezeit hätten,
würden nach diesem Unglück «die schröcklichsten Plagen über die

Welt gehen» 1.

Die Türken

Die konfessionelle Zerrissenheit und die unnötigen Kriege bescherten

der Christenheit einen zweiten, äußeren Feind: die Türken. Sie hätten
«so vil große und herrliche Königreich in 'Asia und Africa', sambt dem

gelobten land unnd in Europa nicht allein die Keyserliche Statt Con-

stantinopel sambt umligenden Landtschafften, sondern auch den besten

Theil des Königreiches Hungern überwältiget»2 und nur dank der

«Gnädigen Providentz Gottes»3 hätten sie sich 1524 nach der

Belagerung der Stadt Wien nicht der ganzen christlichen Welt bemächtigen
können. Als größten Schandfleck für die Christenheit bezeichnet Henrici
die Fürsten, die mit den Türken paktierten und sie auf andere christliche

Länder hetzten 4. Die Erfolge der Türken führt er daher auf die

Uneinigkeit der Christen zurück 5. Die ganze Last der Abwehr laste auf
den Schultern der Venezianer und Malteser, deren ruhmreiche Taten
Henrici in der Widmung an ihren Großmeister in Deutschland auf
dem Titelblatt feiert.

Wie viele seiner Zeitgenossen fordert Henrici die europäischen Fürsten

zu einem gemeinsamen Vorgehen gegen den Feind aus dem Osten auf,
ohne aber konkrete Pläne vorzuschlagen, wie Ernst von Hessen, der
Österreich und Frankreich zu einer gemeinsamen Operation gegen die

Türken bewegen wollte 6. Dazu muß aber zuerst ein allgemeiner Frieden
zwischen allen Christen abgeschlossen werden. Es gibt zwar einen

erlaubten Streit, ja sogar erlaubte Kriege, sofern es die Situation erheischt

und die Kriegführenden weder Haß noch Neid empfinden. Die
herrschende Zwietracht und die grausamen Kriege führt Henrici aber auf

1 Ebda., 148.
2 Ebda., 459.
3 Ebda., 149.
4 Henrici geißelt das Verhalten der Königin Elisabeth L, die an den Sultan

schreiben ließ, «daß er umb Gottes Glorj und Herrligkeit willen streiten thue (...)».
Ebda., 405.

5 Ebda., 456. - Derselbe Gedanke bei Hottinger: «Qui in Arabum Historiis
versatus est, ignorare non potest, maxima Muhammedismium incrementa habuisse
ex Christianorum dissidiis». Hottinger, AlTtoXoyia, 13.

6 Raab, Discrete, 192.

101



die «Laster und bösen Gelüste» zurück, die auch am Anfang von Ketzerei

und Unglauben stehen. Der langersehnte Friede könne daher erst
verwirklicht werden, wenn die Christen und an ihrer Spitze die Fürsten

gegen «Hoffart, Ehrgeitz, Neyd, Geylheit des Fleisches und dergleichen»1

kämpften. Henrici ruft daher alle Räte, «Politici» und Fürsten auf, das

unchristliche Leben abzulegen und im Interesse von Tausenden von
Menschenleben bei Friedensverhandlungen künftig auf die hemmenden

Protokollfragen, die nur zur «Erhaltung der eingebildten, new
aufgebrachten Reputation»2 dienten, zu verzichten, endlich Frieden zu
schließen und zusammen gegen die Türken zu ziehen. Als leuchtendes

Beispiel eines christlichen Herrschers weist Henrici auf den Kaiser
Heinrich II. 3 hin, der nicht wie die Unterhändler des 17. Jahrhunderts
in den Friedensverhandlungen auf die «Reputations Regeln» geachtet
habe und statt dessen die Sarazenen aus Kalabrien, Kampanien und

Apulien vertrieben hätte. Diesem heiligen Kaiser - so wünscht Henrici -
sollen die Fürsten nacheifern, wenn sie den Niedergang des Reiches und
die Türkengefahr von der Christenheit abwenden wollen 4.

e) Das Nachwirken des «Irenicum»

Über die Aufnahme des «Irenicum» im deutschsprachigen Raum gibt
es zur Zeit erst eine einzige Nachricht. Noack 5 weiß zu berichten, daß

Thomas Henrici einige Exemplare Kardinal Friedrich von Hessen, dem

er ja das Irenicum gewidmet hatte, zusandte, der sie seinem Bruder
Georg von Hessen weitergab. Dieser, der im Gegensatz zu seinem Bruder
lutherisch geblieben war, forderte den evangelischen Theologen Meno

Hanneken sofort auf, das Werk Henricis zu widerlegen. 1665 erschien

dann als Antwort aus Hannekens Feder das «Irenicum Catholicum-

Evangelicum»6.

1 Irenicum, 463.
2 Ebda., 457.
3 Ebda., 457-59.
4 Ebda., 460.
5 Noack, 370.
6 NDB 7, 620. - Hurter gibt Philipp Ludwig Hannecken als Verfasser an.

Hurter, H., Nomenciator literarius theoiogiae catholicae, t. III (1564-1663),
Innsbruck 31907, 1023.

102



3. Würdigung des «Irenicum»

Henricis Irenicum erwuchs aus dem Erlebnis der Not und der Schrek-

ken des Dreißigjährigen Krieges, die ihn zu einer Besinnung auf die

Friedensmission der christlichen Botschaft führten. Als Voraussetzung
für eine Besserung der politischen, kirchlichen und moralischen Zustände

verlangt er von den Fürsten, daß sie endlich die Kriege untereinander
beenden, von den Konfessionen, daß sie zu einem Vergleich kommen
und von allen Menschen, daß sie ihr unchristliches Leben ablegen und
unter Aufsicht der geistlichen und weltlichen Obrigkeit «Ein jeder nach
seinem Beruft einen rechten Christlichen Wandel»x führt, der «vil

kräfftiger seyn wurde, die erwünschte Religions-Einigkeit zu befördern,
dann alles Predigen, Bücher schreiben und von Glaubens disputiren
etc.» 2. Als Priester interessieren ihn naturgemäß die theologischen Fragen

im Zusammenhang mit der Glaubensspaltung mehr als die
praktische Friedensarbeit der Politiker. Daher stehen die politischen Erörterungen

im «Irenicum», im Gegensatz etwa zu Ernst von Hessen-Rheinfels,
eher am Rand.

Um ein Gespräch zwischen den getrennten Christen in Gang zu setzen,

will Henrici zuerst die psychologische Verkrampfung lockern, da er
den kontraproduktiven Effekt der leidenschaftlichen Polemik alten
Stils erkannt hat. Damit steht er auf der gleichen Linie wie Ernst von
Hessen-Rheinfels, der von seinem «discret gesinnten Catholik» «in aller
sowol Wahrheit als modestia auch sincerität und libertät» verlangt und

gegen «unverständliche exaggeriren», «intrigiren», «supponiren», «ridi-
culös confundiren» zieht3. Auch Hottinger hält von den leidenschaftlichen

Disputen nicht viel, da «hoc enim oleo flammas ali magis quam
sopiri»4.

Trotz seiner Friedfertigkeit verlangt er von den Protestanten nichts

weniger als die Rückkehr zur katholischen Kirche. In Glaubensfragen
will er sich überhaupt nicht auf Diskussionen einlassen, einzig in der

Frage von einzelnen Sitten und Gebräuchen will er Konzessionen
einräumen. Durch das ganze Buch hält er an der Fiktion fest, die Lutheraner

auf der Confessio Augustana festnageln zu können und sie, ungeachtet

der Entwicklung in den vergangenen 130 Jahren, zur Rückkehr zu

1 Irenicum, 464.
2 Ebda.
3 Raab, Discrete, 182/83.
4 Hottinger, Irenicum, 15.

103



den Glaubenssätzen von 1530 bewegen zu können. Zwar steht ihm aus
verständlichen Gründen die lutheranische Kirche näher als die
reformierte, da sie noch viele «Mitteldinge» (Liturgie, Dom- und Kollegiats-
stifte, konfessionell gemischte Kapitel, katholisches Kirchenrecht u.a.)
beibehalten hat. Aber er schließt sich nicht gänzlich ihrer Feindschaft

gegen die Reformierten an und versucht auch den Calvinisten
nachzuweisen, daß sie in vielen Punkten der katholischen Kirche näher
stünden, als sie selber glaubten. Sein Verständnis für die Reformierten
dürfte auf seinen häufigeren Umgang mit ihnen zurückzuführen sein,

waren doch die Nichtkatholiken im Fürstbistum und in der Diözese
Basel zum größten Teil reformiert. Henrici hat sich wohl keine
Illusionen über die Breitenwirkung seiner Schrift gemacht. Seine

theologischen Gegner hatten schon die «Anatomia» unbeantwortet gelassen l;
so mußte er damit rechnen, daß das gleiche mit dem «Irenicum»
geschehen würde. Ein Hinweis, daß er das Buch nicht nur für den gemeinen
Mann geschrieben hatte, geht aus der Widmung hervor, in der er nach

Aufzählung der Konvertiten aus dem Hause Hessen den Wunsch
äußert, «daß noch mehr andere von disem und anderen Fürstlichen
Häuseren und zu deren, als aller Christgläubigen wahrer getrewer
Mutter Schoß sich dermaln einest widerum wenden und begeben
werden» 2. Daß diese Hoffnung nicht aus der Luft gegriffen war, zeigen die

Konversionen bzw. Konversionsabsichten an fürstlichen Höfen dieser

Zeit3, an die die Kurie immer wieder Hoffnungen für eine Rückgewinnung

von protestantischen Gebieten knüpfte. Aber gerade diese Hoffnung

auf die Fürstenkonversionen zeigt Henricis Sicht von der Einheit
der Kirche: Nicht eine Vereinigung von gleichberechtigten Kirchen
strebt er an, sondern für ihn ist schlußendlich die Rückkehr aller
Andersgläubigen - aller «Schaff die nicht aus disem Stall seind» - zur
katholischen Kirche der einzige gangbare Weg zum allgemeinen «Religions-
Frid». Seine Irenik ist aber trotzdem ein erster Schritt auf das große
Ziel der Ökumene hin: «ut unum sint».

1 Irenicum, Vorrede.
2 Ebda., Widmung.
3 Hiltebrandt, 1-3. - Zur Konversionsabsicht Ernst Augusts von Osnabrück:

Ebda., 4-30.

104



Anhang I : Bibliographie der Werke Henricis

1. «Decades très antithesium catholicarum de tribus ecclesiae militantis
membris, nimirium de clericis, monachis & laïcis», Freiburg i. Br. 1625

2. «Disputatio theologica de ss. eucharistiae qua sacramento qua sacrificio»,
Freiburg i. Br. 1625

3. «Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae», Freiburg i. Br. 1626
4. «Doctrinae moralis», Freiburg i. Br. 1628
5. «Anatomia confessionis Augustaneae», Freiburg i. Br. 1631
6. «Bellum e sacrarum litterarum verbis et exemplis descriptum», Luzern

1639
7. «Statuta venerabilis Capituli Buchsgaudiae renovata ab... Dno Joanne

Henrico ab Ostein, Episcopo Basiliensi... Per... Dnum Thomam Henrici...
Cathed. Basil. Ecclae Archidiaconum, et Vicarium generalem. Anno 1641.

(Reimpr.) Freiburg i. Ue. o.J.
S. «Catena biblica», Luzern 1642
9. «Irenicum Catholicum», Freiburg i. Br. 1659

A nhang II : Anregungen und Quellenlage zur weiteren Erforschung Henricis

In dieser Arbeit ist eine Reihe von Fragen offengeblieben, die in einer späteren

Arbeit beantwortet werden müßten. Außer seinen wichtigsten Lebensdaten

wissen wir von der Biografie Henricis praktisch nichts. Neben seiner
offensichtlich bedeutenden politischen Rolle, es seien hier nur die unten
aufgeführten Quellen erwähnt, die die bisher unbekannte politische Missionstätigkeit

Henricis betreffen, müßte vor allem seine geistige Umwelt
durchleuchtet werden, so etwa seine Beziehungen zu anderen Gelehrten, Politikern

(z.B. zum Nuntius). Damit ließe sich auch das Irenicum besser in die

Reunionsbemühungen seiner Zeit einordnen. Zu untersuchen wäre auch
seine seelsorgliche Tätigkeit in den vom Dreißigjährigen Krieg
heimgesuchten Gebieten. Damit ist die Frage nach der Rolle der Weihbischöfe
angeschnitten, die schon Professor Raab im Handbuch der Kirchengeschichte

aufgeworfen hat '. Wegen ihrer zumeist bürgerlichen Herkunft
traten sie in der Forschung bisher meist hinter den adligen Fürstbischöfen
zurück. Ein Musterbeispiel dafür sind die beiden Bände von Louis Vautreys
Geschichte der Basler Bischöfe 2, die den Weihbischöfen nur einige Zeilen
widmen, z. B. Henrici nur gerade eine Fußnote Mit der Erforschung Henricis
müßten auch die irenischen Bestrebungen im süddeutsch-schweizerischen
Raum untersucht werden, nachdem es für die spätere Zeit bereits einige
Untersuchungen gibt3.

1 H. Raab, Wiederaufbau und Verfassung der Reichskirche. In: Jedin, (Hrsg.)
Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. V, Freiburg-Basel-Wien 1970, 172-175.

2 L. Vautrey, Histoire des Evêques de Bâle, 2. Bd., Einsiedeln 1886, 200.
3 M. Geiger, Die Unionsbestrebungen der schweizerischen reformierten Theologie

unter der Führung des helvetischen Triumvirats, in: Theologische Zeit-

105



Literatur und Quellenlage zur weiteren Erforschung Henricis

a) Zu den biografischen Angaben siehe Anm. 29 und 30.

Zur politischen Bedeutung Henricis sollen nächstens zwei Arbeiten erscheinen
(freundl. Mitteilung d. Archives de l'ancien Evêché de Bàie)

Stein, Wolfgang, Die Protektoratsverträge Frankreichs im Dreißigjährigen Krieg
(Diss. Mainz).

Seidel, K. J., Elsaß vor dem Anschluß (Habil. Bonn).

b) Quellen, die Henrici betreffen (freundl. Mitt. des Generallandesarchivs Karlsruhe

und der Archives de l'ancien Evêché de Bàie).

Bürgerarchiv Pruntrut: - Relation Henricis über seine Mission an den französischen
Hof 1634.

Archives de l'ancien Evêché de Bâle: — Mappe 2,7 und 17 der Serie B 277 (Missionen
Henricis nach Solothurn und Paris 1634, Breisach 1642, Luzern 1644)

- Reihe A 46 (Cura animarum)
- Syllabus ordinatoruni, Bd. 2

- Reihe A 109 a, 2 (Visitationen)
- A 13, Mappe 3, 7, 9 (Domstift Basel) Verschiedenes, u. a. Testament von 1654

- A 102/2 (Suffraganeus) päpstliches Breve
- A 97 (Indulta papalia)
- A 107 (Vicarius generalis)
- A 112, Mappe 19 (St. Ursanne) Wahl Henricis

Generallandesarchiv : - 19/1 Testament vom 19.3.1654

- 19/10 Wahl zum Domdekan
- 19/15 Schuldverschreibungen
- Abt. 85 nicht aufgeschlüsseltes Material über Domstift
- 61/5075-5078 Domkapitelprotokolle

Musée Jurassien Delsberg : — Aufschwörbuch
Bibliothèque de Porrentruy : - Tagebuch (Quelle: Perin, 257, Anm. 2).

schrift (1953) 117-136. - U. Im Hof, Die helvetische Überbrückung des
konfessionellen Gegensatzes. Zur Frage der Begegnung zwischen katholischer und
reformierter Schweiz im 18. Jahrhundert, in: Festschrift Ernst Staehelin, Gottesreich
und Menschenreich, Basel-Stuttgart 1969, 343-360.

106


	Der Basler Weihbischof Thomas Henrici (1597-1660) und sein "Irenicum Catholicum" (1659) : ein Beitrag zur Geschichte der Ökumene im Fürstbistum Basel nach dem Dreissigjährigen Krieg

