Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 72 (1978)

Artikel: Der Basler Weihbischof Thomas Henrici (1597-1660) und sein

"Irenicum Catholicum” (1659) : ein Beitrag zur Geschichte der Okumene

im Furstbistum Basel nach dem Dreissigjahrigen Krieg
Autor: Jorio, Marco
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARCO JORIO

DER BASLER WEIHBISCHOF
THOMAS HENRICI (1597-1660)
UND SEIN «IRENICUM CATHOLICUM » (1659)

Ein Beitrag zur Geschichte der Okumene im Fiirstbistum
Basel nach dem DreiBigjihrigen Krieg

Einleitung

Der DreiBigjdhrige Krieg, der noch zu einem guten Teil als Konfes-
sionskrieg gefiihrt wurde, brachte eine Wende im Verhiltnis der Konfes-
sionen untereinander. Die Schrecken des Krieges hatten manchem Zeit-
genossen vor Augen gefiihrt, wohin konfessionelle Intoleranz und
Fanatismus fiihrten: das Reich war geschwicht, ganze Landstriche
verddet und im Osten lauerte als bestindige Bedrohung der Tiirke.
Gerade in dieser Zeit der gré8ten Zwietracht gingen in Europa viele
einsichtige Protestanten und Katholiken daran, die Kluft zwischen den
verschiedenen Konfessionen zu iiberbriicken und sie stellten ihr Leben
in den Dienst der Irenik, der Bemithung um friedliche Ausséhnung der
getrennten Christen. In Religionsgespriachen, gelehrten Briefwechseln
und Biichern suchte man jetzt mehr das Gemeinsame und Verbindende
als, wie das bisher geschehen war, das Trennende. Fiir die Ireniker
war nicht mehr der streitbare, gegen seinen Feind mit der ganzen
Heftigkeit der konfessionellen Leidenschaft kdmpfende Christ nacheife-
rungswiirdiges Ideal. « Discretio», die Tugend des klugen MaBhaltens und
der christlichen Liebe, war die Forderung der Zeit, wie sie Ernst von

74



Hessen-Rheinfels !, einer der fithrenden Ireniker in seinem Buch «Der ...
discret gesinnte Catholischer» forderte 2.

Innerhalb der katholischen Kirche brachte der Franzose Franciscus
Veronius (1578-1649) 3 den Umschwung. In seinen «Méthode de traiter
les controverses» (Paris 1638) und «Regle générale de la foy catholique
séparée de toutes autres doctrines» * (Paris 1646) hat er die bisher
ibliche Polemik gegen Lutheraner und Calvinisten durch den objektiven
Bericht ersetzt. MiBverstindnisse sollen beseitigt und es soll auf die
Argumente des Gegners eingegangen werden. Die Sprache wird ruhig
und sachlich. Daneben gab es andere, heute fast unbekannte katholische
Ireniker wie der Koélner Jesuitenpater Adam Contzen (1573-1635) 3,
der in verschiedenen Ausgaben seines Buches «De pace Germaniaey
(erstmals 1616) das Verbot von Hetzblittern forderte, der Oberpfilzer
Caspar Scoppius (1576-1649) ¢, der die Protestanten zu iiberzeugen
versuchte, dall die katholische Kirche anders lehre, als ihr von den
Pridikanten unterschoben werde.

Auf protestantischer Seite hatte die Irenik eine lingere Tradition,
wobei aber die Uberwindung der «calamitas Protestantium» und die
Abwehr der gefihrlich gewordenen Gegenreformation ihr Hauptanliegen
war. Ein reformierter Iranzose, Franciscus Junius (1545-1602) 7, ver-
faBte 1593 das erste iiberhaupt bekannte Irenicum. Eine eigentliche
irenische Schule entwickelte sich an der Universitit Heidelberg, wo

! H. Raas, Der «Discrete Catholische» des Landgrafen Ernst von Hessen-
Rheinfels (1623-1693). Ein Beitrag zur Geschichte der Reunionsbemithungen und
der Toleranzbestrebungen im 17. Jahrhundert, in: Archiv fiir Mittelrheinische
Kirchengeschichte 12 (1960) 175-198. — Ders., «De negotio Hannoveriano reli-
gionis». Die Reunionsbemithungen des Bischofs Christoph de Rojas y Spinola
im Urteil des Landgrafen Ernst von Hessen-Rheinfels, in: Festschrift Josef Hofer,
Volk Gottes, Freiburg-Basel-Wien 1967.

2 Raas, Discrete, 182/83.

3 J. BEuMER, (Hrsg.), Auf dem Wege zur christlichen Einheit. Vorldufer der
6kumenischen Bewegungen von den Anfingen des Humanismus bis zum Ende
des 19. Jahrhunderts, Bremen 1966, 165-168.

¢ Der Titel der lateinischen Ubersetzung ist aussagekraftiger: «Regula fidei,
sive discretio eorum, quae sunt de fide catholica, ab iis, quae non sunt de fide».
Ebda., 165/66.

5 M. FreiscHER, Katholische und lutherische Ireniker unter besonderer Beriick-
sichtigung des 19. Jahrhunderts, Gottingen 1968, 41-43.

6 Ebda., 43.

7 M. Scumipt, Die 6kumenische Bewegung auf dem europdischen Festlande
im 17. und 18. Jahrhundert, in: R. Rousg, und CH. NEILL, Geschichte der 6ku-
menischen Bewegung 1517-1948, I, Gottingen 1967, 122/23,

75



David Pareus (1548-1622) 1614/15 sein Irenicum herausbrachte, dessen
Friedensruf aber bei den Lutheranern auf Ablehnung stieB!. Den
Dialog mit der katholischen Kirche suchten Protestanten wie die Dresd-
ner Oberhofprediger Polycarp Leyser (1552-1610) und sein Nachfolger
Matthias Hoé von Hoénegg (1580-1645) 2, die lieber mit den Katholiken
als mit den Reformierten Frieden halten wollten, Hugo Grotius (1583-
1645) 3, der schon 1640 die diffamierende Deutung des Antichrists auf
das Papsttum ablehnte, Georg Calixt (1586-1656), der groBe Synkretist
der Helmstedter Theologie, der den Katholiken ein Religionsgesprich
vorschlug *. Es kam denn auch 1645 zu einem von Konig Wladislaw IV.
von Polen organisierten Religionsgesprach in Thorn zwischen Refor-
mierten, Katholiken und Lutheranern 3.

Der Abschlul des Westfilischen Friedens 1648 gab der irenischen
Bewegung neuen Auftrieb. Man war des konfessionellen Streites miide;
Skeptizismus und Indifferentismus machten sich breit und trugen mit
der im DreiBgjahrigen Krieg neu erwachten Religiositdt zu den Reunions-
bestrebungen bei. Nicht selten spielten dabei, man denke an die Konver-
sionsabsichten an den Hofen von Wolfenbiittel und Hannover, politische
Motive eine Rolle 6. Zentrum der katholischen Irenik war Mainz, wo der
Kurerzkanzler, der Fiirsterzbischof Philip v. Schénborn, Ireniker wie
die Briidder Walenburch 7 aus den Niederlanden und den Oberhofmarschall

1 Ebda., 123/24.

2 Ebda., 104-106. — FLEISCHER, 40/41. — Zu Matthias Hoé& von Hoénegg: NDB 9,
300/301. — M. Knaprp, Hoé von Hoénegg und sein Eingreifen in die Politik und
Publizistik des dreiigjahrigen Krieges, in: Hallesche Abhandlungen zur Neueren
Geschichte 40, Halle 1902.

3 Scumipt, 104-106.

*+ Ebda., 106-108. — FLEISCHER, 46-51.

5 G. MENGE, Versuche zur Wiedervereinigung Deutschlands im Glauben.
Beitrdge zur Kirchengeschichte. Steyl 1920, 123-126.

6 H. Raas, Kirchliche Reunionsversuche, in: H. JeEpin (Hrsg.), Handbuch
der Kirchengeschichte, Bd. V, Freiburg-Basel-Wien 1970, 555-559. — Pn. HiLTE-
BRANTD, Die kirchlichen Reunionsverhandlungen in der zweiten Hailfte des 17.
Jahrhunderts. Ernst August von Hannover und die katholische Kirche (= Biblio-
thek des PreuBischen Historischen Instituts in Rom, Bd. XIV) Rom 1922,

7 H. WaMmpPER, Das Leben der Briider Adrian und Peter von Walenburch aus
Rotterdam und ihr Wirken in der Erzdidzese Koln bis zum Jahre 1649 (= Verdffent-
lichungen des Kélner Geschichtsvereins 28), Koéln 1968. — Folgende Biicher mit
irenischem Inhalt wurden vom Nuntius im Informativproze8 Peter von Walen-
burch zugeschrieben:

De unitate Ecclesiae et Schismate (1647); De Unitate Ecclesiae et Schismate
Protestantium (1656); Itinerarium ad Unitatem Catholicam (1648). — Ebda.,
243/44.

76



Johann Christian von Boineburg (1622-1672) um sich sammelte *. Auf
Schlof3 Rheinfels iiber St. Goar organisierte der zum katholischen Glau-
ben iibergetretene Landgraf Ernst von Hessen-Rheinfels 1651 zwischen
katholischen und lutherischen Theologen ein siebentigiges Religions-
gesprach 2, das in den folgenden zwei Jahren in Kassel und GieBen
weitergefithrt wurde. Aus der Feder des Landgrafen stammte auch der
Mainzer Reunionsplan von 1660 3. Aber auch viele einfache Pfarrer und
Ordensleute beteiligten sich am interkonfessionellen Gesprich, so der
Pfarrer von Bingen, Bartholomédus Holzhauser (1613-1658), der Jesuiten-
pater Jakob Masen aus Koln (1606-1681) und der irische Augustiner-
Eremit Gibbon de Burgos (1613-1676) *.

Thren Héhepunkt sollte aber die katholisch-protestantische Irenik im
letzten Drittel des 17. Jahrhunderts finden. Die fithrenden Gestalten
waren der Spanier Cristobal de Gentil y Royas y Spinola (1626-1695) °,
der von 1675-1693 fiinf Deutschland-, zwei Rom- und eine Ungarnreise
unternahm und mit allen evangelischen Fiirsten und Hoftheologen
verhandelte, der Lutheraner-Abt Gerald Wolter Molanus (1633-1722) ©
und der deutsche Philosoph Gottfried Wilhelm von Leibniz (1646-
1716), der in den zwei Hauptverhandlungen mit dem franzdsischen
Bischof Jacques-Bénigne Bossuet (1627-1704) von 1691-1694 und 1699-
1701 die europdische Irenik des 17. Jahrhunderts glanzvoll abschloB 7.

Die Eidgenossenschaft stand in der Irenik-Diskussion eher abseits,
da sie noch zu tief im konfessionellen Hader verstrickt war. Als im
iibrigen Europa die Irenik Mode war, trugen die reformierten und
katholischen Orte ihre Gegensitze im Ersten Villmergerkrieg von 1655
noch mit Waffengewalt aus. Aber bereits zeigten sich auf eidgendssischer
Ebene die ersten Zeichen zur Uberwindung der konfessionellen Spaltung.
Im DreiBigjihrigen Krieg fithrten die Stdnde trotz der Versuchung
von seiten ihrer auslindischen Glaubensgenossen eine gemeinsame
Neutralititspolitik, die gelegentlich sogar «zu ganz unvermuteten Kund-

Raag, Negotio, 399.

Ebda., 401/02. — Raas, Discrete, 180/81.

Raas, Negotio, 400.

MENGE, 99-101, 112-115. — FLEISCHER, 43(44.

HirtEBRANDT, 30-91. — RaaB, Negotio.

FLEISCHER, 67-69.

F. X. KieFL, Leibniz und die religiése Wiedervereinigung Deutschlands.
Seine Verhandlungen mit Bossuet und den europiischen Firstenhéfen iiber die
Verstshnung der christlichen Konfessionen, Regensburg 1925. — E. BENz, Leibniz
und die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen, in: Zeitschrift fiur Religions-
und Geistesgeschichte 2 (1949/50) 97-113.

~N S e W N

77



gebungen schweizerischer Einhelligkeit» fithrte!. 1647 raffte sich die
Tagsatzung mit dem Defensionale von Wil sogar zu einer gemeinsamen
Wehrpolitik auf. Daher konnte sich die Eidgenossenschaft aus den
Kampfen heraushalten und genof3 zum ersten Mal den Ruf einer Friedens-
insel, was Ernst von Hessen-Rheinfels veranlaBte, zur Schlichtung
politischer und vélkerrechtlicher Streitigkeiten einen europdischen
Gerichtshof in Luzern zu fordern 2.

Wie in der Politik, so zeigten sich auch in der Literatur die ersten
irenischen Regungen. Auf reformierter Seite trat der Ziircher Theologie-
professor Johann Heinrich Hottinger (1620-1667) 3 hervor. Nach seinen
Studien und Studienreisen in Ziirich, Genf, Frankreich, den Nieder-
landen und in England, wurde er 1642 auf den Lehrstuhl fiir Kirchen-
geschichte, orientalische Sprachen, Rhetorik und Logik am Collegium
Carolinum berufen. 1655 wurde er, inzwischen einer der bekanntesten
Orientalisten Europas, Professor an der Universitit Heidelberg, wo er
wiahrend sechs Jahren Altes und Neues Testament, Kirchengeschichte
und orientalische Sprache dozierte. 1661 kehrte er ans Carolinum
zuriick und ertrank 1667 beim Kentern eines Bootes in der Limmat.
Hottinger war in Ziirich und Heidelberg eine treibende Kraft in der
reformierten Irenik, wobel sich sein Interesse besonders auf eine Aus-
séhnung mit den Lutheranern richtete. Als personlicher Berater des
Kurfiirsten Karl Ludwig von der Pfalz hatte er einen mafBgeblichen
EinfluB auf dessen Unionsbemithungen. Er unterstiitzte den schottischen
Theologen Johann Durius *, der auf seinen vielen Reisen durch Europa,
auch in die Schweiz, fiir eine Union aller Protestanten warb.

Viele Schriften Hottingers beschiftigen sich mit irenischen Fragen,
so die Ziircher Disputation «Irenicum Helveticum detixéig» (1653) und
die drei Heidelberger Disputationen «Aitwohoyia eipnvomointiny seu
assertio rationum pacis ecclesiasticae commendantium» (1656), «Pro-
dromus meletematum Irenicorum sive dissertatio de impedimentis pacis
ecclesiasticae» (1656), «Disputatio in fundamento concordiae ecclesiae»
(1657), die sich alle vorwiegend mit der Aussohnung der Reformierten

! P. STADLER, Das Zeitalter der Gegenreformation, in: Handbuch der Schweizer
Geschichte, Bd. 1, Zurich 1972, 634.

2 Raas, Discrete, 192.

3 NDB 9, 656/57.

4 ScamipT, 137. — K. BrRAUER, Die Unionstitigkeit John Duries unter dem
Protektorat Cromwells, 1907. — G. A. BENrATH, Die konfessionellen Unionsbestre-
bungen des Kurfiirsten Karl Ludwig von der Pfalz ( 1680), in: Zeitschrift tur
die Geschichte des Oberrheins 116 (1968) 202-230.

78



mit den Lutheranern befassen. Uber das Verhiltnis zu den Katholiken
handelt eine anonyme, Hottinger zugeschriebene Schrift, die kurz
nach 1650 ohne Druckortangabe erschienen ist: «Friindt-Eydgndssische
Wexelschreiben dreyer politischer Personen». Der nutzlose Zank der
vergangenen Jahre zwischen Katholiken und Reformierten hatte ihn
zur Feststellung gefiihrt,

«daB man sich doch des faderfichtens und allerley stryttschrifften
nun mehr miiBigen solle: Es niitze doch nichts: dann wir dardurch
weder sy zu unser Religion noch sy uns zu der ihrigen bringen wer-
dind» 1.

Unter dem Eindruck des Dreilligjahrigen Krieges und des neu sich
anbahnenden Konfessionskonflikts in der Eidgenossenschaft rief er
seinen Landsleuten zu:

«Solten wir wiissen, dal3 unsere Religion uns sonderlich dahin weist,
daB wir Friden halten sollind mit jederman, sonderlich mit unseren
Nachbauren und Verbiindeten. Solten wir wiissen, da3 Gott dem so
lang betrengten Teutschland widerumb den lieben Friden gegunnen
und wir, die wir zyt hdr glych in einem wichterhaii3lein gesehen den
jamer, welchen der Land-verderbliche un leiith-fressige Krieg mit sich
bringt und soltend etwan unfiirsichtigliche uns von Fridhédssigen
leiithen in glyches ungliick lassen witten, wie wurdend lachen die
jenigen welche schon langest uns unsere gliicksiligkeit vergunnen
und gern ein aug daran gewaget, dal3 sy uns umb beyde briachten» 2.

Etwas jlinger war sein Heidelberger Kollege Johann Ludwig Fabricius,
der 1632 in Schaffhausen als Sohn eines Schulvorstandes aus der Pfalz
geboren wurde und bereits 1657 zum auBerordentlichen und 1660 zum
ordentlichen Professor an der Universitit Heidelberg berufen wurde.
Sein Landesherr, Kurfiirst Karl Ludwig von der Pfalz, sandte ihn 1658
mit einem Unionsauftrag nach Frankreich. An den Unionsversuchen der
beiden protestantischen Konfessionen in der Pfalz (1676-80) hatte er
malgeblichen Anteil. Spidter war er wiederholt in politischer Mission bei
den reformierten Orten in der Schweiz und nahm auch an den Unions-
verhandlungen zwischen Spinola und Calixt teil, lehnte aber wie Hottin-
ger ein Gesprach mit der katholischen Kirche ab. 3.

Fithrend in der katholischen Irenik des siiddeutsch-schweizerischen
Raumes war das Fiirstbistum Basel. Durch seine einzigartige Lage zwi-

1 J. H. HorTINGER, Frundt-Eydgnossische Wexelschreiben dreyer politischer
Personen, 0. O, o. J., 2.

2 Ebda., 4.

3 BENRATH, 230-252. - ADB 6, 516-18.

79



schen Reich, der Eidgenossenschaft und Frankreich, auf der Sprach-
grenze zwischen Deutsch und Franzosisch gelegen, mit katholischen und
reformierten Untertanen, war es geradezu berufen, Mittler zu sein
zwischen den Konfessionen. Diese Rolle iibernahm der gelehrte Ireniker
Dr. Thomas Henrici, der nach 1634 als Generalvikar und von 1648-
1660 als Weihbischof der Ditzese Basel wirkte. Aus dem siidnieder-
lindischen Raum stammend, verbrachte er den gréBten Teil seines
Lebens im Gebiet der heutigen Regio Basiliensis, im Breisgau, Elsall
und Jura, und ist keinem Land einzuordnen. Entwurzelt und vom
Krieg vertrieben, war die Kirche seine Heimat, der er sein ganzes Leben
widmete. «Pro Deo et Ecclesia», diesen Leitspruch seines Gonners
Kardinal Friedrich von Hessen setzte er auf die erste Seite seines «Ire-
nicum Catholicum» von 1659, er war auch fiir ihn Ziel und Inhalt seines
Lebens. Man kann also Henrici nicht einfach als Schweizer reklamieren.
Da er aber kirchlich und politisch ziemlich hiufig in der Schweiz titig
war — der siidliche Teil des Fiirstbistums war eidgendssisches Gebiet,
ebenso ein Teil der Didzese — und in seinem Wirken als Professor und
Autor von theologischen Schriften auf die katholische Schweiz Einflul
hatte, ist es sicher gerechtfertigt, Henrici auch im Rahmen der schwei-
zerischen Irenik zu untersuchen.

Zu Unrecht ist sein Leben und Werk in Vergessenheit geraten. Keine
Darstellung der 6kumenischen Bewegung, keine Geschichte der Schweiz,
ja nicht einmal die Landesgeschichte des ElsaBl und des friitheren Fiirst-
bistums Basel fanden ihn einer gréBeren Untersuchung wiirdig. Die
einzige Biographie stammt aus der Feder von Mgr. Chévre aus dem
Jahre 1906 !, die aber den wissenschaftlichen Anforderungen nicht mehr
geniigen kann. Die diirftigen biographischen Daten der Helvetia Sacra 2
helfen nicht weiter. Henricis «Irenicum Catholicum» wird zwar in seiner
Bibliographie genannt, ist aber noch nicht untersucht worden. Es ist
daher das Ziel dieser ersten Skizze — denn mehr als eine Skizze kann
und will die vorliegende Arbeit nicht sein —, ein unbekanntes Kapitel
in der Irenik des 17. Jahrhunderts im schweizerisch-siiddeutschen Raum
aufzugreifen und Anregungen fiir die weitere Erforschung von Leben
und Werk Henricis zu geben.

1 F. CHEVRE, Les suffragants de 1'ancien évéché de Bile. (= Bibliothéque de
la Revue d’Alsace 8.) Colmar 1906. — Henrici: S. 78-118.

2 HELVETIA SAcrA, Schweizerische Kardindle, das Apostolische Gesandt-
schaftswesen in der Schweiz, Erzbistimer und Bistiimer I, Abt. I, Band I, hrsg.
von Albert BRUCKNER, Bern 1972, Henrici: S. 232, 261, 296, 304,

80



1. Das LEBEN HENRICIS

a) Jugend !

Geboren wurde Thomas Henrici am 23. Juni 1597 im spanischen Lager
vor Gent. Sein Vater, ein Soldat, wiinschte, dafl sein Sohn in seine
FuBstapfen trete und das Kriegshandwerk erlerne. Aber statt dessen
ging er zu den Jesuiten nach Maastricht und Herzogenbusch in Nordbra-
bant zur Schule und wechselte dann nach Trier, wo er das Philosophicum
absolvierte. In Mainz und an der lothringischen Universitit Pont-a-
Mousson studierte Thomas Henrici Theologie und Jurisprudenz und
schloB seine Studien im November 1620 an der vorderésterreichischen
Universitdt Freiburg i. Br. mit dem Magisterexamen ab. Ein Jahr spi-
ter, 1621, wurde er zum Priester geweiht.

b) Professor in Freiburg

Trotz seines jugendlichen Alters berief die Universitit Freiburg den
sechsundzwanzigjahrigen Priester 1623 als ordentlichen Professor der
Polemik und biblischen Hermeneutik und wihlte ihn dreimal zu ihrem
Rektor. Ungestort von den groBen politischen Ereignissen im Reich,
widmete er sich ganz seiner Lehrtétigkeit und der wissenschaftlichen
Arbeit. Johann Ernst Fugger ?, Graf von Kirchberg und Weillenhorn,
in dessen Haus er wahrend seiner Professoralzeit lebte, vertraute ihm
die Erziehung seines Sohnes Franz an. Da Henrici als Vizerektor und
Professor seinen Zogling nicht auf die Kavaliersreise begleiten konnte,
gab er dem jungen Fugger einen literarischen Reisefithrer mit auf den
Weg und veréffentlichte ihn 1628 in Freiburg unter dem Titel «Doc-
trinae moralis ad bene beateque vivendum libri IV» 3.

1 Autobiographische Notizen iiber seine Jugend: TH. HENRICI, Bellum e sacra-
rum litterarum verbis et exemplis descriptum, Luzern 1639, Dedicatio.

2 Zu Johann Ernst Fugger: NDB 5, 722. — Bei Johann Ernst Fugger dirfte
es sich um den Reichshofpriasidenten (1632-37) und Reichskammerprésidenten
Joh. Ernst Fugger (1590-1639) handeln. Siehe dazu: O. voN GSCHLIESSER, Der
Reichshofrat, Bedeutung und Verfassung, Schicksal und Besetzung einer obersten
Reichsbehtérde von 1559 bis 1806. = Verdffentlichungen der Kommission fiir
neuere Geschichte der Kommission des ehemaligen Osterreich 33. Wien 1942,
— Zu den Beziehungen Henricis zu Fugger: CHEVRE, 79/80.

3 Der ganze Titel lautet: Doctrinae moralis ad bene beateque vivendum libri
quatuor, ex Ethnicorum, praesertim Senecae et Plutarchi verbis vere christianis
compositi: in gratiam et usum perillustris et generosi Domini Francisci Fuggeri,
comitis in Kirchberg et WeiBenhorn, etc., archiducalis universitatis Friburgensis

6 81



Das wissenschaftliche Betdtigungsfeld des jungen Professors war
durch seine beiden Lehrfiacher Polemik und HI. Schrift abgesteckt. Von
Anfang seines Ordinariats an setzte er sich daher in erster Linie mit der
Bibelauslegung der Lutheraner und Calvinisten auseinander und galt
bald als einer der bedeutendsten Kenner der evangelischen und refor-
mierten Theologie. In seiner ersten Disputation, die er 1625 verdffent-
lichte !, folgte er noch genau den Regeln der harten Kontroverse. Scharf
wurde dabei die «thesis haeretica» der «thesis catholica» gegeniiber-
gestellt. Aber schon ein Jahr spiter griff Henrici mit der Disputation
«Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae» 2 ein Thema auf, das ihn zeit
seines Lebens beschéftigen sollte und ihn zu einem der wenigen, theo-
logisch gebildeten, katholischen Ireniker seiner Zeit werden lieB: die
friedliche Wiedervereinigung aller Christen im Glauben. Die Schrift
ist als Antwort gegen das Traktdtchen «Scutum catholicae veritatis»
des evangelischen StraBburger Professors Isaac Froereisen 3 verfal3t.
Henrici greift ihn in der Vorrede an, weil er die katholische Kirche die
«mereretrix Babylonica» - babylonische Hure - genannt hatte und
wirft ihm seinen «furor caecus» gegen seine theologischen Gegner vor.
Mit einem langen Zitat von Augustinus, das der Kirchenvater an die
Manichder gerichtet hatte und das Henrici durch Erginzungen auf die
Lutheraner und Calvinisten ausdehnt, ruft er Froereisen zu einer fairen
und friedlichen Auseinandersetzung auf *. Das Werk ist in einer fiir die
Zeit ungewohnlich verséhnlichen Sprache geschrieben 3. Er greift die

pro tempore Rectoris magnifici, a Thoma Henrici, Luxenburgensi, SS. theologiae
D. et in eadem universitatis professore ordinario ac vice-rectori. Fribourgi Bris-
goiae, MDcxxviIl. Kurze Wiedergabe des Inhalts: CHEVRE, 80-82.

! Disputatio theologica de ss. cucharistiae qua sacramento qua sacrificio,
Freiburg i. Br. 1625.

2 Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae, quod omnibus Romanae Ecclesiae
Hostibus studiose considerandum, Freiburg i. Br. 1626.

3 Zu Froereisen Isaak (1590-1632): NDB 5, Berlin 1961, S. 654.

* Ubinam, Proemium: «Itaque ne in tanti momenti negotio, ex caeco potius
praeconceptae opinionis affectu pertinaciter defendatur quidvis, quam ipsa veritas
sedulo & sincere investigetur, libet adversarios nostros iis verbis alloqui, quibus
olim Manichaeos allocutus est S. August. (...) ‘ut facilius mitescatis, et non ut
inimicos vobisque pernitioso mihi adversamini, quovis indice me impetrare opportet
a vobis, ut ex utraque parte omnis arrogantia deponatur. Nemo nostrum dicat,
iam se invenisse veritaten (...) ita enim diligenter & concorditer quaeri poterit, si
nulla temeraria praesumtione inventa & cognita esse credatur...”».

5 Dariiber kann auch der vernichtende Satz am SchluB der Arbeit nicht hinweg-
tduschen: «Elegi abjectus esse in Domo DEI mei magis, quam habitare in taber-
naculis haereticorumy».

82



Gegner nie direkt und personlich an und nennt sie auch nie Héiretiker
oder Ketzer. Um den Gegensatz zwischen den verschiedenen Konfes-
sionen zu entschirfen, hebt er immer wieder die Gemeinsamkeiten
hervor. Mit den Worten des Hl. Augustinus, auf den er sich in der ganzen
Arbeit stiitzt, weist Henrici darauf hin, dal3 alle Christen das gleiche
Oberhaupt Jesus Christus hdtten, und man sich nur iiber den Leib,
die Kirche, streite !. Daher handelt die Disputation — ohne auf dogmati-
sche I'ragen einzugehen — nur von der wahren Kirche, die wie Henrici
eindeutig feststellt, nur bei einer der beiden Parteien sei, weil sie nicht
bei beiden zugleich sein kénne 2. Schon in dieser frithen Schrift erweist
sich Henrici als gebildeter und belesener Theologe, stiitzt sich doch
seine Argumentation auf das Neue und das Alte Testament und die
Kirchenviter; er kennt die Werke der groBen Reformatoren Luther,
Calvin, Hutten, die wichtigen Dokumente der Lutheraner und Refor-
mierten, die Confessio Augustana, den Dresdner Konsens von 1571,
das Konkordienbuch von 1580, und die Helvetischen Bekenntnisse.
Die Zusammenfassung seiner jahrelangen Auseinandersetzung mit
den Andersgldubigen, insbesondere mit den Lutheranern, erfolgte in der
1631 verdffentlichten «Anatomia confessionis Augustanae instituta per
omnes articulos» 3. Dort taucht ein Grundgedanke Henricis auf, den
wir auch im Irenicum wieder finden werden. Er weist den Augsburger
Konfessionsverwandten nach, dal3 sie sich seit 1530 schrittweise entfernt
hidtten von der Confessio Augustana, auf die sie sich ja immer noch
beriefen. Eine radikale Riickkehr zu dem von Melanchthon verfaBten
und von Luther gebilligten Bekenntnis, das in weiten Teilen der katho-
lischen Lehre entspreche, wire ein erster Schritt in Richtung einer
Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen. Die Bereinigung der
letzten kleinen Differenzen und die Abschaffung der trotz des Konzils
von Trient noch bestehenden unbedeutenden MiB3stinde kénnten dann
in kurzer Zeit erfolgen. Auf die «Anatomia» erfolgte von evangelischer
Seite — wie Henrici 30 Jahre spiter im Vorwort zum Irenicum resigniert

! Ebda., (21): «Quia cum Donatistis quaestio nobis est, non de capite, sed de
corpore, id est, non de ipso Salvatore Jesu Christo, sed de eius Ecclesia: ipsum
caput, de quo consentimus, ostendat nobis corpus suum, de quo dissentimus: ut
per ejus verba jam dissentire desinamus».

2 Ebda., Proemium: «Certe quamvis in alterutro esset, in utroque tamen simul
esse non posset».

3 THomas HENRICI, Anatomia confessionis Augustanae instituta per omnes
articulos, Freiburg i. Br. 1631.

83



feststellte — keine Reaktion, «sondern (sie ist) allein von unterschiedlichen
inn ihren schrifften nur blo8 hin uund wider angezupfft (...) wordenn.

Das seit der Reformation in Freiburg i. Br. residierende Domkapitel
des Bistums Basel ! verschaffte Thomas Henrici, inzwischen Rektor der
Universitdt geworden, am 16. Mai 1630 ein Kanonikat 2. Damit begann
Henricis kirchlicher Aufstieg in der Di6zese Basel.

¢) Henrici und der Dreifigjahrige Krieg

Nachdem Gustav Adolf mit nur geringen Streitkraften 1630 in Nord-
deutschland gelandet war und seinen Siegeszug durch das Reich ange-
treten hatte, beendete der auch nach Siiddeutschland iibergreifende
Krieg die friedliche Professoratszeit Henricis. Am 29. Dezember 1632
besetzten die Schweden Freiburg i. Br.; fiinf Belagerungen, Einquartie-
rungen, Kontributionen, Pliinderungen und Seuchen folgten 3. Thomas
Henrici floh schon Ende 1632 vor den Schweden aus Freiburg und muBte
alle seine Habe, seine Biicher und Manuskripte zuriicklassen *. Mittellos
stellte er sich unter den Schutz des Basler Bischofs Johann Heinrich
von Ostein 3, der ihm wihrend der Kriegswirren Asyl gewdhrte und ihn
zu seinem Mitarbeiter machte. Bereits im folgenden Jahr (1633) weilte
Henrici in seinem Auftrag in Rom und iibergab der Konzilskongregation
die Relatio iiber die Zustinde des vom Krieg bedringten Bistums
Basel 6. Darin wird von der Not der Bevélkerung, den Pliinderungen,
Verwiistungen und Vertreibung von Priestern aus ihren Pfarreien berich-
tet. Mit dem Ehrentitel eines Protonotarius apostolicus kehrte Henrici
von der Visitatio ad Liminum zuriick 7.

1 Zur Geschichte des Basler Domkapitels in Freiburg: F. J. GEMMERT, Das
Basler Domkapitel in Freiburg i. Br., in: Schau ins Land 84/85 (1966/67) 125-
159. — J. ScuL1PPE, Der Basler Hof in Freiburg, in: Schau ins Land 84/85 (1966/67)
160-192.

2 HELVETIA SACRA, 232.

3 TH. MALLINGER, Tagebiicher 1613-1660, in: F. Mo~NE, Quellensammlung zur
badischen Landesgeschichte 2, 528-615, Karlsruhe 1854 (Besetzung Freiburgs
und Zustdnde 1632-34: S. 536-584). — GEMMERT, 141/42.

+ Henrici, Bellum, Dedicatio.

5 Zu Bischof v. Ostein: HELVETICA SAcRra, 206, 207.

¢ E. C. ScHERER, Die Visitatio liminum der Basler Fiirstbischofe 1585-1799,
in: Archives de I’Eglise d’Alsace 30 (1964) 183-204, S. 190. — Zwei weitere Rela-
tionen liegen vor aus den Jahren 1639 und 1644. J. PERRIN, Le diocése et la prin-
cipauté épiscopale de Bile aprés la guerre de Trente Ans d’aprés les rapports des
évéques 2 Rome, in: ZSKG 60 (1966) 257 und 261/62.

7 CHEVRE, 86.

84



Doch auch im Exil war dem Fliichtling nicht lange Ruhe und Sicher-
heit vergénnt. Bereits am 20. Marz 1634 riickten schwedische Truppen
in den nérdlichen, zum Reich gehdérenden Teil des IFiirstbistums ein und
besetzten weite Teile. Bis zum Ende des Dreilligjihrigen Kriegs sollte
er Schauplatz der wechselnden Kriegsereignisse bleiben !. Ausgerechnet
in dieser friedlosen Zeit iibernahm der Ireniker Henrici einen Teil der
kirchlichen und politischen Aufgaben. 1634 wurde er von Bischof Ostein
zu seinem Generalvikar ernannt, und im gleichen Jahr nahm ihn das
Stift von Moutier-Grandval als Chorherr auf 2. Am 22. Juni 1634 schickte
ihn sein Fiirstbischof, nachdem franzosische Truppen St. Ursanne und
Pruntrut besetzt hatten und ihr Oberbefehlshaber, Marquis de Bour-
bonne, mit harter Hand regierte, zu Kénig Ludwig XIII., um fiir sein
Land Milderung von der Last der Einquartierungen und Kontributionen
zu erlangen. Nach fast dreiwéchigem Antichambrieren bei allen einflu@3-
reichen Ministern und Hoflingen wurde er endlich dank der Vermitt-
lung des Schweizer Gardehauptmanns v. Sonnenberg von Ludwig XIII.
empfangen, der ihn mit einigen freundlichen Worten und den besten
Wiinschen fiir seinen Fiirstbischof, aber ohne greifbaren Erfolg, wieder
entliel3 3.

Die Kriegsnote und die dauernde Besetzung der Stiddte Pruntrut und
St. Ursanne, die Henrici nach dem Massaker der schottischen Besatzung
am 13./14. Oktober nur dank seiner geschickten Vermittlung vor der
Zerstorung durch franzésische Truppen rettete ¢, zwangen Fiirstbischof
v. Ostein den Wohnsitz in seine Burg Birseck zu verlegen. Sein General-
vikar folgte ihm nach und lebte dort 11 Jahre, von 163546 3, in einem
— wie er sein Zimmerchen spiter scherzhaft nannte — «Taubenhius-
chen», wo er Sommer und Winter, trotz des beiBenden Rauches seines
kleinen Ofens, tdglich 12-14 Stunden arbeitete ©.

Auf seinen zahlreichen Visitationsreisen lernte Henrici die Kriegsnot
in seiner Didzese aus eigener Anschauung kennen. Zutiefst erschreckt

1 Zur Geschichte des Firstbistums im DreiBigjdihrigen Krieg: L. VAUTREY,
Histoire des Evéques de Bale, t. I1, Einsiedeln 1886, 188-231. — E. BAEHLER, Der
bernische Jura wihrend des 30-jihrigen Krieges. In: Blitter fiir Bernische Ge-
schichte 1 (1905) 102-116. — P.-O. BEessIRrE, Histoire du Jura bernois et de ’ancien
Evéché de Bile, Saignelégier 21968, 107-110.

2 CHEVRE, 84/85. — HELVETIA SACRA, 261.

3 Zu seiner Mission an den franzosischen Hof: CHEVRE, 86/87. — VAUTREY, 200.

+ CHEVRE, 87.

5> HELVETIA SACRA, 232,

¢ CHEVRE, 80.

85



durch das Gesehene verfaBte er in einigen freien Tagen eine theologische
Abhandlung tiber den Krieg und gab sie 1639 in Luzern zum Druck 1.
In der Widmung an den Luzerner Nuntius, Ranuccio Scotti 2, verdammt
er den Krieg als blutige Tragédie, die die christlichen Vélker entzweit
und schwicht, die Menschen verroht, Tod und Verderben iiber ihre
Opfer bringt, Religion und Kirche erschiittert. Als Sohn eines Soldaten
und als Fliichtling mit den Schrecken des Krieges vertraut, ruft er die
Firsten auf, dem unseligen Krieg, der Deutschlands blithendste Pro-
vinzen vernichtet, ein Ende zu bereiten und den Frieden zu schlieBen,
der vom einfachen Mann herbeigesehnt werde. Anstatt ihre Kraft gegen
Mitchristen zu vergeuden, sollen die Fiirsten gemeinsam gegen die Feinde
der Christenheit ziehen 3. Doch der I'riedensruf verhallte ungehort im
Waffenldrm.

Drei Jahre spiter, 1642, verdffentlichte Henrici auch in Luzern seine
bereits 1635 verfalte*, aber wegen der Kriegsereignisse ungedruckt
gebliebene «Catena biblica» 3, die er dem Kardinal Francesco Barberini ¢
widmete. In vier Biichern baut er die gesamte katholische Theologie
auf der Bibel auf und will damit den von den Protestanten immer wieder
vorgebrachten Vorwurf, die katholische Theologie beruhe nicht auf der
HIl. Schrift, widerlegen. Die Catena blieb fiir einige Jahre die letzte
wissenschaftliche Publikation Henricis. Seine seelsorglichen Aufgaben
nahmen seine Kraft fortan ganz in Anspruch.

! TH. HENRICI, Bellum e sacrarum litterarum verbis et exemplis descriptum,
et illmo. ac Rmo. Domino, Dn. Ranuncio Episcopo Burgi S. Donini, & Nuntio
Apostolico ad Helvetios, inscriptum, Luzern 1639.

2 Zu Ranuccio Scotti: P. SUrRcHAT, Die Nuntiatur von Ranuccio Scotti in Luzern
1630-1639, Diss. (Mskr.) Fribourg 1975.

3 Hewnrici, Bellum: «(...) id agitur Tractatu isto (...), si quod bellum placet, in
eos unanimi Principum consensu & contentione moveri possit, qui in eum scopum
consilia sua omnia, & conatus dirigunt, ut Christianam Religionem toto terrarum
orbe valeant extirpare (...)».

* Ebd.: «(...) quatuor Moralium libros, ante quadriefiium conscriptos {...)
hactenus per bellicos istos tumultus typis vulgare non potuerim (...)».

> Der ganze Titel lautet: Catena biblica, seu Moralis Doctrinae a continuis
Scripturae Sacrae verbis libri quatuor: in quibus praeter generalia et specialia
cujuscumque status et conditionis hominum officia, virtutis, vitia, Fortunae
bona ac finem ultimum, complures alii Fidei articuli, praesertim controversi,
perspicua methodo traduntur. Per Thomam Henrici, J. J. D., proton. apost.,
cathedralis Ecclesiae Basiliense archidiaconum et vicarium generalem, Colmariensis
praepositum. Lucernae 1642.

6 Zu Kardinal Barberini: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 6, Roma
1964, 172-176 (mit Lit.).

86



Bereits 1636 ist er Kapitular und damit vollberechtigtes Mitglied des
Domkapitels geworden !. 1641 wird er Propst des Chorherrenstifts von
St. Martin in Colmar 2 und GroBarchidiakon 3, und zwe1l Jahre spiter,
1643, steigt er zum Domdekan auf *. Henrici war auch der Propaganda-
kongregation in Rom als griindlicher Theologe und eifriger Seelsorger
bekannt 5. Sie ernannte ihn daher 1634, nachdem die Informationen
des Nuntius in der Schweiz iiber Henricis Lebenswandel und Recht-
gliubigkeit giinstig waren, zum «missionarius S. Congregationis» fiir
das Bistum Basel, wobei sie ihm gewisse Rechte und eine jéhrliche
Entschidigung von 50 Scudi zusprach ©.

d) Weihbischof

Am 6. April 1646 starb der wihrend 13 Jahren in St. Ursanne re-
sidierende Weihbischof Johann Bernhard von Angeloch 7 und im No-
vember des gleichen Jahres auch der ungliickliche Fiirstbischof Johann
Heinrich v. Ostein 8, dessen Episkopat infolge des Kriegs ein Martyrium
war. Als eine der letzten Handlungen schlug Fiirstbischof von Ostein
Papst Innozenz X. seinen Generalvikar Thomas Henrici zum Weih-
bischof vor °. Es verstrichen allerdings zwei Jahre bis die Bestdtigung
aus Rom eintraf. Am 11. Oktober 1648 empfing Henrici vom Nuntius

I HELVETIA SACRA, 232 (gibt 29.3.1636). — MALLINGER, 584 (gibt 29.1.1636).

2 CHEVRE, 94.

3 HELVETIA Sacra, 304,

+ Ebda., 296.

5 An ihrer Sitzung vom 14. Marz 1640 behandelte die Propagandakongregation
ein Schreiben des Bischofs von Augsburg, der die Verbreitung von hiretischen
Schriften in seiner Didzese meldet, «et fuit consideratum in Germania esse Thomam
Henricum in universitate Friburgi professorem, qui ad respondendum praefatis
libris valde idoneus judicatur». TUECHLE, Hermann (Hrsg.), Acta SC de Propaganda
Fide Germaniam Spectantia. Die Protokolle der Propagandakongregation zu
deutschen Angelegenheiten 1622-1649, Paderborn 1962, 473.

6 Sitzungen vom 13. Jan. 1643 (ebda., 538), 20. April 1643 (ebda., 544), 2. Juni
1643 (ebda., 548/49) und 21. Juli 1643 (ebda., 551). — In den folgenden Jahren
wurden diese gewidhrten «facultates et indulgentiae» mehrfach erneuert, so am
24.8.1646 (ebda., 635), 7.3./26.9.1650 und 5.5.1654 (G. DENZLER, Die Propa-
gandakongregation in Rom und die Kirche in Deutschland im ersten Jahrzehnt
nach dem Westfilischen Frieden, Paderborn 1969, 244, 258, 330).

7 Archives de 'ancien Evéché de Bile: A y 6/2.

8 Ebda. — HELVETIA Sacra, 207,

® TUECHLE, 665/66. — Archives de l'ancien Evéché de Bale, Ay 6/2: «In eius
(Angeloch) locum Summo Pontifici a Rmo. et Illmo. Dno Joanne Henrico Epo
Basilieni commandatus est D. Thomas Henrici, Cathedralis Ecclesiae Decanus».

87



in Luzern, Francesco Boccapaduli !, und den beiden Abten von Beinwil
und Muri in der Klosterkirche von Muri die Bischofsweihe 2. Wahrend
dreier Jahre erfiillte der neue Suffragan allein die bischéflichen Aufgaben,
bis der nach dem Tode Osteins gewdhlte Beat Albert v. Ramstein 3 am
1. Mai 1651 in der Kirche St. Marcel in Delsberg von Henrici geweiht
wurde. Doch bereits drei Monate spdter war der Bischofsstuhl wieder
vakant, und das Domkapitel wihlte Franz v. Schénau ¢, der nur wenige
Tage nach seiner Wahl Thomas Henrici als Nachfolger von Wolfgang
Michael von Gall zum Stiftspropst von St. Ursanne ernannte 3.

Mit dem AbschluB des Westfilischen Friedens und der Ubergabe des
Schlosses Pruntrut durch die franzosische Besatzung in die Hinde
Henricis ¢, brach fiir das Fiirstbistum und die Didzese eine Zeit des
Friedens und des Wiederaufbaus an. Es war in erster Linie das Verdienst
des Weihbischofs, der in unabléssiger seelsorgerischer Tatigkeit die stark
zerriittete Didzese wiederherstellte. In eigentlichen « Firmkampagneny», die
sich auf die angrenzenden Gebiete des Erzbistums Besancon und des
Bistums Konstanz, insbesondere auf den Breisgau und die Stadt Frei-
burg, erstreckten, firmte er von 1648-1653 nach einer jahrelangen
kriegsbedingten Unterbrechung Tausende von Glaubigen 7. Er lieB die
vielen vakanten Pfarrstellen wieder besetzen, bekdmpfte durch Forde-
rung der Ausbildung den Priestermangel und sicherte wieder die seel-
sorgerische Betreuung in der ganzen Dibzese. 1656 erreichte er dank der
Hilfe des Kardinals Friedrich von Hessen die Erlaubnis, ein Kapuziner-
kloster in Pruntrut einrichten zu diirfen 8. Im Jahr 1657 weihte er im
Zuge der aufkommenden Verehrung fiir die Casa di Loretto die Wall-
fahrtskapelle von Loretto in Pruntrut °. GroBe Unterstiitzung in der
Erneuerung des kirchlichen Lebens erhielt Henrici von den Fiirst-
bischéfen Johann Franz von Schénau (1651-1656) und Johann Konrad

Zu Nuntius Boccapaduli: HELVETIA SACRA, 47.

Archives de I’ancien Evéché de Bale: A y 6/2.

HELVETIA Sacra, 207/208.

Ebda., 208/209.

Ernennungsurkunde in Archives de I’ancien Evéché de Bile: A 112/19.
VAUTREY, 230.

Fir den Breisgau: MALLINGER, 607-611. — Fir Freiburg: GEMMERT, 142. —
Fiir die Di6zese Basel: CHEVRE, 98-108 und VAUTREY, 241.

8 CHEVRB, 108. — Zu Kardinal Friedrich von Hessen: NDB 5, 504.

9 VAUTREY, 242, 43. — Zur aufkommenden Verehrung der Casa di Loretto:
TrE CatHorLic ENcycLoPEbpIa XIII, London 1912, 454-56 und ST. BEISSEL,
Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrhundert, Freiburg i. Br.
1910, 423-66.

- O W N =

88



von Roggenbach (1656-1693) 1, die er selber 1653 und 1659 geweiht
hatte. Sie nahmen ihr bischéfliches Amt ernst und kiimmerten sich selbst
um die Seelsorge.

Der Westfilische Friede schlug Frankreich den Sundgau und die
Vogtei iiber zehn Reichsstidte im Elsall zu. Damit hatte sich auch die
politische Lage des Fiirstbistums Basel veridndert, so daB sich Anderun-
gen in der Biindnispolitik aufdriangten, um den schwachen und schutz-
losen geistlichen Staat zu sichern. Fiirstbischof v. Schénau und sein
Suffragan gingen in erster Linie auf eine engere Bindung an die Eid-
genossenschaft aus 2. Gerade die Operationen der lothringisch-branden-
burgischen Truppen im Elsall zeigten ihnen die Notwendigkeit, das
Biindnis mit den sieben katholischen Orten von 1610 auf alle eidgendos-
sischen Orte auszudehnen. Nach Verhandlungen des Fiirstbischofs und
des Weihbischofs mit den Abgeordneten der eidgendssischen Orte, die
die Bedeutung des Iirstbistums fiir ihre eigene Sicherheit erkannt
hatten, wurde das Firstbistum am 21.8.1652 fiir vier Jahre in das
Defensionale von 1647 aufgenommen. Da nach den vier Jahren eine
Erneuerung dieses Biindnisses mit allen Stinden zweifelhaft erschien,
muBte sich der Fiirstbischof vorerst damit begniigen, das alte Biindnis
mit den katholischen Stinden zu erneuern. Zu diesem Zwecke sandte
er Henrici im Juni 1655 unter dem Vorwand eines Besuches beim
Nuntius 3 zur Tagsatzung der katholischen Stinde nach Luzern ‘. Am
19. Oktober 1655 wurde der AbschluB des erneuerten Biindnisses
zwischen den katholischen Orten und dem Fiirstbischof in Anwesenheit
des Weihbischofs Henrici mit groBem Prunk in Delsberg gefeiert 3. Nach
dem Ablauf des Biindnisses mit den 13 Stinden 1656 vollzog der Fiirst-
bischof mit der Unterstiitzung Henricis, der auch zum engsten politi-
schen Beraterkreis des Fiirsten gehorte, eine Wendung zu Frankreich
hin, die 1664 im Beitritt Basels zum Rheinbund endete 6.

1 HELVETIA SAcCRrA, 209/10. — In diesen aktivsten Jahren Henricis soll er sogar
Kandidat auf den Bischofsstuhl von Lausanne gewesen sein (1652), vgl. E. RorT,
Histoire de la Représentation diplomatique de la France auprés des Cantons
suisses, de leurs alliés et de leurs confédérés. Bd. 6: 1643-63. Paris 1917, 998.

2 H. FoersTER, 100 Jahre bischéflich-basler Biindnispolitik, in: Basler Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde 43 (1944) 35-80, beso. 69 ff.

3 MALLINGER, 609.

* FOERSTER, 76/77. — VAUTREY, 236.

5 FOERSTER, 79. — Schilderung der Festlichkeiten: VAUTREY, 238-240.

6 FOERSTER, 80 ff.

89



Als Fiirstbischof Johann Konrad v. Roggenbach nach seiner Weihe
1659 selber die Pastoration iibernahm, zog sich Thomas Henrici, alt
und miide geworden, zu seinem Schwager Litzler nach Freiburg i. Br.
zuriick !. Er hatte dort mit Geldschwierigkeiten zu kdmpfen, da der
Firstbischof nicht in der Lage war — das IFiirstbistum hatte noch jahre-
lang Schulden aus dem DreiBigjihrigen Krieg abzutragen —, die zuge-
sicherte Pension zu bezahlen 2. An der Stdtte seines fritheren Wirkens
als Professor erwachten nochmals seine akademischen Interessen. Hatte
er sich in seinen Publikationen bisher vor allem an Theologen gewendet,
so widmete er im letzten Lebensjahr dem «Gemeinen Mann» sein «offent-
liche Glaubens BekantnuB3» «in Teiitscher Sprach»3: das «Irenicum
Catholicum». Er erlebte noch die Drucklegung des Buches 1659, bevor
er am 19. Februar 1660 in Freiburg starb und am nichsten Tag im Chor
der Kathedrale begraben wurde *.

2. DAs «IRENICUM»

a) Henricis Irenik

Das kunstvoll gestaltete Titelblatt zeigt im oberen Viertel die Him-
melskonigin  Maria, die zerlumpten und flehenden Menschen die
himmlische Speise austeilt, und im untersten Viertel eine Schlacht
zwischen tiirkischen Schiffen und der Besatzung der Festung La Goletta.
In der Mitte, flankiert vom personifizierten Glauben mit Kreuz und
Kelch und der Kirche mit Tiara, Petrusschliissel, Kirchenmodell und
dariiberschwebenden HI. Geist, steht der ausholende, einer kurzen Ab-
sichtserklirung nahekommende Titel des Buches:

1 CHEVRE, 111. — Eine Nichte, Franziska Litzler, trat 1659 bei den Ursulinen
in Pruntrut ein und lebte dort 46 Jahre als Novizenmeisterin und Superiorin (ebda.).

2 Ebda., 111-123, — VAUTREY, 255.

3 Tu. HeNrIcl, Irenicum Catholicum, Freiburg 1659, Vorrede «an den Gonstigen
Leser». — Henrici erklirt ebda., warum er das Buch geschrieben hat so: «DaB ich
aber zu diser zeit gegenwertige Schrifft in Teiitscher Sprach auffgesetzt, hat mich
darzu insonderheit bewegt, dieweil von einem Jahr her allerley Zustind und Leibs
Blodigkeiten bey meinem uber die sechzig Jahr erlebtem Alter mir gnugsam
angekiindet, dall mein bevorstehender Todt nicht lang mehr ausbleiben werde (...) ».

* MALLINGER, 611: «in summi chori sepultus». — CHEVRE, 116.

90



IRENICUM CATHOLICUM
oder
Allgemeiner Religions-Frid.
Das ist,
Kurtze, und nicht allein in der H.
Gottlichen Schrifft, sondern auch in
der Augspurgischen Confession gegriindte
Beweysung, dal alle, so zu dieser sich beken-
nen, mit der Réomischen Kirchen einen besten-
digen durchgehenden Iriden in Glaubens-
Sachen auffrichten sollen.
So allen Fridliebenden Hertzen
firgestellt
THOMAS HENRICI
Bischoft zu Chrysopolis, Fiirstl.
Hoher Stifft Basel Weybischoft
und Thumb-Decan, etc.

Getruckt zu Freyburg im Breyssgaw bey Theodor Meyer, 1659

Henrici hat sein Buch Kardinal Friedrich von Hessen! gewidmet,
der als GroBmeister des Johanniterordens in Deutschland seinen Sitz in
Heitersheim, nahe von Freiburg i. Br., hatte. Sein Portrit, eine der
wenigen Darstellungen des Kardinals, schmiickt das zweite Blatt. In
seiner Widmung vom 26. April 1659 verweist Henrici auf die «von
etlichen Jahren her manigfaltig erzeigten Hochfiirstlichen Gnaden» 2.
Gleichzeitig legt er das Ziel des Buches dar: Es soll «den Gemeinen
Mann, so durch unzehlich viel ungegriindte Listerungen von der Rémisch:
Catholischen Kirchen abwendig gemacht wird», {iber die wahre Lehre
der katholischen Kirche aufkliren, obwohl nach Henrici auch viele
Fiirsten und Herren «eines Griindtlichen Berichts vonnéthen» hatten 3.
Henrici hofft damit, daB3 viele andere den gleichen Weg einschlagen

1 NDB 5, 504 (mit Lit.). — Die Schlacht zwischen tiirkischen Schiffen und einer
Festung diirfte den Sieg der Malteser bei la Goletta (heute Hafenstadt Halk-el-
Qued bei Tunis) darstellen. Friedrich von Hessen nahm als Admiral der Malteser-
flotte an der Schlacht teil.

2 Uber das Verhiltnis Henricis zu Friedrich von Hessen ist nichts bekannt,
auBler daBl Henrici dank der Intervention des Kardinals die Erlaubnis zur Errich-
tung eines Kapuzinerklosters in Pruntrut erhielt. —- CHEVRE, 108. — Sicher bestanden
personliche Beziehungen zu dem nahe von Freiburg residierenden Kardinal in
Heitersheim. Vgl. F. Noack, Kardinal Friedrich von Hessen, Groprior in Heiters-
heim, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 80 (1928) 341-86.

3 Irenicum, Widmung.

91



wiirden wie sein Kardinalprotektor Friedrich und andere lobend er-
wiahnte Mitglieder des Hauses Hessen, unter anderen Ernst von Hessen,
die alle zum Katholizismus iibergetreten sind !.

Um dieses hochgesteckte Ziel zu erreichen, richtet er sich in erster
Linie an die Augsburgischen Konfessionsverwandten und setzt daher
bei der Confessio Augustana von 1530 an, deren friedens- und einheits-
stiftende Absicht er immer und immer wieder hervorhebt 2. Aber «ver-
gilte Gemiither», die aus der Spaltung Nutzen zogen, hitten

«der Roémischen Catholischen Kirchen solche ungehewre, grausame
Irrthumb und Abschewliche Gottes ldsterige Lehren zur groliten
ungebiir beygemessen, dal wann die Sach in Warheitsgrund also

beschaffen were, ein jeder Christenmensch vil lieber ein Heyd oder
Tiirck als auft solche weil3 ein christ seyn solte» 3.

Henrici will daher, ausgehend von der HI. Schrift und dem Text der
Confessio, nachweisen, dall die katholische Lehre den Urhebern «des
hochstverderblichen Religion-Streits» keinen Grund gegeben hatte, die
Einheit zu sprengen,

«weil die Rémische Kirch mit der Augspurgischen Confession in den
firnembsten Glaubens Artickeln einig ist und dessentwegen wer in
denselben der Roémischen Kirchen zuwider seyn will, auch mit der
Confession streitten mul3» *.

Der Wiedervereinigung stiinden dank dem von beiden Parteien unter-
schriebenen Ausgleich keine theologischen Hindernisse im Weg, wenn nicht

«dieselben, so sich zu der Augspurgischen Confession bekennen, in
vielen wichtigen Glaubenspuncten nicht allein mit den Romisch:
Catholischen, sondern auch mit ihrer eigenen Confession im Streit
liegen» wiirden 5.

Nach Henrici besteht eine fast vollstindige Ubereinstimmung zwischen
den Glaubenssitzen der Confessio und der katholischen Kirche. Da
seither die katholische Lehre sich nicht verdndert habe, wohl aber die

1 Ebda.

2 Ebda. — Henrici war zu seiner Zeit nicht der einzige, der versuchte, iiber die
Confessio Augustana die christlichen Konfessionen zu einen. Vgl. dazu auch:
LAUBENBERGER, Timotheus, Catholisches Dank Dir Gott. Dem Reformirten Salve
und Lutherischen Re-Salve, Herbipolis 1664, Widmung an Johann Heinrich
Hottinger.

3 Irenicum, Vorrede.

4 Ebda.

> Ebda.

92



Augsburgischen Konfessionsverwandten von der Confessio abgewichen
seien, fordert er als Vorbedingung fiir jede Reunion die vollstindige
Riickkehr der Evangelischen zur Confessio von 1530 !. Einen Syn-
kretismus, wie ihn die Helmstedter Theologen vorschlugen, lehnt er ab,
da in der

«offenbarten Lehr (...) sich nicht wie in Weltlichen Sachen durch
Menschliche Kompromisse von- und zugeben» lasse, «weil die Gott-
liche Warheit keiner Menschlichen dnderung Minder- oder Mehrung
heimgestellt werden kan» 2.

Lediglich iiber die «underschiedlichen Observantzen», deren Ifest-
legung Sache der Kirche sei, will er verhandeln und verspricht, dal3 die
katholische Kirche in diesen Fragen sich «nicht als ein Styffmutter,
sondern als eine getrewe Liebe Mutter allzeit erzeigen werde». Was
aber unter diese «Observantzen» fillt, fiihrt Henrici nicht aus 3.

Henricis irenische Grundhaltung tritt vornehmlich im Ton und im
Willen, nicht zu verletzen, hervor. Zwar attackiert er oft in scharfen
Worten Calvin, dem er vorwirft, die Hl. Schrift zu ldastern #, und beson-
ders den «wanckelmiithigen» Luther 3, der wegen seinem «Ungewaschen
Listermaul», seinen «fleischlich und fern von des H. Pauli Geist» und
seiner Art, «alles herauszubloderen», sein personlicher Erzfeind wird. Aber
diese Ablehnung der Reformatoren méchte Henrici auf keinen Fall auf die
Reformierten und Evangelischen allgemein ausdehnen, im Gegenteil:

«Was ich aber wider die fiirnembste dess Gegentheils Lehrer, insbe-
sonderheit den Luther unnd Calvinum angezogen ist auff sie allein,
nicht auff andere, so ihrer Lehr einfdltiger weill beypflichtig seind,
gemeint, damit dise desto ehender zum Catholischen Glauben sich
zu bekennen bewegt werden» 6.

Henrici hat daher in der Einleitung den Vorsatz gefaBt, in seinem
Buch jede Polemik zu vermeiden und «solche Lindigkeit und Bescheiden-
heit anzuwenden», damit «keinem Menschen mit scharpffen oder ver-
drieBlichen Worten zu einiger Verbitterung AnlaB» gegeben werde’.

L ¢(...) dieselbe, so sich zu der Augspurgischen Confession bekennen, in vielen
wichtigen Glaubens Puncten nicht allein mit den Rémisch: Catholischen, sondern
auch mit ihrer eigenen Confession im Streit liegen (...)». Ebda.

2 Ebda.

3 Ebda.

+ Ebda., 299, 442.

5 Ebda., 298, 329, 357, 440, 452.

6 Ebda., Vorwort.

7 Spdter wiederholt Henrici: «Also halte ich es die Seelen zu gewinnen vil er-

93



Insbesondere lehnt er es ab, Ausdriicke wie Ketzer, Gotteslidsterer und
Gotteswortverdreher zu gebrauchen. Die « Beférderung dess Allgemeinen
Religion-Friedens» und nicht «zu streitten», soll das Ziel dieses Friedens-
entwurfes sein.

b) Aufbau

Der Aufbau des Buches folgt in den drei Teilen Henricis Grundan-
liegen: das Gemeinsame der Confessio Augustana und der katholischen
Kirche herausarbeiten, die MiBverstdndnisse gegeniiber der katholischen
Kirche abbauen und die Augsburgischen Konfessionsverwandten davon
iiberzeugen, wieder zu ihrer urspriinglichen Konfession zuriickzukehren.

Im Ersten Teil ! stellt Henrici auf 20 Seiten die 21 Artikel der Confessio
von 1530 vor und hebt alles hervor, worin sich die beiden Parteien einig
sind. Die Trennung wird somit absurd ?, da ja die Confessio Augustana
selber feststellt, «daB der gantze Streitt haffte an etlichen wenig MiB-
briuchen, so ohne gewissen Gewalt in die Kirche eingeschlichenn» 3,
Er gibt zu, daB es zur Schande der Kirche schlimme MiBbrduche gegeben
habe, die zu Recht angegriffen wurden, doch seien sie durch das Triden-
tinum beseitigt worden. Daher schlieBt Henrici seine Betrachtungen
iiber die Confessio mit der Feststellung:

«Also hat unser Gegentheil kein erhebliche ursach mit der Rémischen
Kirche uneinig zu seyn, weil fast in allen disen (Artikeln) kein sonder-
barer Streitt zu finden» *.

sprieBlicher, auch gegen denen, die es verdienten, mit einer scharpffen Laugen
bezwaget zu werden, mit Lindigkeit und christlicher Bescheidenheit, als immerdar
mit hitzigen und spitzigen Stichworten zuverfahren». Ebda., 445. — Ahnlich fordert
Hottinger: H) «Exulent etiam cothurni, id est, phrases, & loquendi formulae
insidiosae, ambiguae, & in speciem quidem sanciendae concordiae aptae, re ipsa
vero, solidae paci inimicissimae. K) Abstinendum ab acerbis & virulentis scrip-
tionibus».

! «Von den fiarnembsten inn der Augspurgischen Confession sich befindenden
Glaubens Artickeln, in welchen die Rémisch: Catholische Kirch mit derselben
entweder gantz und gar oder zum guten theil einig ist». Irenicum, 1-20.

2 Ebda., Vorrede.

3 Ebda., 19. -~ Henrici weist wiederholt auf diese schlechten Sittenzustinde
hin, so 378, 448: es herrschten «in den Sitten grewliche Laster (welches leyder
kundtbar ist)» und 463: «Dal3 aber deren so wenig zum wahren Glauben bekehret
werden, verursachen auch vil groBe Laster, so sich bey den Catholischen insbeson-
derheit den Geistlichen erdugnen. Dann wie vor diesem so vil Menschen dem Luther
unnd anderen hauffig zugelaufen, bevoraull von wegen des drgerlichen Lebens
der Geistlichen (...)».

* Ebda., 18. — Hier trifft sich Henrici mit Hugo Grotius, Jobannes Dezius und

94



Im zweiten, iiber 200 Seiten starken Teil ! gibt Henrici einen knappen
AbriB der katholischen Glaubenslehre. Er greift dabei vor allem Fragen
heraus, die von den Gegnern falsch dargestellt wiirden, um die katho-
lische Kirche in ein schlechtes Licht zu setzen. Die «unerweiBlichen
Lasterungen» und die «abschewlichste Irrthumb»?, womit nur Streit mit
der katholischen Kirche gesucht wird, haben ihren Grund in der Erziehung
der Priadikanten, die ihren HaB «mit Muttermilch eingesogen» und

«weil dise abgesagte Feindschafft ihre Gemiither eingenommen und
beherrscht, kan ihr durch solchen bosen affect verdunkelter Verstand,
kein rechtes Urtheil von der Rémischen Kirchenlehr fassen noch
fellen. Ja kommen durch solche Verbitterung so weit, dall sie was

zu unser billichmaBiger Rettung geschrieben, nicht lesen moégen
oder ob sie es schon lesen, vil anderst ausdeliten, als es gemeint» 3.

«Und dessentwegen alles, was sie wider dieselbe (katholische Kirche)
fiirbringen, uns im geringsten nicht beriihre, sondern nur fiir lauter
Lufftstreich zu halten sey» *.

Henrici nimmt allerdings diese «Lufftstreiche» so ernst, daB er darauf
eingeht und die katholische Auffassung von der Rechtfertigung des
siindigen Menschen, den Sakramenten, der Kommunion unter beiden
Gestalten, dem Zolibat, den Klostergeliibden, der bischéflichen Gewalt,
dem Antichrist, dem AblaB, dem Fegfeuer und den Heiligen ausfiihrlich
erldutert. Dabei stiitzt er sich auf die ungeschriebene Tradition der
Kirche, die HI. Schrift und die Kirchenviter.

Im dritten Teil 3 versucht Henrici, den Lutheranern anhand ihrer
eigenen Lehre ihre Abweichungen von der Confessio Augustana vor
Augen zu fithren, damit sie wieder zur Confessio von 1530 zuriickkehrten,
auf die sie sich ja im Konkordienbuch von 1574, wie die Séchsischen
Theologen 1628, als Fundament des Luthertums berufen. Katalogartig
sind am SchluB des Kapitels alle Fragen aufgezihlt, in denen die Luthe-

Bossuet, die alle an die Ubereinstimmung von Confessio Augustana und Tridenti-
num glaubten, — ScamipT, 133/34,

! «Nothwendige, wider die von Gegenpartheyen ohn Warheits Grund erdichte
Aufflagen unnd wohlbewehrte Verthitigung der Romischen Kirchen, in denen
von der Augspurgischen Confession angezogenen und andern fiirnembsten Streitt-
Articklen». — Ebda., 21-258.

2 Ebda., 249.

3 Ebda., 257/58.

¢ Ebda., 249.

5 ¢«Von underschiedlichen wichtigen Glaubens Puncten, in welchen unsere Wider-
sacher nicht allein mit der Rémischen Kirchen, sondern auch mit der Augspurgi-
schen Confession streitten». — Ebda., 259-394.

95



raner nicht mehr mit dem Augsburger Bekenntnis iibereinstimmen, so
etwa in der Frage der Hl. Schrift, der Taufe, der Ubiquitdtslehre, des
Predigeramtes, der guten Werke, des Abendmahls und der Messe, der
Beichte, der Kirchenzeremonien, des freien Willens, der Heiligen, der
Verdammung nicht-lutherischer Konfessionen und des Papstes als des
Antichrists 1.

Mit diesen Ausfithrungen sind in erster Linie die Lutheraner ange-
sprochen. Im Streit der Reformierten und der Lutheraner iiber die
Zugehorigkeit der Calvinisten zu den Augsburger Religionsverwandten,
schldgt sich Henrici im ersten Kapitel auf die Seite der Lutheraner und
hélt sich an die Aussagen des sichsischen Hoftheologen Matthias Hoé
von Hoénegg 2, den er seitenlang zitiert 3, um aufzuzeigen,

«wie weit diese beyde Partheyen in Glaubens Sachen von einander
seyen und das sie leichter mit den Catholischen als under einander
sich vergleichen werden kdénnen» *.

Die Reformierten schlieBt Henrici von den Augsburger Konfessions-
verwandten aus mit dem Hinweis Hoés, dall sie der christlichen Lehre
und dem christlichen Glauben, und dem Wort Gottes widersprachen.
Solange die Calvinisten in den zwei Fragen der Prddestination und des
Abendmahls eine «irrige Meinung» vertriten, solange sei es fiir die
Lutheraner unmdéglich, sich «mit ihnen geistlich zu vereinigen», «bil sie
solcher Irrthumbe sich begeben hetten» 3. Henrici konnte es bei dieser
Gelegenheit nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, dal3 sein Hauptfeind
Luther in manchen Fragen auch nicht mit der Confessio iibereinstimmte®.

¢) Die zehn Griinde fiir einen Religionsfrieden

Am SchluB des «Irenicum» zdhlt Henrici zehn Hauptgriinde auf,
weshalb die getrennten Christen mit der katholischen Kirche Frieden

! Ebda., 391-394.

2 Zur Rolle Hoé von Hoéneggs als Theologe: E. ScumipT, Der Gottesdienst
am Kurfurstlichen Hofe in Sachsen. = Vertffentlichungen der Ewvangelischen
Gesellschaft fiir Liturgieforschung 12, Géttingen 1961.

3 Irenicum, 260-273. — Hoé& von Hoénegg scheint bei den katholischen Irenikern
beliebt gewesen zu sein, bediente sich doch schon Adam Contzen seiner Argumen-
tation. FLEISCHER, 41.

4 Irenicum, Vorrede.

5 Ebda., 259.

6 «Wann man aber auch des Luthers Biicher durchgehen wolte, wurde eben
sovil, oder noch vil mehrers der Augspurgischen Confession zuwider aufl dem-
selben zusammengebracht werden kénnen». Ebda., 273.

96



schlieBen sollten !. Dabei bricht Henricis theologisch begriindetes
Interesse an der Irenik durch. Von den zehn Griinden sind neun theologi-
sche und nur gerade im letzten Punkt geht er auf politisch-militdrische
Aspekte der Wiedervereinigung ein. Um einen Eindruck von Henricis
Argumentation zu geben, sollen seine zehn Griinde fiir einen Religions-
frieden regestartig vorgestellt werden.

1. Jeder Christ miisse, wenn er nicht sein Seelenheil aufs Spiel setzen
wolle, in der wahren, sichtbaren Kirche Gottes leben. Sogar die
Confessio und Calvin hidtten bekannt, dall es kein Heil aullerhalb
der sichtbaren Kirche gebe.

2. Die Zersplitterung der reformatorischen Kirchen giben dem Gliu-
bigen keine unfehlbare HeilsgewiBheit. Der «Gemeine Mann» sei
unfdhig, die Bibel zu interpretieren, wenn er sich nicht auf eine
anerkannte Autoritit stiitzen konne. Deshalb kidmen die «Handt-
wercksleut und Weyber, (die) in allen Wirtshiusern und anderen
Versammlungen» ? iiber die HI. Schrift disputieren, zu keinem Er-
gebnis.

3. Die Theologen der reformatorischen Kirchen bezichtigten sich ge-
genseitig groBer Glaubensirrtiimer und kénnten sich nicht auf eine
gemeinsame Lehre einigen. Angewidert durch die heftige Sprache
der Lutheraner und der Calvinisten in ihren Streitereien, die «nicht
vom H. Geist, sondern von dem schalckhafftigen Teufel erwecket
worden» 3, zitiert Henrici die gegenseitigen Verdammungsurteile *.
Auf dem Boden solcher Zwietracht konne daher nie — und werde wohl
auch nie, wie selbst reformierte und evangelische Theologen zugeben—
eine Einigung gefunden werden.

! «Beschluf3 diser Schrifit sambt Zehen Woblbedencklichen und héchstbeweg-
lichen Ursachen, warumb alle der Romischen Kirchen Widersacher sich in einen
Allgemeinen und gestdndigen Friden mit derselben einlassen sollen». Ebda.,
395-465.

2 Edba., 410.

3 Ebda., 330.

+ So etwa Luther iiber Zwingli: «kein schandlichere Ketzerey, Schwermerey,
Teuffelrede, Dreck und Gespétt (...)» oder die Zurcher Konfession iiber Luthers
Biicher: «voller schandtlicher Bossen und mit Unflat dermaBen erfiillet, daB
wenn es ein Sauhirt geschriben nicht wohl entschuldiget werden kéndtes. Ebda.,
413-15.

7 ‘ 97



4.

98

Die gegnerischen Theologen behaupteten immer wieder, daBl sich
ihre Lehre auf die Bibel stiitze, aber keiner konne einen gegnerischen
Theologen davon iiberzeugen, daB3 seine Lehre der Schrift gemdl sei.
Gerade die Streitigkeiten in der Frage der Préidestination und des
Abendmahls bewiesen aber, dal3 solche unterschiedliche Glaubens-
auffassungen aus menschlichem und daher triigerischem Geist ent-
standen seien. Die reformatorischen Kirchen wiirden nicht wie die
katholische Kirche durch den von Gott versprochenen «immer-
wehrenden Beystand des H. Geists» geleitet 1.

. Die seit der Reformation ununterbrochenen Anderungen in der Lehre

der Reformationskirchen fithrten zu einer groen Unbestdndigkeit
und Unsicherheit in Glaubenssachen. Schon Luther habe im Verlauf
seines Lebens immer wieder seine Lehre gedndert, obwohl er genau
das den Zwinglianern vorgeworfen habe. Aber selbst innerhalb der
einzelnen Konfessionen seien die Lutheraner, ebenso wie die Calvini-
sten, untereinander uneins.

Das Zerwiirfnis zwischen den Reformierten und den Lutheranern
sei so tief, daB sie selbst eingestehen miillten, eine Ausséhnung mit
der katholischen Kirche sei eher mdglich als untereinander. Von
Luther bis zu den zeitgendssischen protestantischen Theologen
hitten immer wieder fithrende Vertreter der reformatorischen Kir-
chen die Gemeinsamkeiten mit der katholischen Kirche hervor-
gehoben und einen giitlichen Vergleich propagiert.

Die Lutheraner und Calvinisten seien in vielen Glaubensfragen von
der Lehre Luthers und Calvins weit abgeriickt und hatten sich wieder
der katholischen Kirche so stark gendhert, daBl der Zeitpunkt fiir
eine Aussohnung giinstiger sei denn je. Dabei fiihrt Henrici die
Predigt eines bekannten Basler Pridikanten von 1655 an, der
¢redet (...), nicht als wann er in dess Calvini, sondern den Romisch-
Catholischen Schulen gestudiert hette», um nicht ohne Schaden-
freude beizufiigen, dall es Calvin mit seinen «abschewlichen Lehren»
«gar nicht unrecht geschicht, daB aull seiner Lehr folge, was in
gemelter Predig geldugnet wiirdt» 2.

1 Ebda., 422.
2 Ebda., 432 und 437.



8. Ein Haupthindernis fiir die Wiedervereinigung seien die schon oft
erwihnten «unerweif3lichen schrecklichen Verleiimbdungen und un-
gegriindten falschen Lasterungen» ! gegeniiber den Katholiken. Die
klare Darstellung der katholischen Lehre und die Behebung von
MiBverstindnissen, soll den Katholikenschreck aufheben und psy-
chologisch den Weg zu einer Wiedervereinigung ebnen.

9. Die hervorragendsten Lehrer der Lutheraner und Calvinisten, die
Confessio Augustana (Art. 7), ja selbst Calvin und Luther — «sobald
ihm der hitzige Schwefel umb etwas im Hirn vergangen» — hatten
zugegeben, dall «alles Christliches Gut» in der katholischen Kirche
sei 2. Wenn aus diesen Einsichten die notigen Konsequenzen nicht
gezogen worden seien, so nur deshalb, weil ein Religionswechsel zu
groBe wirtschaftliche und soziale Nachteile mit sich brédchte 3.

10. Aus der Glaubensspaltung zoégen in erster Linie die Tiirken und
andere Ieinde der Christen Gewinn. Eine Riickkehr von allen
Gldaubigen liege daher auch im politischen Interesse der ganzen
Christenheit.

Das Buch schlieBt mit der deutschen Ubersetzung der Confessio
Augustana, die Henrici aus dem Sichsischen «Augapfel» von 1628 tiber-
nommen hat, mit allen in einer Liste zusammengefalten «unwarhaffter
Listerungen wider die Rémische Kirche» * und mit dem Sachregister.

d) Die politische Seite des «Irenicum»

Das «Irenicum» ist das Werk eines Theologen. Wihrend fiir Ernst
v. Hessen-Rheinfels Toleranz und Reunion eine politische Aufgabe im
Hinblick auf eine Reichsreform und einen europdischen Frieden waren,
griindet Henrici seine Forderung nach einem allgemeinen Religions-
frieden auf die HI. Schrift, die Apostelbriefe und die Schriften der
Kirchenviter 5. Trotz dieser ausschlieBlich religiosen Motivation geht
Henrici auch hin und wieder auf politische Folgen der Reformation ein,

1 Ebda., 438.

2 Ebda., 446/47.

3 Ebda., 423.

4 «(...) ein Verzeichnuf3 etlicher unwarhaffter Listerungen wider die R&mische
Kirch, so in diser Schrifft angezogen und abgeleint werden».

3 RaaB, Discrete, 190.

99



sowie auf politische Griinde, die eine Wiedervereinigung als notwendig
erscheinen lassen !. Zwei groBe Fragen, die seine Zeit beschiftigten,
stehen bei ihm im Mittelpunkt: der schwichliche Zustand des Reiches,
die «calamitas imperii», und die Tiirkengefahr.

Das Reich

Das HI. Rémische Reich deutscher Nation beruht nach Henricis
Auffassung auf sakralen Grundlagen. Karl d. Gr. und seine Nachfolger,
die groBen deutschen Kaiser, haben weder durch Erbgang, noch durch
Krieg, noch durch Wahl der Rémer, noch durch die Griechen die Reichs-
krone erlangt, sondern allein durch «des R&émischen Stuels Gewalty.
Es war auch der Papst. der die «Ertzbischoff zu Meintz, Collen und
Trier, den Pfaltzgraffen bey Rhein, den Hertzog in Sachsen, den Marg-
grafen zu Brandenburg und Koénig in Bohmen» zu Kurfiirsten ernannt
und ihnen das Recht iibertragen hatte, den rémischen Kénig zu wihlen.
Wer daher den Papst einen Antichrist schelte, der stelle sich gegen die
Legitimitdt des Reiches und der fritheren vom Papst eingesetzten
Kaiser 2. Die Reformation hdtte die Fundamente des Reiches erschiittert.
Insbesonders bedrohten die Calvinisten durch ihre Staatsauffassung und
die Rechtfertigung des Monarchenmords das Reich, das deshalb «kaum
auff einem halben FuBl mehr stehet und nur durch das inbriinstige
Gebet aller Christen nicht gar zu Boden sincke» 3. Trotz der Bestimmung
im 16. Artikel der Confessio Augustana, wonach alle Obrigkeit von Gott
geschaffen und eingesetzt sei, richten die Calvinisten durch ihren « Rumor-
Geisty im Reich Verwirrung und Unordnung an *. Der Untergang des

! Die beiden wichtigsten Stellen zur Frage der Politik: Abschnitt «Ob der groB3
Antichrist schon ankommen sey» Irenicum, 161/62 und Abschnitt «Die Zehente
Ursach. Weil durch die leidige Zerspaltung der Christlichen Religion die gantze
Christen-Heit den Tiircken unnd anderen Unglaubigen in die Hand gespilt wirdt».
Ebda., 453-463.

2 Auch die Kurfiirsten hitten somit ihre Wiirde vom Antichrist: «Ich kan mir
aber nicht einbilden, daB auch selbige Churfiirsten, so der Rdémischen Religion
nicht beygethan, sich dessen von ihren Predicanten bereden lassen wurden».
Ebda., 162.

3 Ebda., 149.

* «Wann nun die Calvinisten das (d. h. Artikel 16 der Confessio) sincere bilher
geglaubet hetten, so wurden sie im Heiligen Rémischen Reich nicht solche Ver-
wirrungen angerichtet, nicht alles ubern Hauffen zuwerffen sich bemiihet, nicht
die Reichs-Satzungen unnd gute Ordnungen auBzumusteren sich unterstanden
(...) Es gebe auch die Calvinische Praxis, was der Stand der Oberkeit bey ihnen
gelte, wann sie von dem Calvinischen Rumor=Geist getriben werden: Es haben
solches biBher vil Koénigreiche und Lande erfahren». Ebda., 269/70.

100



Reiches hitte aber verheerende Folgen: Wie bereits der Hl. Paulus
und der HIl. Augustinus und andere Kirchenviter prophezeit hitten,
wiirden nach diesem Ungliick «die schrocklichsten Plagen tiber die
Welt gehen» 1.

Die Tiirken

Die konfessionelle Zerrissenheit und die unnétigen Kriege bescherten
der Christenheit einen zweiten, dulleren Feind: die Tiirken. Sie hitten
«so vil groBe und herrliche Konigreich in ‘Asia und Africa’, sambt dem
gelobten land unnd in Europa nicht allein die Keyserliche Statt Con-
stantinopel sambt umligenden Landtschafften, sondern auch den besten
Theil des Konigreiches Hungern iiberwiltiget» 2 und nur dank der
«Gnadigen Providentz Gottes» 3 hdtten sie sich 1524 nach der Bela-
gerung der Stadt Wien nicht der ganzen christlichen Welt bemiéchtigen
konnen. Als groBten Schandfleck fiir die Christenheit bezeichnet Henrici
die Fiirsten, die mit den Tiirken paktierten und sie auf andere christ-
liche Liander hetzten *. Die Erfolge der Tiirken fiihrt er daher auf die
Uneinigkeit der Christen zuriick 3. Die ganze Last der Abwehr laste auf
den Schultern der Venezianer und Malteser, deren ruhmreiche Taten
Henrici in der Widmung an ihren Grofimeister in Deutschland auf
dem Titelblatt feiert.

Wie viele seiner Zeitgenossen fordert Henrici die européischen Fiirsten
zu einem gemeinsamen Vorgehen gegen den Feind aus dem Osten auf,
ohne aber konkrete Pline vorzuschlagen, wie Ernst von Hessen, der
Osterreich und Frankreich zu einer gemeinsamen Operation gegen die
Tiirken bewegen wollte 6. Dazu muB aber zuerst ein allgemeiner Frieden
zwischen allen Christen abgeschlossen werden. Es gibt zwar einen er-
laubten Streit, ja sogar erlaubte Kriege, sofern es die Situation erheischt
und die Kriegfiihrenden weder HaB noch Neid empfinden. Die herr-
schende Zwietracht und die grausamen Kriege fithrt Henrici aber auf

! Ebda., 148.

2 Ebda., 459.

3 Ebda., 149.

* Henrici geilelt das Verhalten der Koénigin Elisabeth I., die an den Sultan
schreiben lieB, «dal er umb Gottes Glorj und Herrligkeit willen streiten thue (...)».
Ebda., 405.

5 Ebda., 456. — Derselbe Gedanke bei Hottinger: «Qui in Arabum Historiis
versatus est, ignorare non potest, maxima Muhammedismium incrementa habuisse
ex Christianorum dissidiis». HOTTINGER, Altiodoyie, 13.

6 Raas, Discrete, 192,

101



die «Laster und bosen Geliiste» zuriick, die auch am Anfang von Ket-
zerei und Unglauben stehen. Der langersehnte Friede konne daher erst
verwirklicht werden, wenn die Christen und an ihrer Spitze die Fiirsten
gegen «Hoffart, Ehrgeitz, Neyd, Geylheit des Ileisches und dergleichen»?!
kimpften. Henrici ruft daher alle Rite, «Politici» und Fiirsten auf, das
unchristliche Leben abzulegen und im Interesse von Tausenden von
Menschenleben bei Friedensverhandlungen kiinftig auf die hemmenden
Protokollfragen, die nur zur «Erhaltung der eingebildten, new auf-
gebrachten Reputation» ? dienten, zu verzichten, endlich Frieden zu
schlieBen und zusammen gegen die Tiirken zu ziehen. Als leuchtendes
Beispiel eines christlichen Herrschers weist Henrici auf den Kaiser
Heinrich II. 3 hin, der nicht wie die Unterhindler des 17. Jahrhunderts
in den Iriedensverhandlungen auf die «Reputations Regeln» geachtet
habe und statt dessen die Sarazenen aus Kalabrien, Kampanien und
Apulien vertrieben hétte. Diesem heiligen Kaiser — so wiinscht Henrici —-
sollen die Fiirsten nacheifern, wenn sie den Niedergang des Reiches und
die Tiirkengefahr von der Christenheit abwenden wollen *.

e) Das Nachwirken des « [venicum»

Uber die Aufnahme des «Irenicum» im deutschsprachigen Raum gibt
es zur Zeit erst eine einzige Nachricht. Noack > weill zu berichten, dal3
Thomas Henrici einige Exemplare Kardinal Friedrich von Hessen, dem
er ja das Irenicum gewidmet hatte, zusandte, der sie seinem Bruder
Georg von Hessen weitergab. Dieser, der im Gegensatz zu seinem Bruder
lutherisch geblieben war, forderte den evangelischen Theologen Meno
Hanneken sofort auf, das Werk Henricis zu widerlegen. 1665 erschien
dann als Antwort aus Hannekens Feder das «Irenicum Catholicum-
Evangelicumn» 6.

1 Trenicum, 463.

2 Ebda., 457.

3 Ebda., 457-59.

4+ Ebda., 460.

5 Noack, 370.

6 NDB 7, 620. — Hurter gibt Philipp Ludwig Hannecken als Verfasser an.
HurTER, H., Nomenclator literarius theologiae catholicae, t. III (1564-1663),
Innsbruck 31907, 1023.

102



3. WURDIGUNG DES «IRENICUM»

Henricis Irenicum erwuchs aus dem Erlebnis der Not und der Schrek-
ken des Dreilligjdhrigen Krieges, die ihn zu einer Besinnung auf die
Friedensmission der christlichen Botschaft filhrten. Als Voraussetzung
fiir eine Besserung der politischen, kirchlichen und moralischen Zustdnde
verlangt er von den IFirsten, daB sie endlich die Kriege untereinander
beenden, von den Konfessionen, dal3 sie zu einem Vergleich kommen
und von allen Menschen, dafB3 sie ithr unchristliches Leben ablegen und
unter Aufsicht der geistlichen und weltlichen Obrigkeit «Ein jeder nach
seinem Beruff einen rechten Christlichen Wandel» ! fithrt, der «vil
krifftiger seyn wurde, die erwiinschte Religions-Einigkeit zu beférdern,
dann alles Predigen, Biicher schreiben und von Glaubens disputiren
etc.» 2. Als Priester interessieren ihn naturgemill die theologischen I‘ra-
gen im Zusammenhang mit der Glaubensspaltung mehr als die prak-
tische Iriedensarbeit der Politiker. Daher stehen die politischen Erdorte-
rungen im«Irenicumy, im Gegensatz etwa zu Ernst von Hessen-Rheinfels,
eher am Rand.

Um ein Gesprich zwischen den getrennten Christen in Gang zu setzen,
will Henrici zuerst die psychologische Verkrampfung lockern, da er
den kontraproduktiven Effekt der leidenschaftlichen Polemik alten
Stils erkannt hat. Damit steht er auf der gleichen Linie wie Ernst von
Hessen-Rheinfels, der von seinem «discret gesinnten Catholik» «in aller
sowol Wahrheit als modestia auch sinceritdt und libertit» verlangt und
gegen «unverstindliche exaggeriren», «intrigiren», «supponiren», «ridi-
cul6és confundiren» zieht 3. Auch Hottinger hilt von den leidenschaft-
lichen Disputen nicht viel, da «hoc enim oleo flammas ali magis quam
sopiri» *.

Trotz seiner Friedfertigkeit verlangt er von den Protestanten nichts
weniger als die Riickkehr zur katholischen Kirche. In Glaubensfragen
will er sich iiberhaupt nicht auf Diskussionen einlassen, einzig in der
Frage von einzelnen Sitten und Gebrdauchen will er Konzessionen ein-
rdumen. Durch das ganze Buch hélt er an der Fiktion fest, die Luthe-
raner auf der Confessio Augustana festnageln zu kénnen und sie, ungeach-
tet der Entwicklung in den vergangenen 130 Jahren, zur Riickkehr zu

1 Trenicum, 464.

2 Ebda.

3 Raas, Discrete, 182/83.

+ HOTTINGER, Irenicum, 15.

103



den Glaubenssdtzen von 1530 bewegen zu konnen. Zwar steht ihm aus
verstidndlichen Griinden die lutheranische Kirche ndher als die refor-
mierte, da sie noch viele «Mitteldinge» (Liturgie, Dom- und Kollegiats-
stifte, konfessionell gemischte Kapitel, katholisches Kirchenrecht u.d.)
beibehalten hat. Aber er schlieBt sich nicht ginzlich ihrer Feindschaft
gegen die Reformierten an und versucht auch den Calvinisten nach-
zuweisen, dal3 sie in vielen Punkten der katholischen Kirche niher
stiinden, als sie selber glaubten. Sein Verstandnis fiir die Reformierten
diirfte auf seinen hdufigeren Umgang mit ihnen zuriickzufiithren sein,
waren doch die Nichtkatholiken im Firstbistum und in der Dibzese
Basel zum groBten Teil reformiert. Henrici hat sich wohl keine Illu-
sionen iiber die Breitenwirkung seiner Schrift gemacht. Seire thec-
logischen Gegner hatten schon die «Anatomia» unbeantwortet gelassen !;
so muBte er damit rechnen, daB das gleiche mit dem «Irenicum» ge-
schehen wiirde. Ein Hinweis, daB3 er das Buch nicht nur fiir den gemeinen
Mann geschrieben hatte, geht aus der Widmung hervor, in der er nach
Aufzdhlung der Konvertiten aus dem Hause Hessen den Wunsch
duBert, «daB noch mehr andere von disem und anderen Fiirstlichen
Héuseren (...) und zu deren, als aller Christglaubigen wahrer getrewer
Mutter SchoB3 sich dermaln einest widerum wenden und begeben wer-
den» 2. DaB diese Hoffnung nicht aus der Luft gegriffen war, zeigen die
Konversionen bzw. Konversionsabsichten an fiirstlichen Héfen dieser
Zeit 3, an die die Kurie immer wieder Hoffnungen fiir eine Riickgewin-
nung von protestantischen Gebieten kniipfte. Aber gerade diese Hoff-
nung auf die Fiirstenkonversionen zeigt Henricis Sicht von der Einheit
der Kirche: Nicht eine Vereinigung von gleichberechtigten Kirchen
strebt er an, sondern fiir ihn ist schluBendlich die Riickkehr aller Anders-
gliubigen — aller «Schaff die nicht aus disem Stall seind» — zur katho-
lischen Kirche der einzige gangbare Weg zum allgemeinen «Religions-
Frid». Seine Irenik ist aber trotzdem ein erster Schritt auf das groBe
Ziel der Okumene hin: «ut unum sint».

1 Irenicum, Vorrede.
2 Ebda., Widmung.

3 HiLTEBRANDT, 1-3. — Zur Konversionsabsicht Ernst Augusts von Osnabriick:
Ebda., 4-30.

104



Anhang I: Bibliographie der Werke Henricis

1. «Decades tres antithesium catholicarum de tribus ecclesiae militantis

membris, nimirium de clericis, monachis & laicis», Freiburg i. Br. 1625

«Disputatio theologica de ss. eucharistiae qua sacramento qua sacrificio»,

Freiburg i. Br. 1625

«Ubinam sit vera Christi in terris ecclesiae», Freiburg i. Br. 1626

«Doctrinae moralis», Freiburg i. Br. 1628

«Anatomia confessionis Augustaneae», Freiburg i. Br. 1631

6. «Bellum e sacrarum litterarum verbis et exemplis descriptum», Luzern
1639

7. «Statuta venerabilis Capituli Buchsgaudiae renovata ab... Dno Joanne
Henrico ab Ostein, Episcopo Basiliensi... Per... Dnum Thomam Henrici...
Cathed. Basil. Ecclae Archidiaconum, et Vicarium generalem. Anno 1641.
(Reimpr.) Freiburg i. Ue. 0.].

3. «Catena biblica», Luzern 1642

9. «Irenicum Catholicum», Freiburg i. Br. 1659

A

ok W

Anhang IT: Anregungen und Quellenlage zur weiteren Erforschung Henricis

In dieser Arbeit ist eine Reihe von Fragen offengeblieben, die in einer spite-
ren Arbeit beantwortet werden miiBten. AuBler seinen wichtigsten Lebens-
daten wissen wir von der Biografie Heuricis praktisch nichts. Neben seiner
offensichtlich bedeutenden politischen Rolle, es seien hier nur die unten
aufgefithrten Quellen erwdhnt, die die bisher unbekannte politische Missions-
tatigkeit Henricis betreffen, miifite vor allem seine geistige Umwelt durch-
leuchtet werden, so etwa seine Beziehungen zu anderen Gelehrten, Politi-
kern (z.B. zum Nuntius). Damit lieBe sich auch das Irenicum besser in die
Reunionsbemithungen seiner Zeit einordnen. Zu untersuchen wére auch
seine seelsorgliche Tatigkeit in den vom Dreiigjahrigen Krieg heim-
gesuchten Gebieten. Damit ist die Frage nach der Rolle der Weihbischofe
angeschnitten, die schon Professor Raab im Handbuch der Kirchenge-
schichte aufgeworfen hat!. Wegen ihrer zumeist biirgerlichen Herkunft
traten sie in der Forschung bisher meist hinter den adligen Fiirstbischéfen
zuriick. Ein Musterbeispiel dafiir sind die beiden Bdnde von Louis Vautreys
Geschichte der Basler Bischofe 2, die den Weihbischéfen nur einige Zeilen
widmen, z. B. Henrici nur gerade eine FuBBnote! Mit der Erforschung Henricis
miilten auch die irenischen Bestrebungen im siiddeutsch-schweizerischen
Raum untersucht werden, nachdem es fiir die spidtere Zeit bereits einige
Untersuchungen gibt 3.

1 H. RaaB, Wiederaufbau und Verfassung der Reichskirche. In: JEDIN, (Hrsg.)
Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. V, Freiburg-Basel-Wien 1970, 172-175.
2 L. VauTrey, Histoire des Evéques de Bile, 2. Bd., Einsiedeln 1886, 200.
3 M. GEi1GeR, Die Unionsbestrebungen der schweizerischen reformierten Theo-
logie unter der Fiithrung des helvetischen Triumvirats, in: Theologische Zeit-

105



Literatur und Quellenlage zur weiteven Evforschung Henricis

a) Zu den biografischen Angaben siehe Anm. 29 und 30.

Zur politischen Bedeutung Henricis sollen nidchstens zwei Arbeiten erscheinen
(freundl. Mitteilung d. Archives de I’ancien Evéché de Bale)

StEIN, Wolfgang, Die Protektoratsvertrige Irankreichs im Dreifligjahrigen Krieg
(Diss. Mainz).
SeImDEL, K. J., Elsall vor dem Anschluf3 (Habil. Bonn).

b) Quellen, die Henrici betreffen (freundl. Mitt. des Generallandesarchivs Karls-
ruhe und der Archives de I'ancien Evéché de Bile).

Biirgerarchiv Pruntrut : — Relation Henricis iiber seine Mission an den franzsischen
Hof 1634.
Avrchives de I'ancien Evéché de Badle: — Mappe 2,7 und 17 der Serie B 277 (Missionen
Henricis nach Solothurn und Paris 1634, Breisach 1642, Luzern 1644)
— Reihe A 46 (Cura animarum)
— Syllabus ordinatorum, Bd. 2
— Reihe A 109 a, 2 (Visitationen)
— A 13, Mappe 3, 7, 9 (Domstift Basel) Verschiedenes, u. a. Testament von 1654
— A 102/2 (Suffraganeus) papstliches Breve
— A 97 (Indulta papalia)
— A 107 (Vicarius generalis)
— A 112, Mappe 19 (St. Ursanne) Wahl Henricis
Generallandesarchiv: — 19/1 Testament vom 19.3.1654
- 19/10 Wahl zum Domdekan
— 19/15 Schuldverschreibungen
— Abt. 85 nicht aufgeschliisseltes Material iiber Domstift
— 61/5075-5078 Domkapitelprotokolle
Musée Jurassien Delsberg: — Aufschworbuch
Bibliothéque de Porrentruy: — Tagebuch (Quelle: PERIN, 257, Anm. 2).

schrift (1953) 117-136. — U. Im Hor, Die helvetische Uberbriickung des konfes-
sionellen Gegensatzes. Zur Frage der Begegnung zwischen katholischer und refor-
mierter Schweiz im 18. Jahrhundert, in: Festschrift Ernst STAEHELIN, Gottesreich
und Menschenreich, Basel-Stuttgart 1969, 343-360.

106



	Der Basler Weihbischof Thomas Henrici (1597-1660) und sein "Irenicum Catholicum" (1659) : ein Beitrag zur Geschichte der Ökumene im Fürstbistum Basel nach dem Dreissigjährigen Krieg

