
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 72 (1978)

Artikel: Die Gedichte des Hoheliedkommentars und der "Expositio de muliere
forte" Brunos von Segni : Neuedition mit Einleitung, Übersetzung und
Kurzkommentar

Autor: Stotz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PETER STOTZ

DIE GEDICHTE DES HOHELIEDKOMMENTARS
UND DER «EXPOSITIO DE MULIERE FORTE»

BRUNOS VON SEGNI

Neuedition mit Einleitung, Übersetzung und Kurzkommentar

Herrn Professor
Dr. Dietrich W. H. Schwarz, Zürich,
zu seinem 65. Geburtstag zugeeignet

Zur Geschichte der älteren Hoheliedauslegung

Das Hohelied gehört zu den im christlichen Altertum und Mittelalter
am häufigsten ausgelegten biblischen Büchern. Dieses Denkmal
orientalischer Liebeslyrik mit seinen Zwiegesprächen, in denen Braut und

Bräutigam ihrer Liebe zueinander Ausdruck geben, mit seinen von
Sinnenfreude geprägten Beschreibungen, in welchen sie wechselseitig ihre
Schönheit preisen, mit seiner Fülle an exotisch-kühnen, ja vielfach
dunkeln Bildern - dieses biblische Buch hat in ganz besonderem Maße

zur Ausdeutung, zur Enträtselung gelockt, und das umso mehr, als es

einer möglichen Auffassung des Textes nach seinem Litteralsinn - als

weltlich-sinnliche Liebesdichtung also - zu wehren galt. Die Gestalt des

Bräutigams ist auf Christus bezogen worden, die der Braut in älterer Zeit
hauptsächlich auf die Kirche, daneben schon früh, und im Hochmittelalter

wieder vermehrt, auf den einzelnen Gläubigen, die einzelne Seele,

welche mit Christus in eine mystische Beziehung tritt, endlich aber auch
auf die Jungfrau Maria. Die mariologische Auffassung des Hohenliedes,
zwar bereits bei Ambrosius (339-397) faßbar, ist erst mit dem Kommen-



tar Ruperts von Deutz (vor 1070-1129) zum Tragen gekommen. In der

Väterzeit, im Früh- und beginnenden Hochmittelalter steht die ekkle-

siologisch-heilsgeschichtliche Auffassung im Vordergrund, anfänglich
noch vielfach begleitet von der mystischen, auf die einzelne Seele

bezogenen Deutung. Letztere, welche ihren Ausgangspunkt bei Origenes hat,
hat jedoch seit dem Ausgang der Antike zunehmend an Gewicht eingebüßt.

Namentlich auch nach zweien unter den wirkungsvollsten Hohe-

Quellen- und Literaturverzeichnis

Zu den Handschriften und Drucken von Brunos Werken siehe den Schluß der
Einleitung.
Bibel. Biblia sacra iuxta vulgatam versionem... Recensuit et brevi apparatu in-

struxit Robertus Weber... Editio altera emendata. 2 tomi. Stuttgart (1975).
Die Bibel. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes. Deutsche Ausgabe
mit den Erläuterungen der Jerusalemer Bibel, hg. von D. Arenhoevel, A.
Deissler, A. Vögtle. Freiburg (1968).

- — Das Hohe Lied. Klagelieder. Das Buch Esther. Übersetzt und erklärt von
H. Ringgren und A. Weiser. (Das Alte Testament deutsch. Neues Göttinger
Bibelwerk 16,2). Göttingen 1958.

Petrus Damiani. L'Opera poetica di S. Pier Damiani. Descrizione dei manoscritti,
edizione del testo... A cura di M. Lokrantz. (Acta Universitatis Stockhol-
miensis: Studia Latina Stockholmiensia 12). Stockholm (1964).

PL: Patrologiae cursus computus... Series Latina... Accurante J. P. Migne. 221
tomi. Parisiis 1844-64 [und öfter].

B. Gigalski, Bruno, Bischof von Segni, Abt von Monte-Cassino (1049-1123). Sein
Leben und seine Schriften... (Kirchengeschichtliche Studien 3, 4). Münster
i. W. 1898.

R. Grégoire, Bruno de Segni. Exégète médiéval et théologien monastique. (Centro
italiano di studi sull'alto medioevo 3). Spoleto 1965.

R. Herde, Das Hohelied in der lateinischen Literatur des Mittelalters bis zum 72.

Jahrhundert. In: Studi medievali, 3a serie 8, 1967, 957-1073. (Estratto
Münchener Beiträge zur Mediävistik und Renaissance-Forschung 3). Spoleto

1968.
D. Norberg, Introduction à l'étude de la versification latine médiévale. (Acta Uni¬

versitatis Stockholmiensis : Studia Latina Stockholmiensia 5). Stockholm
(1958).

- — Manuel pratique de latin médiéval. (Connaissance des langues 4). Paris 1968.
F. Ohly, Hohelied-Studien. Grundzüge einer Geschichte der Hoheliedauslegung des

Abendlandes bis um 1200. (Schriften der Wissenschaftlichen Gesellschaft an
der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main: Geisteswissenschaftliche

Reihe 1). Wiesbaden 1958.
H. Riedlinger, Die Makellosigkeit der Kirche in den lateinischen Hoheliedkommen¬

taren des Mittelalters. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters. Texte und Untersuchungen 38, 3). Münster, Westf. (1958).

F. Stegmüller, Repertorium biblicum medii aevi... 7 tomi. Matriti 1940-61.
ThLL: Thesaurus linguae Latinae... Lipsiae 1900ff.



liedkommentaren der ersten Hälfte des Mittelalters - nach demjenigen
Bedas des Ehrwürdigen (gestorben 735) und dem darauf beruhenden
Haimos von Auxerre (um 850) - ist im Hohenlied vor allen Dingen die
Rede von der Verwirklichung des Heilsplans Gottes mit der Menschheit
und vom Leben und Wirken der Kirche, von ihrer Gliederung in
verschiedene Stände, auch von ihrer Behauptung im Kampf mit ihren
Widersachern. In der Karolingerzeit und noch späterhin sind, nicht nur in den

allgemeinsten Grundzügen, sondern auch vielfach in der Erklärung der
einzelnen Textstellen, Lehrtraditionen aus der Väterzeit wirksam - wie

es denn in jenem Zeitalter auf dem Gebiet der Bibelexegese allgemein
weniger auf neues, tieferes Erkennen oder Erfühlen des Sinns des Schriftwortes

ankam, als vielmehr darauf, das vordem Erarbeitete zu bewahren,

zu sichern und zu verbreiten. Aber auch diese Bemühungen zur Neufassung

überkommener Lehrinhalte sind schließlich eingestellt worden:
«Aus den zweihundert Jahren von 850-1050 ist keine einzige neue

Erklärung des Hohenliedes auf uns gekommen»x. Bevor dann, nach Ablauf
dieser Trockenzeit, mit dem Kommentar Ruperts, mit den Hoheliedpredigten

Bernhards von Clairvaux (um 1090-1153) und anderen Werken

das Hohelied neu, und in bisher nicht erreichter Eindringlichkeit,
für das Glaubensleben des Einzelnen fruchtbar gemacht wurde - vor
diesem das Bisherige überstrahlenden Neubeginn wurden erneut einzelne

Kommentare verfaßt, welche im Wesentlichen noch mit der Tradition
des 8./9. Jahrhunderts verwachsen sind. Dies gilt auch für die
Hoheliedauslegung Brunos von Segni, von welcher im folgenden die Rede sein soll.

Bruno von Segni

Bruno von Segni2 wurde um die Mitte des 11. Jahrhunderts im
Piémont geboren. Er wurde in einem Kloster bei Asti erzogen und studierte
darauf in Bologna. Zwischen 1070 und 1080, wohl etwa in den Jahren
1075 bis 1079, war er Kanoniker in Siena. Vermutlich im Jahre 1079

wurde er, auf Betreiben Gregors VII., zum Bischof von Segni (in Latium)
gewählt. In der Auseinandersetzung mit Heinrich IV. und dessen Gegenpapst

Wibert zählte Bruno bald zu den engsten Mitarbeitern Gregors.

1 Ohly S. 92.
2 Zu Brunos Leben und Werk: Grégoire und Gigalski passim. Vgl. auch

H. Hoffmann, in: Dizionario biografico degli italiani, 14, Roma (1972), 644-47.



Nacheinander stand er dann in den Diensten der Päpste Viktor III.,
Urban II. und Paschalis II. Die Bedrängnisse der Kurie und die ihm
übertragenen Geschäfte brachten es mit sich, daß sich Bruno nur selten

in seiner Diözese aufhielt. Er weilte in Rom, begleitete die Päpste auf
ihren Reisen oder war als ihr Legat unterwegs. So war er auch an der

Kreuzzugssynode von Clermont (1095) zugegen. Vermutlich 1102 trat
er als Mönch in Monte Cassino ein, ohne jedoch sein Bischofsamt
niederzulegen, und ohne seine Wirksamkeit für die Kurie einzustellen. 1107

wurde er zum Abt gewählt. Das 1111 Paschalis II. von Heinrich V.
abgetrotzte Investiturprivileg verurteilte er in aller Schärfe als Häresie und
setzte sich damit in Gegensatz zum Papst. Dies nötigte ihn, auf die

Leitung der mächtigen Abtei zu verzichten und sich in sein Bistum
zurückzuziehen, wo er 1123 starb. 1181 oder 1183 wurde er heiliggesprochen.

Trotz seiner mannigfachen nach außen gewandten Tätigkeiten, welche

seine Stellung als päpstlicher Ratgeber und Legat, als Bischof und
als Abt mit sich brachten, fand Bruno Zeit zu schriftstellerischer Arbeit \
Von ihm stammen Schriften kirchenpolitischen, hagiographischen und

liturgiekundlichen Inhalts, vor allem aber ist er als Bibelausleger
hervorgetreten. Außer zum Hohenlied schrieb er Kommentare zum Pentateuch,

zu lob, den Psalmen, zu Isaias, zu den Evangelien und der
Apokalypse. Ferner hat er eine große Zahl von Predigten hinterlassen; um
solche handelt es sich auch bei den sechs Libri sententiarum. Nicht
erhalten sind seine Erklärungen der Bücher der Richter und der Könige.

Brunos Hoheliedkommentar

Seinen Hoheliedkommentar 2 hat Bruno für die Kanoniker in Siena,
in der Zeit seines dortigen Aufenthaltes, geschrieben, vor seiner Ernennung

zum Bischof von Segni; er gehört zu seinen frühen Werken 3.

Mit dem eigentlichen Hoheliedkommentar steht in engstem Zusammenhang

Brunos Expositio de mutiere forte (sie), eine Auslegung von Proverbia

31, 10-31, dem Lob der tüchtigen Frau4. Nicht nur bezieht Bruno
alles, was in diesem letzten Abschnitt der Proverbia zum Preis der wak-

1 Dazu Grégoire S. 59-144.
2 Allgemeines dazu: Gigalski S. 206-24; Grégoire S. 74-77; Riedlinger S.

104-106; Ohly S. 103-106; Herde S. 10681 - Stegmüller Nr. 1854. 7953. 9236.
3 PL 165, 605 AB.
4 PL 164, 1229-34; Stegmüller Nr. 1853. 9236; Grégoire S. 73f. 155f.

4



keren Hausfrau gesagt ist, auf die christliche Kirche, sondern zu Beginn
seines Hoheliedkommentars setzt er die Braut des Hohenliedes sogar
ausdrücklich mit der mulier gleich 1, auch wenn sich das mit dem Litter

alsinn der Texte nicht so ohne Weiteres verträgt. Wenn also die
Handschriften beide Werke je aufeinander folgen lassen, so deshalb, weil sie

nach dem Willen des Verfassers auch wirklich zusammengehören. Dazu,
diesen Abschnitt aus dem Zusammenhang der Proverbia zu lösen, mochte
Bruno dadurch angeregt sein, daß Bedas Erklärung dieses Textes in
einem Teil der Überlieferung als eigene Schrift, getrennt von dessen

Proverbienkommentar, erscheint 2.

Wie bereits angedeutet, gehört Brunos Hoheliedkommentar seinem

geistigen Gehalt nach nicht zu den epochemachenden Werken der
Gattung, sondern ist in bezug auf die Auslegungsweise, welcher er verpflichtet

ist, ein ausgesprochener Spätling. Inhaltlich geht er weithin auf
den Kommentar Bedas 3 zurück, und zwar durch Vermittlung desjenigen

Haimos von Auxerre 4. Doch in mancher sachlichen Einzelheit, und
namentlich auch in der sprachlichen Gestaltung, verfährt Bruno
selbständig. Die Schrift ist verhältnismäßig kurz: sie umfaßt nur einen

Bruchteil des Umfangs von Bedas gewaltigem Werk, ist auch noch etwas
kürzer als Haimos Kommentar. Der Text ist nach rhetorischen Gesichtspunkten

durchgestaltet. Auffallend häufig etwa erscheint die allegorische
Gleichsetzung in Form der rhetorischen Frage: Quid per [a], nisi [A]
(sc. significatur)? oder ähnlich. An etlichen Stellen wendet sich Bruno in
predigthafter Lebendigkeit unmittelbar an den Leser. Wiederholt richtet
er das Wort aber auch an einzelne Heiligenklassen 5. Wie gewisse ältere
Ausleger führt Bruno die Personenrede, die durch den Bibeltext gegeben
ist, da und dort in der Erläuterung der Schriftworte weiter, was
«dramatische Selbstauslegung des Wortes» bedeutet 6.

1 'Osculetur me...': Vox predicte mulieris (PL 164, 1233 D).
2 PL 91, 1039-52. - Vgl. F. Brunhölzl, Geschichte der lateinischen Literatur

des Mittelalters, 1, München 1975, S. 222. Zu der Verknüpfung von Prov. 31, 10-
31 mit dem Hohenlied vgl. auch E. F. Ohly, Der Prolog des St. Trudperter Hohenliedes,

in: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 84, 1952/53,
198-232: S. 2231

3 PL 91, 1065-1236; Stegmüller Nr. 1610; vgl. Ohly S. 64-70.
4 PL 70, 1055-1106 (als Werk Cassiodors) ; 117, 295-358 (hiernach zitiere ich);

Stegmüller Nr. 3079; vgl. Ohly S. 73-75; Grégoire S. 751
5 So in Gedicht Nr. 11, 6 und Nr. 12, 1, 3-5; an Maria: Nr. 11,11. - Vgl. dazu

PL 164, 1260 C. 1262 D/1263 A. 1280 A; an Paulus allein: Sp. 1281 A.
6 Vgl. Ohly S. 43^6 und öfter.



Was Brunos Arbeit von der großen Zahl der übrigen Hoheliedkommentare

unterscheidet, was ihr unter den mittelalterlichen Schriften zur
Bibelexegese überhaupt eine Sonderstellung verleiht, das ist der
Umstand, daß in sie Gedichte eingelegt sind.

Immer wieder hat man im Mittelalter das biblische Lied der Lieder
oder Abschnitte daraus in gebundene Form umgesetzt. Dabei ist es

jeweils wohl weniger darum gegangen, der übersetzten hebräischen Dichtung

das zu erstatten, was im lateinischen Kulturkreis, im allgemeinen
wenigstens, einen Text erst zu «Dichtung» machte, sondern eher darum,
dem erhabenen - namentlich auch durch seine Bedeutungsfracht
erhabenen - Inhalt durch eine besonders würdige Form Rechnung zu

tragen. In der Regel dürfte das Ziel nicht so sehr darin bestanden haben,
die Liedhaftigkeit äußerlich wieder zu gewinnen, sondern vielmehr darin,
den Text in besonders hoher, eben in Gedichtform wiederzugeben - und
zwar seinem Wortlaut wie seinen Bedeutungen nach : Hohelieddichtung
ist weithin zugleich Nachdichtung des Bibeltextes und Auslegungsdichtung

gewesen.
Das zuletzt Gesagte gilt gerade auch für jene bekannte Hohelieddichtung,

mit welcher man diejenige Brunos am ehesten zu vergleichen
geneigt ist, schon weil sie nahezu gleichzeitig, nämlich um 1060, geschaffen
worden ist: das Hoheliedgedicht Willirams von Ebersberg, welchem
eine Auslegung in deutsch-lateinischer Mischprosa beigegeben ist1.

Anders als bei Williram stehen bei Bruno nicht eine Prosa- und eine

Versfassung nebeneinander, sondern die Gedichte finden sich mit dem

Prosatext in Gemenglage : es handelt sich um ein Prosimetrum 2. Diese

im Mittelalter sehr lebendige formale Tradition haben zwei spätantike,
in hohen Ehren gehaltene Werke gestiftet: die Schrift De nuptiis Mer-
curii et Philologiae des Martianus Capella (5. Jahrh.) und die Philosophiae
consolatio des Boethius (um 480-524). Und wie in diesen beiden Werken,

1 The «Expositio in Cantica canticorum» of Williram, abbot of Ebersberg, 1048—

1085. A critical edition. [By] E. H. Bartelmez. (Memoirs of the American
philosophical society... 69). Philadelphia 1967. - Vgl. Ohly S. 98-102.

2 Die mittelalterlichen Prosimetra sind noch nie systematisch untersucht worden.
Eine gute Einführung gibt: U. Kindermann, Laurentius von Durham, Consolatio
de morte amici, Untersuchungen und kritischer Text, Diss. phil. Erlangen-N ürnberg
(1969), S. 56-82. - Wenigstens erwähnt sei in diesem Zusammenhang, daß Bruno
in seiner Erklärung des 150. Psalms in der Regel zwischen das Zitat des Bibelworts
und dessen Erklärung je ein Kurzgedicht von 1 bis 4 leoninischen Hexametern
einschiebt (PL 164, 1225-28. ohne Darstellung der Verse als solcher; PL 165,
1043-46, in den Libri sententiarum).



so herrscht auch in den durch sie angeregten mittelalterlichen Prosi-

metra häufig eine bunte Vielfalt von Versmaßen, wie wir sie auch bei

Bruno antreffen. Oft wird, wie hier, in den Gedichten das je in dem

vorangegangenen Prosaabschnitt Geäußerte nochmals aufgenommen und
auf andere Weise ausgedrückt.

Was die Einzelheiten der Schriftauslegung angeht, folgt Bruno in den

Gedichten nicht immer seinem Prosakommentar: diese haben also auch

dem theologischen Gehalt nach einen gewissen Eigenwert. Verschiedentlich

ist ein Gedanke unmittelbar auf Haimo zurückzuführen. Die
Gedichte sind somit nicht einfach ein poetischer Aufguß des Kommentars,
sind viel eher neben ihm her als aus ihm heraus geschaffen worden.
Bemerkenswert ist auch die Einzelheit, daß Bruno dort, wo er im
Prosakommentar einer Stelle zwei verschiedene Deutungen gibt, in aller Regel
die zweite davon ins Gedicht eingebracht hat.

Die Versmaße

Bevor wir den Fragen um Inhalt und dichterische Eigenart der Gedichte

in Brunos Werk nachgehen, sollen kurz deren äußere Formen erörtert
werden. Es handelt sich um achtzehn Gedichte. Deren erstes schließt
die Expositio de midiere forte ab. Nur schon daran, daß letztere in die

Ordnung des Prosimetrums einbezogen ist, wird deutlich, daß sie zum
Hoheliedkommentar gehört. Immerhin sind die beiden Teile nicht restlos

zu einem Werk verschmolzen; dies tut sich in gewissen Einzelheiten
der Überlieferung kund, aber auch, wie wir sehen werden, im Bereich der

Versmaße. Die verwendeten Formen lassen sich grob unterteilen in
zwei Gruppen: in metrische und in (bloß) rhythmische Versmaße. Daß

in einem Prosimetrum auch rhythmisch bestimmte Maße vorkommen,
ist selten 1; meist sind dafür nur metrische gewählt worden. - Ganz

allgemein hat man im Mittelalter immer wieder auch antike lyrische
Versmaße verwendet, teils häufiger, teils seltener. Hierbei gibt es eigentliche
Versmaßtraditionen, und an ihnen haben die Prosimetra einen beträchtlichen

Anteil. So finden sich gewisse typisch boethianische Formen

- nicht ausschließlich, aber immer wieder - gerade in Prosimetra.

1 Zwei andere hochmittelalterliche Werke aus Italien können hier genannt
werden: die Ad Heinricum IV. imperatorem libri VII des Benzo von Alba und
das Pantheon Gottfrieds von Viterbo.



In Brunos Werk nun sind die Gedichte Nr. 2-5 - das heißt : die ersten
vier Gedichte des Hoheliedkommentars - in metrischen Versmaßen
gestaltet, die Gedichte Nr. 1 und 6-18 in bloß rhythmischen. Nr. 2 besteht

aus stichischen Hexametern, dem neben dem elegischen Distichon weitaus

häufigsten metrischen Versmaß auch noch im lateinischen Mittelalter.

In den Nrn. 3 bis 5 jedoch sind Versmaße angewandt, welche zu
den selteneren gehören, und die alle in der Phüosofihiae consolatio des

Boethius (genauer: in deren erstem Buch) vorkommen, ja zum Teil
dort erstmals belegt sind. Das führt auf die Vermutung, daß Bruno von
Segni, als er seinen Hoheliedkommentar ausarbeitete, anfänglich - die

Expositio de mutiere forte hätte er ihm demnach erst später vorangestellt

- nicht bloß im Ganzen, hinsichtlich der prosimetrischen Form, sondern
auch im Einzelnen, in der Wahl der Versmaße, das Vorbild der Consolatio

vor Augen gehabt habe. Er mag dann erkannt haben, daß die strengen

metrischen Formen der Entfaltung seiner dichterischen Kräfte Eintrag

taten oder ihn den gewünschten Ton nicht so gut treffen ließen.

Jedenfalls ist er vom sechsten Gedicht an zur rhythmisch bestimmten
Dichtweise übergegangen. Dieser Wechsel ist also nicht unbedingt ein
Ausdruck von Ermüdung beim Dichten, vielmehr könnte sich darin ein
bewußt getaner Schritt zeigen, zumal da Bruno in der Gestaltung der

rhythmisch gebauten Gedichte sich nicht mit den ersten besten Formen
zufrieden gibt, ja sogar ein gut Teil der angewandten Strophenarten
selber erfunden zu haben scheint.

Bei den Nrn. 2 bis 5 handelt es sich um folgende Versmaße:

- Nr. 2: 7 Hexameter, leoninisch gereimt.

- Nr. 3: 4 Strophen zu je 4 Adoneen, paarweise gereimt. Stichischer Gebrauch
von Adoneen: Boeth. cons. 1 carm. 7.

Dieses Versmaß ist in der Antike selten, im Mittelalter häufiger;
Gruppierung der Adoneen zu Viererstrophen auch sonst verbreitet.

- Nr. 4: 9 Zeilen zu einem einsilbig-katalektischen daktylischen Trimeter
(Hemiepes) und einem Adoneus. Vgl. Boeth. cons. 1 carm. 2 (erster Beleg),
danach im Mittelalter nicht ganz selten. - Ohne Reim; an der Diärese
muß nie Syllaba anceps angenommen werden.

- Nr. 5 : Hexameter und akatalektische daktylische Tetrameter in epodi-
scher Folge: 3 Verspaare. Vgl. Boeth. cons. 1 carm. 3 (erster Beleg), danach
im Mittelalter selten, aber bis in die Renaissance hinein, belegt. - Die
Hexameter sind leoninisch gereimt. In den Tetrametern ist der 3. und 4.
Fuß je rein daktylisch; Reim ist nicht gesucht.



Es folgen die Vers- und Strophenformen der rhythmisch gebauten
Gedichte 1:

Nr. 1: 6 Strophen der Form 4 x 8 pp: die bloß rhythmisch bestimmte
Nachbildung der ambrosianischen Hymnenstrophe (4 iambische Dimeter) mit
geregelter Schlußkadenz. In der mittellateinischen Dichtung sehr
verbreitet. Paarreim.

Nr. 6: 4 Strophen der Form 4 x 8p: die bloß rhythmisch bestimmte
Nachbildung von Strophen zu 4 trochäischen Dimetern 2. Wird noch in Nr. 10

verwendet, ferner in Nr. 14 mit einer anders gebauten 5. Zeile, in Nr. 17

mit einem Refrain. Paarreim.

Nr. 7 : 5 Strophen der Form 4 x 6 p. Die Zeile 6 p geht nicht auf ein metrisches

Vorbild zurück. Als eine Art Prototyp dieser Strophenform hat der
frühmittelalterliche Hymnus Ave, maris stella gewirkt3. Paarreim.

Nr. 8: 3 Strophen der Form 4 x 7 p: die bloß rhythmische Nachbildung
von Strophen zu 4 katalektischen iambischen Dimetern. Paarreim.

Nr. 9: 16 Zeilen der Form 7 p + 5 p, ohne Strophengliederung. Seltene
Zeilenart. Paarreim der Langzeilen.

Nr. 10: 2 Strophen der Form 4 x 8 p. Paarreim. Vgl. Nr. 6.

Nr. 11: 14 Zeilen im allgemeinen der Form 8 p + 7 pp, der bloß rhythmischen

Nachbildung trochäischer Septenare mit geregelter Schlußkadenz.
In Vers 5 fehlt die Diärese, die den Vers gliedert*: Form 15 pp. Paarreim
der Langzeilen. Die durch Sinn und Reimbindung gebildeten Zweiergruppen

können allenfalls als Strophen betrachtet werden.

Nr. 12: 5 Strophen der Form 2x7 pp, 3 x (7 pp + 4 p). Reim: aabbb 5.

Nr. 13: 5 Strophen der Form 3+7 pp, 7 pp, 3 x (4 + 7 pp). Reim: aabbb 6.

Nr. 14: 9 Strophen der Form 4 x 8 p, 5 p. Reim: aabbx (Schlußzeile ohne
Reimbindung). Vgl. Nr. 6. Die Zeile 5 p ist die bloß rhythmische
Nachbildung des Adoneus (siehe Nr. 3) 7.

1 Zur Darstellung der Zeilenformen verwende ich die von Norberg
eingeführten Symbole: Zahl Silbenzahl des Verses oder Halbverses, p paroxytoni-
sche Schlußkadenz (xx), sogenannt fallender Versschluß / pp proparoxytomsche
Schlußkadenz (xxx), sogenannt steigender Versschluß.

2 Theoretisch käme auch das Anakreonteum (Dimeter aus Ionici a minore mit
Anaklasis) als Vorbild in Betracht: uu-u-u-TJ.

3 Vgl. Norberg, Introduction S. 151.
4 Sie ließe sich erzielen durch Umstellung zu : Ferculum Salomon fecit j rex

de lignis Libani. Ich sehe davon ab: Die Überlieferung ist verhältnismäßig gut
und ist einhellig; auch in Nr. 18, 2 haut Bruno nicht nach der Schnur.

5 Vgl. Norberg, Introduction S. 1581 mit Anm. 1 von S. 159.
6 Vgl. Norberg, Introduction S. 159, Anm. 1; derselbe, Manuel S. 183.
7 Abschluß einer Strophe von 3 oder 4 Zeilen durch Adoneus bzw. Zeile der

Form 5 p ist in der mittellateinischen Dichtung nicht ganz selten. Oft ist dabei,
mehr oder weniger deutlich, an die sapphische Strophe angeknüpft. Davon handelt



- Nr. 15: 4 Strophen der Form 2 x 10 p, 3 x 5 p, 6 pp. Die Zeile 10 p
entspricht dem rhythmischen Gerüst des katalektischen anapästischen Dimeters

(Paroemiacus) ohne Auflösungen (uu-uu-uu-ü); ob ein Zusammenhang

damit besteht, ist zweifelhaft. Zur Zeile 5 p siehe Nr. 14. Die Zeile
6 pp auch in Nr. 16 als Strophenabschluß. Reim: aabbbx (Schlußzeile ohne
Reimbindung).

- Nr. 16: 6 Strophen der Form 2 x (5 p + 8 p), 6 pp. Paarreim der
Langzeilen, Schlußzeilen ohne Reimbindung.

- Nr. 17: 6 Strophen der Form 4 x 8 p, mit einem Refrain in Form eines
katalektischen daktylischen Trimeters (Hemiepes). Im Strophenkörper
Paarreim. Vgl. Nr. 6.

- Nr. 18: 5 Strophen im allgemeinen der Form 2x7 pp, 3x9 pp. In
Strophe 2 hat Vers 1 die Form 7 p pró-te), die Verse 4 und 5 haben die
Form 9 p. Reim: aabbb.

Die rhythmisch bestimmten Versmaße, welche Bruno verwendet, lassen
sich wie folgt gliedern :

a) Reihen von Langzeilen, Paarreim: Nrn. 9. 11.

b) Langzeilenstrophen (Paarreim) mit andersartiger schließender Kurzzeile
ohne Reimbindung: Nr. 16.

c) Blockförmige Strophen: Strophen, in welchen eine eher kurze Zeile je
viermal gesetzt ist, Paarreim: Nrn. 1. 6. 7. 8. 10.

d) Dasselbe, jedoch mit andersartiger schließender Kurzzeile ohne
Reimbindung: Nrn. 14. 17.

e) Strophenkörper aus mehreren Zeilenarten: Zeilen 1/2 gleich oder (Nr. 13)

gleich ausgehend, Zeilen 3-5 gleich, Reim: aabbb: Nrn. 12. 13. 18.

f) Dasselbe, jedoch zusätzlich mit andersartiger schließender Kurzzeile ohne
Reimbindung: Nr. 15.

Das Repertoire der von Bruno verwendeten rhythmischen Versmaße und
Strophenformen ist für jene Zeit recht neuartig; dies tritt deutlich hervor,
wenn man etwa dasjenige von Petrus Damiani (um 1007-1072) danebenhält '.
Namentlich die unter e) und f) fallenden Formen sind bemerkenswert. Sie

gehen auf einen einzigen Aufbautyp zurück, doch wegen der Verschiedenartigkeit

der Zeilenformen kommen ganz unterschiedliche Wirkungen
zustande.

der 2. Teil meiner demnächst erscheinenden Arbeit: «Sonderformendersapphischen
Dichtung. Ein Beitrag zur Erforschung der sapphischen Dichtung des lateinischen
Mittelalters».

1 Ungewöhnlich in seiner Form ist auch das wohl Bruno zugehörende kunstvoll
gebaute metrische Mariengedicht Virgo Dei mater, ludaeae gloria gentis, hg. von
Grégoire S. 1261 (kürzere Fassung: S. 124-126). Vgl. auch: R. Grégoire, Deux
poésies mariâtes attribuables à Bruno de Segni, in: Marianum 33, 1971, 183-191.

10



Wieso Bruno je gerade die Zeilengestalten gewählt oder ausgedacht hat,
die wir in seinen verschiedenen Gedichten antreffen, ist im Einzelnen natürlich

kaum zu ermitteln. Immerhin fällt auf, daß in den rhythmisch gebauten
Gedichten einzelne Bibelstellen genau ins jeweilige Versmaß passen 1. Und
namentlich dadurch, daß manche dieser Übereinstimmungen am Anfang
eines Gedichtes liegen, wird man zur Vermutung geführt, daß Bruno sich
zuweilen vom Rhythmus dieser Prosastellen zur Wahl oder Erfindung einer
bestimmten Versfonn habe anregen lassen. Dies entspräche einem Vorgang,
welcher in der mittellateinischen Dichtung auch anderweitig zu beobachten
ist 2.

Bruno verwendet den Reim plan- und regelmäßig. An allen Stellen, an
denen solcher nach dem Reimschema der Gedichte vorgesehen ist, ist er
mindestens einsilbig verwirklicht. Doch nur in etwa einem Zehntel aller
Fälle bleibt es dabei. In mehr als der Hälfte ist er zweisilbig 3. An den
verbleibenden Stellen stimmen wenigstens die Vokale der zweitletzten Silben
überein.

Zur Behandlung der einzelnen Wörter sind folgende Angaben zu machen:
postea wird in Nr. 4, 8 mit kurzer Schlußsilbe gemessen; dies ist als leichter
Verstoß zu bewerten, der sich im Spät- und Mittellatein verschiedentlich
belegen läßt. In Nr. 7, 4, lf. schreibe ich, auf handschriftlicher Grundlage,
transiit, abiit; indessen sind nach dem Versmaß kontrahierte, zweisilbige
Perfektformen vorauszusetzen. Im weiteren sind einige Vorkommen von
Diärese zu verzeichnen, wie sie in mittellateinischer Dichtung verbreitet
sind: cu-i (Nrn. 9,5. 10,1,2. 14,1,3. 17,6,4. 18,3,5), assu-ete (Nr. 12,1,5),su-aves
(Nr. 14,4,1).

1 Nr. 6,1,1: sicut inter ligna malum: vgl. Cant. 2,3: sicut malum inter ligna.
- Nr. 6,3,1 : me in cellam introduxit : vgl. Cant. 2,4: introduxit me in cellam. - Nr. 7,

1,2: transiliens colles: so in Cant. 2,8. - Nr. 8,1,1: surge, amica mea: so in Cant.
2,13. - Nr. 8,1,2: veni, columba mea: so in Cant. 2,13/14. - Nr. 9,1: dilectus meus
mi(c)hi I et ego Uli: so in Cant. 2,16. - Nr. 9,5, 2. Teil: similis esto: so in Cant. 2,17.

- Nr. 9,10, 1. Teil: per vicos et plateas: so in Cant. 3,2. - Nr. 10,1,1+3 (Anfang):
que est ista, per desertum /¦ ¦ ¦/ quae ascendit: vgl. Cant. 3,6: quae est ista, quae
ascenda per desertum. — Nr. 11,1, 1. Teil: en lectulum Salomonis: so in Cant. 3,7.

- Nr. 11,3, 1. Teil: propter timorés nocturnos: so in Cant. 3,8. - Nr. 11,8, 2. Teil:
ascensum purpureum : so in Cant. 3,10. - Nr. 14,9,1: talis est dilectus meus: so in
Cant. 5,16. - Nr. 16,2,3: filia principis: so in Cant. 7,1. - Nr. 16,3,3: sicut moni-
libus : vgl. Cant. 7,1: sicut monilia. — Nr. 16,5,3: vallatus liliis: so in Cant. 7,2.

- Nr. 17,2,1: guttur eius quasi vinum: vgl. Cant. 7,9: guttur tuum sicut vinum.
Nr. 18,1,2: delictis affluens : so in Cant. 8,5.

2 So hat Norberg (Introduction S. 156ff.) gezeigt, daß gewisse Zeilen- und
Strophenformen der mozarabischen Preces sich aus zunächst als Prosa gemeinten
Gebetsrufen entwickelt haben.

3 Dazu gehören auch introduxit / iussit (Nr. 6,3,lf.) und Sunamitis J dictis
(Nr. 16,1,11).

11



Zur dichterischen Verarbeitung des Stoffes

Brunos Gedichte 1 bewegen sich, wie alle Hohelieddichtung, zwischen
Versifikation und Auslegung des Bibeltextes. Weniger als etwa bei jener
Bibeldichtung, welcher geschichtliche Bücher des Alten Testamentes

zugrundeliegen, konnte bei der poetischen Bearbeitung des Hohenliedes,
vom theologischen Standpunkt aus, von den hinter dem Wortlaut sich

verbergenden Bedeutungen abgesehen werden. Bruno allerdings befindet
sich hierin in einer besonderen Stellung : Durch die allegorische Textauslegung

im Prosakommentar ist der geistige Schriftsinn gewahrt und
vermittelt, ist die seit jeher in der Kirche, ja schon im Judentum erkannte
Gefahr einer wörtlich-sinnlichen Auffassung des Hohenliedes gebannt. So

durfte Bruno in den eingestreuten Gedichten, wenn er wollte, davon
absehen, stets auch der hintergründigen Bedeutung der Worte Ausdruck
zu verleihen, konnte sich darauf beschränken und sammeln, die
biblischen Liebeslieder in ihrem Wortlaut in Dichtung neu aufleben zu lassen.

Das hat er auch, wenigstens teilweise, getan, und dies vor allem ist es,

was seinen Hoheliedgedichten Reiz verleiht. Niemand wird es dem jungen

Geistlichen - aus welchem bald ein eifriger, zäher Kampfgenosse
Gregors VII. werden sollte - verdenken, daß er die sich hier für uns
abzeichnende dichterische Aufgabe so rein nicht erfaßt oder nicht voll
verwirklicht hat. Schon der Ansatz dazu verdient Beachtung.

Drei verschiedene Verfahren lassen sich in Brunos dichterischer
Verarbeitung des Hohenliedes auseinanderhalten: 1) Umsetzung des
biblischen Wortlautes, 2) Umsetzung von Kommentarmaterial und 3)

Umsetzung biblischer Personenrede mit ihr anverwandelter Ausdeutung
(«Selbstauslegung des Wortes»). Man versteht leicht, daß der Dichter
nicht bei dem einen Text nur die eine, beim andern nur die andere
dieser Möghchkeiten gewählt hat, sondern daß er sie in der Regel mischt.
Immerhin ist in den meisten Gedichten eins der drei Verfahren vor den
andern beiden bevorzugt. Die einzelnen Stücke gewinnen je ihren
Grundcharakter wesentlich auch hierdurch, nicht nur durch die verarbeiteten
Bibelworte und die sprachliche und versmäßige Form.

1 Grégoire (S. 122) läßt es mit folgender Beurteilung bewenden: «quelques
pièces de vers médiocres, qui reprennent le thème des versets bibliques précédemment

expliqués». Gigalski (S. 217) gesteht ihnen zu, daß sie «mit ziemlichem
Geschick verfaßt» sind und «von nicht unbedeutender Gewandtheit im Gebrauche
der Sprache Zeugnis ableg(en) ».

12



Das unter 1) genannte Verfahren ist besonders rein in Nr. 6 angewandt,
worin die Braut ihren Bräutigam preist. Selbstverständlich ist darin der

geistige, der eigentliche Sinn des wiedergegebenen Abschnitts stets «mit
gewußt», aber nur an einer Stelle tritt er so zutage, daß die Abweichung
vom biblischen Wortlaut nicht auch einfach als dessen dichterische
Umspielung aufgefaßt werden könnte: in suorum (fìliorum) (1,3) : Nach dem

Litteralsinn von Cant. 2,3 hat der Bräutigam natürlich (noch) keine
Söhne; unter den filii verstehen wir seine Altersgenossen («Jünglinge»),
vor denen er sich auszeichnet. Nach Brunos Kommentar indessen l sind
unter den filii - neben den Juden, an die im Gedicht wohl nicht gedacht
ist - die Apostel zu verstehen, wodurch suorum erst ermöglicht wird.

Auch in das kurze Gedicht Nr. 10 sind die auslegenden Züge recht
behutsam eingeschlossen : Die Frage Que est ista braucht nicht
beantwortet, die Kirche nicht genannt zu werden. Der Dichter erweckt den

Eindruck, von einer Frau zu sprechen, und zeichnet doch unmißverständlich

den himmelan führenden Weg der Kirche. In Nr. 7 ist der
geistige Sinngehalt der lyrischen Bibelnachdichtung im Gedichtganzen
höchstens zu erspüren, doch in einem Abschnitt (1,4 et Deus - 2,4 non
est Deus) dringt er kräftig an die Oberfläche.

Als Beispiel für die oben unter 2) genannte unverdeckte Verarbeitung
von Kommentarzügen kann Gedicht Nr. 12 dienen. Kennzeichnend dafür

ist im sprachlichen Bereich einerseits die Nennung der Kirche und
ihrer Stände und andrerseits das Vorkommen allegorischer
Übersetzungsgleichungen mit dieimus (1,1. 3,2) und, öfter noch, mit Formen
von esse. Hier tritt ein ganz anderes Anliegen zutage: lehrhafte Klarheit

- dies auch um den Preis, daß die in unserem Sinne «eigentlichen»
Aussagen des Bibeltextes oft nicht mehr erscheinen. In der Perikope
nämlich, welcher das Gedicht in seinem ersten Teil entspricht, beschreibt
der Bräutigam die Braut, indem er die Einzelheiten ihrer körperlichen
Erscheinung je mit einem bildkräftigen Vergleich verbindet, welcher
zuweilen mit einem aus dessen eigenem Bereich stammenden Begriff
erweitert wird. So heißt es von den Zähnen: Dentés tui [a] sicut greges
tonsarum [b], quae ascenderunt de lavacro [c] (Cant. 4,2). In Brunos
Prosakommentar nun 2 werden die Zähne mit den Aposteln gleichgesetzt

[A], weil diese die Kirche nähren. Der Vergleich mit den geschorenen

Schafen wird damit erläutert, daß die Apostel den irdischen Gütern

1 PL 164, 1244 BC.
2 PL 164, 1256 B.

13



und Lastern entsagt hätten [B]. Die Schwemme endlich, aus der sie

aufsteigen, wird auf ihre Taufe und ihre Vollendung bezogen [C]. Damit ist
ein sechsgliedriges Beziehungssystem aufgebaut :

Wortlaut a—> b mit c

Y V V
Deutung ABC

Es überrascht nun, daß an der einschlägigen Gedichtstelle (l,4f.) die

ursprüngliche, nämlich die biblische Gleichsetzung (a —>¦ b) nicht
vertreten ist, sondern nur die dem Ausgangsbegriff gegebene allegorische
Deutung (a —>- A) nebst deren Begründung. Ähnlich verhält es sich
mit den Augen, den Wangen und den Haaren. Über den Hals heißt es im
Hohenlied: Sicut turris David [b] Collum tuum [a] ...; mille clypeipendent
ex ea [c] (Cant. 4,4). Auch hier erscheint im Gedicht (Strophe 3) der biblische

Bildbegriff [b] nicht, indessen wird der damit zusammenhängende
Nebenbegriff [c] unmittelbar an den Ausgangsbegriff [a] angeschlossen l :

man trug im Mittelalter den Schild bisweilen mit einer schütvezzel am
Hals angehängt. Offensichtlich kommt es Bruno in diesem Gedicht
hauptsächlich darauf an, die Christenheit mit ihren Heiligenklassen, die Kirche
mit ihren Ständen, unter dem Gesichtspunkt ihrer Beziehungen
untereinander, als mit dem menschlichen Leib mit seinen Teilen gleichartig
zu erweisen. - Dieser Gedanke der Gliederung der Kirche erscheint - um
nur Gedichtstellen zu nennen - noch in Nr. 1,3 und Nr. 11,13, vor allem
aber in Nr. 16, mit Ausschluß der ersten Strophe. Diesem Gedicht liegt
eine weitere Beschreibung der Braut in Form einer Bilderreihe zugrunde.
Doch hier ist, wenigstens zum Teil (in den Strophen 3 und 5, nicht
hingegen in den Strophen 4 und 6) das biblische Bild mit ins Gedicht
eingebracht.

In dem zuletzt genannten Gedicht beobachten wir den oben unter 3)

angeführten Umsetzungstypus, die «Selbstauslegung des Wortes»: Die
Auslegungsbestandteile sind der an die Sunamitis gerichteten Rede

eingegliedert; die Kirche ist es, die angesprochen wird. Aber mit Str. 4

und 6 mischen sich darein Stellen mit recht förmlicher Darstellung
allegorischer Übersetzungsgleichungen. Reiner ist die Selbstauslegung
verwirklicht in dem schlichten Gedicht Nr. 8.

1 Dies ist im Kommentar (PL 164, 1257 B. Collum denique sustinel scutum)
schon schwach vorgebildet, wenn auch nicht im Zusammenhang mit den biblischen
clypei.

14



Wie einfühlend und gedankenreich zugleich dieses Ausdichten eines

biblischen Wortes gestaltet werden kann, zeigt Gedicht Nr. 2, über das

Eingangswort des Hohenliedes, Osculetur me osculo oris sui. Der in dem Wort
gesehene theologische Sinn ist der, daß das Gottesvolk des Alten Bundes
Gottes Sohn zur Inkarnation auffordert1. In dem Gedicht nun entbietet
die einsame, ungeduldige Braut dem Königssohn, dem sie anverlobt ist,
er solle ihr seine Liebesbezeugungen nun endlich nicht mehr nur durch
seine Sendboten ausrichten lassen, sondern solle selber herkommen und
sie küssen. Der geistige Sinn ist zwar augenscheinlich, ist aber dem sprachlichen

Ausdruck nach verschleiert, wie man ihn im Bibelwort selbst

verborgen fand. Durch gedankliche Anreicherung hat Bruno die Schriftstelle

zu einer Botschaft der Liebessehnsucht, zu einem Liebesbriefgedicht
2 gemacht. Nur gerade eine Vokabel, prophetas (Vers 1), durchstößt

den Schleier, der über das eigentlich Gemeinte, gelegt ist.
Auch wo Bruno den biblischen Wortlaut weniger durch Anreicherung

ausdichtet als mit - biblischen oder eigenen - knappen Worten
nachdichtet, gelingt ihm stellenweise ein Stückchen Lyrik. So in der Rede

der Braut in Nr. 17, besonders im Anfang (Strophen 3 und 4), welchen

man schon mit mittelalterlichen Liebesgrüßen verglichen hat3. Diese

unbelastete Frische im Ton ist gewöhnlich nicht lange durchgehalten;
die Züge weltlicher Dichtung sind letztlich immer Tarnung. Brunos

Dichtung ist unverwechselbar geistliche Dichtung. Sie als ganze schätzen

zu lernen, mag für uns als ein Stück Schulung hin zum Verständnis der
mittelalterlichen Geisteswelt gelten.

Handschriften und frühere Drucke

Im folgenden gebe ich eine Neuedition der Gedichte. Daß sie nötig ist,
erkennt, wer im Apparat den Lesarten des MiGNE-Textes nachgeht. Vom
Standpunkt zuverlässiger Textgestaltung aus verdient der ganze Kommentar

eine Neuausgabe, doch da er auslegungsgeschichtlich von eher
untergeordneter Bedeutung ist, wird eine solche wohl auf sich warten lassen.

Die Expositio de mutiere forte und der Hoheliedkommentar Brunos von
Segni sind in meines Wissens drei Handschriften enthalten :

- L: Florenz, Laur. Plut. 8 dex. 2, letztes Viertel 11. Jh., 97 Bl., 29,7 x 22 cm.
Expositio de midiere forte: f. 75ra-77ra; Hoheliedkommentar: f. 77rb—

1 Vgl. PL 164, 1233 D- 1235 A.
2 Zu anderen Beispielen geistlicher Liebesbriefgedichte: Herde S. 9771 1001.
3 Ohly S. 106, Anm. 3; vgl. Herde S. 10401 mit Anm. 526.

15



97vb. Dieser Schlußteil des Kodex stammt aus dem 11., das Übrige aus
dem 13. Jh. ».

- R: Florenz, Riccardiana 276 (K. III. 6), 1. Viertel 12. Jh., 222 Bl., 27 x
17 cm 2. Expositio de mutiere forte : f. 183r-186v; Hoheliedkommentar:
f. 186v-221r.

- V: Vat. lat. 1049, Pergamenths., letztes Viertel 15. Jh., 65 BL, 21,9x
14,9 cm3. Expositio de mutiere forte: f. 5r-10v; Hoheliedkommentar:
f. llr-64v.

Dazu treten Sonderüberlieferungen einzelner Stücke:

Die Expositio de mutiere forte mit Gedicht Nr. 1 ist in folgenden
Handschriften für sich, je anonym, überliefert:

- Vat. 1269: Vat. lat. 1269, Ende 11. oder 12. Jh., 217 Bl., 53,8 x 37,7 cm 4:

f. 79v-81r, das Gedicht: f. 81ra.

- LConv : Florenz, Laur. Conv. soppr. 387, Ende 12./Anf. 13. Jh., 92 Bl.,
17 x 12 cm: f. 71v-73r, das Gedicht: f. 73r 5.

- N: Neapel, Bibl. Naz. VII. AA. 28, Pergamenths., 14. Jh., 127 BL, 30,7 x
21,6 cm: f. 125r-126v, das Gedicht: f. 126va 6.

M : Nr. 13 ist enthalten in der Hs. Montecassino 111, 422 S., 53 x 37 cm:
S. 409f. ', mit Neumen (vgl. unten S. 47 ss.).

Drucke :

- Br : Zuerst erschienen Expositio de mutiere forte und Hoheliedkommentar
in der Ausgabe von Brunos Werken durch Bruno Bruni : Sancti Brunonis

1 Beschreibung: Ang. Mar. Bandinius, Catalogus codicum Latinorum Biblio-
thecae Mediceae Laurentianae..., 4, Florentiae 1777, Sp. 3741 Hier ist der Schlußteil
ins 12. Jahrh. gesetzt; ich folge Grégoire, der ihn (S. 77) noch dem 11. Jahrh.
zuweist. — Mikrofilm des Schlußteils in meinem Besitz.

2 Beschreibung: E. B. Garrison, Studies in the history of mediaeval Italian
painting, 3, Florence 1957-58, S. 2401 243. - Kollationiert nach einem mir
leihweise zur Verfügung gestellten Mikrofilm der Hs.

3 Beschreibung: A. Pelzer, in: Codices Vaticani Latini II 1... (Bibliothecae
apostolicae Vaticanae codices manu scripti recensiti), In Bibliotheca Vaticana 1931,
S. 588. - Mikrofilm in meinem Besitz.

* Beschreibungen: H. Ehrensberger, Libri liturgici Bibliothecae apostolicae
Vaticanae manu scripti..., Friburgi Brisgoviae 1897, S. 133-136; P. Salmon, Les
manuscrits liturgiques latins de la Bibliothèque vaticane, 4 (Studi e testi 267), Città
del Vaticano 1971, S. 521; Garrison (vgl. oben Anm. 2), 4, Florence 1960-62,
S. 397-406. - Kollationiert nach Mikrofilm-Rückvergrößerung.

5 Grégoire S. 74: «s. xiv». - Mikrofilm der Hs. in meinem Besitz.
6 Kollationiert nach einer Fotokopie.
7 Beschreibungen: Codicum Casinensium manuscriptorum catalogus..., 1, Montis

Casini 1915-23, S. 163-171; Lokrantz, ed. Opera poetica di S. Pier Damiani S. 20.

16



Astensis episcopi Signiensium et abbatis Montis Casini Opera in duos tomos
distributa Romae 1789-91, Bd 1: Expositio de muliere forte : S. 602-04;
Hoheliedkommentar: S. 605-33.

- PL: Abdruck danach in PL 164: Expositio de mutiere forte : Sp. 1229-34;
Hoheliedkommentar : Sp. 1233-88.

- Cai: Nr. 13 findet sich, als angebliches Gedicht des Petrus Damiani, nach
Hs. M, in: S. Petri Damiani Operum tomus quartus continens metra
collecta opera ac studio Constantini Caietani Romae 1640, S. IIa:
Nr. 62.

- PL 145: Das Gedicht ist in den Nachdrucken der obigen Ausgabe
enthalten, so in PL 145, 939. Hierauf beruht der Druck in: Analeda hymnica
medii aevi 48, Leipzig 1905, S. 76: Nr. 72. Ich erspare mir bibliographische
Hinweise auf die Anthologien, in denen das Gedicht nachgedruckt ist
(Phillimore, Gaselee, Raby).

Nr. 13 ist wiederholt übersetzt worden :

- Deutsche Nachdichtung: Heinrich Naumann, Frech und Fromm,
Dichtungen des lateinischen Mittelalters (Goldmanns gelbe Taschenbücher 667),
München (1960), S. 126.f.; Abdruck in: Summa poetica, Griechische und
lateinische Lyrik von der christlichen Antike bis zum Humanismus (hg. von
Carl Fischer), München 1967, S. 3611

- Französische Übersetzung : Norberg, Manuel S. 183 (S. 1821 Textdruck,
S. 181. 183f. Kommentar).

- Französische Übersetzung: Henry Spitzmuller, Carmina sacra medii
aevi - Poésie latine chrétienne du moyen âge ([Paris] 1971), S. 386-389,
mit Textdruck (vgl. S. 516, Anm. 12) L

Brunis Ausgabe liegt allein R zugrunde. Der Grund dafür, daß man erst
später auf die andern beiden Textzeugen aufmerksam geworden ist, ist wohl
der, daß die beiden Schriften in der - weit besseren - Hs. L anonym
überliefert sind, in V gar unter einem andern Namen.

Auf letzteres muß noch kurz eingegangen werden: In V werden f. Ir bis
5r von einem weitläufigen Schreiben eingenommen, mit welchem Stephanus
archiepiscopus Antibarensis totiusque Servie primas dem Georgio archiepiscopo

Ulixbonensi sacrosande Romane ecclesie tituli sanctorum Marcellini et
Petri presbytero cardinali diese beiden Schriften Brunos übereignet, als ob
sie sein eigenes Werk wären. Bei dem Plagiator handelt es sich um Stephanus

1 Nr. 13 hat, auf Grund seiner Sonderüberlieferung, im Zusammenhang mit den
Gedichten des Petrus Damiani, und ohne daß Brunos Name genannt würde, am
meisten Beachtung gefunden. Vgl. noch J. Szöverffy, Die Annaten der lateinischen
Hymnendichtung, Ein Handbuch, 1 (Die lyrische Dichtung des Mittelalters), (Berlin

1964), S. 3951 und die dort in Anm. 106 angegebene Literatur.

2 17



de Taleazis ^oder Teglatius), 1473 Erzbischof von Antivari, 1485 Bischof
von Torcello und gleichzeitig Titularerzbischof von Patras, gestorben 1514,
bei dem Empfänger um Georgius de Costa, 1463 Bischof von Evora, 1464
Erzbischof von Lissabon (bis 1500), 1476 Kardinal, gestorben 1508. Die im
Widmungsbrief erwähnte Titelkirche hat der Empfänger 1476-1484
innegehabt 1. Stephanus hat Brunos Schriften nicht, wie gesagt worden ist 2,

völlig unverändert als sein Werk herausgegeben, vielmehr hat er verschiedentlich

Änderungen vorgenommen und Zusätze eingefügt, worin bisweilen

von der damals herrschenden Türkengefahr die Rede ist. Ein Stück weit,
nämlich bei Cant. 3,4 bis 3,7, entfernt er sich stark von Bruno. Dies ist auch
der Grund, wieso darin die Gedichte Nr. 9 und 10 fehlen. Im Übrigen geht
V, wenn man von den rein orthographischen Dingen absieht, weit öfter mit L
als mit R zusammen.

Der Edition ist L zugrunde gelegt. Die Varianten der Handschriften gebe
ich vollständig an 3, von denjenigen der Drucke lasse ich die bloß die Schreibweise

betreffenden weg. In meinem Kommentar bezeichne ich die Zitate aus
Brunos Prosakommentar je mit der Stelle in PL, ihren Wortlaut jedoch gebe
ich nach L. Was exegetische Fragen betrifft, gehe ich im allgemeinen nicht
weiter zurück als auf die Kommentare Brunos und Haimos; daß dem so

gewonnenen Bild bisweilen die Raumtiefe fehlt, ist mir bewußt. Für gewisse
sprachliche Erläuterungen stütze ich mich dankbar auf das Zettelmaterial
des Mittellateinischen Wörterbuches bis zum ausgehenden 13. Jahrhundert.
- Allen, die mich bei meiner Arbeit unterstützten, spreche ich meinen
herzlichen Dank aus, namentlich den Leitern und Beamten der Bibliotheken,
welche mir über die betreffenden Handschriften bereitwilligst Auskünfte
erteilten.

1. Certissime cognovimus

Certissime cognovimus,
quod sermo Salomonicus
mulierem fortissimam

significat aecclesiam.

1 Die biographischen Angaben nach C. Eubel [u. a.], Hierarchia catholica,
Editio altera, 2. 3, Monasterii 1914. 1923.

2 Riedlinger S. 106.
3 In L sind œ in Ligatur und e caudata oft kaum auseinanderzuhalten, mihi

erscheint innerhalb der Gedichte in L und R, soweit nicht abgekürzt, stets als
michi, in V stets als mihi; dieses mihi von V wird an Ort und Stelle nicht
angegeben. In den Nrn. 15, 17 und 18 fehlen in R vielfach die Anfangsbuchstaben der
Einzelverse, für welche Rubrizierung vorgesehen war; das gebe ich im Einzelnen
nur dort an, wo ein Wort ohnehin im Apparat zu erscheinen hat.

18



2. Hanc rex sapientissimus

regumque potentissimus
adveniens in hominem
sibi delegit coniugem.

3. In hac prophetae plurimi,
apostoli, episcopi,
confessores et martires,
viduae sunt et virgines.

4. Cum tu tamen, félicitas,
Alios ita predicas,

quae ceteris communia,
tibi videntur propria.

5. Tu fortis et fortissima,
mulier prudentissima,
constans et constantissima,
felix et felicissima.

6. Per te laus sit ingenito,
gloria unigenito
cum spiritu paraclito
consolatore inclito. Amen.

L: 77ra, R: 186v, V : Wv. - Vat. 1269: 81va, LConv : 73v, N: 126va. - Br :

604b, PL: 1234. - 1,1 cognoscing N. 1,4 eccl- RVN, ceci- Vat. 1269 LConv.
2,1 Hunc PL (Hanc Br). 2,3 homine R Br (-em PL). 2,4 elegit Vat. 1269.
3,1 prophète RV, -ç Vat. 1269 LConv. 3,2 vor apostoli] pape pp mit
waagrechtem Strich durch die Unterlängen) N. 3,3 martyres V LConv. 3,4
viduae] -ue RVN, -uç Vat. 1269 LConv. sunt (s* R, st mit Strich über t LConv,
snt N) Hss., simul Br PL. 4,1 tu von 1. Hand über der Zeile nachgetragen
Vat. 1269, tu fehlt N. Cum tu] Cuiu9 LConv. Statt 4,11 Sed quia uirgo uir-
ginum dominaris per filium V. 4,2 ita] itaque R Br PL. 4,3 quae] -e RV,
-ç Vat. 1269 LConv. cçteris Vat. 1269. communia] conufuia L. 4,4 propia V.
5,3 fehlt; am Rand, von späterer Hand, schwer lesbar, deoque dilectissima,
dazu Einfügungszeichen im Text nach felicissima LConv. 6,1 ingenito] î über
der Zeile nachgetragen LConv. 6,3 paraelyto V. Nach 6,4 Amen fehlt N.

(1) Aufs allergewisseste haben wir erkannt, daß Salomo mit seiner Rede von
der überaus tüchtigen Frau auf die Kirche hindeutet. (2) Diese hat sich der

allerweiseste König und der Könige Mächtigster, als er einging in den

19



Menschen, zur Gemahlin auserwählt. (3) In ihr sind gar viele Propheten,

Apostel, Bischöfe, Bekenner und Märtyrer, Witwen und Jungfrauen. (4)

Wenn du denn, du Glückseligkeit, deine Söhne derart preisest, so scheint,

was den übrigen gemeinsam ist, dir eigens zu gehören. (5) Du bist tüchtig, bist

die allertüchtigste, bist die allerklügste Frau, beständig, ja die allerbestän-

digste, bist glücklich, ja die allerglückseligste. (6) Durch dich sei Lob dem

Ungezeugten, sei Ruhm dem Eingeborenen samt dem Geist, dem Beistand
und hehren Tröster. Amen.

Abschluß der Expositio de mutiere forte. Das Gedicht ist äußerlich darein
einbezogen: Im Anschluß an das Wort et laudent earn in portis opera eius

(Prov. 31, 31) heißt es: Laudani utique - worauf der Text des Gedichtes
folgt. Darin wird auf Einzelheiten des Bibeltextes oder seiner Auslegung
kaum mehr eingegangen. Zunächst wird die Gleichsetzung mulier - Kirche
ausgesprochen (Str. 1). Christi Inkarnation wird durch die Vermählung mit
ihr versinnbildlicht (2). Es folgt eine siebengliedrige Aufzählung einzelner
Klassen von Heiligen (3). Diese ihre Söhne preist die Kirche - nach dem
Bibeltext, Prov. 31, 28, preisen umgekehrt die Söhne die mulier. Was den
übrigen Kirchengliedern nur in ihrer Gesamtheit, nämlich durch die Kirche,
zugehört, das ist dieser in ihren Heiligen je auch einzeln zu eigen: So ist
wohl die etwas schwierige Str. 4 zu verstehen. Vgl. den engern neben dem
weitern Kirchenbegriff in Brunos Prosakommentar, Sp. 1234 A. Wollte man
félicitas (4,1) nicht als metonymische Anrede gelten lassen, wäre es als eine
zu felicitare gehörende Verbalform zu deuten. Es folgt ein siebengliedriger
Preis der mulier / Kirche (5). Daß je ein Epitheton auf eine der sieben
Heiligenklassen gemünzt sein könnte, wird dadurch nahegelegt, daß in 3,31 bei
zwei Paaren je die würdevollere Klasse nachgestellt ist und mit dem Superlativ

zu verbinden wäre. Allenfalls ist also folgende Zuordnung beabsichtigt:
prophetae : fortis, apostoli : fortissima. - episcopi : prudentissima. - confessores :

constans, martires: constantissima. - viduae: felix, virgines : felicissima. Den
Abschluß bildet eine trinitarische Doxologie.

2. Quid michi tot legas

Quid michi tot legas, o regie sponse, prophetas
Cessent legati tantum dare verba parati.
Te volo, te credo, te solum visere quero.
Iam miserere mei, iam te patiare videri

5 oscula iamque tuae sponsae dare sit tibi cure.
Auribus et nostris dulcis modulamina vocis
iam resonent, rogo te, si quis tuus est amor in me.

20



L: 78vb, R: 189v, V: 15v. - Br: 607b, PL: 1239. - Überschrift Item versus
R. 1 regiç sponsae L. 5 tuç sponse R, tue sponse V. 61 vocis. Jam resonet
Br PL.

Was sendest du mir, o mein königlicher Bräutigam, so viele Propheten? \
Mögen die Abgesandten ausbleiben, welche nur dazu bereit sind, Worte zu
machen. \ Dich will ich, an dich glaube ich, dich allein begehre ich
aufzusuchen. I So erbarme dich nun meiner, gestatte nun, daß ich dich sehe, / (5)

und laß es dir nunmehr angelegen sein, deiner Braut Küsse zu geben. / Und

daß meinen Ohren jetzt die Gesänge deiner süßen Stimme \ erklingen möchten,

bitte ich dich, wenn du irgend Liebe zu mir hast.

«Liebesbriefgedieht», der Braut in den Mund gelegt, zurückgehend auf
Cant. 1,1 : Osculetur me osculo oris sui. Es ist vorbereitet durch die einfühlende

und rhetorisch durchgestaltete Selbstauslegung dieses Wortes im
Kommentar (Sp. 1234 D/1235 A), womit sich das Gedicht auch ausdrucksmäßig
in Einzelnem berührt. Das diesem unmittelbar vorangehende «predigt-
schlußartige Gebet» (Ohly S. 105), welches an Cant. 1,6 anschließt, sehe
ich für nicht im Zusammenhang damit stehend an.

3. Virgo beata

1. Virgo beata,

mirificata,
sponsa pudica,
dulcis amica,

2. te sapienter
atque decenter

ordine, forma,
moribus orna.

3. Grata meorum
discipulorum
pascua scito
hec et adito.

4. Pax ibi multa,
omnia tuta.
Quod placet uni,
est grave nulli.

21



L: 79rb, R: 190v, V: 16v/17r.- Br: 608b, PL: 1241. - Überschrift Versus R.
2,3-3,1 Ordine forma. Moribus orta Grata Br PL. 2,4 orta R Br PL. 3,4
addito R. 4,1 ibi LRV, tibi Br PL. 4,3 uni LRV Br, unium PL.

(1) Du selige Jungfrau, herrlich gemachte, du züchtige Braut, süße Freundin,

(2) schmück dich voll Umsicht und nach Gebühr mit Ordnung, Schönheit

und guten Sitten. (3) Die lieblichen Weiden meiner Jünger sollst du
kennen und sollst sie aufsuchen. (4) Reichlicher Friede herrscht dort, alles

ist gefahrlos. Was dem Einen gefallt, ist keinem beschwerlich.

Preis und Mahnung des Bräutigams an die Braut, in freier Art die Auslegung
von Cant. 1,7-10 aufnehmend. Dort ist zuerst (im Anschluß an Cant. 1,6)
von den falschen Weiden (der Häretiker) die Rede; dem entsprechen im
Gedicht Str. 31 Zuvor wird die Braut in mehrfacher Anrede gepriesen.
sponsa pudica (1,3) hängt zusammen mit der Auslegung von Cant. 1,9
betreffend genae (Sp. 1240 BC). An den Preis schließt sich die Aufforderung an,
sich (geistig) zu schmücken. Zu sapienter (2,1) vgl. die Erklärung der murenu-
lae aureae (Cant. 1,10): quoniam sapientiae luce praefulgent (Sp. 1241 A).
In Str. 3 nun die (hier positiv gefaßte) Mahnung : die Kirche soll sich an die
Apostellehre halten. Die Weide, die der Eine (der Hirte) für gut angesehen
hat, frommt allen (4).

4. Omnia qui fecit, sumere carnem

Omnia qui fecit, sumere carnem

dignatus Dominus morte redemit
humani generis sponte ruinam.
In cruce suspensus cum pateretur,

5 fasciculum mirrae credo fuisse.

«Tristis» enim dixit «morte tenus sum»;
insuper et Petrus flevit amare.
Postea vero dedit nardus odorem,

cum caelos petiit veste cruenta.

L: 79vb, R: 191v, V : 18r. - Br : 609a/b, PL: 1242. - Überschrift Versus
sirassirim R. 5 mirre RV. credo LRV, Crede Br PL. 6 tenus sum fehlt R
Br PL. 9 celos RV. petit R Br PL.

Der, der alles gemacht hat, der Herr, hat geruht, j Fleisch anzunehmen, und
hat mit seinem Tode erkauft \ aus freien Stücken das gefallene Menschengeschlecht.

I Als er am Kreuze hängend litt, / (5) war er das Büschel von

22



Myrrhen, glaube ich. j «Betrübt», sagte er nämlich, «bin ich bis an den

Tod»; j dazu auch weinte Petrus bitterlich, j Danach aber gab die Norde ihren

Duft von sich, j als er zu den Himmeln emporfuhr mit blutbesudeltem Kleide.

Das Gedicht enthält eine christologische Deutung von Cant. 1,111 Und
zwar führt der Ausleger sich selber ein : er läßt erkennen, wie er die Deutung
gewinnt (Verse 4ff.). Um zwei wohlriechende Pflanzen geht es, Myrrhe und
Narde. Die Myrrhe steht für Bitternis: Mirram quidem pro amaritudine
posuit (Sp. 1241 C) ; das Myrrhenbüschel wird auf Christus am Kreuz gedeutet.

Schon im Prosakommentar wird die Beziehung der Stelle auf die Passion
(unter anderm) mit Christi Ausruf in Gethsemane (Matth. 26,38; vgl. Vers 6)

gestützt. Jene andere Äußerung von Bitternis im Passionsgeschehen, das
bittere Weinen des Petrus (Matth. 26,75; vgl. Vers 7), ist in Brunos und in
Haimos Kommentar nicht berührt. Die Narde, in der Auslegung auf die
Menschwerdung bezogen (diese im Gedicht vertreten durch sumere carnem, 1),
wird hier mit der Himmelfahrt verbunden (wobei auch an die Auferstehung
mit zu denken ist; davon ist im Prosakommentar im Anschluß an botrus
Cypri, Cant. 1,13, die Rede). Daher erscheinen die beiden Pflanzen auch in
umgekehrter Reihenfolge. - Omnia qui fecit (1) bezieht sich auf die Christus
beigelegte Stellung als Weltschöpfer, steht näherhin für das biblische rex
(vgl. Haimo, PL 117, 299 D: Christum qui omnia regit). Mit knappen
Mitteln erzielt Bruno Bildhaftigkeit, so mit suspensus (4) und dem eigen-
tümlich-eindrücklichen veste cruenta (9).

5. Flos ego sum campi

Flos ego sum campi: decus et laus ordinis almi.
Angelicus cetus michi subditur.

Omnia complector: caelum, terras, maris aequor.
Cunctorum Dominus, pater et Deus

5 quis nisi solus ego? Nemo, dico tibi, nemo.

Imperium michi rebus in omnibus.

L:80rb/va, R: 192v, V : 20r. - Br : 610a, PL: 1244. - Überschrift Versus R.
3 celum RV. tras mit Strich über tLR, t'ras V, trans Br PL. equor RV. 6 fehlt
R Br PL.

Eine Blume bin ich des Feldes : bin die Zier und der Ruhm des erhabenen

Kosmos, j Die Schar der Engel ist mir Untertan, j Alles umgreife ich: den

Himmel, die Erde, die Fläche des Meeres. / Der Herr, der Vater und Gott

aller, / (5) wer ist es, wenn nicht ich allein? Niemand, sag ich dir, niemand.

I Die Herrschaftsgewalt ist mein in allen Dingen.

23



Aus dem Wort Ego flos campi et lilium convallium (Cant. 2,1) entwickelt der
als sprechend gedachte Christus («Selbstauslegung des Worts») eine Aussage
über seine Weltherrschaft. Zu decus et laus ordinis almi (1) vgl. im
Prosakommentar : (se) totius mundi florem, pulcritudinem et honorem esse confirmât
(Christus) (Sp. 1243 C). Dort, wo Bruno den campus ausdrücklich deutet, setzt
er ihn freilich mit dem Schoß der Jungfrau Maria gleich, wonach mit dem
Bibelwort die Inkarnation angedeutet ist. Der im Gedicht entfaltete Bezug
campus - Welt geht, nächst dem genannten schwachen Anklang in Brunos
Kommentar, auf Haimo (PL 117, 301 D) zurück. Während aber dort die
Ausstrahlung Christi über die Welt als Folge seiner Heilstat in den Blick
gefaßt ist, so bei Bruno eher die Christus (und Gott Vater) kraft der
Schöpfungsordnung zugehörende Herr- und Vaterschaft. - In Vers 3 toposhafte
Benennung der Welt nach der Dreiheit Himmel/Erde/Meer.

6. Sicut inter ligna malum

1. Sicut inter ligna malum
pomis et odore gratum,
sic dilectus in suorum
est conventu filiorum.

2. Sub illius umbra sedi,

refrigerio quievi;
dulcia gutturi meo

poma suscepi ab eo.

3. Me in cellam introduxit
et vinum bibere iussit.
Dedit michi caritatem
virtutum omnium matrem.

4. Leva capud sublevatur,
dextra corpus amplexatur.
Ad hoc nisi me amaret,

pro me nullum adiuraret.

L: 81vb, R: 194r, V : 22v. - Br : 611b, PL: 1246. - Überschrift Versus R,
Repetitio V. 1,3 in suorum LV, insolorum R, in solo Br PL. 2,3 meo über
der Zeile, wohl von 1. Hand, nachgetragen V. 4,1 caput RV. 4,2 Dextra LRV,
dextera Br PL. corpus LV, caput R Br PL. 4,4 so LR, p. m. n. adiuuaret
V, quis pro eo me adiuraret? Br PL.

24



(1) Gleichwie unter den Bäumen der Apfelbaum durch seine Früchte und
seinen Duft den Vorzug hat, so mein Geliebter in der Versammlung seiner
Söhne. (2) Unter seinem Schatten habe ich gesessen, habe in seiner Kühle

geruht; Früchte, die meinem Gaumen süß schmecken, habe ich von ihm
empfangen. (3) Er hat mich in den Keller hinein geführt und mich Wein
zu trinken geheißen. Er hat mir die Liebe gegeben, aller Tugenden Mutter.
(4) Durch seine Linke wird mein Haupt gestützt, seine Rechte umfaßt
meinen Leib. Zudem, wenn er mich nicht liebte, würde er keinen um meinetwillen

beschwören.

In den Nrn. 1 und 3 ist Bruno je von einem längeren Bibelabschnitt
ausgegangen, ohne daß man von Nachdichtung oder Paraphrase sprechen könnte.
Die Gedichte 2, 4 und 5 hat er aus kurzen Schriftworten entwickelt. Mit
Nr. 6 beginnt eine Gruppe von - im Einzelnen ganz verschieden gestalteten -
Stücken, in welchen je einem Schriftabschnitt von gewissem Umfang recht
eng entlang gedichtet ist. Cant. 2,3 : Str. lf. ; 2,4: 3 ; 2,6: 4. - 4,4 enthält eine

Anspielung auf Cant. 2,7: adiuro vos - 1,2 geht unmittelbar auf Haimo
zurück: Sicut malus pulchritudinem habet pomorum et gratum odorem inter
agrestia ligna silvarum (PL 117, 302 C), während Bruno bei der Auslegung
der Stelle nicht von Wohlgeruch spricht. - Zu 2,2 vgl. : in eius protedione
tandem requievi, und: quando... caloris refrigerium sensit (Sp. 1244 C). -
Hinter 3,3 steht der Gedanke an das christliche Liebesgebot (vgl. Sp. 1245

AB). - Zu 3,4 vgl. ThLL 8, 447, 23-25 und Novum Glossarium mediae Latini-
tatis Hafniae 1957ff. : M, Sp. 250, 111 - Zu 4,31 vgl. Kommentar zu
Cant. 2,8 (im nächsten Abschnitt, also nach dem Gedicht) : Nisi enim me
dilexisset, nequaquam pro me ita loqueretur (Sp. 1246 C). - In dilectam (Cant. 2,7)
sieht Bruno (Sp. 1246 BC), nach Haimo (PL 117, 304 A), die in der Betrachtung

Gottes versunkene Einzelseele. Dieser im Rahmen seines streng ekkle-
siologisch ausgerichteten Kommentars bemerkenswerte Einzelzug wird im
Gedicht nicht sichtbar; allerdings gibt sich darin die Sprechende auch nicht
ausdrücklich als Kirche zu erkennen.

7. Saliens in montes

1. Saliens in montes,
transiliens colles

venit ecce meus
et sponsus et Deus.

2. Quem paries carnis
oculis humanis
celat, ut Iudeus
dicat: «Non est Deus».

25



3. Nonne vocem audis,

quç intima cordis

penetravit mei :

«Surge, veni, veni»?

4. «Hiemps enim transiit,
imber omnis abiit,
estas aperitur
et turtur auditur.

5. Ficus dedit grossos,
dabit ista botros
vinea, quç florem

prestat et odorem.»

L: 82ra, R: 195v, V : 24rjv. - Br : 612b, PL: 1248. - Überschrift Versus R,
R(epetitio) V. 1,2 in colles V. 3,2 Que RV. 4,1 Iemps R, Hiemns V.
transiit L, transit RV. 4,2 Himber R. abiit R, abit LV. 5,2 brotos V.
5,3 so L, Vineâq; flore R, Vineaq} florem V, Vineaeque florent (vgl. Cant.
2,13) Br PL. 5,4 Prestat LRV, praestant Br PL.

(1) Auf die Berge springend, über die Hügel hüpfend, kommt, seht da, mein

Bräutigam und Gott. (2) Ihn verbirgt die Wand von Fleisch den menschlichen

Augen, so daß der Jude sagt: «Er ist nicht Gott». (3) Hörst du seine

Stimme nicht, welche mir ins Innerste des Herzens dringt: «Steh auf,
komm, komm » (4) « Denn der Winter ist vergangen, aller Regen ist vorüber,
die Sommerszeit eröffnet sich und die Turteltaube läßt sich hören. (5) Der

Feigenbaum hat Frühfeigen hervorgebracht, und es wird Weinbeeren tragen
dieser Weinberg, welcher jetzt Blüten darbietet und Wohlgeruch. »

Das Gedicht ist der Braut in den Mund gelegt und entspricht Cant. 2,8-13
(2,8: Str. 1; 2,9: 2; 2,10: 3; 2,111: 4; 2,13: 5). Mit 3,4 beginnt eine Anrede
des Bräutigams an sie, welche, soweit sie in dieses Gedicht fällt (Fortsetzung
in Nr. 8), als von der Braut wiedergegeben zu gelten hat. - Str. 1 : in montes
statt in montibus : Im Prosakommentar (Sp. 1247 A) werden die Berge als
Ziel von Sprüngen Christi bestimmt, diese als einzelne Heilstaten: Maria
(Menschwerdung), Kreuz, Himmel, Apostel / Menschen überhaupt
(Einwohnung).- Str. 2 : paries carnis bezieht sich auf die Menschwerdung Christi,
durch welche seine Gottheit mit Fleisch umkleidet, gleichsam hinter einer
Wand verborgen wurde. (Ein ähnlicher Gedanke findet sich im Löwenkapitel
des Physiologus.) Im Prosakommentar und bei Haimo zu dieser Textstelle
keine Nennung der Juden. - Str. 1 und 2 enden je mit auf Christus bezogenem
Dens: erst Bekenntnis der Kirche, dann Leugnung durch die Juden.-Str. 3:

26



Recht eigentümlich, wie sich die Braut an ihren Zuhörer richtet mit der
rhetorischen Frage, ob nicht auch dieser ihren Bräutigam vernehme:
Ausdruck der predigend-missionarischen Haltung der Kirche. - 4,3: In Cant.
2,11-13 ist die frühlingshafte Natur geschildert, doch bezieht Bruno (Sp.
1248 AB) tempus putationis nicht nur auf das Schneiteln der Weinstöcke
(Ausmerzen der Laster), sondern, durch Verknüpfung mit loh. 4,35, auch
auf die sommerliche Ernte. - Str. 5: Der Feigenbaum wird (Sp. 1248 B) mit
der Synagoge, seine Frühfrüchte mit den Patriarchen und Propheten
gleichgesetzt.

8. Surge, amica mea

1. Surge, amica mea,
veni, columba mea:
vulneribus in meis

iam sana delecteris.

2. Tu pulcra videaris,
tu sapiens loquaris,
nam vox tua canora
et facies decora.

3. Iam vulpes capiantur:
vitia destruantur,
ne vinearum flores

pereant et odores.

E : 82rb/va, R : 196r, V : 25v. - Br : 613a, PL : 1249. - Überschrift Versus R.
1,4 Iam LRV, tam Br PL. 2,1 pulchra RV. 2,4 faciens Br (facies PL).

(1) Steh auf, meine Freundin, komm, meine Taube: An meinen Wunden
sollst du, nunmehr gesund, dich erlaben. (2) Laß dich sehen in deiner

Schönheit, sprich in deiner Weisheit, denn deine Stimme ist wohlklingend
und dein Angesicht schön. (3) Nun sollen die Füchse gefangen werden: die

Laster sollen ausgemerzt werden, damit nicht die Blüten der Weinberge
zunichte werden und ihre Wohlgerüche.

Fortsetzung der Anrede des Bräutigams an die Braut (Rest von Cant. 2,13:
1,11; 2,14: 1,2-2,4). Str. 3, nach Cant. 2,15, fügt sich zwanglos an. Die
Aufforderungen surge und veni wie Nr. 7,3,4 (je nach dem Bibeltext). - 1,31
bedingt durch die Deutung des Bildes von der in Felsklüften Schutz suchenden

Taube mit der sich in Christi Wunden bergenden Seele; vgl. besonders in

27



meae carnis vulneribus deledare (Sp. 1249 A). Mit iam sana tritt das Paradoxon
«durch Wunden heil werden» (Isaias 53,5) hinzu (im Prosakommentar
schwach angedeutet). - Str. 2 : Lob des Aussehens und der Stimme der Braut
mit je einem Nachsatz, das Ganze (wie im Bibeltext) chiastisch angeordnet.
In 2,1 ist nach dem Kommentar (Sp. 1249 B) an die missionierende Kirche,
an ihre Wirkung auf neu zu Gewinnende, zu denken. Wie hier, so ist auch in
Str. 3 einzig Vers 2 mit einem Deutungselement besetzt. Anders als hier
werden im Prosakommentar (und auch bei Haimo, PL 117, 307 CD) die
vulpes mit den Häretikern gleichgesetzt. Hingegen werden die auszumerzenden

vitia beiläufig zum Schluß von Cant. 2,15 genannt (Sp. 1249 C).-Zu
3,31 vgl. dem Ausdruck nach Nr. 7,5,31 - Auf der Ebene der geistigen Bedeutung

ist eine gewisse logische Stufung zu erkennen : Str. 1 : Die Gläubigen
werden durch Christus geheilt. Str. 2 : Die Kirche gewinnt predigend Neue
hinzu. Str. 3: Das angefangene Werk muß vor Schaden bewahrt werden.

9. Dilectus meus michi et ego Uli

Dilectus meus michi et ego illi.
Non equidem moratur vel hie vel ibi,
sed habitat cum Sanctis, donee et dies

aspiret et umbrarum veniant fines.

5 Cui «Capreae» dixi «similis esto

aut super montes Bethel parvulo cervo». -
In lectulo per noctes eum quesivi,
sed quoniam per noctes non repperivi,
surrexi. Circuirem dum civitatem,

10 per vicos et plateas dum remearem,
me vigiles portarum repperierunt,
ubi esset dilectus, michi dixerunt.
Inveni ergo illum neque dimittam,
donec in genitricis lectulum mittam;

15 id est : in huius vasis mentem secretam
sive in ludeorum plebem postremam.

L: 83rb, R: 197v, V : —. - Br : 614a\b, PL: 1251}. - In R fortlaufend wie
Prosa. In Br und PL 1-4 als Prosa gedruckt, vor 5: Versus. Dieses Wort in
den Hss. weder hier noch vor 1. 5 Cui LR PL, Qui Br. capree R. 6 bethel LR,
Bether Br PL. 7 quçsiui R. 8 noctes noctes (zweimal) R. reperiui R.
9 Surrexi circuire ciuitatem (civi- Br PL) R Br PL. 15 mente L, fhtë R,
materiam Br PL. in fehlt R Br PL.

28



Mein Geliebter ist mein, und ich bin sein. / Und zwar weilt er nicht da oder

dort, I sondern er wohnt zusammen mit den Heiligen, / bis der Morgenwind

weht und das Ende der Schatten kommt. / (5) Zu ihm hab ich gesagt :

«Sei gleich der Gazelle \ oder auf den Bergen Bethels dem jungen Hirsch. » - /
Im Bett suchte ich ihn nächtens, \ aber weil ich ihn nächtens nicht fand, /
stand ich auf. Als ich durch die Stadt ging j (10) und durch die Gassen und

Straßen wiederkehrte, / da fanden mich die Hüter der Tore; \ wo mein
Geliebter sei, sagten sie mir. \ So also habe ich ihn gefunden, und ich werde

ihn nicht lassen, j bis daß ich ihn ins Bett meiner Mutter lege, j das heißt :

in den Geist, welcher in diesem Gefäß verborgen ist, / oder auch : in das Volk
der Juden, das letzte.

Das Gedicht betrifft Stücke aus zwei (vom Standpunkt moderner Exegese
aus) deutlich getrennten Perikopen, nämlich Cant. 2, 16-3,4 (2,16: Verse
1-3; 2,17: 3-6; 3,1: 71; 3,2: 91; 3,3: 11; 3,4: 13-16), doch ist ein
übergeordneter Gedanke sichtbar: Jetzt weiß die Braut, wo der Geliebte weilt
(2-4) ; im zweiten Teil (7-16) wird die Geschichte des einstigen Suchens und
Findens erzählt- 2 : Füllselartiger Zusatz ; allenfalls soll gesagt sein : Mein
Freund schweift nicht unstet umher. - 3 : habitat cum sandis ist die Auslegung
des so nicht wiedergegebenen qui pascüur inter lilia (vgl. Sp. 1250 A). - 5:
Die Anrede des Bräutigams ist, anders als im Bibeltext, angekündigt; in
ihr ist revertere fortgelassen. - 6: Mit einem Teil der Vulgataüberlieferung
haben die Handschriften hier und im Prosakommentar Bethel statt Bether
(so auch schon Haimo, PL 117, 308 C) ; bei Bruno (aber nicht bei Haimo)
wird auch eine danach ausgerichtete Übersetzung (domus Dei; Sp. 1250 C)

gegeben. - 8: Zu repperivi (vgl. 11 repperierunt, Nr. 10,2,2 repperivit): Per-
fektformen zu reperto nach der 4. Konjugation sind auch sonst reichlich
belegt. - 9f : Das die damalige Situation nochmals für gegenwärtig nehmende
Aussprechen des Entschlusses Surgam et circuibo / quaeram wird in die
Erzählung des Vergangenen eingepaßt. - 12 : Daß die Wächter der Braut sagen,
wo sie den Bräutigam finde, geht über den Bibeltext hinaus und erklärt
sich aus der Gleichsetzung der vigiles mit den Aposteln (Sp. 1251 B) ; vgl.
auch Nr. 13,5. - 14 : Auffällig ist die Vertretung von domus / cubiculum durch
ledulus. - 15f. Die allegorische Übersetzungsgleichung überrascht, umso
mehr, als zwei Möglichkeiten angeboten werden (häufig im Prosakommentar ;

innerhalb der Gedichte in Nr. 11,10-14 drei Auslegungsvarianten, aber nicht
so lapidar nebeneinandergestellt wie hier). Scheinbar fragt sich die sprechende

Braut / Kirche, was sie mit ihren Worten meine, doch vielmehr ist die
Personenrede nicht streng durchgehalten zu denken. - Zu 15 vgl. im
Prosakommentar in huius fidilis vasis habitaculum und in secretarium cordis mei :

Unser Leib, der von der Erde, damit unserer genitrix, genommen ist, soll
Christi Wohnung werden (Sp. 1251 C). - 16: Das Judenvolk ist genitrix
Jesu, der daraus hervorgegangen ist. postremam: Ganz zuletzt soll auch
Israel noch die Seligkeit erlangen (Sp. 1251 D).

29



10. Que est ista, per desertum

1. Que est ista, per desertum

- cui caelum est apertum -
quae ascendit quasi fumus,

quam non agravavit humus?

2. Per desertum si transivit,
artam viam repperivit ;

sed transivit per desertum

gratum baiulans pigmentum.

L: 83va, R: 198r, V;—.- Br: 614b, PL: 1252. - 1,2 Cui LR, Cum Br PL.
celum R. 1,3 Que R. 1,4 aggrauauit R. 2,1 si LR, sic Br PL. 2,2 Arctam
Br PL.

(1) Wer ist diese, die durch die Wüste - und der Himmel steht ihr offen -,
wer ist diese, die aufsteigt gleichwie Rauch, und die Erde beschwert sie

nicht? (2) Wenn sie durch die Wüste ging, fand sie einen schmalen Weg;
durch die Wüste aber ging sie, indem sie angenehme Spezerei trug.

Dieses kurze, in seinem zweiten Teil etwas ungelenk anmutende Gedicht
geht auf Cant. 3,6 zurück. Die Frage - nach unserem Textverständnis wäre
sie mit «die Sänfte Salomos» (Cant. 3,7) zu beantworten - bleibt bei Bruno
für sich stehen, ist vielleicht mehr als (sich auf die Braut beziehender)
bewundernd - staunender Ausruf gedacht (vgl. die Umschreibung, Sp. 1252
BC) ; er legt sie zunächst der Synagoge in den Mund, doch wird danach
mittelbar der Herr, dem die Kirche durch die Wüste entgegeneilt, als Sprechender

vorausgesetzt. Die biblische Vorstellung «aufsteigen wie Gewürzrauch»
ist zerlegt in «aufsteigen wie Rauch» - den der Erdboden nicht halten kann
(dies in Brunos Prosakommentar nicht ausgesprochen, vgl. jedoch Haimo,
PL 117, 311 BC) - und «Gewürz mit sich tragen». Das Bild des Hinaufschrei-
tens ist angereichert durch eine Anspielung auf Jesu Wort vom breiten und
vom schmalen Weg (Matth. 7,131).

77. En ledulum Salomonis ambiunt fortissimi

En lectulum Salomonis ambiunt fortissimi
omnes gladios tenentes in bello doctissimi.

Propter timorés nocturnos sunt accincti gladiis,
quibus suis sint tutamen et timor extraneis.

30



5 Ferculum rex Salomon fecit de lignis Libani,
cuius utique columnç vos estis, apostoli;
reclinatorium ibi fabricavit aureum,
sanguine proprio fecit ascensum purpureum.
Filie Sion, quid statis? Foras egredimini,

10 regem vestrum coronatum spinis intuemini.
Tu tamen, virgo Maria, coronasti filium,
quia carnem de te sumens ponitur in medium.

Quern chorus apostolorum, confessorum, virginum
sic circundat ut corona prudentium militum.

L: 84va, R: 199v/200r, V: 31 v. - Br: 616a, PL: 1255. - 4 sint LR, sunt
V Br PL. 5 Diese Wortfolge LRV Br PL. 6 columne RV. 8 propio V.
9 syon RV. F. S. q. st., 1 e. Br PL. 13 confessorum et uirginum V. 14

circumdat spätere Hand aus circundat L.

Seht, um Salomos Bett her gehen Helden; j alle tragen sie Schwerter,

sind zum Krieg gar gut geschult, j Wegen der nächtlichen Schrecknisse

sind sie mit Schwertern ausgerüstet, / durch die sie den Ihren zum Schutz

gereichen sollen und den Fremden zum Schrecken. / (5) Einen Speisesaal
hat König Salomo gebaut aus Hölzern vom Libanon; / dessen Säulen seid

gewißlich ihr, Apostel, j Einen goldenen Sitz hat er dort gefertigt, / mit
seinem eigenen Blut hat er einen purpurnen Aufgang dazu gemacht. / Ihr
Töchter Zions, was steht ihr da? Geht hinaus, / (10) betrachtet euren König,
wie er mit Dornen gekrönt ist. / Aber auch du, Jungfrau Maria, hast deinen

Sohn gekrönt, j weil er, Fleisch von dir annehmend, in die Mitte gestellt

ist. j Ihn umgibt der Chor der Apostel, der Bekenner, der Jungfrauen /
gleich einem Kreise von verständigen Kriegern.

Über Cant. 3,7-11 (3,7: Vers 1; 3,8: 21; 3,9: 5; 3,10: 6-8; 3,11: 9-14). Die
biblische Beschreibung eines Zuges von König Salomo (einem Typus Christi)
erfährt auf der Ebene des Wortsinnes Umdeutungen: Bei ledulus ist offenbar

an ein Bett, nicht einen Tragsessel gedacht (vgl. Sp. 1253 A: ne detur-

pent; Sp. 1253 C [zu Cant. 3,8 propter timorés nodurnos]: ne in node
ledum invadant). ferculum ist als Speisesaal verstanden (Sp. 1253 D/
1254 A) : diese anscheinend spärlich belegte Wortbedeutung ist bestimmt
von dieser Bibelstelle ausgegangen (vgl. etwa noch im Kommentar von Hono-
rius Augustodunensis, PL 172, 406 D: ferculum est refedorium ; nicht bei
Haimo und Beda). Drei Vorstellungsbereiche beherrschen das Gedicht : 1—4 :

Bett Salomos, umstellt von Bewaffneten, 5-8 : Speisesaal Salomos (beides
Bilder für die Kirche), 9-14: der von seiner Mutter gekrönte König. Stufenweise

gelangt Bruno in diesem Text von reiner Nachdichtung zu differen-

31



zierender Auslegungsdichtung. - 7 : Mit reclinatorium (eigentlich «Lehne
[der Sänfte] ») dürfte Bruno eine Sitz-, allenfalls Liegebank [des Speisesaals]
meinen. Nach seiner Auffassung der Bibelstelle mußte er darin den Tisch
des Speisesaals vermissen, weswegen er (Sp. 1254 AB) dem reclinatorium
bedenkenlos eine mensa zugesellt. - 8: ascensus : Aufstieg zur Kirche oder
zur himmlischen Seligkeit. - 9: Apostrophe der Töchter Israels schon im
Bibeltext, durch quid statis? noch wirkungsvoller. - 10-14: Von den drei
Deutungen ist im Prosakommentar nur die erste vertreten: Die Mutter ist
danach die Synagoge, welche Christus die Dornenkrone aufgesetzt hat
(Sp. 1254 D / 1255 A). Die zweite Deutung - seine leibliche Mutter umgibt
Christus mit Fleisch - findet sich bei Haimo (PL 117, 314 AB). Die dritte
(bei welcher die Vorstellung «Mutter» zurücktritt), braucht nicht in der
exegetischen Tradition gerade dieser Stelle gesucht zu werden. Motivisch
kommt der Ausgang des Gedichts dem Eingang nahe: Christus, umgeben
von seinen Streitern.

72. Dieimus aecclesiam

1. Dieimus aecclesiam

sponsam regis regiam,
cuius estis oculi vos, prophète,
vos dentés fortissimi, Paule, Petre,
qui earn reficitis assuete.

2. Gene semper rubeae

martires sunt utique.
Inperfecti quilibet sunt capilli
et minoris meriti inbeciUi,
quia sunt instabiles sicut illi.

3. Collum ferens clippeos
dieimus episcopos,

qui defendunt fortiter suas oves

persequentes vitia et leones,

serpentinas furias et dracones.

4. Hortus est tutissimus,
sanctorum sanetissimus,

qui non caret liliis neque rosis ;

nec privantur arbores suis pomis.
Ibi fons dulcissimi est saporis.

32



5. Hunc ventorum flamina:
tirannorum agmina

perturbant et ventilant cum furore :

Caelum petunt martires cum honore;
delectatur Dominus in odore.

L: 87rb, R: 204r, V: 38r. - Br: 619b/620a, PL: 1261f. - Überschrift Versus
R. 1,1 Dieimus LRV, Diximus Br PL. ceci- R, Eccl- V. 1,4 Petre et Paule
Br PL. 2,1 rubee RV. 2,2 Martyres V. 2,3 Imperfecti V. 2,4 imbecilli R,
imbecili V. 3,1 clipeos V. 4,5 dulcissimi LRV, -mus Br PL. 5,1 flamina
LV Br PL, flumina R. 5,2 tyrannorum RV. 5,4 Celum RV. martyres V.

(1) Die Kirche bezeichnen wir mit der königlichen Braut des Königs;
ihre Augen, das seid ihr, Propheten, ihr ihre starken Zähne, Paulus und
Petrus, die ihr sie immer wieder neu kräftigt. (2) Ihre Wangen, die stets

rot sind, das sind gewißlich die Märtyrer. Die, die irgend unvollkommen

sind, sie sind die Haare, und die Schwachen von minderem Verdienst,
denn sie sind unbeständig wie jene. (3) Mit dem Hals, welcher Schilde

trägt, bezeichnen wir die Bischöfe, welche tapfer ihre Schafe verteidigen und
den Lastern nachstellen und den Löwen, den schlangenbesetzten Furien
und den Drachen. (4) Sie ist ein gut bewehrter Garten, hochheilig allen

Heiligen, dem weder Lilien noch Rosen mangeln; auch werden die Bäume

ihrer Früchte nicht beraubt. Darin liegt eine Quelle von wundersüßem
Geschmack. (5) Ihn durchwühlen die Stöße der Winde: die Züge der Verfolger,
und sie schütteln ihn durch mit Wut: Zum Himmel streben die Märtyrer
mit Ehre; es erfreut sich der Herr an ihrem Wohlgeruch.

Den Str. 1-3 liegt das Beschreibungslied Cant. 4,1-7 zugrunde, doch sind
nur die Verse 1^1 berücksichtigt (4,1: Str. 1,3 und 2,3-5; 4,2: 1,41; 4,3:
2,11; 4,4: 3). Str. 41 beruhen auf dem für sich stehenden Textstück Cant.
4,12-16 (4,12: Str. 4, 1-4; 4,15: 4,5; 4,16: 5). Und so zerfällt das Gedicht in
zwei Abschnitte : 1-3 : Gliederung der Kirche nach dem Urbild des menschlichen

Körpers und seiner Teile ; 4f. : die Kirche als Ganzes, mit Hervorhebung

der Märtyrer. Das etwas lehrhaft - schematische Gedicht schöpft den
Bibeltext nicht recht aus. So leiht Bruno schon dem am Anfang stehenden
Anruf Quam pulchra es keinen Blick; die für die einzelnen Körperteile
gebrauchten kräftigen Bilder läßt er weg. Von den Lippen und den Brüsten
sagt er nichts; die Haare bespricht er, entgegen dem Bibeltext, nach den
Zähnen und den Wangen. - 2,1-3: Nach dem Prosakommentar (Sp. 1255
D / 1256 A) sind mit den Haaren die Frommen des Alten Bundes gemeint;
die hier gegebene Deutung geht auf Haimo (PL 117, 315 B) zurück. - 3:
Dem Hals ist eine ganze Strophe gewidmet: Bruno liegt viel an den Bischöfen

/ Lehrern. - 3,41 : Die Erwähnung von wilden Tieren / Lastern ist viel-

3 33



leicht aus der (sonst übergangenen) Stelle Cant. 4,8 de cubilibus leonum,
de montibus pardorum) eingeflossen. - 4,3 Lilien (für Jungfrauschaft) und
Rosen (für Martyrium) an dieser Stelle im Bibeltext nicht genannt; vgl.
jedoch im Prosakommentar (Sp. 1260 A) die Nennung von Märtyrern und
Jungfrauen (nebst anderen Heiligenklassen). Die Erwähnung von Gewürzen
(Cant. 4,13f. ; vgl. Sp. 1260 C / 1261 A) ist im Gedicht nur mittelbar, erst in
Str. 5, gegenwärtig. - 5,2: Vgl. tirannorum impetus (Sp. 1261 C); tyrannus :

«Wüterich», «Bösewicht» (Widerpart des Märtyrers).

13. Quis est hic, qui puisât ad hoslium

1. Quis est hie,

Me vocat : « 0
soror, coniux,
cito surgens

2. Ego sum

qui puisât ad hostium
noctis rumpens somnium

virginum pulcherrima,
gemma splendidissima,
aperi, dulcissima.

summi regis filius,
primus et novissimus,

qui de caelis in has veni tenebras ;

passus mortem et multas iniurias
liberavi captivorum animas.»

3. Mox ego

ut dilecto
et mens mea

quem videre

dereliqui lectulum,
cucurri ad pessulum,

domus mea pateat
pienissime videat,
maxime desiderat.

4. At ille iam inde transierat,
hostium reliquerat.

Quid ego, quid miserrima facerem

Lacrimando sum secuta iuvenem,
cuius manus plasmaverunt hominem.

5. Vigiles

abstulenmt
cantaverunt

quo in regis

urbis invenerunt me,

expoliaverunt me,
et dederunt pallium,
michi novum canticum,
inducar palatium.

34



L: 89ra, R: 206v/207r, V: 42r/v. - M: 409f. (Zur musikalischen Fassung
in dieser Handschrift siehe unten S. 47-53). - Br : 622a, Cai: 4,11a,
PL 145: 939, PL 164: 1266. - Überschrift: Rythmus de eadem Sanc-
tissima Virgine (sc. Maria) Cai PL 145 (ohne Überschrift M). 1,1 hic? L.
ostium R. hostium? V. 1,2 somnium LRVM, somnum Br Cai PL 145

PL 164. 1,4 coniunx V. 2,3 caelis L, cçlis R, celis VM, caelo Br, coelo
PL 164. 2,41 Liberare captiuorum animas. Passus mortem et multas iniurias

M Cai PL 145 Norberg, Manuel S. 182. 2,4 Passus RV, Passurus L.
2,5 Liberaui LV, Liberare R Br PL 164. 3,3 domus mea] tota domus M Cai
PL 145. 3,4 mens] meus Br (mens PL 164). 4,2 Ostium R. reli(n)q(ue)rat
(q überstrichen, mit cauda) R (Perfektformen auf (re)linqu- mittellateinisch
öfter). 4,3 ego LV, ergo (g mit überschriebenem o R) R Br PL 164. Quid ergo
miserrima quid facerem M Cai PL 145. 4,4 Lachrimando V. 4,5 Manus
cuius M Cai PL 145. 5,1 Vigilem M. urbis aus uerbis nach Rasur
verbessert V. 5,5 quo] Quod M. nach palatium] Amen (ä M) M Cai PL 145.

(1) Wer ist es, der an die Tür pocht und den Traum der Nacht abbricht?

Er ruft mich: «0 du Schönste unter den Mädchen, Schwester, Gattin, du
strahlendster Edelstein, steh eilends auf und öffne, meine Süßeste. (2) Ich
bin der Sohn des höchsten Königs, der Erste und der Letzte. Vom Himmel
herab bin ich in diese Finsternis gekommen, habe den Tod erlitten und
viel Unrecht und habe die Seelen der Gefangenen befreit.» (3) Alsbald
verließ ich das Bett und eilte an den Türriegel, damit meinem Geliebten mein
Haus offenstehe und meine Seele den völlig sehe, welchen sie gar sehr zu sehen

begehrt. (4) Doch dieser war bereits von da weitergegangen und hatte die

Tür verlassen. Was nun, was sollte ich Elendeste tun Tränen vergießend
bin ich dem jungen Mann gefolgt, dessen Hände den Menschen erschaffen
haben. (5) Die Wächter der Stadt fanden mich, sie beraubten mich meiner

Kleider, nahmen mir meinen Mantel und gaben mir einen andern, sie sangen

mir ein neues Lied, mit welchem ich eingeführt werden soll in des

Königs Palast.

Die Braut erzählt von dem nächtlichen Anklopfen des Bräutigams und
davon, wie sie ihn gesucht habe: Cant. 5,2-8; im Gedicht nur 5,2. 5-7
berücksichtigt (5,2: Str. 11; 5,5 und Anfang von 5,6: 3; Rest von 5,6: 4; 5,7:
5). Die in der Vorlage angelegte Dramatik hat der Dichter genutzt. Manche
Einzelheiten erhalten im Prosakommentar Bedeutungen, welche hier nicht
ausgedrückt sind, «gewußt» werden müssen; andere sind im Gedicht selbst
ausgelegt. Die geistige Sinngebung selber wechselt zwischen verschiedenen
Bezügen: Sündertum / Bekehrung, Gnadenstand, Vollendung. Etwas stärker

als sonst in Brunos ekklesiologisch ausgerichtetem Kommentar steht
hier (auch im Prosaabschnitt) die Seele des Einzelnen zur Rede. Dank der
Eindringlichkeit, mit der die Braut ihr Erlebnis (Begehrtwerden - Entbehren

35



- Suchen - Finden) schildert, gehen die sich überlagernden Sinnebenen
gewissermaßen eine höhere Einheit ein. Eins der schönsten Gedichte Brunos. -
1,11 : Statt einer Lageschilderung (Ego dormio et cor meum vigilai) eine

- dramatische Wirkung zeitigende - Frage. Vgl. Stat enim ad hostium et

pulsai (Sp. 1263 B; dazu Apoc. 3,20). Die Antwort wird nicht ausgesprochen:
es ist der Er schlechthin. Die Worte, mit denen der Bräutigam seine Bitte
um Einlaß unterstützt, erweisen den Sprechenden als Christus (zu 2,2 vgl.
Apoc. 1,17. 2,8. 22,13; zu 2,31 vgl. In node quidem, in multis adversis et

in ipsa morte pro huius diledione fuit Christus [Sp. 1263 C]). Mutet von da
her die Rede des Bräutigams als die anfängliche, entscheidende Werbung an,
so erscheint doch in der vorangehenden preisenden Anrede der Braut diese
bereits als die Seine. - Cant. 5,3, eigentlich eine anfängliche Weigerung der
Braut, zu öffnen, wird (Sp. 1264 AB) ganz im Sinne des bereits im Stand der
Gnade befindlichen Menschen ausgelegt, widerstrebt damit der dramatischen

Anlage und wird von Bruno (darum?) hier weggelassen, ebenso das
Ein-Greifen (Cant. 5,4) des Bräutigams. — 3,11 : dereliqui cucurri :
Verlebendigung des Bibeltexts. Das An-die-Tür-Eilen ist zunächst als Bekehrung

zu verstehen, doch weist die Fortsetzung auf die Sehnsucht nach der
einstweilen noch ausstehenden Vollendung hin (vgl. auch Sp. 1265). Im
folgenden ist dann erneut von der Bekehrung die Rede. - 4,3: Die verzweifelte
Frage, Element der Spannung, ist vom Dichter neu zugefügt. - 4,4: Zu
lacrimando vgl. Cant. 5,6 anima mea liquefada est, Sp. 1265 B als tränenvolle
Reue gedeutet. - 4,5 : Christus als Schöpfer. - 5,1 Die vigiles urbis sind (vgl.
Nr. 9,111) apostoli et doctores (Sp. 1265 C). Die Mißhandlungsszene wird
infolgedessen als Kleiderwechsel gedeutet; vgl. Sp. 1265 D. - 5,4: novum
canticum biblisch, z. B. Psalm 39,4. - 5,5 : Durch regis palatium wird eine
Verbindung zum Gleichnis vom Königlichen Hochzeitsmahl (Matth. 22,1-14)
und jener vestis nuptialis hergestellt.

14. Quid interrogare, qualis

1. Quid interrogare, qualis,
attinet, cum non sit talis •

cui pater est aequalis
et spiritus principalis

Deus et homo.

2. Capud eius purum aurum:
lux et splendor animarum.
Comae palmae sunt elatae

mirç floribus ornatae:

tipice sancti.

36



3. Oculi non sunt aelati,
sed columbç similati;
qui super rivos aquarum
et fluenta scripturarum

semper morantur.

4. Eius genae sunt suaves,
nulli ad videndum graves.
Labia sunt pulcra nimis;
mirra distillât ab illis. -

Quid super addam?

5. Aureae sunt manus eius,
eburneus venter eius.

Hie distinctus est saphiris,
illae plenae sunt iacinctis :

omnia novit.

6. Marmoris sunt eius crura,
in stabilitate sua
solida nimis et dura,
nullo modo ruitura;

crédite michi.

7. Sicut cedrus exaltatus,
ut Libanus candidatus
maiestate cuncta replet,
omnibus odorem prebet

Deus deorum.

8. Dulcia sunt eius verba,
vera semper et aperta;
igne sunt examinata
et a patribus probata

sicut argentum.

9. Talis est dilectus meus
et hic est amicus meus. -
Cuius explicare laudes

quia non valemus omnes,
hic finis erit.

37



L: 90va/b, R: 209r, V: 46r/v. - Br : 623b/624a, PL: 1269f. 1,1 Quid LV
(und Norberg, Introduction S. 155), Quis R Br PL. 1,3 equalis RV. 2,1
Capud (-ut RV) eius LRV, Cuius caput Br PL. 2,3 Corne palme s. elate RV.
2,4 Mire RV. ornate RV. 3,1 aelati (allenfalls el- zu lesen) L, elati Ä F. 3,2
columbe RV. 3,4 fluentas (-a mit überschriebenem s) R. 4,1 gene RV. 4,3
pulchra V. 4,4 Myrra V. 5,1 Auree RV. 5,3 saphris (-i mit überschriebenem
s) R. 5,4 Ille piene RV. 6,4 ruitura LAF, ruptura Br PL. 9,4 Qui PL. 9,5
raacA erit] Amen V.

(1) IFas Weg< daran, zu fragen, wie er sei, da doch keiner so ist wie er

- er, dem der Vater gleichrangig ist, und der Geist, welcher über alles ist -
er, der Gott und Mensch. (2) Sein Haupt ist reines Gold, ist Licht und Glanz

für die Seelen. Seine Haare sind hochragende Palmblätter, wunderbar
mit Blüten geziert; zeichenhaft steht das für die Gläubigen. (3) Seine Augen
sind nicht stolz erhoben, sondern gleichen einer Taube; sie weilen an den

Wasserbächen und an den Flüssen der Schrift allezeit. (4) Seine Wangen
sind fein, keinem lästig anzuschauen. Seine Lippen sind überaus schön;

Myrrhe träufelt von ihnen herab. - Was soll ich noch weiter sagen? (5)
Golden sind seine Hände, von Elfenbein ist sein Bauch; dieser ist geschmückt
mit Saphiren, jene sind voll von Hyazinthen: Alles versteht er zu tun. (6)

Von Marmor sind seine Beine, in ihrer Beständigkeit überaus fest und
hart, keinesfalls werden sie einstürzen, glaubt mir. (7) Er ist hochragend
wie eine Zeder, wie der Libanon in Weiß gehüllt; mit seiner Hoheit erfüllt
er alles, allen bietet er seinen Wohlgeruch dar, der Gott aller Götter. (8)

Süß sind seine Worte, immer wahr und verständlich ; im Feuer sind sie

bewährt und von den Vätern erprobt wie das Silber. (9) So ist mein Geliebter,

und dies ist mein Freund. - Weil wir seine Vorzüge alle nicht zu loben

vermögen, so sei hiermit geendigt.

Beschreibungslied, das dem Bräutigam gilt, nach Cant. 5,10-16 (Cant. 5,10:
Str. 1; 5,11: 2; 5,12: 3; 5,13: 4; 5,14: 5; 5,15: 61; 5,16: 81). Antwort der
Braut auf die Frage der filiae Hierusalem, wie denn ihr Geliebter sei, daß sie
sie seinethalben so beschwöre (vgl. Cant. 5,81). Nach dem Kommentar
(Sp. 1266 C) spricht die Kirche zur Synagoge. - Zunächst antwortet sie
(rhetorische Gegenfrage), ein Vergleich des Bräutigams mit andern sei
unmöglich. - 1,2 cum non sit talis: vgl. eledus ex milibus. - 1,3-5: In dem knappen

christologischen Bekenntnis wirkt vielleicht eine Stelle in Haimos
Auslegung des dilectus tuus ex diledo nach (Cant. 5,9; PL 117, 331 A). - 2,3:
elatae nach dem Kommentar (Sp. 1267 A: semper ad altiora tendentes) wohl
mit elatus (zu effero; vgl. Str. 3,1) zusammengebracht (danach meine
Übersetzung); an sich ist das Wort griechischer Terminus technicus (vgl. ThLL
5,2,323,39-51); palmae ist Genitivattribut (Vulgata: elatae palmarum). - 3:
Hier ist an die Patriarchen, Propheten, Apostel und Lehrer zu denken. - 3,4:

38



Deutung von 3,3. - 4: Zu genae und labia sind die biblischen Bilder (areolae

aromatum, lilia) nur durch Epitheta vertreten. - 4,11 Vgl. odorifere et

ad videndum suaves (Sp. 1267 C). - 4,3: Vgl. lilia... pulcritudinem dabat

(Sp. 1267 D). - 5,4: Hyazinthen: Edelsteine, nicht Blumen. - 5,5: Vgl. Sp.
1268 A: Optimus - novit. - 6,4: In Widerspruch zu Marmoreae que frangi
quidem, fledi autem non possunt (Sp. 1268 D/ 1269 A) : selbständiges
Ausgestalten der Bildvorstellung. - 7,2 : Der Name Libanus wird mit candidatio
erläutert (Sp. 1269 B; vgl. ThLL 3, 236, 74-77). - 7,3: Vgl. Christi autem
maiestas omnia complet et continet (Sp. 1269 B). - 7,5: Häufige Bezeichnung
Gottes im Alten Testament. - 8: Der körperliche Ausgangspunkt, guttur, ist
nicht genannt. - 8,3-5 : Vgl. Psalm 11,7 (dazu Auslegungen wie PL 21,690 B) ;

davon nichts in Brunos Prosakommentar und bei Haimo.

15. Pulcra es, mea dulcis amica

1. Pulcra es, mea dulcis amica,

pulcris vestibus circumamicta.
Sunt tibi castra
bene armata,
sic ordinata,

ut vinci nequeant.

2. Oculos tibi geminos dedi,

quibus me poteris intueri.
Non oculorum
hereticorum,
philosophorum

videri poterò.

3. Sexaginta sunt michi reginae,

octoginta vero concubinae.
Possunt amari,

possunt laudari,
non numerari

adulescentulç.

4. Una tamen est columba mea,
unus est meus amor in ea;

quam et viderunt
et cognoverunt
et laudaverunt

plurimae filiae.

39



L: 92rb, R: 212r, V: 50v. - Br: 626a, PL: 1274. - Überschrift Ex uoce
Sponsi V. 1,1 Pulchra RV. es LV, est R Br (es PL). 1,2 <P>ulchris R,
Pulchris V. 1,5 Sic (<S>ic R) LRV, Bene (wie 1,4) Br PL. 2,3 oculorum
LRV, oculis Br PL (siehe meinen Kommentar). 2,5 Et philosophorum Br PL.
3,1 regine RV. 3,2 concubine RV. 3,6 <A>dulescentule R, adulescentule V.
4,6 Plurime filie RV.

(1) Schön bist du, meine süße Freundin, um und um mit schönen Gewändern

angetan. Du hast Heerlager, die gut befestigt sind und so angeordnet,

daß sie nicht einzunehmen sind. (2) Ein Augenpaar habe ich dir gegeben,

mit dem du mich betrachten kannst. Nicht kann ich mit den Augen der

Häretiker, der Philosophen gesehen werden. (3) Sechzig Königinnen sind

mein, dazu achtzig Konkubinen. Man kann lieben, man kann loben, nicht
aber zählen die jungen Mädchen. (4) Dennoch ist eine einzige nur meine

Taube, meine einzige Liebe gehört ihr ; es haben sie gesehen und kennengelernt

und gepriesen überaus viele Töchter.

Preis der Braut, nach Cant. 6,3-8 (Vulgata; sonst: 6,4-9) (6,3: Str. 1; 6, 4,
1. Hälfte: 2; 6,7: 3; 6,8: 4). Cant. 6,4, 2. Hälfte bis6,6: weitgehend Wiederholung

von Cant. 4,1, 2. Hälfte bis 4,3 ; ausgespart. Ein Stück lebendige, liedhafte
Bibeldichtung. - 1,2: vgl. decora. - 1,5: ordinata bezieht sich im Bibeltext
auf (castrorum) acies. — 1,6: vertritt wohl terribilis. - 2: In Brunos Kommentar

ist die Bibelstelle nur negativ ausgelegt : Unergründlichem soll nicht
nachgegrübelt werden ; das führt nur weiter von der Weisheit ab (Sp. 1271 D/ 1272

A). Im Gedicht zuerst positive Aussage, nach Haimo : Ego dedi tibi oculos

quibus me intueri valeres (PL 117, 337 BC). - 2,3 oculorum: Vers- und
Reimschema verlangen das von der Überlieferung einhellig gebotene -orum ;

der Sinn scheint -is zu fordern. Vielleicht aber schwebt partitives Verhältnis
vor («mit keinen unter den Augen der Häretiker... ») ; zu Ähnlichem innerhalb
der antiken Latinität: J. B. Hofmann, Lateinische Syntax und Stilistik,
neubearbeitet von Anton Szantyr (Handbuch der Altertumswissenschaft

II 2,2), München 1965, S. 54. - 2,41 : Häretiker und Philosophen werden

bei Bruno oft in einem Atemzug genannt (vgl. Ohly S. 103, Grégoire
S. 147). - 31 : Das biblische Prahllied («Ich habe einen großen Harem, aber
keine ist so wie du») wird im Kommentar umgeformt zu dem Gedanken:
«Ihr seid viele Einzelne, aber allesamt eine (Kirche)». Im Gedicht wird der
biblische Wortlaut so weitgehend geschont, daß dieser Gedanke nur schwach
durchscheint. - reginae: Apostel und Lehrer, concubinae: Verfälscher der
Schrift, Sittenprediger, die nicht nach ihren eigenen Worten leben;
adulescentule: die einfachen Gläubigen (Sp. 1272 C- 1274 A).

40



16. Ad Deum tuum revertere, Sunamitis

1. Ad Deum tuum revertere, Sunamitis:

apostolorum fidelibus crede dictis;
eia, revertere.

2. Sunt pedes tui pulcri in calciamentis
et verba tua prophetarum in exemplis,

filia principis.

3. Quid de iunctura dicam feminum tuorum,
qua decoraris ob merita fìliorum

sicut monilibus?

4. Per umbilicum omnes illi describuntur,
ecclesiarum qui in medio locuntur

spiritualia.

5. Tritici tuus acervus dicitur venter,
ab uno grano qui multiplicatur semper,

vallatus liliis.

6. Collum et nasus et oculi sunt doctores,

qui ventrem pascunt, pellunt noctem et fetores

pravae scientiae.

L: 94rb, R: 215v, V : 56r/v. - Br : 629a, PL: 1279. - 1,1 sunamitis LRV,
Sulamitis Br PL. 2,1 pulchri RV. 3,1 femorum RV Br PL. 3,3 manilibus V.
4,2 loquuntur V. 5,1 diese Wortfolge LRV, Tr. a., tuus d. v. Br, ohne Komma
PL. 5,2 grano qui LRV, grano, quod Br PL. 6,3 Prauae scientiae L, Praue
scientie V, Graue scientie R, Gravis scientiae Br PL.

(1) Zu deinem Gott kehre zurück, Sunamitin: schenk den verläßlichen Worten

der Apostel Glauben; wohlan, kehr zurück. (2) Deine Füße sind schön

in ihren Schuhen und deine Worte in den Vorbildern der Propheten, du
Fürstentochter. (3) Was soll ich sagen über die Fuge deiner Schenkel, durch
welche du geschmückt bist um der Verdienste deiner Söhne willen gleichwie
mit Halsbändern? (4) Durch den Bauchnabel werden alle die beschrieben,
welche inmitten der Kirchen geistliche Worte reden. (5) Ein Haufen von

41



Weizen wird dein Bauch genannt, welcher sich aus einem Korn stetig

vervielfacht, umgeben von Lilien. (6) Der Hals und die Nase und die Augen
sind die Lehrer, welche den Bauch ernähren, die Nacht vertreiben und die

Gestänke verkehrter Lehre.

Beschreibungslied, das der Braut gilt, nach Cant. 6,12-7,5 (Vulgata; sonst:
7,1-6) (6,12: Str. 1; 7,1: 21; 7,2: 41; 7,4: 6; 7,3.5 übergangen). - 1: An sich
ist Cant. 6,12 die Aufforderung an eine Tanzende, sich zu wenden; dies als

Einleitung zum Preis ihrer Schönheiten. Der Auslegung nach steht dieses
Revertere für sich, gilt der noch verlorenen Menschheit, Juden und Heiden
(Sp. 1276 AB). Mit dem Folgenden dann preist Christus seine Kirche (Vox
Christi ad ecclesiam, nach Hs. R, Sp. 1276 C). - 1,2 apostolorum : Vox quadri-
garum (Cant. 6,11), id est apostolorum (Sp. 1276 A). - 2,1 pedes: in Bibeltext
und Kommentar: gressus (Art des Schreitens), im Gedicht Einordnung ins
Schema der Beschreibung einzelner Körperglieder. - 2,2: allegorische
Umsetzung von 2,1. - 3,1 : Quid dicam : rhetorisches Schulgeschmäcklein in
diesem sonst (trotz Auslegungselementen) recht anmutigen Lied. - 3,3 moni-
libus: Nach dem Kommentar (Sp. 1277 A) zwei Dinge: Wohlgeratene Söhne
schmücken ihre Mutter mehr als Geschmeide, und : die monilia selber bedeuten

die Tugenden ihrer Söhne (coniundio, dileclio, concordia). — 4: Ekkle-
siologischer Bezugspunkt: apostoli. Das biblische Bild für den Nabel, crater
tornatilis, entfällt hier (nicht so im Prosakommentar). - 5: Wreizenhaufen:
Bild für die (einfachen) Gläubigen, welche alle von dem (bei der Inkarnation)
erstorbenen Korn, Christus, abstammen. - 6: Starke Raffung; die drei
biblischen Bilder hier nicht genannt, geschweige ausgelegt (anders im
Prosakommentar). - 6,1 : Statt doctores im Kommentar (Sp. 1278 A) apostoli. - 6,2 :

qui ventrem pascunt: Collum; pellunt nodem: oculi; felores: nasus. -
Merkwürdig, daß hier abgebrochen wird, daß der Kopf, wie die Haare und vorher
schon die Brüste, in der Beschreibung ausgespart wird.

77. In fialmam Christus ascendit

In palmam Christus ascendit,
eius fructus apprehendit,
quia cruci est affixus,
ut periret inimicus.

Gloria magna Deo.

Guttur eius quasi vinum
melle plurimo conditum ;

hoc apostolus potavit
et gentibus propinavit.

Gloria magna Deo.

42



3. Sponsa sua dixit sibi:
«Loquor tibi et tu michi.
Veni, veni, mi dilecte,
cum villanis velis esse.

Gloria magna Deo.

4. In vineas exeamus,
si iam florent, videamus,
si flores mala dederunt
et in fructus proruperunt.

Gloria magna Deo.

5. Tuae, Christe, mandragorae

magno redolent odore.

Poma vetera et nova
servat tibi tua sponsa.

Gloria magna Deo.

6. Utinam sis michi frater,
una nobis fiat mater.
Tibi est inmensus pater,
cui non aequatur alter.

Gloria magna Deo. »

L: 95vb, R: 218r, V: 60r/v. - Br : 631 a/b, PL: 1283. - 1,1 palma V. 1,2

fructü V. 2,1 Guttur eius L V, Mustum enim R Br PL. 3,4cui?. 5,1 <T>ve
R, Tue V. Christe LRV, Christo Br PL. -gore RV. 5,4 Seruat V, Seruant
L, <L;>euat R, Levât Br PL. 6,3 immensus RV. 6,4 Cui LV, <C>vi R,
Ut Br PL. equatur RV.

(1) Auf die Palme ist Christus gestiegen, er hat ihre Früchte ergriffen, denn

er ist ans Kreuz geschlagen worden, damit der Feind zunichte werde. Hohe

Ehre sei Gott. (2) Seine Kehle ist wie Wein, der mit viel Honig gewürzt ist;
den hat der Apostel getrunken und den Heiden kredenzt. Hohe Ehre sei

Gott. (3) Seine Braut hat zu ihm gesagt: «Ich rede mit dir und du mit mir.
Komm, komm, mein Geliebter, geselle dich zu den Landleuten. Hohe Ehre
sei Gott. (4) Wir wollen hinaus in die Weinberge gehen, wollen sehen, ob

sie schon blühen, ob die Blüten Äpfel gebracht haben und Früchte haben

hervordringen lassen. Hohe Ehre sei Gott. (5) Deine Liebesäpfel, Christus,

duften mit kräftigem Wohlgeruch. Alte und neue Früchte bewahrt dir deine

43



Braut. Hohe Ehre sei Gott. (6) 0 mögest du doch mein Bruder sein, uns sei

die Mutter gemeinsam. Du besitzest einen unaussprechlich mächtigen Vater,
dem kein anderer gleichkommt. Hohe Ehre sei Gott. »

Zugrunde hegt Cant. 7,8-8,1 (Vulgata; sonst: 7,9-8,1) (7,8: Str. 1; 7,9: 2;
7,101: 3; 7,12: 4; 7,13: 5; 8,1: 6). Zum Refrain vgl. Brunos Mariengedicht
(S. 10, Anm. 1), längere Fassung, Verse 491 52. 54: gloria magna tibi. - Str. 1

enthält Gut aus einer Anrede des Bräutigams an die Braut. Das im Bibeltext

Ausgedrückte (ascendam wird als nunmehr erfüllte Voraussage
angesehen und in Erzählung gefaßt (ascendit und apprehendit Perfektformen,
vgl. ihre Zusammenstellung mit traxit, Sp. 1280 A). Benützung der alten
Gegenüberstellung Kreuz - Baum. - Str. 2: vox aecclesiae (Sp. 1280 B), so
im Gedicht wahrscheinlich schon Str. 1. - 2,1 f. : Christi Worte, im Gegensatz
zu dem herben Wein des Moses. - 2,31 : Gemeint ist Paulus (nach dem
Kommentar: die Apostel schlechthin), potare im Bibeltext auf den Bräutigam
bezogen. - Str. 3-6: Anmutiges Lied der Braut; erst gegen den Schluß klingen

Elemente der Auslegung an. Die geistliche Sinngebung ist jedoch schon
durch den Refrain stets gewahrt. Eingehen auf die theologische Deutung
erübrigt sich hier weithin. - 3,2: Naiv-frische Umsetzung des abstrakten

ad me conversio eius (vgl. Sp. 1280 CD). - 3,31 : Bedeutungsgehalt (in-
spice terras, sume carnem Sp. 1280 D/ 1281 A) bleibt verdeckt; immerhin
wird in villis zu cum villanis : die Menschen sind das Wesentliche. - mandra-
górae; Diese Betonung entspricht der griechischen; sie ist im Lateinischen
ungewöhnlich, ist aber ins Galloromanische eingedrungen; vgl. Walther
von Wartburg, Französisches Etymologisches Wörterbuch, 6, 1, Basel 1969,
S. 159a. - 6,11 : Erneute Bezugnahme auf die Menschwerdung Christi.

18. Que est ista veniens

1. Que est ista veniens,
deliciis affluens?

Non suis pedibus graditur,
sed a viro suo trahitur;
qui paucis earn alloquitur:

2. «In cruce fui pro te,

ibi suscitavi te.
Mater tua vero cecidit
et sicut violata ruit,
quoniam firmamentum fugit.

44



3. De me fac signaculum

super cor et brachium.
Omnia vincit dilectio,
nichil timet emulatio,
cui non est comparatio.

4. Aquis non extinguitur
Caritas, non moritur.

Hec virtus est ineffabilis,
sublimis, inenarrabilis,
fortis et insuperabilis.

5. Homo si tradiderit
cuncta, quae habuerit,

pro hac virtute, despicitur
Caritas, quia perpenditur;
non enim pretio vendi tur. »

L: 96vb, R: 219v, V : 62v. - Br : 632b, PL: 1285}. - 1,2 Delitijs V. 1,4 a

}ehlt Br PL. traditur V. 1,5 fehlt Br PL. 2,1 pro te LV, tecum R Br PL.
2,3 tua uero Texthand L, uero tua nach Umstellungszeichen L, ferner RV,
vero tua Br PL. 3,1 Pone (<P>one R) super signaculum R Br PL. 3,3
dileccio if. 3,4 Nihil F. 3,5 comparatio L VR, operatio Br PL. 4,1 Aquis LF,
<A>quis R, Quis Br PL. 5,2 que RV.

(1) Wer ist die, die da kommt, die Prunks die Fülle hat? Nicht mit ihren

eigenen Füßen schreitet sie, sondern von ihrem Manne wird sie gezogen,

und er redet weniges zu ihr: (2) «Km Kreuz habe ich gehangen für dich,

dort habe ich dich erweckt. Deine Mutter aber ist gefallen und wie geschändet

hingestürzt, denn ihrer Stütze ist sie entwichen. (3) Mach aus mir ein

Siegel über deinem Herz und deinem Arm. Alles bezwingt die Liebe; nichts

fürchtet liebender Eifer ; damit läßt sich nichts vergleichen. (4) Mit Wassern

läßt sich die Liebe nicht auslöschen, sie stirbt nicht. Diese Tugend ist
unaussprechlich, erhaben, unsagbar, kräftig und unüberwindlich. (5) Wenn

auch ein Mensch alles hergibt, was er hat, um dieser Tugend willen, so

wird die Liebe doch geringgeschätzt, weil ihrem Wert nach bemessen; um
keinen Preis nämlich kann sie verkauft werden. »

Nachdichtung von Cant. 8,5-7 (Cant. 8,5: Str. If.; 8,6: 3; 8,7: 41). In Str. 1

spricht die Synagoge (Inhalt von 1,31 im Bibeltext in die Frage eingeschlossen),

darauf der Bräutigam zur Braut. Bei den allgemeineren Aussagen über

45



die Stärke der Liebe (3,3 bis Schluß) ist der Redecharakter nicht mehr so
offensichtlich. - 1,11: Auf die Vorstellung des Aufsteigens von der Wüste
geht Bruno hier nicht ein (anders im Prosakommentar, Sp. 1284 A, und auch
in Nr. 10). Er betont das unselbständige Gehen: Nach dem Bibeltext lehnt
sich die Braut bloß auf den Geliebten, hiernach geht sie nicht selber. Vgl.
Cant. 1,3: trahe me post te. - 2,lf.: Ausgangspunkt (sub arbore malo) ersetzt
durch geistliche Deutung, unter Beibehaltung der Personenrede; Baum -
Kreuz: vgl. Nr. 17,1. suscitavi ist belassen, da im heilsgeschichtlichen Sinne
unmittelbar aussagekräftig. - 2,3-5: mater: Synagoge. Das auf Schändung
Hindeutende ist abgeschwächt (sicut); durch cecidit / ruit / firmamenlum
(ohne Entsprechung im Prosakommentar) wird der Gedanke strenger
demjenigen von Str. 1 entgegengesetzt. - 3,3-5: mors j inferus als Vergleichspunkte

ersetzt durch die Aussage, daß die Liebe unvergleichlich sei. - 3,3 :

vgl. Vergil, Ekloge 10,69: omnia vincit Amor. - 3,4: nichil timet: vgl. Non
timet diledio mortem j Non timet Caritas infernum (Sp. 1284 C/1285 A). -
4,3-5 : begeisterter Preis der Caritas, ohne unmittelbare biblische
Textgrundlage. - 5,2: verlebendigt aus omnem substantiam domus suae. - 5,5:
vgl. vendi quod non potest (Sp. 1285 B).

46



Ubarti irugnr jàc^aàmil fanr ¦

cnrnu uero a-doc qu-f? itrrcdi

til uo-mibiq-.rcfifhtnr.cifHcnr
cr-tUai («rxur» fiytifictnr. qu.r
aianoy. «marni, rtarmna ercor"

pus Irruarrr lUrfà- Cum iWnbuf
pnmi« «TTna.XTmiiîuri^tKTtTi.pa-

qiurfides, fpcy rtcnrrtaS rlcfiyrur/
prtliiin. qua- mica .crctj dctmct
pmicipamm.

!"
CI*iS OTK> U puffi« i4TlI.il/- uiutn

' nutn • 1 lie inqntt dt fur» I wrtt»;
htncfîrm apti erdoctnrcs.iTiccft
aLi^iaateruirirrvraTur- tmurou.
d'y uln rnirn I>om ¦ muter (îiitt
arctà-. tnpurrufummnujqm
ni er^>fimdrcw1cr'tprây.tyiua
eniVft docmm aptov— mornni
efrbcrror irrcucoî*.lianeaqtu
quibtbtim nonn-ioiîeurur. JUa
qmbibtmt tmicrr nrqucunr-*.
lllirm de-fvmx biburrr qui loi
pturaru liruficicm fuTrtatrnus
dcUfcuiii. T)f-j>inro «no firm ut"
aquas- qui difficiles ciçpfmicla?
fêrrrcrreias iurtmir. CXua-fluuTrt

rmprtu de Ubano. Jmprrumq?
mayn-i cofifranrui. uirnnT rcaf
flurn-rta baraque fluunt-Sed
uni«- ftuunr rbc tilvmo • d'-a-r
cia-tic inomr candidare, .rba

nus cm candidano mrpror.'
SurjraqiiiloiTiicm.uifrcr g
_ f-ljiKimi meu crftu-rnt aro
nun ilUur. fciv« fugiurivrrctt.
dirirarbores n-ptrma-<^rKfcmrr
et pumi qtub> irruçirur. nunc
•u« preciprt ucnnS. ut fìincitn.
'»orni >»crfïmrt. ^ronua ucrm
UWC. qiijrriiuffTbiodorrodil»
tur* luamor-. N/rrmnaq', tn.*pi
'kwtii mflmrrtunt • quarroon

rannov -rmprcuy ccfaror*xdr_
fïam j>fcquaroo fixv XJTB aaâ&CC

lime cru arp-mara. f-hicba-nt-TX
ni-»mruuirrvrcry. ooriitjrma •

et ftyrrrrudo rrdolcvanr. unir
fuauiflimus ox?or ratio-nabiUs
Iwlocaufti. cr pim (aeri tim anrr
dni confpecvu friri.5jt. pollimi

CunjiaquitoTir. qui -iff>er ticnx
ettri-ndus cftrmrmot crude
tattm nrtrUi^rrrl aufrruii
qiiifnTruiScft fallacie bUndi
metro deft^narr. Undc dirir
fi inimici nus rramlm<rnnn

Oicifnuf.erré.»Tn. Spontàm
rr«os mriam

Cuius crTisoculi .Vctf^ppKc
ilofdcntry fbrnfTim i. Paule penv
Èuicamrrficuris \ifixevC
O erte lèrnprr ru t>ex

M.amrcs run: unq.
Jn^frcn quilibet Sunt capili!
ft TTuncmjï menti' jnbcciua
qui.«firt miiauiîes Sicirr Uli
C oUuui ferrns cUpp<0£
(Nicimus cpifcopus
Oui dt l"< i ivimr fornì. i'laaoucf.
£fcqiicrrrcs uiti.i - Or Icônes

c t
.Scrperrntia.vf».»rTa*. t: ctnoonf
f">omiS cftTnrr.ïi.mu.:
S coram fâncuflÎTr.-
O.uincarcT Ulte- NtmWrtf
iiec piuim arfoores-Siufp^rruI
IbifbneduleiOitni. fft iaponS
}i une ucinoTji fljmtna
Tirannorum MTniai
-t turbar» erutrmlant Cufiarotr;
C.<1 » i pecurre tn.u-rrrr ¦ Cu hemorr:
tàrunaTuT onjr. Jo ortoTC

'/ I eniaxcbleetuf rrîs mborcum
^—*Tùutn. Hcmar rnquir ctiUrr
rnï. .imirut tneuî • rponfi» rneaf.

Abb. 1: Florenz, Laur., Hs. Plut. 8 dex. 2 (L), f. 87r, mit Gedieh Nr 12
und dem Text von PL 164, 1261 A-1262 B.



* 209

I

rxctiltrmor- Slmuf«r ctAn • Côoruftûcj«arbor c • qur
rrwrlfa • odorifWfp*WofA-mpimtblfrna™r*- rVf_pr>tpcr

fo« •"tré« orma «& eotwewun* • Gimur îlliuf I'tutuf.

OtfutfbAtott-ik^fwfottroiietmr. nvunoj. « fuauiA

f-orni<p mdUrbulaonò/cfi infingulif morwr- Cr
iaw>r«ufel<fji«abilif.S«n4wUr>A rchnrjiiA fumati

er trtuttcTomia. eli«- Ù£odieX-r Totwfami rufmf*tr
Jrf(det»btlifwfAriwbibrBtî^ni'tf-cû ü ucYfctf

fee) op* «• urrrtatt--nm> ««xle.w«trrrf«ia cordtf

mtewaont-. "Lit'f dil*«ftftMf-mifuoTanutodempori

frrafu^nimiorp4morrerdile*n«me>cmriftt ft ipfe-
e*«4Uuf-niu&*uf-6bomi«ufr' amiaifrrif filie lertnv
Vorvitö^ijmta^cnnpÄfanffuifMf fubrv.qmuor
ctilecno e» fi txXtrV-

rf/-' vil'ifiriJtMÄrY'eju^t'.Atonereuri ilr-afr Cvi paff coiut'
t?r <pf ¦jwwtfuur. Oeuf er homo v Jt'urrtportMun.
lawvfyUìtiborAmmìy. X onte» p*!«t* ftUtt Cti-irt tferrtvorrurr-

Vf linen- 0 aiii tumf'eitti 5 ct.4»i«berfimiim
f rt

£Jv>f«pri'tof**pxy (E t ft"*»» ûiïf&vJ emp morsimi 1

$^*»f"ftuu#f. }4ttlUAhttiixttâffmbAAb**fytdef*nitm-
Wfrmà&AUr&tiuf ft: b fu£ .tocUm AvjWfWrolfruif
fWMU(*M*lifr/. bieAfenrwWfijJirJlSUpl^rtrfatifn-n
Ôowih» n»HTt OÎJirniofi'iVrrtti* J nßnriflrr«»» fu*
|A*«mivif*r*«m Nl uDm n»wi. fmht* m,ef,i

jWrttrufttwbar'. UrliW/awtni.*. M*KA«Bf-a»ej*r»|!<ér

M^O*4rf*er Beofrfaerui»- JWUu rWnerfc»

v**%er*^i*. \ff>*ïcp*mnx» k-rnfMribabtn
StmmM^tmû- t J t-Meraufnf. t+hiéf tmtémf
CmnfmùmrwUAf. <W ,,aWomf. ]î 1« fW««,..

î

Abb. 2: Florenz, Rice, Hs. 276 (R), f. 209r, mit Gedicht Nr. 14 und dem
Text von PL 164, 1269 B-1270 B.



effr urr frtinl clurrntftme^bec %wm*\. Jini;-m<
•ntn-cirkwUéc t*mtx>t^'.(VHutfifart*iuUh^tzt--

$ wyrt'txmicti niftl : 'vent «»{n-rnktrtrm
VtftwEribm in w-ts :|rfw p»it* ddtókeiHt.

•Ndro nc* titrt nwiow tTpic%t% ««r»
r iim ttwty« fufrt^-nri.r. -vita** dt(bn\cmnvr,

KTMt<iitMiMrm ftm-es : fc0-rfttnr &, »dtnvs •

"t> i (fetus weit« rmbi Sc.'#«rf iWi <1>4et4itt$ warnr

f» tilt /Wwo : & *^owm<* obedic. q^t tw»p
n*r mtrrL<U*~ jcL^/ai^inttrrntmeUs-.cetndx
dos ; efrfbrin^sfe&f' rt*i%itârwm-ebtyrvi Ut»

tweffxibMTtr. Jn fiev+bni m • ddtéhmrnrmr-
on«. "ÏJWii« Mt? w toecrrtrtrrnbw« {pin*-.Jti*

(trfjbtrrt-ciws : ôt-ftwiineiitiir wn^rr.¦vnanSr
Ait*, fiicf^tnptiOkWmmfwwvoitmib»^«üt*W
h/« twl c>oTwk-miit*onr»n ftcHti. Thw.h - di«
rtWiwWt", Q^fotinfat*t<erin&n\rtâ* tr&us
tri&met&Hfiqwntrnfcf+nern hAMtp.tU-qnA
«fr. öjvH*rn«vt<rrtfira\e$ tvna imatrqi t\at(\up

Abb. 3: Foti> Biblioteca Vaticana. - Hs. Vat. lat. 1049 (V), f. 25v, mit
Gedicht Nr. S und dem Text von PL 164, 1249C-1250 A. Die Zeilen 1 bis 4 ent¬

halten Interpolationen.



-e*em\ Vrjrc'j S>^y € >cru zs V/ &^"» J»x 0,-iP
«0

^y Hrun **-
r* 1r^

////'51

ttflfl <ßfi« i
Wa

O
3
•ir»

ÇF <*i

'
e* o.

^ •AG
4 V\i wTtUt ¦> ¦¦y

K\
v\

/^
-»

Abb. 4: Stuttgart, Wiirttemb. Landesbibl, Cod. bibl. fol. 55, zwischen 1124

und 1136, Lectionarium matutinale aus Ellwangen, f. 180v: Initiale 0 von
Osculetur (Cant. 1,1). Bräutigam unel Braut sind durch Beischriften als Christus
und die Kirche gekennzeichnet. Vgl. Gertrud Schiller, Ikonographie der
christlichen Kunst, Bd. 4, 1: Die Kirche, Gütersloh (1976), S. 97. 190

283: Abb. 235 (mit unrichtiger Signaturangabc).


	Die Gedichte des Hoheliedkommentars und der "Expositio de muliere forte" Brunos von Segni : Neuedition mit Einleitung, Übersetzung und Kurzkommentar

