Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 6: Die Legende vom Zorn Gottes tUber Patara und die Patarener
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum ist aber dieser Irrtum nicht von den Kennern der griechischen
Sprache im 13. oder 14. Jahrhundert korrigiert worden? Offenbar lag
hier, wie im biblischen Nazaraios fiir einen Mann mit Nazirdergeliibde
eine Volksetymologie dahinter. Als Methodius der Bekenner {iber Patara,
die Geburtsstadt des hl. Nikolaus schrieb, durfte er selbstverstindlich
feststellen, daB3 die einstige Stadt des 4. Jahrhunderts ein kleines Dorf
geworden war. Aber er schildert so dramatisch die Drohung des Aus-
bruchs eines vulkanartigen Erdfeuers, das Patara wie Sodoma und
Gomorra zerstéren wird, dal er dazu einen besonderen Grund gehabt
haben mufl. Die Ursache ist wohl eine &tiologische Sage, die an einer
Volksetymologie des Namens Patara ankniipft: griech. patos «Weg,
Pfad» und aré «Schaden, Unheil, Verderben». Methodius erwihnt diese
Sprachspielereien zwar nicht, aber ohne sie ist diese Sage kaum zu
begreifen, besonders wenn sie von einem Theologen nacherzidhlt wird, der
847 als Patriarch von Konstantinopel starb . Zu aré gibt es noch das
Wort areie «Drohung». Patareie wurde ganz normal zu lateinisch Pa-
taria. Wie das Wort sagt, wird die unheimliche Drohung des géttlichen
Strafgerichts iiber die Stadt von Methodius ebenfalls erwdhnt 2. So mul3
aus einem Pat-arei-noi das Wort Patarinoi entstanden sein.

Falls diese Erlauterungen nicht geniigen, kann man noch einen Einflul
des spétlateinischen Suffixes -znus heranziehen 3 und an dialektische An-
gleichung an das zwischen Mailand und Ritien hidufige Suffix -enus
denken *. Wenn die obigen Darlegungen stimmen, ist die Drohung des
Gottesgerichtes ein wesentliches Element fiir die Entstehung der Pata-
rinernamens. Die Verbreitung des Sagenmotivs auf andere Stidte liBt
sich nur durch die volkstiimliche Biographie des hl. Nikolaus erkldren.

6. Die Legende vom Zorn Gottes iiber Patara und die Patarener

Die Quelle zur Beschreibung des Erdfeuers bei Patara, das nach
Methodius dem Bekenner (9. Jh.) den Zorn Gottes anzeigte, war ein
anderer Methodius, ndmlich der Bischef von Olympos, der in der zweiten
Halfte des 3. Jahrhunderts das Symposion, ein Werk zum Lob der Jung-

! LThK 7,368-369 Methodios.

2 Vgl. die Ubersetzung am SchluR dieses Aufsatzes, Kap. 3-4.

3 K. VossLER, Einfihrung ins Mittellatein (Miinchen 1953) S. 148 n. 208.

4 Die zahlreichen Ortsnamen in Graubiinden mit dem Suffix -ENU, -ENA, z. B.
Lumbrein, Madulain, Ruschein, sind aufgezdhlt im Réitischen Namenbuch, Bd. 2,
bearbeitet von A. Schorta (Romanica Helvetica Bd. 63) S. 1030.

56



fraulichkeit verfaBte. Aber der Kirchenvater des 3. Jahrhunderts wullte
noch, daB3 dieses auBerordentliche Naturphinomen bei Olympos, also
etwa 100 km von Patara entfernt, zu bewundern war!. Erst etwa im
10. Jahrhundert, also nachdem die Legende vom Erdfeuer als dem Zei-
chen des Gotteszornes bereits verbreitet war, wird Methodius von Olym-
pos auch bisweilen Methodius von Patara ganannt 2. Der &ltere Metho-
dius legte die Lehre des hl. Paulus von der Geschlechtlichkeit rigoristisch
aus, als ob es Gottes Wille wire, die geschlechtliche Enthaltsamkeit ab-
solut zu verlangen und die Ehe nur fiir jene da wire, die sich nicht
beherrschen kénnen und auch dann nur fiir die Fortpflanzung 3. Dennoch
1aBt sich der Name der Patarener nicht auf ihn zuriickfithren, denn man
hdtte sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen, sie nach Methodius
oder nach Olympos zu benennen. Ferner wurde Methodius von Olympos
in der lateinischen Kirche keineswegs so verehrt wie der hl. Nikolaus von
Patara. Und wenn Methodius «von Patara» namengebend fiir die Pata-
riner geworden wire, konnte man héchstens sagen, in der griechischen
Kirche wiren Patarener Rigoristen im Sinne des Bischofs von Olympos,
in der lateinischen Kirche aber Anhinger der Lehre, Gottes Zorn komme
iiber die Stdtten der Unzucht und der Ausschweifung.

Methodius von Olympos beschrieb das Erdfeuer in seinem Werk iiber
die Auferstehung. Er zitierte Ez 37,4: «Weissage iiber diese Gebeine ...
Ihr diirren Gebeine, hort das Wort Gottes» und kniipfte daran die Be-
trachtung an, daB durch Gottes Allmacht ausgetrocknete Knochen bei
der Auferweckung zum Leben gebracht werden. Welche Reinheit der
Mensch fiir die Gnade der Auferstehung haben miisse, legt er so dar:

«Denn ich sah auf dem Olymp — das ist ein Berg Lykiens — ein Feuer, das
selbsttitig unter der Hohe des Bergriickens tief aus der Erde hervorbricht.
Daneben sprieBt ein Strauch, der Agnos (Pfefferstaude) hei3t 4, der so iippig
gedeiht, so griin und saftig ist, dal man meinen konnte, er entstehe eher aus
flieBendem Wasser. Warum das, wenn es sich um verderbliche Naturdinge
handelt, die vom Feuer verzehrt werden? Es ist doch unmoglich, da3 Gegen-
stinde, die eindeutig aus brennbarem Stoff bestehen, unversengt bleiben. Aber

! Vgl. G. AnricH, Hagios Nikolaos 2. Bde. S. 283.

Z Frithestens wohl im anonymen Werk Sudas oder Suidas. Vgl. auch die Anspie-
lung bei Methodius v. Olympos, Symposion, in der Ausgabe der Sources chrétiennes
Bd. 95, Le Banquet ed. H. MusuriLLo (Paris 1963) S. 209 n. 179 Anm. 3.

3 Ebd. n. 74 p. 111, n. 76 X und n. 78 S. 115, besonders n. XII, p. 117 mit
Anm. 2.

* Von Hieronymus wird Lev. 33,40 «agnos» iibersetzt mit «salix torrentis», Weide
an einem Wildbach.

57



nicht nur das ist sonderbar, daB die Pflanze nicht verbrennt, sondern daf sie,
von Natur aus brennbar, kraftiger und frischer dasteht, obwohl der Feuer-
rauch bis zu den Wurzeln dringt. Natiirlich warf ich Zweige der Badume des
umgebenden Waldes in das die Gegend umbrandende Feuer und sofort gin-
gen sie in Flammen auf und wurden zu Asche. Saget nun, warum etwas, das
nicht einmal die Sonnenhitze ertriagt, sondern verdorrt, wenn es nicht in
kurzem Zeitabstand Wasser erhidlt, von solchen Feuerflammen umgeben
nicht verzehrt wird, sondern lebt und kraftig aufkommt.

Was sagt uns dieses unglaubliche Naturereignis? Gott hat dies hingesetzt
als Zeichen des kommenden Gerichtstages und als Vorwarnung und Vor-
bedeutung, damit wir klar erkennen, dal3, wenn alles im Feuer untergehen
wird, der Leib jener, die sich durch Reinheit ! und Gerechtigkeit auszeich-
neten, sowohl vor eiskaltem Wasser wie vom Feuer nichts zu fiirchten haben
und von Gott gefithrt werden. Wahrhaftig, du groBziigiger und reiche Wohl-
taten spendender Herr, (du vollfithrst, was in Weish. 16,24 steht): «Die
Schoépfung, die dir, ihrem Schépfer, untertan ist, wird zur Bestrafung der
Siinder gesteigert und wird gemaBigt, um denen wohlzutun, die auf dich
vertrauen» 2.

Aus diesem Text geht hervor, daB nur die Reinen vor dem Feuer des
Endgerichtes nichts zu fiirchten haben, alle anderen werden unter einem
reinigenden Brand leiden miissen, dessen Wirkung weit iiber die Natur-
kraft hinaus je nach GroBe der Siinde gesteigert wird. Es geht aber nicht
wie bei der Vorstellung eines «Fegefeuers» nur um l48liche Siinden. Das
Erdfeuer gibt eine Vorahnung, weil es nicht einfach tétet und damit den
Schmerz ersterben 1iBt, sondern brennt, ohne zu verzehren, so dal3 ohne
Reinigung kein Ende abzusehen ist.

Methodius der Bekenner, der im 9. Jahrhundert schrieb, versetzte das
vulkanische Phdnomen in die Gegend von Patara. Bei ihm ist es ein
Bild des ewigen Feuers 3. Nach der lateinischen Nikolausvita geschieht
schon ein Wunder der Barmherzigkeit, wenn Gott die Frevler nicht
gleich niederstreckt, sondern bisher sie nur bedroht, so wie er einst dem
Treiben von Sodoma und Gomorra eine Zeitlang zugeschaut hat. Dal
beim Untergang in Schwefel und Feuer vielleicht einige im letzten Augen-
blick zur Reue gekommen wiren, wird nicht klar gesagt, kénnte aber
angetdnt sein, wo von der Reue die Rede ist .

1 Hagneia, im lat. Text castitate ‘Keuschheit’.

2 Methodius v. Olympos, De resurrectione cap. 14; PG 18, 285 D — 288 B. Zum
SchluB vgl. auch Weish. 5,17 «Er bewaffnet die Schopfung zur Rache an seinen
Feinden».

3 Methodius ad Theodorum cap. 3, ed. G. Anrich 2. Bd. S. 547 lin. 29-30.

* Vita b. Nicolai, bei Mombritius 2,297 lin. 8-10 «Ad emendationem (infelices

58



Hier entsteht die Frage, ob es eine Stelle in den Mailinder Chroniken
gebe, wo auf den Zorn Gottes und auf Motive der Nikolausvita angespielt
wird. Wo Landulf die Zeit nach dem Tod Arialds schildert, in der ein
Laie, Erlembald, die Patarener anfiihrte, redet er von einem Fluch und
vom Zorn Gottes nicht tiber die Ausschweifung, sondern gegen die Pata-
ria. Die Stelle lautet folgendermalen:

«Als der Vizegraf Anselm um des Gebetes willen mit seinen Truppen nach
Rom zog und von Papst Alexander II. um Auskunft angegangen wurde,
wie es mit der Stadt und der kirchlichen Ordnung stehe, sagte dieser: Seit
der Zeit, in der die Pataria (Patalia) in unserer Stadt aufkam, wird alles
Gottliche und Menschliche niedergetreten durch innere Kriege, bei denen
die Biirger einander aufs heftigste bekdmpfen und die Priester ohne Ma@} wie
Verbrecher angeklagt werden, auch wo diese Anklage fehl am Platze ist, so
dal es kaum mehr eine strittige Angelegenheit gibt, in die unsere Kirche nicht
verwickelt ist. Darauf antwortete Alexander, von der Ehrfurcht vor unserer
Mutter Kirche bewogen, mit langem und lautem Seufzen: Gott hat ihr Herz
dahin gekehrt, sein Volk zu hassen und gegen seine Diener List anzuwenden.
Verflucht und vom ewigen Gericht des Herrn verdammt sei jener, der mir
diese Volksbewegung angezettelt hat. Auf diese Worte antwortete eine
Stimme, ohne daB eine sprechende Person da war: So geschehe es.

(Kap. 21) Als sich dies zugetragen hatte, ohne dal3 Erlembald davon etwas
wulte, kimpfte ein groBer Teil des Volkes erbittert auf seiten Erlembalds,
nachdem die Capitanei wie Feinde aus der Stadt vertrieben waren und er
lenkte den ganzen Zorn und alle Wut ohne Ziigel in bisher unerhorter Weise
gegen die Priester. Um ndmlich den Zorn Gottes zu verdienen, der zu ziirnen
zogert und dessen Gunst rasch eintritt, veriibte er unséglichen Frevel an den
Priestern, indem er gegen ihre Frauen vorging, und an den Frauen, indem er
gegen die Priester vorging. Weil er liber kein Geld und Gold mehr verfiigte,
Mittel, mit denen er tdglich seine (schein)gerechten Anhinger an sich band,
richtete er wie ein Kaiser einen GesetzeserlaB3 an die Priester durch je dreilig
Ménner, wobei er verkiindete: Wenn ein Priester oder Diakon mit zwolf
Zeugen auf die Worte des Evangeliums schwoéren kann, daB er seit den Tagen,
an denen er die Weihe empfing, mit keiner Frau geschlechtlich verkehrt hat,
soll er frei bleiben. Wenn er dies aber nicht beschworen kann, soll ihm sein
ganzes Vermdgen genommen werden. Andere Pfalzhunde innerhalb und
aullerhalb der Stadt lieBen Spange und Nadel und alle ihre iibrigen Beschif-
tigung, mit der sie ihr Leben fristeten, zuriick, um ihre Zihne zu wetzen. Die
Eseltreiber, die ihren Lebensunterhalt aus den dreckigen Geschirren der
Esel tdglich bezogen und denen die Pataria mit bosen Streichen die Nahrung
verschaffte, warfen nun insgeheim in der Nacht Frauengeschmeide bei den

civitates) misericorditer signum tremendae vindictae acceperunt. De quibus datur
intelligi, quod si ulla se penitudine redarguissent, nequaquam horribili plecterentur
exterminio». Vgl. Ubersetzung unten S.82-83.

59



Priesterhdusern zum Fenster hinein, wihrend die Priester davon nichts
ahnten. Darauf drangen sie mit viel Lirm und groBer Verwiistung in die
Haéuser ein, nachdem sie die Tiiren aufgebrochen hatten, und stiirmten mit
viel Schimpfen und Schreien durch die Gdnge. Sie nahmen alles zuriick, was
sie hineingeworfen hatten. Dabei behaupteten sie mit fiirchterlich drohenden
Worten, der Kleriker habe mit einer Frau geschlafen. Weil niemand den
Priester verteidigte, pliinderten sie ihn aus und nahmen ihm seine ganze
Habe» 1.

In dieser von einem empoérten Gegner geschriebenen Erzdhlung ist das
Sprechen einer Stimme vom Himmel typische Volkssage. Sie soll den
Einfiltigen beweisen, da das Gericht Gottes nicht durch die Pataria
iiber Mailand komme, sondern dal Gott in seiner Langmut zuerst den
Zornesbecher fiille, um dann sein MiBfallen gegen die Volksbewegung
zu richten. DaBl Alexander II. schon bei der Erhebung auf den Stuhl
Petri zu dieser Verehrung des hl. Nikolaus, wie sie sich verbreitet hatte,
eine kritische Distanz gewonnen hat, zeigt der Umstand, daf3 er sich
nicht wie sein Vorgidnger, Nikolaus II., nach dem hl. Nikolaus von Myra
benannte, sondern nach einem legendaren Papst der Urkirche. Aber der
Ausspruch Alexanders ist vollig unglaubwiirdig, einfach erfunden, um
den Fluch auf die Pataria herabzuziehen.

Die Zeitfolge stimmt bei Landulf fast nie. Fiir eine Epoche, in der
sich die Patarener energischer gegen die Simonie als gegen den Konku-
binat richtete, setzt er ein allgemeines Durchgreifen zur Garantie des
Zolibats an. Frither hat er geschildert, daB mehr als ein Jahrzehnt lang
die Presbyterien gepliindert wurden. Jetzt, wo sie lingst leer sein miissen,
soll es zum Generalangriff gekommen sein. Ohne es richtig zu wollen, gibt
er zu, daB die Leute von ihrer Handarbeit wegliefen, um dem Aufgebot
zu gehorchen, ferner da Warensdumer im Dienste der Patarener stan-
den, was ebenfalls auf produktive Tatigkeit hinweist. Dann konstruiert
er den unwahrscheinlichsten IFall der Sippenhaft bei Verletzung des Zoli-
bats. Zwolf Leute sollten bezeugen, daBl der Kleriker die Enthaltsamkeit
peinlich eingehalten habe, als ob sie in der Lage gewesen wiren, einen
Seelsorger wie einen angeketteten Strafgefangenen zu iiberwachen. Ver-
mutlich ist hier ein Einzelfall verallgemeinert worden, bei dem eine Dirne
ausplauderte, wenn sie dafiir die Aussteuer fiir eine ehrbare Heirat er-
hielt. Wenn sie dabei auch das Zimmer angab, war es fiir die Patarener
leicht, den Kleriker zu iiberfithren. Das Originellste an der Geschichte
ist der Einfall, Wertsachen zum Fenster hineinzuwerfen. Nur Frauen

! Lanpurrus, Hist. Mediolan. 3,20-21 p. 88, 47-89, 21.

60



konnten hier als Kundschafterinnen dienen, bei welchem Fenster dies zu
geschehen habe. Wenn der Pl6bel nur einen Vorwand suchte zu pliin-
dern, konnte er auch einbrechen und Frauengeschmeide hineintragen
und dann behaupten, der Schmuck sei schon im Schlafzimmer gewesen.
Dazu braucht man sich nicht die Mithe zu machen, lange aufzulauern
und die Fassaden zu erklettern.

Es gibt aber eine Erklirung, warum hier Landulf so maBlos tibertreibt.
Wenn die Patarener ehemaligen Klerikerfrauen versprachen, ihnen eine
Aussteuer zu verschaffen, wollten die Spender nicht bekannt werden, da-
mit man sie nicht anklagen konnte, Ehen mit Geld zu zerstoren. Das
hitten die Feinde der Pataria jeweils als Eifersuchtsdrama ausgelegt.
Wie der hl. Nikolaus von Patara, der nach der Legende drei Téchter vor
der Prostitution rettete !, den Beschenkten unbekannt bleiben wollte
und daher nachts Gold zum Fenster hineinwarf, so haben wohl die
Patarener in die Zimmer der Klerikerfrauen nachts den Betrag an Wert-
sachen oder Geld hineingeworfen, der fiir ein ehrbares Auskommen ohne
Bindung an den Kleriker notig war. Logischerweise haben die Spender
vorher mit diesen Frauen durch Witwen oder Bekannte Kontakt auf-
genommen und einen Vertrag ausgehandelt, weil diese Almosen sauer
era1beitet waren. Dann mochte es vorkommen, daf3 einzelne Konkubinen
oder einzelne ehemalige Ehefrauen von Priestern trotz eines Enthalt-
samkeitsversprechens auch nach Empfang des Geldes weiter im Presby-
terium lebten, so dall einzelne gewaltsame Elemente der Pataria die
geschenkte Mitgift mit Gewalt zuriickholten. Ubrigens, selbst wenn sich
alles so zugetragen hitte, wie Landulf behauptet, ist das Legendenmotiv
des ndchtlichen Hineinwerfens von Wertsachen durch ein Fenster so
einzigartig, dal es die Leute spontan an Nikolaus von Patara erinnerte,
so daB3 auch die Gegner gesagt hitten, das erinnere sie an Patara, aber
in beschimender Weise.

Die Frage, wieweit in diesem Einzelfall die Dreitochterlegende des
hl. Nikolaus weitergewirkt hat, kénnen wir auf sich beruhen lassen.
Immerhin diirfte die Beurteilung dieser Episode ein Priifstein sein, wie
kritisch die Historiker Landulf gelesen haben. Wichtiger ist in diesem
Zusammenhang die prinzipielle Bejahung eine Gesetzespflicht zu
geschlechtlicher Enthaltsamkeit in der Nikolausvita, die fiir einen heu-
tigen Theologen nicht als rechtgliubig gelten kann, damals aber kaum
besonders auffiel.

1 Alteste griech. Fassung der «Praxis de tribus filiabus» in: Vita per Michaelem
cap. 10-18, ed. G. Anrich, Hag. Nik. 1,118 {. dazu Bd. 2,261-2.

61



	Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener

