
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 6: Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum ist aber dieser Irrtum nicht von den Kennern der griechischen

Sprache im 13. oder 14. Jahrhundert korrigiert worden? Offenbar lag
hier, wie im biblischen Nazaraios für einen Mann mit Naziräergelübde
eine Volksetymologie dahinter. Als Methodius der Bekenner über Patara,
die Geburtsstadt des hl. Nikolaus schrieb, durfte er selbstverständlich
feststellen, daß die einstige Stadt des 4. Jahrhunderts ein kleines Dorf
geworden war. Aber er schildert so dramatisch die Drohung des

Ausbruchs eines vulkanartigen Erdfeuers, das Patara wie Sodoma und
Gomorra zerstören wird, daß er dazu einen besonderen Grund gehabt
haben muß. Die Ursache ist wohl eine ätiologische Sage, die an einer

Volksetymologie des Namens Patara anknüpft: griech. patos «Weg,
Pfad» und are «Schaden, Unheil, Verderben». Methodius erwähnt diese

Sprachspielereien zwar nicht, aber ohne sie ist diese Sage kaum zu
begreifen, besonders wenn sie von einem Theologen nacherzählt wird, der
847 als Patriarch von Konstantinopel starb 1. Zu are gibt es noch das

Wort areie «Drohung». Patareie wurde ganz normal zu lateinisch
Pataria. Wie das Wort sagt, wird die unheimliche Drohung des göttlichen
Strafgerichts über die Stadt von Methodius ebenfalls erwähnt2. So muß

aus einem Pat-arei-noi das Wort Patarinoi entstanden sein.

Falls diese Erläuterungen nicht genügen, kann man noch einen Einfluß
des spätlateinischen Suffixes -inus heranziehen 3 und an dialektische An-
gleichung an das zwischen Mailand und Rätien häufige Suffix -enus
denken 4. Wenn die obigen Darlegungen stimmen, ist die Drohung des

Gottesgerichtes ein wesentliches Element für die Entstehung der Pata-
rinernamens. Die Verbreitung des Sagenmotivs auf andere Städte läßt
sich nur durch die volkstümliche Biographie des hl. Nikolaus erklären.

6. Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener

Die Quelle zur Beschreibung des Erdfeuers bei Patara, das nach
Methodius dem Bekenner (9. Jh.) den Zorn Gottes anzeigte, war ein

anderer Methodius, nämlich der Bischof von Olympos, der in der zweiten
Hälfte des 3. Jahrhunderts das Symposion, ein Werk zum Lob der Jung-

1 LThK 7,368-369 Methodios.
2 Vgl. die Übersetzung am Schluß dieses Aufsatzes, Kap. 3-4.
3 K. Vossler, Einführung ins Mittellatein (München 1953) S. 148 n. 208.
4 Die zahlreichen Ortsnamen in Graubünden mit dem Suffix -ENU, -ENA, z. B.

Lumbrein, Madulain, Ruschein, sind aufgezählt im Rätischen Namenbuch, Bd. 2,

bearbeitet von A. Schorta (Romanica Helvetica Bd. 63) S. 1030.

56



fräulichkeit verfaßte. Aber der Kirchenvater des 3. Jahrhunderts wußte
noch, daß dieses außerordentliche Naturphänomen bei Olympos, also

etwa 100 km von Patara entfernt, zu bewundern war 1. Erst etwa im
10. Jahrhundert, also nachdem die Legende vom Erdfeuer als dem
Zeichen des Gotteszornes bereits verbreitet war, wird Methodius von Olympos

auch bisweilen Methodius von Patara ganannt2. Der ältere Methodius

legte die Lehre des hl. Paulus von der Geschlechtlichkeit rigoristisch
aus, als ob es Gottes Wille wäre, die geschlechtliche Enthaltsamkeit
absolut zu verlangen und die Ehe nur für jene da wäre, die sich nicht
beherrschen können und auch dann nur für die Fortpflanzung 3. Dennoch
läßt sich der Name der Patarener nicht auf ihn zurückführen, denn man
hätte sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen, sie nach Methodius
oder nach Olympos zu benennen. Ferner wurde Methodius von Olympos
in der lateinischen Kirche keineswegs so verehrt wie der hl. Nikolaus von
Patara. Und wenn Methodius «von Patara» namengebend für die Patariner

geworden wäre, könnte man höchstens sagen, in der griechischen
Kirche wären Patarener Rigoristen im Sinne des Bischofs von Olympos,
in der lateinischen Kirche aber Anhänger der Lehre, Gottes Zorn komme
über die Stätten der Unzucht und der Ausschweifung.

Methodius von Olympos beschrieb das Erdfeuer in seinem Werk über
die Auferstehung. Er zitierte Ez 37,4: «Weissage über diese Gebeine

Ihr dürren Gebeine, hört das Wort Gottes» und knüpfte daran die

Betrachtung an, daß durch Gottes Allmacht ausgetrocknete Knochen bei
der Auferweckung zum Leben gebracht werden. Welche Reinheit der
Mensch für die Gnade der Auferstehung haben müsse, legt er so dar :

«Denn ich sah auf dem Olymp - das ist ein Berg Lykiens - ein Feuer, das

selbsttätig unter der Höhe des Bergrückens tief aus der Erde hervorbricht.
Daneben sprießt ein Strauch, der Agnos (Pfefferstaude) heißt4, der so üppig
gedeiht, so grün und saftig ist, daß man meinen könnte, er entstehe eher aus
fließendem Wasser. Warum das, wenn es sich um verderbliche Naturdinge
handelt, die vom Feuer verzehrt werden Es ist doch unmöglich, daß
Gegenstände, die eindeutig aus brennbarem Stoff bestehen, unversengt bleiben. Aber

1 Vgl. G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bde. S. 283.
2 Frühestens wohl im anonymen Werk Sudas oder Suidas. Vgl. auch die Anspielung

bei Methodius v. Olympos, Symposion, in der Ausgabe der Sources chrétiennes
Bd. 95, Le Banquet ed. H. Musurillo (Paris 1963) S. 209 n. 179 Anm. 3.

3 Ebd. n. 74 p. 111, n. 76 X und n. 78 S. 115, besonders n. XII, p. 117 mit
Anm. 2.

4 Von Hieronymus wird Lev. 33,40 «agnos» übersetzt mit «Salix torrentis», Weide
an einem Wildbach.

57



nicht nur das ist sonderbar, daß die Pflanze nicht verbrennt, sondern daß sie,

von Natur aus brennbar, kräftiger und frischer dasteht, obwohl der Feuerrauch

bis zu den Wurzeln dringt. Natürlich warf ich Zweige der Bäume des

umgebenden Waldes in das die Gegend umbrandende Feuer und sofort gingen

sie in Flammen auf und wurden zu Asche. Saget nun, warum etwas, das
nicht einmal die Sonnenhitze erträgt, sondern verdorrt, wenn es nicht in
kurzem Zeitabstand Wasser erhält, von solchen Feuerflammen umgeben
nicht verzehrt wird, sondern lebt und kräftig aufkommt.

Was sagt uns dieses unglaubliche Naturereignis Gott hat dies hingesetzt
als Zeichen des kommenden Gerichtstages und als Vorwarnung und
Vorbedeutung, damit wir klar erkennen, daß, wenn alles im Feuer untergehen
wird, der Leib jener, die sich durch Reinheit 1 und Gerechtigkeit auszeichneten,

sowohl vor eiskaltem Wasser wie vom Feuer nichts zu fürchten haben
und von Gott geführt werden. Wahrhaftig, du großzügiger und reiche Wohltaten

spendender Herr, (du vollführst, was in Weish. 16,24 steht): «Die
Schöpfung, die dir, ihrem Schöpfer, Untertan ist, wird zur Bestrafung der
Sünder gesteigert und wird gemäßigt, um denen wohlzutun, die auf dich
vertrauen» 2.

Aus diesem Text geht hervor, daß nur die Reinen vor dem Feuer des

Endgerichtes nichts zu fürchten haben, alle anderen werden unter einem

reinigenden Brand leiden müssen, dessen Wirkung weit über die Naturkraft

hinaus je nach Größe der Sünde gesteigert wird. Es geht aber nicht
wie bei der Vorstellung eines «Fegefeuers» nur um läßliche Sünden. Das

Erdfeuer gibt eine Vorahnung, weil es nicht einfach tötet und damit den
Schmerz ersterben läßt, sondern brennt, ohne zu verzehren, so daß ohne

Reinigung kein Ende abzusehen ist.
Methodius der Bekenner, der im 9. Jahrhundert schrieb, versetzte das

vulkanische Phänomen in die Gegend von Patara. Bei ihm ist es ein

Bild des ewigen Feuers 3. Nach der lateinischen Nikolausvita geschieht
schon ein Wunder der Barmherzigkeit, wenn Gott die Frevler nicht
gleich niederstreckt, sondern bisher sie nur bedroht, so wie er einst dem
Treiben von Sodoma und Gomorra eine Zeitlang zugeschaut hat. Daß
beim Untergang in Schwefel und Feuer vielleicht einige im letzten Augenblick

zur Reue gekommen wären, wird nicht klar gesagt, könnte aber

angetönt sein, wo von der Reue die Rede ist4.

1 Hagneia, im lat. Text castitate 'Keuschheit'.
2 Methodius v. Olympos, De resnrrectione cap. 14; PG 18, 285 D - 288 B. Zum

Schluß vgl. auch Weish. 5,17 «Er bewaffnet die Schöpfung zur Rache an seinen
Feinden».

3 Methodius ad Theodorum cap. 3, ed. G. Anrich 2. Bd. S. 547 lin. 29-30.
4 Vita b. Nicolai, bei Mombritius 2,297 lin. 8-10 «Ad emendationem (infelices

58



Hier entsteht die Frage, ob es eine Stelle in den Mailänder Chroniken

gebe, wo auf den Zorn Gottes und auf Motive der Nikolausvita angespielt
wird. Wo Landulf die Zeit nach dem Tod Arialds schildert, in der ein

Laie, Erlembald, die Patarener anführte, redet er von einem Fluch und

vom Zorn Gottes nicht über die Ausschweifung, sondern gegen die Pataria.

Die Stelle lautet folgendermaßen :

«Als der Vizegraf Anselm um des Gebetes willen mit seinen Truppen nach
Rom zog und von Papst Alexander IL um Auskunft angegangen wurde,
wie es mit der Stadt und der kirchlichen Ordnung stehe, sagte dieser: Seit
der Zeit, in der die Pataria (Patalia) in unserer Stadt aufkam, wird alles
Göttliche und Menschliche niedergetreten durch innere Kriege, bei denen
die Bürger einander aufs heftigste bekämpfen und die Priester ohne Maß wie
Verbrecher angeklagt werden, auch wo diese Anklage fehl am Platze ist, so
daß es kaum mehr eine strittige Angelegenheit gibt, in die unsere Kirche nicht
verwickelt ist. Darauf antwortete Alexander, von der Ehrfurcht vor unserer
Mutter Kirche bewogen, mit langem und lautem Seufzen: Gott hat ihr Herz
dahin gekehrt, sein Volk zu hassen und gegen seine Diener List anzuwenden.
Verflucht und vom ewigen Gericht des Herrn verdammt sei jener, der mir
diese Volksbewegung angezettelt hat. Auf diese Worte antwortete eine
Stimme, ohne daß eine sprechende Person da war: So geschehe es.

(Kap. 21) Als sich dies zugetragen hatte, ohne daß Erlembald davon etwas
wußte, kämpfte ein großer Teil des Volkes erbittert auf Seiten Erlembalds,
nachdem die Capitanei wie Feinde aus der Stadt vertrieben waren und er
lenkte den ganzen Zorn und alle Wut ohne Zügel in bisher unerhörter Weise

gegen die Priester. Um nämlich den Zorn Gottes zu verdienen, der zu zürnen
zögert und dessen Gunst rasch eintritt, verübte er unsäglichen Frevel an den
Priestern, indem er gegen ihre Frauen vorging, und an den Frauen, indem er
gegen die Priester vorging. Weil er über kein Geld und Gold mehr verfügte,
Mittel, mit denen er täglich seine (schein) gerechten Anhänger an sich band,
richtete er wie ein Kaiser einen Gesetzeserlaß an die Priester durch je dreißig
Männer, wobei er verkündete: Wenn ein Priester oder Diakon mit zwölf
Zeugen auf die Worte des Evangeliums schwören kann, daß er seit den Tagen,
an denen er die Weihe empfing, mit keiner Frau geschlechtlich verkehrt hat,
soll er frei bleiben. Wenn er dies aber nicht beschwören kann, soll ihm sein

ganzes Vermögen genommen werden. Andere Pfalzhunde innerhalb und
außerhalb der Stadt ließen Spange und Nadel und alle ihre übrigen Beschäftigung,

mit der sie ihr Leben fristeten, zurück, um ihre Zähne zu wetzen. Die
Eseltreiber, die ihren Lebensunterhalt aus den dreckigen Geschirren der
Esel täglich bezogen und denen die Pataria mit bösen Streichen die Nahrung
verschaffte, warfen nun insgeheim in der Nacht Frauengeschmeide bei den

civitates) misericorditer Signum tremendae vindictae acceperunt. De quibus datur
intelligi, quod si ulla se penitudine redarguissent, nequaquam horribili plecterentur
exterminio». Vgl. Übersetzung unten S. 82-83.

59



Priesterhäusern zum Fenster hinein, während die Priester davon nichts
ahnten. Darauf drangen sie mit viel Lärm und großer Verwüstung in die
Häuser ein, nachdem sie die Türen aufgebrochen hatten, und stürmten mit
viel Schimpfen und Schreien durch die Gänge. Sie nahmen alles zurück, was
sie hineingeworfen hatten. Dabei behaupteten sie mit fürchterlich drohenden
Worten, der Kleriker habe mit einer Frau geschlafen. Weil niemand den
Priester verteidigte, plünderten sie ihn aus und nahmen ihm seine ganze
Habe» l.

In dieser von einem empörten Gegner geschriebenen Erzählung ist das

Sprechen einer Stimme vom Himmel typische Volkssage. Sie soll den

Einfältigen beweisen, daß das Gericht Gottes nicht durch die Pataria
über Mailand komme, sondern daß Gott in seiner Langmut zuerst den

Zornesbecher fülle, um dann sein Mißfallen gegen die Volksbewegung
zu richten. Daß Alexander II. schon bei der Erhebung auf den Stuhl
Petri zu dieser Verehrung des hl. Nikolaus, wie sie sich verbreitet hatte,
eine kritische Distanz gewonnen hat, zeigt der Umstand, daß er sich

nicht wie sein Vorgänger, Nikolaus IL, nach dem hl. Nikolaus von Myra
benannte, sondern nach einem legendären Papst der Urkirche. Aber der

Ausspruch Alexanders ist völlig unglaubwürdig, einfach erfunden, um
den Fluch auf die Pataria herabzuziehen.

Die Zeitfolge stimmt bei Landulf fast nie. Für eine Epoche, in der
sich die Patarener energischer gegen die Simonie als gegen den Konkubinat

richtete, setzt er ein allgemeines Durchgreifen zur Garantie des

Zölibats an. Früher hat er geschildert, daß mehr als ein Jahrzehnt lang
die Presbytérien geplündert wurden. Jetzt, wo sie längst leer sein müssen,
soll es zum Generalangriff gekommen sein. Ohne es richtig zu wollen, gibt
er zu, daß die Leute von ihrer Handarbeit wegliefen, um dem Aufgebot
zu gehorchen, ferner daß Warensäumer im Dienste der Patarener standen,

was ebenfaUs auf produktive Tätigkeit hinweist. Dann konstruiert
er den unwahrscheinlichsten Fall der Sippenhaft bei Verletzung des

Zölibats. Zwölf Leute sollten bezeugen, daß der Kleriker die Enthaltsamkeit
peinlich eingehalten habe, als ob sie in der Lage gewesen wären, einen

Seelsorger wie einen angeketteten Strafgefangenen zu überwachen.
Vermutlich ist hier ein Einzelfall veraUgemeinert worden, bei dem eine Dirne
ausplauderte, wenn sie dafür die Aussteuer für eine ehrbare Heirat
erhielt. Wenn sie dabei auch das Zimmer angab, war es für die Patarener

leicht, den Kleriker zu überführen. Das Originellste an der Geschichte

ist der Einfall, Wertsachen zum Fenster hineinzuwerfen. Nur Frauen

1 Landulfus, Hist. Mediolan. 3,20-21 p. 88, 47-89, 21.

60



konnten hier als Kundschafterinnen dienen, bei welchem Fenster dies zu
geschehen habe. Wenn der Plöbel nur einen Vorwand suchte zu plündern,

konnte er auch einbrechen und Frauengeschmeide hineintragen
und dann behaupten, der Schmuck sei schon im Schlafzimmer gewesen.
Dazu braucht man sich nicht die Mühe zu machen, lange aufzulauern
und die Fassaden zu erklettern.

Es gibt aber eine Erklärung, warum hier Landulf so maßlos übertreibt.
Wenn die Patarener ehemaligen Klerikerfrauen versprachen, ihnen eine

Aussteuer zu verschaffen, wollten die Spender nicht bekannt werden,
damit man sie nicht anklagen konnte, Ehen mit Geld zu zerstören. Das
hätten die Feinde der Pataria jeweils als Eifersuchtsdrama ausgelegt.
Wie der hl. Nikolaus von Patara, der nach der Legende drei Töchter vor
der Prostitution rettete 1, den Beschenkten unbekannt bleiben wollte
und daher nachts Gold zum Fenster hineinwarf, so haben wohl die
Patarener in die Zimmer der Klerikerfrauen nachts den Betrag an
Wertsachen oder Geld hineingeworfen, der für ein ehrbares Auskommen ohne

Bindung an den Kleriker nötig war. Logischerweise haben die Spender
vorher mit diesen Frauen durch Witwen oder Bekannte Kontakt
aufgenommen und einen Vertrag ausgehandelt, weil diese Almosen sauer
eraibeitet waren. Dann mochte es vorkommen, daß einzelne Konkubinen
oder einzelne ehemalige Ehefrauen von Priestern trotz eines

Enthaltsamkeitsversprechens auch nach Empfang des Geldes weiter im Presby-
terium lebten, so daß einzelne gewaltsame Elemente der Pataria die

geschenkte Mitgift mit Gewalt zurückholten. Übrigens, selbst wenn sich
alles so zugetragen hätte, wie Landulf behauptet, ist das Legendenmotiv
des nächtlichen Hineinwerfens von Wertsachen durch ein Fenster so

einzigartig, daß es die Leute spontan an Nikolaus von Patara erinnerte,
so daß auch die Gegner gesagt hätten, das erinnere sie an Patara, aber
in beschämender Weise.

Die Frage, wieweit in diesem EinzelfaU die Dreitöchterlegende des

hl. Nikolaus weitergewirkt hat, können wir auf sich beruhen lassen.

Immerhin dürfte die Beurteilung dieser Episode ein Prüfstein sein, wie
kritisch die Historiker Landulf gelesen haben. Wichtiger ist in diesem

Zusammenhang die prinzipielle Bejahung eine Gesetzespflicht zu

geschlechthcher Enthaltsamkeit in der Nikolausvita, die für einen
heutigen Theologen nicht als rechtgläubig gelten kann, damals aber kaum
besonders auffiel.

1 Älteste griech. Fassung der «Praxis de tribus filiabus» in: Vita per Michaelem
cap. 10-18, ed. G. Anrieh, Hag. Nik. 1,118 f. dazu Bd. 2,261-2.

61


	Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener

