
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Der Ablass-Traktat des Heymericus de Campo : ein Beitrag zur
Geschichte des Basler Konzils

Autor: Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL LADNER

DER ABLASS-TRAKTAT
DES HEYMERICUS DE CAMPO

Ein Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils

Im Codex 106 der Bibliothek des Hospitals von Cues findet sich auf
f. 189r-194v unter dem Titel Vincat Veritas eine kurze Schrift über das

Problem der Zuständigkeit des Basler Konzils zur Verleihung eines

Ablasses, die J. Marx in seinem Handschriftenkatalog ohne Begründung
dem als Vertreter der Universität Köln an das Konzil delegierten
Theologieprofessor Heymericus de Campo zugeschrieben hatl. Da in der

Folge auch J. Korolec und R. Haubst in ihren thematisch freilich ganz
anders ausgerichteten Arbeiten diese Zuweisung diskussionslos über-

Vorbemerkung : Die Untersuchung wurde weitgehend in einem zusammen mit
Herrn Kollegen Prof. Dr. Erich Meuthen (Bern) im Sommersemester 1975 am
Mediävistischen Institut der Universität Freiburg veranstalteten Seminar
erarbeitet, an dem sich folgende Studierenden der Universitäten Bern und Freiburg
beteiligt haben: H. R. Ammann, W. Annen, M. Bürgisser, N. Caviezel, F. de

Capitani, Frl. M. Duttweiler, U. Hodel, Frl. Dr. P. Mathé, Dr. A. Nieriker, Frau
G. Streiter-Bosshart und Frl. K. Utz.

An speziellen Siglen werden verwendet:
CB Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Conçus von

Basel, hrsg. von J. Haller, R. Wackernagel u. a., Bd. I-VIII (Basel
1896-1936).

COD Conciliorum Oecumenicorum Decreta, hrsg. von J. Alberigo u. a., 3. Aufl.
(Bologna 1973).

MC Monumenta conciliorum generalium saeculi XV, Scriptores Bd. I-IV (Wien,
Basel 1857-1935) ; Bd. II-IV enthalten die Historia gestorum generalis synodi
Basiliensis des Johannes von Segovia.

1 J. Marx, Verzeichnis der Handschriften des Hospitals zu Cues (Trier 1905)
Nr. 106.

93



nommen haben 1, gilt es vorerst, die Autorschaft Heymerics an diesem

Werk im Rahmen seiner übrigen Tätigkeit als Konzilstheologe zu erweisen,

um anschließend die näheren konzilsgeschichtlichen Umstände
darzulegen, die zur Abfassung des Traktates geführt haben, und ihn
erstmals einer Würdigung zu unterziehen sowie aufgrund der bisher allein
bekannt gewordenen Überlieferung im genannten Codex Cues in
kritischer Edition der weiteren Forschung zugänglich zu machen.

Der aus dem nordbrabantischen Zon stammende und in Paris bei
Johannes de Nova Domo ausgebildete Weltgeistliche 2 Heyrnericus de

Campo (Heymeric van den Velde, 1395-1460) ist vor allem durch die
Arbeiten von G. G. Meersseman zur Geschichte des Albertisnius, jener
spätmittelalterlichen philosophischen Richtung innerhalb der via antiqua,
bekannt geworden 3 und hat seither insbesondere im Zusammenhang mit
Nikolaus von Cues und Raimund Llull erhöhte Beachtung gefunden 4

;

1 J. B. Korolec, «Compendium divinorum» Heimeryka de Campo W RKP. BJ
695, in: Studia Mediewistyczne 8 (1967) 19-75, 9 (1968) 3-90; diese Studie bietet
außer der Edition des Compendium den Versuch eines Werkverzeichnisses (ibid. 8

p. 33^14, Ablaßtraktat dort Nr. 20), das aber ergänzt wird von Z. Kaluza, Mate-
rialy do Katalogu dziel Heimeryka de Campo, in: Studia Mediewistyczne 12 (1970)
3-28 und Ders., Trois listes des œuvres de Heimeric de Campo dans le «Catalogue
du Couvent Rouge» («Rouge Cloître»), in: Mediaevalia philosophica polonorum 17

(1973) 3-20, cf. dazu in: Scriptorium 28 (1974) 168 Nr. 260. - R. Haubst, Wort und
Leitidee der «repraesentatio» bei Nikolaus v. Kues, in: Miscellanea Mediaevalia 8

(Berlin 1971) 139-162, dort p. 144 s.
2 W. Krämer, Die ekklesiologische Auseinandersetzung um die wahre Repräsentation

auf dem Basler Konzil, in: Miscellanea Mediaevalia 8 (1971) 202-237, p. 208
zählt ihn irrtümlich dem Dominikanerorden zu.

3 G. G. Meersseman, Geschichte des Albertismus, 2 Bde (Paris/Rom 1933,
1935). - R. P. Meersseman hat mir seine große Sammlung von Photokopien der
vorwiegend nur handschriftlich überlieferten Werke Heymerics sowie seine aus den
Dreißiger]ahren stammenden Notizen für einen 3. Band der Geschichte des
Albertismus großzügig übergeben, wofür ich ihm auch an dieser Stelle meinen Dank
ausspreche. - Cf. auch C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendland III (Leipzig
1927) p. 182 ss., 223; M. Grabmann, Der Einfluß Alberts des Großen auf das
mittelalterliche Geistesleben, in: Ztschr. f. kath. Theologie 52 (1928) 153-182,
313-356, abgedruckt in: Mittelalterliches Geistesleben II (München 1936) p. 324-
412, bes. p. 382 ss.

4 R. Haubst, Zum Fortleben Alberts des Großen bei Heymerich von Kamp und
Nikolaus von Kues, in : Festschrift für Bernhard Geyer zum 70. Geburtstage (Münster
1952) p. 420-447 ; Ders., Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach
Nikolaus von Kues (Trier 1952) ; Ders., Die Christologie des Nikolaus von Kues
(Freiburg 1956) ; E. Colomer, Nikolaus von Kues und Raimund Llull (Berlin 1961) ;

94



sein literarisches Wirken auf dem Konzil zu Basel dagegen, wo er von
ungefähr Mitte Dezember 1432 bis gegen Ende Februar 1435 zunächst

gemeinsam mit dem Kanonisten Lambert von Rees und seit etwa Mitte
September 1433 allein als Vertreter der Kölner Universität weilte 1,

wurde bis jetzt nur beiläufig erwähnt2. Dies mag unter anderm damit
zusammenhängen, daß sein Name weder in der ausführlichen Konzilsgeschichte

des Johannes von Segovia noch in den Konzilsakten und
Tagebüchern, die in der Quellensammlung 'Concilium Basiliense' publiziert
worden sind, aufscheint, aber sicherlich auch in der Tatsache begründet
sein, daß seine in Basel verfaßten Abhandlungen zur Hussitenfrage3, zur
Konzilsgewalt4 und offenbar auch zu den beanstandeten Stellen in den

Revelationes der hl. Brigitta von Schweden 5 sowie zum Ablaßproblem
noch unecliert sind. Konkrete Anhaltspunkte über seinen Aufenthalt in
Basel geben nur die Akten der Universität Köln samt Heymerics Briefen

Ders., Nikolaus von Kues und Heimeric van den Velde, in: Mitteilungen und
Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 4 (1964) 198-213. - Es besteht hier
nicht die Absicht, eine vollständige Bibliographie über Heymericus aufzuführen;
weitere Angaben finden sich in den genannten Werken und auch bei N. Grass,
Cusanus als Rechtshistoriker, Quellenkritiker und Jurist, in: Cusanus Gedächtnisschrift

(Tnnsbruck/München 1970 - Forschungen zur Rechts- und Kulturgeschichte
Bd. 3) p. 101 ss., bes. p. 106 Anm. 4.

1 Cf. bes. H. Keussen, Die Matrikel der Universität Köln I (2Bonn 1928)
p. 240 s. ; Ders., Die Stellung der Universität Köln im großen Schisma und zu den
Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts, in: Annalen des hist. Vereins f. d. Niederrhein

115 (1925) 225 ss., vor allem p. 234 ss. ; Ders., Ungedruckte Quellen zur
Geschichte der Universität Köln aus der Zeit des großen Schismas und der
Reformkonzilien, ebenda 116 (1930) 67 ss.

2 Neben z. T. schon oben genannten Arbeiten: G. G. Meersseman, Een Neder-
landsch koncilietheoloog: Emeric van de Velde (f 1460), in: Thomistisch Tijd-
schrift 4 (1933) 675-687 ; A. Black, Monarchy and Community. Political Ideas in
the later Conciliar Controversy 1430-1450 (Cambridge 1970) und Ders., Heime-
ricus de Campo: The council and history, in: Annuarium Historiae Conciliorum 2

(1970) 78-86 geht hauptsächlich auf Heymerics spätere Zeit, insbesondere auf den
1446 entstandenen Tractatus de potestate pape et concilii generalis (Uppsala, Bibl.
Kungliga Universitetet Cod. C 610 f. 148-153) ein.

3 Epistola Heymerici de Campo contra Johannem de Rocozano de communione
sub utraque specie: Facundo et utique ingenioso disputatori, Frankfurt Ms. 2084
f. 119r-121v. - An maior gratia conferatur communicanti sub utraque quam sub
una specie, hec magister Hemericus de Campis doctor Coloniensis: Fundamentum
responsionis seu solucionis, Koblenz, Augusta Gymnasium Cod. 124 f. 113r-117v
(Staatsarchiv Abt. 701, N. 220).

4 Disputatio magistri Heymerici de Campo de potestate ecclesiastica in Basi-
liensi concilio collecta: Quoniam tota radix controversie Bohemorum, Cues Cod. 106
f. 89r-185v; Korolec Nr. 19; R. Haubst, Zum Fortleben p. 430.

5 Cf. Z. Kaluza, Les écrits de Heimeric de Campo sur sainte Brigitte de Suède,
in: Recherches de Théologie ancienne et médiévale 36 (1969) 213 ss.

95



dorthin und - was zur Stützung seiner Verfasserschaft am Ablaßtraktat
nicht unwichtig ist - die durch Namens- und gelegentliche Orts- sowie

Datumsangaben gesicherten Werke jener Zeit.
In der Tat enthält der genannte Codex Cues 106, abgesehen vom

Ablaßtraktat, ausschließlich Werke von Heymericus, die als solche durch

Namensnennung des Autors gesichert sind, darunter eine Konzilspredigt
(f. lr-6v) 1, die wichtige Abhandlung De sigillo eternitatis (f. 77r-85r) 2

und die umfangreiche Disputatio de potestate ecclesiastica (f. 89r-188v).
Der Band ist also offensichtlich bewußt als Sammlung von Heymericus-
Schriften angelegt worden 3, möglicherweise auf Veranlassung des Nikolaus

von Cues, dessen Beziehung zu Heymericus sowohl in Köln als auch

in Basel wenigstens umrißhaft bekannt sind und in dessen Bibliothek
sich der Codex schließlich erhalten hat. Der Ablaßtraktat wird kaum
als Fremdkörper in eine sonst homogene Sammlung aufgenommen worden

sein.

Neben diesen äußerlichen Grund treten beweiskräftiger innere Kriterien,

welche Heymericus als Verfasser sichern : an zwei Stellen seines Traktates

(§§ 15,29) verweist der Autor ausdrücklich auf eine seiner früheren
Schriften, wo er die zur Diskussion stehenden Argumente umfassender

ausgebreitet hätte ; dies trifft allein auf die 1433/34 redigierte Disputatio
de potestate ecclesiastica zu, auf jenes schon genannte ausführliche
theologisch-juristische Werk also, mit welchem Heymericus während der
damaligen Auseinandersetzung mit dem Papst die Konzilshoheit zu
verteidigen suchte. Und schließlich darf das in § 53 herangezogene
Kreissymbol mit eingeschriebenem Dreieck, das im Denken Heymerics einen

hervorragenden Platz einnimmt und besonders in seinem Tractatus de

sigillo eternitatis eingehend dargelegt ist, als ein indirekter Beweis für
seine Autorschaft angeführt werden, wie sich überhaupt bei näherem
Zusehen im ganzen Ablaßtraktat für Heymericus typische gedankliche
und sprachhche Wendungen - etwa die häufig zu findende verbale
Formulierung des Ternars esse, posse und agere oder operari - erkennen
lassen 4. Es kann demnach kein Zweifel darüber bestehen, daß Heymericus

de Campo der Autor des Ablaßtraktates ist.

1 Korolec Nr. 21.
2 Korolec Nr. 25 ; eine Untersuchung samt Edition werde ich in Kürze vorlegen.
3 Die codicologischen Probleme dieser Handschrift werde ich anderweitig

erörtern.
4 Über den ebenfalls hier zu erwähnenden Einschub (§§ 30-42) und Nachtrag

(§ 57) cf. unten p. 115.

96



II

Was die konzilgeschichtlichen Ereignisse betrifft, welche für Heymericus

die Voraussetzung zur Abfassung seines Traktates gebildet haben,
so läßt sich deren Darstellung auf das in diesem Zusammenhang allein
wichtige Problem der Unionsverhandlungen mit den Griechen
beschränken, das sich - um ein Wort Johannes Hallers zu gebrauchen -
gleich einem nie abreißenden Unglücksfaden durch die Geschichte von
Jahrhunderten zieht1. Bekanntlich hat sich auch das Konstanzer Konzil
erfolglos um eine Wiedervereinigung bemüht2, doch blieben über das

Konzil hinaus Kontakte zwischen Papst Martin V. und dem byzantinischen

Kaiser Johannes VIII. bestehen; 1430 kam es überdies zu einer

Verständigung über den Plan eines gemeinsamen Konzils von Griechen
und Lateinern, wo nach dem Willen des byzantinischen Kaisers eine freie

Aussprache über alle zwischen den beiden Kirchen herrschenden

Meinungsverschiedenheiten stattfinden sollte 3. Bevor jedoch der Basileus
dieses Vorhaben endgültig bestätigen konnte, ist Martin V. gestorben,
wenige Tage nachdem er mit der Bulle Dum- omnes vom 1. Februar 1431

das Basler Konzil einberufen hatte4,
Da in dieser Bulle die Rückführung der orientalischen Kirchen

ausdrücklich als eine der Aufgaben des Konzils genannt ist 5, sind die vorerst

wenigen in Basel versammelten Konzilsväter schon am 28. September

1431 übereingekommen, Verbindung zu den Griechen aufzunehmen 6.

Die nun einsetzenden langwierigen Bemühungen einerseits des Konzils
und anderseits des neuen Papstes, Eugens IV., die beide eigene Pläne
für eine Union verfolgten, - Bemühungen, die ihrerseits zunächst
überschattet wurden von den grundsätzlicheren Fragen nach der Anerken-

1 CB I p. 127.
2 Zusammenfassend und mit den nötigen Literaturhinweisen: H.-G. Beck, in:

Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Jedin, III/2 (Freiburg/Basel/Wien
1968) p. 589 ss., bes. p. 596 s.

3 J. Gill, Konstanz, Basel-Florenz (Mainz 1965, Geschichte der ökumenischen
Konzilien IX) p. 150 ss.

4 Mansi Sacrorum concüiorum nova et amplissima collectio) 29, 11.
5 Mansi 29, 11 s. : dedimus operam efficacem, tibi (sc. Juliano cardinali) nomine

et auctoritate nostris ipsi concilio praesidendi ac in ilio pro tua sapientia illa
proponendo deliberandi, ordinandi, statuendi et decernendi quae ad laudem et honorem
Dei nec non reductionem orientalis ecclesiae noveris pertinere.

6 Hefele-Leclercq Histoire des conciles d'après les documents originaux,
Bd. VII, Paris 1916) p. 682.

7 - - 97



nung des Konzils durch den Papstx und der Stellung der päpstlichen
Konzilpräsidenten2, aber auch von den Verhandlungen mit den Hussiten 3

- können hier übergangen werden 4, um unverzüglich die Entwicklung
im Anschluß an die 19. allgemeine Sitzung des Konzils vom 7. September
1434 ins Auge zu fassen. Damals wurde beschlossen, den Griechen große
finanzielle Mittel zur Deckung ihrer Unkosten zur Verfügung zu stellen
für den Fall, daß sie Basel als Ort des Unionskonzils wählten 5 und nicht
Konstantinopel, wie die Griechen und der Papst es wünschten 6. Als
daraufhin Eugen IV. nach einigem Zögern überraschenderweise die Basler
Beschlüsse in seinem Schreiben vom 15. November bestätigte 7, stand das
Basler Konzil unversehens vor der dringlichen Aufgabe, die in Aussicht
gestellten Summen aufzubringen. Zur Abklärung der damit verbundenen
Fragen wurde eine Kommission gebildet, deren Mitglieder seit dem 11.

Dezember 1434 in den Konzilsakten als domini deputati in facto pecunia-
rum reperiendarum in materia Grecorum aufscheinen 8 und die schon kurze

Zeit später eine Lösung gefunden haben dürften, denn am 19. Januar
1435 kam in der Deputatio pro communibus eine forma indulgenciarum
in materia Grecorum zur Verlesung 9, was zeigt, daß die Ausschreibung
eines Plenarablasses als das geeignete Mittel zur Beschaffung der
benötigten Finanzen angesehen wurde 10.

Damit waren aber keineswegs sämtliche Schwierigkeiten überwunden ;

diese stellten sich vielmehr im Verlaufe der weiteren Verhandlungen über
die konkrete Durchführung ein. Nach dem Bericht des Johannes von
Segovia brachen nämlich alsbald tiefgreifende Meinungsverschiedenheiten

unter den Konzilsvätern aus über die prinzipielle Frage nach der
den Ablaß ausschreibenden Instanz; während ein Teil der Synodalen die

1 A. Fink, in: Handbuch der Kirchengeschichte M/2 p. 575 mit
Literaturhinweisen; J. Gill, op. cit. p. 159 ss.

2 P. Ladner, Johannes von Segovias Stellung zur Präsidentenfrage des Basler
Konzils, in: ZSKG62 (1968) 1 ss.; cf. dazu W. Krämer, op. cit., bes. p. 206 Anm. 17.

3 Hefele-Leclercq VII p. 717 und öfters.
4 Eine gute Zusammenfassung bietet J. Gill, op. cit. p. 185 ss.
5 Hefele-Leclercq VII p. 877 s.
6 Mansi 29, 92 ss. und 446 ss.; 30, 864; Hefele-Leclercq VII p. 876 s., 879.
7 Mansi 30, 864 s. und 874 s. ; Hefele-Leclercq VII p. 880.
8 CB III p. 270, 275, 277.
9 CB III p. 289.

10 Nach Segovia (MC II p. 784) hätten die Konzilsväter zunächst 12 000 Dukaten
aus eigener Tasche geopfert; diese Summe hätte sich jedoch als ungenügend
erwiesen und deshalb hätten sie sich für die Erhebung eines Plenarablasses und anderer
Ablässe entschlossen.

98



Auffassung vertrat, daß eine Ablaßverleihung in der alleinigen Kompetenz

des Konzils liege, wollten andere dieses Vorrecht dem Papst reserviert

wissen 1
; dieser Streit hätte den Fortbestand des ganzen Konzils

bedroht2. Mit der letzten Bemerkung, die sich auch in Heymerics
Ablaßtraktat bestätigt findet3, hat Johannes von Segovia die spannungs-
geladende Atmosphäre am Konzil angedeutet, die sich daraus ergab, daß

einerseits das Konzil unter Handlungszwang stand, indem es die
Griechenunion unbedingt zu seiner eigenen Sache machen mußte, wenn es

nicht Gefahr einer erneuten Auflösung laufen wollte 4, und daß anderseits

tatsächlich weder das kirchenrechtliche Problem hinsichtlich der

Verleihungsinstanz noch die damit zwar verbundene, aber im vorliegenden

Zusammenhang eher zurücktretende Frage nach der Begründung des

Ablasses an sich im Rahmen der kirchlichen Heilsökonomie geklärt waren5.

Über die Auseinandersetzungen im einzelnen schweigen die Quellen, doch

läßt sich den Konzilsprotokollen entnehmen, daß sich eine Lösung
abzuzeichnen begann, als sich in der Deputatio pro communibus in den

Sitzungen vom 7. und 8. Februar 1435, trotz der Ermahnungen der beiden

päpstlichen Konzilspräsidenten Johannes von Tarent und Petrus

von Padua 6, eine Mehrheit (38 Stimmen) für die Annahme eines von der

Deputatio de fide ausgearbeiteten Avisaments folgenden Inhalts ergab:
quod bulla huiusmodi indulgenciarum per sacrum concilium exnunc expe-

diatur, et nichilominus post expedicionem mittatur ex parte sacri concila ad

sandissimum dominum nostrum papam ad ipsum exhortandum, ut prebeat

consensum et scribat regibus, principibus et nacionibus exhortando, quod in
hac materia tarn pia et sancta sint favorabiles 7. Während sechs Mitglieder

gar die nachträgliche Zustimmung des Papstes fallen lassen wollten,
plädierten immerhin vierzehn Deputierte für eine im voraus einzuholende

päpstliche Approbation und vier stimmten unter der Bedingung zu,

1 MC II p. 784: sed inter patres nonnulli obsistere, affirmantes ad personam
pape dumtaxat pertinere indulgenciam plenariam concedere.

2 MC II p. 784: materia hec, vehementi spiritu adveniente, utrum de celo vel
terra non dicitur, adeo excrevit, ut concussit magnas columpnas concilii et quod
concilium ipsum vix ad interitum usque deduxit.

3 Cf. § 1.
4 MC II p. 784: Fuerat quippe multorum intendo ut per decretum de unione

Grecorum firmum permaneret concilium. Dissolucio concilii patulo imminebat,
si legatus mittendus erat Constantinopolim pro facienda unione.

5 Einen guten Überblick über die Problematik gibt K. Rahner, in: LThK I
48 ss. mit Lit.

6 CB III p. 306 s.
7 CB III p. 307.

99



quod huiusmodi indulgencie habeant cursum per universales naciones l.
Neben den eben erwähnten Deputationes de fide und pro communibus
stimmte diesem Vorgehen auch die Deputatio de pace zu, behielt sich
indessen vor, über die Bitte an den Papst um dessen Zustimmung und
über den zu verfassenden Brief an die Fürsten noch in einer weiteren

Sitzung zu beraten. Allein die Deputatio de reformatorio hatte sich gegen
einen Konzilsablaß ausgesprochen und beschlossen, die Ausschreibung des

Ablasses dem Papst allein zu überlassen 2.

Dies war die Ausgangslage für die dem Ablaßtraktat unmittelbar
vorausgegangenen Sitzungen der Generalkongregation vom 11. und 14. Februar

1435, wo wiederum die verschiedenen Standpunkte aufeinander

prallen 3 : während der Erzbischof von Tours für einen päpstlichen Ablaß

eintrat, verteidigten der Erzbischof von Lyon und der Kardinal von
Arles das Recht des Konzils, in dieser Angelegenheit frei handeln zu
können, wobei der erstere sogar auf die nachträgliche Zustimmung des

Papstes zu verzichten schien4 ; der Dekan von Compostella stellte
schließlich angesichts der divergierenden Meinungen den Antrag auf
erneute Beratung in den Deputationen, ein Gedanke, den der Kardinallegat
Cesarini in seiner unter dem Motto Veritas vincit gehaltenen Schlußrede 5

aufnahm und den 14. Februar zur Wiederaufnahme der Beratungen
festsetzte 6. An diesem Tag sprach anknüpfend an die Rede Cesarinis der

päpstliche Konzilspräsident Johannes, Erzbischof von Tarent, wobei er
einen Brief des inzwischen von Konstantinopel nach Venedig
zurückgekehrten päpstlichen Gesandten Garatoni verlas, aus welchem hervorgeht,

daß sich der Papst mit dem byzantinischen Kaiser und dem Patri-

1 CB III p. 307. Zudem forderte Johannes von Ungarn aus der deutschen Nation,
daß die aus Deutschland gesammelten Ablaßgelder nicht für andere Belange
entfremdet werden dürften (CB III p. 307). Diesen Vorbehalt ließ am 11. Februar 1435
der Bischof von Lübeck notariell instrumentieren (CB III p. 312) und diese
Stellungnahme beschäftigte auch in der folgenden Zeit immer wieder das Konzil;
cf. H. Welck, Konrad von Weinsberg als Protektor des Basler Konzils (Würzburg
1973, Forschungen aus Württembergisch Franken Bd. 7) p. 53 ss.

2 CB III p. 311: Quarta (sc. deputatio) deliberavit quod rogetur sanctissimus
dominus noster, ut velit istas indulgencias concedere, ad effectum quod recipiantur
pecunie pro reductione Grecorum, sacro appröbante concilio.

3 CB III p. 312.
4 CB III p. 312.
5 Dieses Motto ist aus der es aufnehmenden Rede des Erzbischofs von Tarent

vom 14. Februar 1435 belegt (cf. CB III p. 314) und für die Datierung von
Heymerics Traktat erheblich.

6 CB III p. 312; MC II p. 785.

100



archen über die Unionsverhandlungen direkt geeignet hatten l. Bestätigt
wurde diese Meldung in einem weiteren Brief, den die in Begleitung
Garatonis nach Florenz gekommenen griechischen Gesandten ihren
Vertretern nach Basel übermittelten, in welchem sich zur Begründung der

Abwendung vom Basler Konzil der Satz findet: quia eciam concilium
habet difficultatem et impossibilitatem super expensas quas promisit2. Vor
dieser neuen Situation hielt es Cesarini vorerst für ratsam, die Verhandlungen

zu unterbrechen, um sowohl mit den Griechen Rücksprache zu
nehmen, als auch die noch unentschiedene Frage der Ablaßverleihungsinstanz

genauer abklären zu lassen: quod ipse domirus legatus vocaret

aliquos, de quibus sibi videretur, qui vidèrent de remediis opportunis appo-
nendis. Quod placuit et fuit conclusimi3. Auf diesen Beschluß ist sogleich
zurückzukommen, doch soll vorgängig in aller Kürze die Schlußphase der
Basler Unionsverhandlungen skizziert werden.

Zunächst scheint sich eine gewisse Verwirrung unter den Konzilsvätern
ausgebreitet zu haben, die auch nicht wich, als der Erzbischof von
Tarent schon am 18. Februar die zwischen Eugen IV. und Konstantinopel

ausgehandelte Vereinbarung in dem Sinne interpretierte, daß es

sich bei künftigen Unionsverhandlungen am Bosporus nicht um ein
concilium generale handeln würde und somit für das Konzil kein Anlaß zu

Befürchtungen bestünde 4. Erst am 27. April teilte man den inzwischen

von Florenz nach Basel gekommenen griechischen und päpstlichen
Gesandten die Absicht des Konzils mit, an der von ihm vorgeschlagenen
Lösung des Unionsproblems festhalten zu wollen, jedoch, gemäß dem

Wunsch der Mehrheit der Konzilsväter, in gegenseitiger Absprache mit
dem Papst5. Die dadurch wieder aktuell gewordene Ablaßfrage wurde
nach weiteren Beratungen schließlich auf der Generalkongregation vom
4. Mai 1435 mit Unterstützung aller vier Deputationen dahin entschieden,

daß das Konzil den Ablaß ausschreiben würde und zwar mit
Zustimmung des Papstes 6.

1 CB III p. 314; Mansi 30, 889; 30, 909.
2 Mansi 30, 890.
3 CB III p. 314.
4 CB III p. 317.
5 CB III p. 371-375.
6 CB III p. 381 : Super facto indulgenciarum concordant omnes deputaciones,

quod concedantur indulgencie per sacrum concilium, quodque exhortetur cum omni
reverenda sanctissimus dominus noster, ut pro bono tam sancti operis concurrere
dignetur cum hoc sacro concilio. Et visum est dominis XII, quod domini deputati
in materia Grecorum debeant convenire ad videndum modum honestum, secundum

101



Trotz dieses für den apostolischen Stuhl keineswegs demütigenden
Beschlusses und trotz Cesarinis großer Denkschrift an Eugen IV. vom 4-

Oktober 1435 1, worin er ihm den Entwurf einer im Namen des Papstes
verfaßten Ablaßbulle vorlegte, nahm Eugen IV. eine abwartende, auf den

Erfolg der eigenen Verhandlungen mit den Griechen bedachte Haltung
ein. Zweifellos wurde er in seiner Absicht auch dadurch bestärkt, daß

sich das Konzil selbst in den folgenden Monaten über der Frage nach
dem Tagungsort der Unionssynode immer mehr zerstritt bis zu jenem
denkwürdigen Höhepunkt anläßlich der 25. allgemeinen Sitzung vom
7. Mai 1437, wo zwar eine Stimmenmehrheit zugunsten von Basel,

Avignon oder einer savoyischen Stadt zustande kam, der Papst jedoch, dem

es inzwischen gelungen war, die Griechen zur Abhaltung der Unionssynode

in einer italienischen Stadt zu bewegen, den Beschluß der
Minderheit als den der sanior pars bestätigte und das Konzil durch die
Bulle Dodoris gentium vom 18. September 1437 nach Ferrara verlegte 2.

Innerhalb dieses größeren konzilsgeschichtlichen Ablaufs läßt sich, wie
schon angedeutet wurde, ziemlich genau die Zeit bestimmen, zu welcher

Heymericus seinen Traktat verfaßt hat. Einen ersten und allgemeinen
Anhaltspunkt bieten Fleymerics Hinweise auf die gereizte Stimmung
unter den Konzilsvätern zu Beginn des Jahres 1435 infolge der Kontroverse

um die Ablaßverleihungsinstanz, welche die Grundfesten des Konzils

zu erschüttern drohte (§§ 1, 15, 29). Näherhin nimmt Heymericus
Bezug auf die Abstimmungsergebnisse in den vier Deputationen vom 7.

und 8. Februar 1435 (§ 7) und auf den Einspruch der beiden päpstlichen
Konzilspräsidenten zur gleichen Zeit (§§ 7, 8). Schließlich liefert die
Überschrift des Traktates Vincat Veritas den Schlüssel zur Bestimmung
des Terminus post quem, denn sie bezieht sich ganz offensichtlich auf die
Reden Cesarinis vom 11. Februar und Johannes' von Tarent vom 14.

Februar, die beide unter dem Motto Veritas vincit standen 3. Da sich Cesarini

zudem nach der Ansprache des päpstlichen Konzilspräsidenten
Vollmachten zur weiteren Abklärung des Fragenkomplexes hat geben lassen,

quem dictum sacrum concilium et sanctissimus dominus noster concurrere poterunt
in concessione huiusmodi indulgenciarum.

1 CB I p. 387-392.
2 Mansi 31, 146. - Die Union erfolgte dann tatsächlich auf dem Konzil von

Florenz: am 4. Juli 1439 wurde die Unionsbulle Laetentur caeli verabschiedet und
am 6. Juli 1439 feierlich verkündet; Concilium Florentinum. Documenta et scriptores

(ed. G. Hofmann u. a., Rom 1940 ss.) I 2 p. 68-79 Nr. 176; COD p. 523 ss.
3 CB III p. 314.

102



wird man mit der Annahme nicht fehlgehen, daß Fleymerics Ablaßtraktat
in diesem Zusammenhang entstanden ist und zwar in verhältnismäßig
kurzer Zeit, da nach den Forschungen von H. Keußen Fleymericus die

Konzilsstadt Basel noch vor Ende Februar 1435 verlassen hat1. Diese

zeitliche Fixierung bedeutet aber gleichzeitig, daß erstmals ein Dokument

gefaßt werden kann, das Zeugnis von der von Cesarini vorgenommenen

Abklärungsarbeit ablegt.

in

Entsprechend der Fragestellung auf dem Basler Konzil hat Fleymericus

mit seinem Gutachten keine theologische Begründung des Ablasses

als solchen zu geben beabsichtigt - unbestritten ist in der ganzen
Konzilsdiskussion die Lehre vom Gnadenschatz der Kirche und von der

Verteilung (dispensario) desselben vorausgesetzt -, sondern sich vielmehr um
die Abklärung des Problems bemüht, wem das Recht der Ablaßverleihung

zusteht, oder anders ausgedrückt: ob Papst oder Konzil jeweilige
oberste Kirchengewalt sind und deshalb über das Recht der Ablaßvergebung

verfügen. In dieser Sicht wird die Ablaßfrage dem umfassenderen

Problem der Superiorität von Papst oder Konzil untergeordnet. Im
Vergleich jedoch mit andern überlieferten Voten zu diesem Gegenstand, die

mit mehr oder weniger kanonistischen Überlegungen oder - wie etwa
Cesarini - mit den Präzedenzfällen von Konstanz und Siena, wo jeweils
im Namen des Konzils Ablässe verliehen worden sind, argumentierten 2,

ist Heymericus das Problem vom philosophisch-theologischen Standpunkt

angegangen und hat versucht, es aus ekklesiologischer Sicht heraus

zu bewältigen. Dies geht so weit, daß selbst dort, wo Heymericus
vorgibt, Meinungsäußerungen anderer Konzilsväter zu referieren, diese

den Stempel nicht nur seiner eigenen Sprache, sondern auch seines eigenen

Denkens tragen.
Der Aufbau des Traktats ist äußerst straff3 : nach einer kurzen, die

Ausgangslage umreißenden Einleitung (§ 1) folgen zunächst dreizehn Ar-

1 H. Keussen, Die Stellung der Universität Köln im großen Schisma und zu
den Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts, in: Annalen des hist. Vereins f. d.
Niederrhein 115 (1925) 242.

2 Cf. etwa CB III p. 306, 312.
3 Von der Erörterung ausgeklammert werden vorerst die Zusätze §§ 30-42 und

57; cf. dazu unten p. 115.

103



gumente, welche die papale Flaltung widergeben (§§ 2-14) und mit einem

Hinweis auf die Disputatio de potestate ecclesiastica enden (§ 15) ;

anschließend finden sich ganz parallel ebenfalls dreizehn Argumente zur
Verteidigung des konziliaren Standpunkts (§§ 16-28) mit einem ähnlichen
Rückverweis auf das zitierte ältere Werk, und schließlich wird das

Gutachten abgerundet mit Heymerics Schlußfolgerung, mit der Concors sen-

tentia, die sich ihrerseits in eine knappe Einleitung (§ 43), zwölf
Syllogismen (§§ 44-55) und - als dreizehntes Element - in die sententia

summaria (§ 56) gliedert. Innerhalb dieser drei Hauptteile, und insbesondere

innerhalb der beiden ersten, scheint Heymericus jedoch keine streng
systematische Darstellung angestrebt zu haben ; vielmehr dürfte es seine

Absicht gewesen sein, von verschiedenen Argumenten her immer wieder

von neuem ins Zentrum des Problems vorzustoßen und es möglichst
vielseitig zu bespiegeln, was freilich manche Wiederholung zur Folge hat.
Die nachstehende Inhaltsübersicht beschränkt sich deshalb lediglich auf
die Zusammenfassung der wesentlichsten Punkte.

Die Beweisführung der Vertreter des päpstlichen Standpunktes ist
geprägt vom Gedanken der von Gott eingerichteten monarchischen
Struktur der Kirche, die ihren Ausdruck im principatus ecclesie, in der

königlichen Herrschaftsform (§ 2) findet, welche hier mehr theologisch
vom göttlichen Gnadenfluß her als aristotelisch begründet wird 1. Nur
sie gewährleistet der Kirche das Attribut des geordneten Hauses Gottes

(§ 4) 2, das vergleichbar ist dem Organismus eines Körpers, der Verwaltung

eines politischen Gebildes (§ 13) oder einer wohl disponierten Heerschar

(§ 14). Ihrem Wesen nach stellt die Kirche demgemäß ein System
von geistlichen Ämtern dar, welche ihre Autorität vom apostolischen

1 W. Krämer, Die ekklesiologische Auseinandersetzung um die wahre
Repräsentation auf dem Basler Konzil, in: Miscellanea Mediaevalia 8 (1971) 209 s. hat
die verschiedenen Traditionsstränge für eine monarchische Umschreibung des
Primats skizziert. - In Basel verteidigten diesen Standpunkt u. a. der Erzb. Johannes
Berardi von Tarent in einer Rede vom 26. Aug. 1433 (Mansi 29, 482 ss. ; cf. P. de
Vooght, Le Conciliarisme aux conciles de Constance et de Bale, in: Le Concile
et les Conciles [1960] p. 164, 174 s.) und Johannes Turrecremata im Febr. 1434

(cf. MC II p. 614; cf. G. Kallen, in: Cusanus-Texte II/l [Sb. Heidelberger Akad.,
Phil.-hist. Kl. 1935] p. 50) ; cf. auch Joh. de Segovia, Tractatus super presidencia
(éd. P. Ladner, in: ZSKG 62 [1968] 31 ss.) § 11.

2 Cf. etwa auch Concilium Lateranense IV (1215) c. 5 : quae (sc. Romana ecclesia)
disponente Domino super omnes alias ordinariae potestatis obtinet principatum,
utpote mater universorum Christi fidelium et magistra (COD p. 236, 10 ss.).

104



Stuhl empfangen (§§ 2, 4) 1. In ihrer historischen Erscheinungsform
repräsentiert seit dem Schisma des Ostens die ecclesia Romana als die

sanior pars (§ 9)2 die ecclesia catholica (universalis) (§ 8)3.

An ihrer Spitze steht der Papst (§§ 2, 8) als Nachfolger des Apostels
Petrus, welcher Christus mehr als die übrigen Apostel geliebt hat (§ 11)

und deshalb von diesem anläßlich der zweiten Schlüsselübergabe (Io
21,17 4; Lc 22,32) zum eigentlichen Nachfolger bestellt worden ist (§ 14) 5

und zwar als Einzelner, weil nur der Einzelmensch (suppositum)
handlungsfähig ist (§ 3), was grundsätzlich eine Ablehnung der spätmittelalterlichen

Korporationslehre bedeutet. Dank dieser hervorragenden
Stellung in der Sukzession Petri steht der hl. Geist dem somit das sacer-
docium oder pontificium regale verkörpernden Papst (§§ 7, 11) unmittelbar

(§ 10) bei der Erfüllung seiner Aufgaben als Oberhaupt oder Hausvater

(paterfamilias, § 4) der Kirche bei, zu welchen neben der
allgemeinen Kirchenleitung (§ 11) ganz wesentlich die Ausübung der obersten
kirchlichen Jurisdiktionsgewalt gehört (§ 12). Diese aber ist über das

Hirtenamt, in welchem sich die dem hl. Geist appropriierte Güte
manifestiert (§ 11) 6, aufs engste mit der Verwaltung des in der Kirche ruhenden

Gnadenschatzes - und damit der erbarmenden Rechtssprechung
mitsamt der Ablässe (§§ 4, 10, 11, 12) - verbunden 7. Vom Papst als dem

1 Cf. B. Tierney, Foundations of the conciliar theory (Cambridge 1955) p. 23;
W. Krämer, op. cit. p. 205, 209 mit folgendem Zitat aus Augustinus Triumphus
(J. Rivière, in: Recherches de science religieuse 18 [1938] 153): Omnem potestatem

a Christo in praelatos et principes derivatam esse mediante Petro, cuius
personam Romanus pontifex repraesentat. Cf. auch Joh. de Segovia, Tractatus
super presidentia § 10.

2 In der Konzilsliteratur wird der Begriff der sanior (bzw. maior) pars üblicherweise

von den Konziliaristen zur Verteidigung der Synode benützt; cf. z. B.
B. Tierney, Foundations p. Ill, 123; G. Fransen, L'Ecclésiologie des Conciles
médiévaux, in: Le Concile et les Conciles p. 137; G. Kallen, in: Cusanus-Texte

II/l p. 51, 68.
3 Cf. unten p. 112 ss.
4 Sowohl die Vertreter der päpstlichen wie der konziliaren Partei berufen sich

auf Io 21, 17 zur Stützung ihrer jeweiligen Standpunkte; cf. G. Kallen, in:
Cusanus-Texte II/l p. 75, 79; W. Krämer, op. cit. p. 208.

5 Hier klingt der Gedanke an, daß der Papst als Nachfolger Petri und vicarius
Christi (§ 14) in plenitudinem potestatis, die übrigen aber nur in partem sollicitudinis
berufen sind; cf. W. Krämer, op. cit. p. 205 mit Quellennachweisen.

6 Die Ausführungen über die Appropriationen (cf. auch §§ 10, 51) sind auf dem
Hintergrund von Thomas Aq., Summa theol. I q. v a. 4 zu sehen. Cf. M. Schmaus,
in: LThK I 773 ss.; R. Haubst, in: LThK V 112; O. Semmelroth, in: Handbuch
taeolog. Grundbegriffe II (München 21970) p. 285.

7 Der Gedanke vom Papst als dem universalis dispensator omnium bonorum
e:clesiasticorum spiritualium et temporalium ist etwa bei Johannes Paris., De

105



obersten Richter (§ 10), als dem Maß aller Gläubigen (§ 6) 1 oder als der
«Form des Teiles» (forma partis), welche die «Form des Ganzen» (forma
totius) gleich wie die Seele den ganzen Menschen bestimmt (§ 7) 2,

hängt deshalb notwendigerweise jegliche Konzilsautorität ab, und ihm
bleibt immer der Erlaß der auf den Konzilien beschlossenen Dekrete
vorbehalten (§ 5).

In dieser Sicht von der Vollkommenheit der päpstlichen Machtfülle
(§ 13) kann dem Konzil nur dienende Funktion im Sinne des nach

Weisungen des Hausherrn handelnden Verwalters (servus procurator)
und Knechts (servus operator) (§ 4) zukommen. Es repräsentiert zwar
die streitende Kirche (§§ 3, 5), doch muß der hierarchisch differenzierte
Amtscharakter der einzelnen Glieder des mystischen Leibes Christi (§ 6)

- des Papstes, der Geistlichen und der Gelehrten (§ 5) - zum Ausdruck
kommen 3, weil die das Formprinzip der synodalen Einheit darstellende
Kraft des Hl. Geistes im Konzil nur graduell wirkt: unmittelbar auf den

Papst und ausschließlich über diesen mittelbar auf die übrigen Konzilsväter

(§§ 6, 10). Als Repräsentation einer universitas, als Versammlung
von unter sich hierarchisch abgestuften Einzelmitgliedern (connexio
suppositorum) oder anders ausgedrückt : als Korporation ist das Konzil
aber letztlich handlungsunfähig (§§ 3, 12) 4. Es wird vom Papst zu einem

bestimmten Zweck einberufen (§ 6) und, weil es im Namen Christi
versammelt ist, dem die Wahrheit appropriiert ist, besteht seine Aufgabe in
der Wahrnehmung der Lehrautorität (auetoritas veritatis) sowie der

Ordnungsgewalt (potestas ordinis), d. h. in der Ausarbeitung von Richt-

potestate regia et papali (ed. J. Leclercq, Jean de Paris et l'ecclésiologie du
XIIIe siècle [Paris 1942]) p. 186, 23 entwickelt; cf. B. Tierney, Foundations p. 167.

1 Schon in der Disputatio de potestate ecclesiastica (Cod. Cues 106, f. 149v) hat
Heymericus diese Metapher verwendet: in unoquoque genere est motus et men-
sura omnium et sic de aliis necesse est, quod prius in ecclesia, id est papa, sit quae-
dam norma et lex animata omnium christianorum (zitiert bei W. Krämer, op. cit.
p. 209 Anm. 27).

2 Zum Problem der forma partis (Seele) und der forma totius (Leib), das sich bei
Albertus M., In sent. Ill d. 2 a. 5 sol. (ed. A. Borgnet, Alberti Magni opera
omnia 28 p. 27a) und bei Thomas Aq., De ente et essentia e. 2; in sent. Ili d. 22

q. 1 a. 1 contra 2; Quodl. 2 q. 2 a. 4 (Quest, disp. V p. 24b) erörtert findet und auch
bei Johannes de Nova Domo, De ente et essentia q. 6 (ed. G. G. Meersseman,
Gesch. des Albertismus I p. 149 s.) aufscheint, cf. R. Haubst, Die Christologic des

Nikolaus von Kues p. 292 s. ; cf. auch §§ 27, 28.
3 Die Abstufung der Konzilsteilnehmer spielt auch in der Frage des

Konzilsvorsitzenden eine Rolle, wenn beispielsweise der Papst als das caput concilii
bezeichnet wird; cf. Joh. de Segovia, Tractatus super presidencia § 12.

4 Cf. oben p. 105; die Konziliaristen dagegen betonen die Handlungsunfähigkeit
des suppositum, cf. unten p. 108.

106



linien für die Glaubenslehre und die christliche Lebensführung, in der

Vorbereitung von Dekreten und vor allem in der Beratung des Papstes

(§§ 5, 10, 12). Aufgrund dieses Aufgabenkatalogs könnte unter bestimmten

Umständen allenfalls ein Generalkonzil die Jurisdiktion über den

Papst ableiten (§ 9), doch repräsentiert das Basler Konzil nicht die

ecclesia universalis, sondern nur die Westkirche (§ 8) und stellt infolgedessen

nur ein concilium semiplenum dar (§ 9) 1. Auf keinen Fall aber

geben die legislativen und beratenden Funktionen dem Konzil das

Recht, frei über den Gnadenschatz der Kirche zu verfügen (§ 5).

Im Gegensatz zu dieser die päpstliche Machtfülle in den Mittelpunkt
stellenden Beweisführung ist die konziliare Argumentation christolo-
gisch ausgerichtet. Sie steht unter dem Begriff des concilium generale,
das die universale Kirche aller Christgläubigen repräsentiert (§ 16) 2, und

legt ihrem Konzept ebenfalls eine monarchisch-königliche Verfassungsstruktur

der Kirche zugrunde (principatus ecclesiasticus regalis, § 18).

König oder Haupt der eine Einheit bildenden ecclesia militans und
ecclesia triumphans (§ 26) aber ist Christus (§ 18) ; er ist der paterfamilias
im Hause des lebendigen Gottes (§ 24), der Kirche, die er sich anverlobt
hat (§ 17) 3, und die deshalb Königin (§ 16,18), Herrin (§ 16,17), Lehrerin
(magistra, doctrix, § 16) und Mutter (mater, materfamilias, §§ 16, 17, 24)

genannt wird 4. Ihr, seiner Braut, hat Christus die Schlüsselgewalt
übertragen (§ 18) 5, über sie ergießt er die Fülle seiner Gnade und Wahrheit
(§ 24), und aus diesem Grunde besitzt sie die schlechthinnige, freie und

erstrangige Gewalt (potestas absoluta, libera et primaria, § 22), auch

was die Verleihung von Ablässen betrifft (§ 22). Zur ordnungsgemäßen

1 Cf. unten p. 112.
2 Der Ausdruck ecclesia omnium christifidelium deckt sich mit der gerade in

konziliaristischen Kreisen verbreiteten Auffassung, die etwa Franciscus Zarabella
(t 1417 in Konstanz) mit ecclesia est nichil aliud quam congregacio fidelium
umschreibt (Super Quinque libris decretalium commentaria [Venetiis 1602], Gloss, ad
I. i. 1 fol. Uva); B. Tierney, Foundations p. 203; W. Krämer, op. cit. p. 222.

3 Deshalb auch die Bezeichnungen: mulier mystica (§ 24), mulier evangelica
Christi (§ 24).

4 Diese auf biblischen Grundlagen beruhenden Bezeichnungen für die Kirche
und die darauf basierenden Folgerungen sind geläufig, cf. etwa G. Kallen, in:
Cusanus-Texte II/l p. 66; Joh. de Segovia, Tractatus super presidencia §§ 16, 39,
40, 41, 42. Sie werden auch zur Verteidigung des päpstlichen Standpunktes
herangezogen, etwa von Johannes Turrecremata (cf. MC II p. 614; G. Kallen, in:
Cusanus-Texte II/l p. 50).

5 Ähnlich beispielsweise: Joh. de Segovia, Tractatus super presidencia §§ 23-
26, 32.

107



Ausübung dieser Gewalt hat - nach Act. 20,28 - der hl. Geist Bischöfe

(Hüter, episcopi, § 25) bestellt, womit die aus der kanonistischen Tradition

stammende Interpretation angedeutet ist, daß der Papst und die

Bischöfe auf gleicher Ebene stehen 1.

Weil die Kirche durch das Generalkonzil - das totum virtuale seu

potestativum ecclesie catholice (§ 19), welches als «Form des Ganzen»

(forma tocius) über dem Einzelnen (suppositum) steht (§ 27) 2, -
repräsentiert wird (§§ 20, 26, 27, 28), lassen sich alle über jene gemachten
Aussagen auch auf die Kirchenversammlung übertragen. In diesem Sinn

ist das Konzil die höchste kirchliche Gerichtsinstanz (§ 28), welche zur
Erfüllung ihrer Reformaufgaben an Haupt und Gliedern 3 nicht nur alle

hierfür erforderlichen Mittel einschließlich der Ausschreibung von
Ablässen (§ 23) einzusetzen hat, sondern auch dem Papst Weisungen erteilen
(§ 28) und ihn nötigenfalls absetzen kann (§§ 28, 23).

Damit nimmt der Papst in diesem konziliaren Kirchenverständnis eine

untergeordnete Stellung ein (§ 17). Er steht zwar an der Spitze der
Hierarchie, ist aber doch nur der erste Diener des Königs Christus und der

Königin Kirche (servus, principalis minister, architector, § 20 ; generalis
dispensator, vicarius seu administrator, §§ 17, 18; procurator servilis,
§ 24), der, vergleichbar einem Herzog, die streitende Kirche führt (§ 26) 4.

Dem zum Beweis für die Handlungsunfähigkeit des Konzils angeführten
Axiom «actiones sunt suppositorum» (§ 3) wird jenes andere entgegengestellt,

das lautet «suppositum est sub natura» (§ 16), was, auf die
Konzilssituation übertragen, bedeutet, daß der Papst als Einzelwesen nur
einen Teil in der Gesamtheit des Konzils ausmacht (§ 21) 5 und daß

1 Cf. B. Tierney, Foundations p. 109 ss.
2 Diese Aussage ist vergleichbar mit dem eine lange Vorgeschichte aufweisenden

Gedanken orbis maior est urbe: Decr. Grat. dist. 93 c. 24 (ed. Friedberg I 328);
cf. B. Tierney, Foundations p. 40 s.

3 Zur Gleichsetzung von Konzil mit Reform, die u. a. von Thomas Ebendorfer
vorgetragen wurde, cf. K. A. Fink, Die konziliare Idee im späten Mittelalter, in:
Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils Vorträge und Forschungen IX, 1965)

p. 132.
4 Dies heißt aber auch — was gelegentlich vergessen zu werden scheint -, daß

die Vertreter des konziliaren Standpunktes keineswegs dem Papst alle Gewalt
absprechen; vielmehr soll er über die Autorität verfügen, die zur edificatio der Kirche
notwendig ist; cf. dazu B. Tierney, Foundations p. 5 mit Quellen- und Literaturbelegen.

5 Daß dies Ausdruck des von der Korporationslehre geprägten Kirchenverständnisses

von der Gemeinschaft aller Gläubigen, welche im eigentlichen Sinne die
Schlüsselgewalt innehat, ist, sei nur am Rande vermerkt; cf. dazu z. B. W. Krämer,
op. cit. p. 222.

108



deshalb seine Gewalt nur zweitrangig und dienend (potestas secundaria,
ministerialis § 22) ist. Er besitzt zwar die Befugnis, Ablässe aus dem
Gnadenschatz der Kirche zu verteilen, doch während eines Konzils ist ihm
dies nur in Zusammenarbeit mit den übrigen Konzilsvätern gestattet (§ 21).

Diese beiden Standpunkte wägt Heymericus im dritten Teil seines

Gutachtens gegeneinander ab, dessen Gedankengang kurz folgendermaßen

zusammengefaßt werden kann :

Ausgehend von der Feststellung, daß die Kirche als die durch das

gemeinsame Wirken der göttlichen Trinität von der Erbschuld wiederhergestellte

Menschheit in jeder Hinsicht vollkommen (§ 44) 1 und auf Christus

hingeordnet ist, an dessen Wesenheit alle Glieder des mystischen
Leibes gleichmäßig Anteil haben (§§ 45, 46, 47), kommt Heymericus zu
der für die ganze weitere Argumentation grundlegenden Unterscheidung
von katholischer und apostolischer Kirche, mit welcher er die beiden

Aspekte der gleichen einen Kirche umschreibt : im Gegensatz zu der eben

definierten katholischen Kirche meint apostolische Kirche die nach
Ämtern und Aufgaben hierarchisch aufgegliederte Institution (§ 48) 2.

Beide Erscheinungsformen sind im Generalkonzil zusammengefaßt, das

als Versammlung sowohl der katholischen wie der apostolischen Kirche
umschrieben wird und das rechtmäßig allein Gott untersteht (§ 48) 3.

Insofern ist die ganze hierarchische Ordnung der apostolischen Kirche
dem Generalkonzil untergeordnet, das als Repräsentation der katholischen

Kirche in jeder Flinsicht vollkommen ist (§ 49). Dieser Gedanke

wird entfaltet hinsichtlich der Gewalt der Kirchenherrschaft ganz
allgemein (§§ 50, 51) und der Schlüsselgewalt im besonderen, deren
Verhältnis zu den beiden Kirchenaspekten bzw. zu Generalkonzil und Papst
im Sinne der Relation von Plauptkraft (virtus principalis) zu werkzeuglicher

Kraft (virtus instrumentalis) bestimmt wird (§ 52), aber auch
hinsichtlich der gesamten Heilsökonomie, mit welcher Christus seine Kirche
ausgestattet hat und welche die Jurisdiktionsgewalt über alle Glieder der

1 Die perfectio spielt im Denken Heymerics eine wichtige Rolle, cf. etwa den
1428 erschienenen Tractatus problematicus f. 70v des Kölner Drucks von 1496
(zitiert bei G. G. Meersseman, Gesch. des Albertismus II p. 59) ; De sigillo eternitatis

(oben p. 96) ; R. Haubst, Die Christologie des Nikolaus von Kues p. 41, 184
Anm. 81.

2 Zur Vorgeschichte cf. B. Tierney, Foundations p. 41.
3 Zu dieser Begründung der Superiorität des Konzils cf. G. Kallen, in : Cusanus-

Texte II/l p. 71; W. Krämer, op. cit. p. 223.

109



Kirche miteinschließt(§§ 53, 54). Deshalb vermag der Papst in seiner
dienenden Funktion als Vorsitzender der übrigen kirchlichen Amtsträger
nichts, was nicht auch in weit höherem Maße das den herrscherlichen
Status der Kirche repräsentierende Generalkonzil vermöchte (§ 55). Nachdem

Heymericus dergestalt die Argumente für die Oberhoheit des

Konzils dargelegt hat, betrachtet er abschließend die Konzilsgewalt.
Diese wird als eine doppelte beschrieben: einerseits als potestas absoluta,

d. h. als die unbegrenzte Macht Christi und des hl. Geistes, und
anderseits als potestas ordinata, d. h. als die zur göttlichen Vorsehung in
Beziehung stehende und dadurch im Hinblick auf Recht und Barmherzigkeit

bzw. auf Wahrheit und Gnade geordnete Machtl. Die Ausübung
der potestas ordinata ist im Normalfall der Amtskirche, insbesondere
dem Papst übertragen, und nur in Notsituationen wird sie von der

Gesamtkirche, d. h. vom Generalkonzil übernommen 2. In einer solchen

aber befindet sich nach Heymericus die Kirche seiner Zeit, so daß das

Generalkonzil in Aktion treten muß (§ 56).

Heymericus steht weitgehend in Paulinischer Tradition, wenn er die

ecclesia catholica als die universale Gemeinschaft der durch die Erlösung

in ehegleicher Verbundenheit mit und unter Christus lebenden

Menschen kennzeichnet (§§ 44, 48, 49, 53, 54), die aus der Seite des am
Kreuz sterbenden Herrn geformt, mit ihm durch den hl. Geist an Pfingsten

vermählt und ihm als dem Hausvater (paterfamilias) unterstellt

1 Der Unterscheidung von potestas absoluta und potestas ordinata liegt zweifellos
Gedankengut Wilhelms von Ockham zugrunde; cf. E. Iserloh, in: Handbuch der
Kirchengeschichte III/2 p. 431 ; auch K. W. Nörr, Kirche und Konzil bei Nicolaus
de Tudeschis (Panormitanus) (Köln, Graz 1964, Forschungen zur kirchl. Rechts-
gesch. und zum Kirchenrecht Bd. 4) p. 49; K. A. Fink, Die konziliare Idee im
späten Mittelalter, in: Die Welt zur Zeit des Konstanzer Konzils p. 124.

2 Auf die Regelung bei einer Notlage geht u. a. ein das Decr. Grat. dist. 40 c. 6

(ed. Friedberg I 146): cunctos ipse iudicaturus a nemine est iudicandus, nisi
deprehendatur a fide devius, ohne daß aber daraus die Superiorität des
Generalkonzils über den Papst abgeleitet würde; dies folgern erst Marsilius von
Padua und Ockham. Cf. B. Tierney, Foundations p. 8 s., 57 s.; G. Fransen,
L'Ecclésiologie des Conciles médiévaux, in: Le Concile et les Conciles p. 139;
P. de Vooght, Le conciliarisme aux conciles de Constance et de Bale, ibid. p. 179;
K. A. Fink, op. cit. p. 122. - Zu beachten ist zudem, daß das Konstanzer Konzil
für die Konzilssuperiorität nur in bestimmten Fällen von Häresie, bei Schisma und
für die Kirchenreform verkündet hat und erst das Basler Konzil eine allgemeine
Konzilssuperiorität postulierte; cf. A. J. Black, Monarchy and Community p. 7. —

Zur Notstandstheorie bei Nikolaus Cusanus cf. E. Meuthen, Nikolaus von Kues :

Dialogus concludens Amedistarum errorem ex gestis et doctrina concilii Basiliensis,
in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 8 (1971) 46.

110



worden ist (§ 55) 1. In diesem weiten, vom göttlichen Erlösungswerk her

konzipierten Kirchenbegriff findet auch die ecclesia apostolica ihren
Platz; Heymericus sieht in ihr in Übereinstimmung mit vielen Vertretern

des Konziliarismus die unter Christus hierarchisch geordnete und
nach Ämtern gegliederte Christenheit (§§ 48, 49, 52). Beide Aspekte sind
im Bild vom Haus des lebendigen Gottes (d. h. ecclesia catholica)
eingefangen, wo unter dem Hausvater (d. h. Christus) der Verwalter (servus

procurator, d. h. Papst) und die diesem untergeordneten Diener (servi
operatores) amten, die zusammen die apostolische Kirche ausmachen

(§ 55). Und beide Aspekte faßt Heymericus im Symbol des einem Kreis
eingeschriebenen gleichseitigen Dreiecks zusammen, das in gewissem
Sinne die hierarchische Dreigliederung der Kirche in Patriarchate,
Archiepiskopate und Episkopate bzw. untere Ränge darstellt und das

von der durch die drei theologischen Tugenden des Glaubens, der Liebe
und der Hoffnung geschaffenen Einheit der katholischen Kirche
kreisförmig umschlossen wird (§ 54) 2. Auf diese Weise ist die apostolische
Kirche der katholischen eingeschlossen und untergeordnet und wird
somit vergleichbar dem Suppositum, das unter der Natur steht (§ 49).
Aus dieser ekklesiologischen Sicht heraus beantwortet Heymericus
schließlich die Frage nach der Repräsentation: während der apostolische

Stuhl mit dem Papst die Amtskirche repräsentiert (§ 55), steht das

Generalkonzil für die katholische Kirche; es ist nicht nur Abbild des

innertrinitarischen Lebens (§ 50;, sondern auch in der Kraft des hl.
Geistes stattfindende Begegnung der Gläubigen, einschließlich der päpstlichen

Amtskirche (§ 54), mit Christus (§§ 48, 49), welcher eine derartige
Kirchenversammlung unmittelbar leitet (§ 53) und sie mit der Sorge für
das Heil der Christen beauftragt, zu welchem Zweck er sie mit der

vollständigen Jurisdiktionellen Gewalt, aber auch mit dem Amt der

Barmherzigkeit ausstattet (§ 51).

Überblickt man den ganzen Inhalt, so läßt sich nicht verkennen, daß

sowohl die papale wie auch die konziliare Beweisführung im Wesentli-

1 Zu vergleichen sind folgende Hauptstellen: 1 Cor 12, 12 ss. ; 2 Cor 11,2;
Eph 1, 7 ss.; 1, 22 s.; 2, 19 ss.; 4, 16; Col 1, 14 ss. ; 2, 9 ss. ; Hebr 3, 6 ss.

2 Ausgeführt hat Heymericus diesen Gedanken in De sigillo eternitatis und in
der Disputatio de potestate ecclesiastica; dieser letzteren sind im Cod. Cues 106
f. 186v-188r vier ganzseitige Figuren mit erklärenden Beschriftungen beigegeben.
Ausführlich eingehen werde ich auf diese Symbolik in der vorbereiteten Studie zu
De sigillo eternitatis. Cf. vorerst R. Haubst, Das Bild des Einen und Dreieinen
Gottes in der Welt des Nikolaus von Kues p. 255; E. Colomer, Nikolaus von
Kues und Raimund Llull p. 18 ss.

Ill



chen auf Vorstellungen beruht, die seit Beginn des Basler Konzils in
Weiterführung und Vertiefung der auf dem Konstanzer Konzil beschriebenen

Oberheit des Generalkonzils zur Debatte standen 1 und die Heymericus

spätestens in der großen, erst im April 1434 abgeschlossenen

Auseinandersetzung um das Präsidentschaftsproblem kennengelernt hat.
Schon damals hat sich Heymericus in seiner Disputatio de potestate
ecclesiastica um die Klärung der Frage nach der «wahren Repräsentation»

auf dem Konzil bemüht, einer Frage, die auch im Ablaßtraktat
letztlich im Mittelpunkt steht. Die sorgfältige Gegenüberstellung der beiden

Standpunkte, deren Vertreter in der Indulgenz-Diskussion beim
heutigen Forschungsstand nur ausnahmsweise namentlich genannt werden

können, sowie Heymerics eigene, durchaus unpolemische Schlüsse zugunsten

der konziliaren Autorität zeigen, daß der Begriff der repraesentatio
mit jeweils guten Gründen verschiedene Interpretationen zuläßt, je nachdem

die Kirche in ihrer vertikalen Struktur mit dem die volle
Schlüsselgewalt allein beanspruchenden Papst an der Spitze oder in ihrer
horizontalen Struktur als die an der Verfügungsgewalt teilhabende congre-
gatio fidelium, d. h. als Korporation aufgefaßt wird. Beide Ansichten
haben eine lange Vorgeschichte, auf die hier nicht einzugehen ist2.

Hervorzuheben in der papalen Beweisführung ist jedoch das Argument

von der durch den Wegfall der Patriarchate bedingten
unvollständigen Repräsentation (imperfecte representans) des Basler Konzils,
das nur die Westkirche vertrete und deshalb keinen Anspruch auf die

Gewaltenfülle eines Universalkonzils erheben könne; in diesem

Zusammenhang fällt das Wort vom concilium semiplenum (§§ 8, 9). Hinter
diesem Argument steht eine Stellungnahme, welche historische Kriterien
in die Überlegungen einbezieht. Der Gedanke ist aus der Diskussion um
das Decretum irritans vom Frühjahr 1433 bekannt; er stammt von Nikolaus

von Cues, der damals in seinem Werk De maioritate auctoritatis
die Geschichte der Pentarchie und die durch das Schisma des Ostens

bedingten Konsequenzen für die Konzilien dargestellt hat, wobei er

allerdings, wie es seinem dazumal konziliaren Standpunkt entsprach, zum
Schluß gekommen ist, daß das römische Patriarchalkonzil nach dem Ausfall

der übrigen Patriarchate zugleich Universalkonzil im umfassenden
Sinne ist3. Ähnlich findet sich diese Überlegung in der Concordantia

1 Cf. etwa W. Krämer, op. cit. passim.
2 Zur Orientierung diene das immer noch vorzügliche Werk von O. von Gierke,

Das deutsche Genossenschaftsrecht III (Berlin 1881) p. 581 ss.
3 Diese Schrift des Nikolaus von Cues ist entdeckt und kommentiert worden

112



catholica (1433/34) 1 und Spuren davon haben, ebenfalls zur Stützung
der Konzilshoheit, Eingang in Segovias Gutachten zur Präsidentschaftsfrage

gefunden 2. Wenn, was zu vermuten ist, in diesem Punkt Hey-

von E. Meuthen, Kanonistik und Geschichtsverständnis, in: Von Konstanz nach
Trient. Festgabe für August Franzen (München, Paderborn, Wien 1972) p. 147-170,
dort p. 158 s. Anm. 41 und 45, Nr. 4: Et sie habemus quinque sedes in tota
universali ecclesia et vocantur quinque capita ecclesie in illis gestis (sc. oetavi
universalis concilii). Et perfectum concilium tunc de illis omnibus sedibus collige-
batur Et ibidem quod universale perfectum consilium est, quod ita collectum
est de omnibus sedibus.

Nr. 9: Hodie autem, quia universalis catholica (ecclesia), que quondam in
quinque sedibus resedit, ut Bahanus patricius in septima accione oetavi concilii
predixit, redaeta est ad sedem Romanam tantum, que in Christo capite alias
revocabit. ut dicitur ibidem, tunc oportet dicere, quod concilium universale Romanum

sortitur duplicem naturam, quia subiectum est Romano pontifici, ut semper
fuit. Et cum representet universalem catholicam ecclesiam, quo ad hoc est supra
papam, ut eciam semper fuit, quia semper universalia concilia, que totam universalem

catholicam ecclesiam representabant, fuerunt supra papam.
1 Nicolaus de Cusa, De concordantia catholica (cd. G. Kallen) Nr. 68: ut

legitur in gestis oetavi universalis concilii, Bahanis famosissimus praepositus
curiae et patricius dixit, quomodo patriarchales sedes sucessive descrescendo redigi
deberent usque ad unum patriarchatum, et per illum iterimi deus alios patriarchatus
revocare deberet. Videmus iam prohdolor unum expletum; det deus, ut secundum
nostris temporibus videamus. Et quia, ut dixi, ecclesia Romana aut etiam alia,
scilicet Constantinopolitana, capitur saepe pro sibi unitis subiectis ecclesiis, et
haec unio vocatur apud Graecos synodus, apud nos concilium, restât nunc de
concilio aliqua subnectere.

Nr. 190: Hodie autem, quia universalis ecclesia, heu, ad solum patriarchatum
Romanum redacta est, et quod quondam generale patriarchale tantum et subiectum
Romano pontifici fuit, hodie est universale universam fidelium ecclesiam repraesen-
tans, hinc cum hoc novum sit, dubitatio exorta est. Quare hoc sacrum concilium
absque passione cum summa mansuetudine se habere debet in ordine ad Romanum
pontificem : non se ex privilegio universalis concilii in tantum erigat, de quo potius,
(prohdolor) dolendum esset quod obliviscatur subiectionem patriarchalem, in qua
semper fuit, secundum quam in papam fidelem nihil posset, sed servato debito
honore euneta paeifice in augmentum fidei et divini eultus et universale bonum
catholicae ecclesiae unanimi concordantia ordinentur, ut videantur opera nostra
bona et glorificetur deus qui in caelis est.

2 Joh. de Segovia, Tractatus super presidencia (ed. P. Ladner) § 122: Sed

quoniam in volumine decretorum quamplurime auetoritates reperiuntur super
materia conciliorum et quedam videntur nimis extollere auetoritatem summi pon-
tificis, est intelligendum, quod a predicto tempore, videlicet Sancti Silvestri, cum
tunc essent in ecclesia quinque patriarchales sedes, videlicet Romana, Constantinopolitana,

Alexandrina, Ierosolimitana et Antiochena, concilia, que celebrabantur,
erant in multiplici différencia. Erat enim concilium episcopale metropolitanum
unius regni sive nacionis et supra hoc concilium patriarchale videlicet omnium
ecclesiarum, que erant subdite illi patriarchatui ; et sicut erat concilium patriarchale

Antiochenum aut Constantinopolitanum, ita eciam erat concilium patriarchale

Romanum, in quo conveniebant de omnibus ecclesiis subiectis sedi Romane,

8 113



mericus eine Äußerung des Cusanus wiedergibt, so wäre dies nicht nur
ein Beleg für dessen Eingreifen in die Ablaßdiskussion, sondern auch
das erste Zeichen dafür, daß Nikolaus auf die päpstliche Seite
übergeschwenkt ist1.

Obwohl Heymericus in seiner eigenen Stellungnahme nirgends
ausdrücklich auf diesen historischen Einwand eingeht, könnte doch seine

Unterscheidung von katholischer und apostolischer Kirche 2 in gewisser
Hinsicht als Antwort darauf verstanden werden. Denn auch dabei geht
es um die Erscheinungsform der Kirche, zwar nicht in geschichtlicher
Perspektive, sondern in theologisch-institutioneller Sicht. Um dem Argument

von der durch die Reduktion der Universalkirche auf den
römischen Patriarchat bedingten unvollständigen Repräsentation des Basler
Konzils zu begegnen, faßt Heymericus den Begriff der katholischen
Kirche so allgemein, daß das sie repräsentierende Konzil die hierarchisch
in Patriarchate, Archiepiskopate und Episkopate gegliederte apostolische
Kirche unterordnend miteinbezieht. In diesem Zusammenhang greift
Heymericus auf das in früheren Schriften eingehend entwickelte Symbol
des einem Kreis eingeschriebenen gleichseitigen Dreiecks mit Radien,

non autem de illis, que erant subiecte aliis sedibus quatuor; et communiter hoc
concilium celebrabatur Rome et ad interessendum isti concilio episcopi ordinati a

papa Romano tenebantur et iurabant singulis annis aut bienniis visitare limina
apostolorum. Supra hec concilia patriarchalia, que eciam nominabantur generalia,
erat concilium universale, in quo erat congregacio ex omnibus ecclesiis, que erant
subiecte omnibus quinque sedibus. Et decretum, quod in huiusmodi concilio
universali fiebat, appelatur canon, qui erat régula universaliter tocius ecclesie et
summi pontificis, epistole vero decretales dicebantur illa decreta, que papa Romanus
faciebat in suo concilio patriarchali de consensu episcoporum, qui omni anno visita-
bant limina apostolorum. Unde quasi continuabatur Rome semper patriarchale
concilium, quod apud alias sedes non erat, sed intervallo facto certis convenicbant
temporibus. Et quando aliquid a papa fiebat cum consensu dicti concilii vel pres-
byterorum et dyaconorum ecclesie Romane, qui erant sibi coadiutores et consiliarii
assistentes, hoc dicebatur facere ecclesia Romana sive sedes apostolica, non autem,
que ex sola voluntate pape procédèrent. Et huiusmodi epistole decretales erant
tante auctoritatis ut decreta aliorum conciliorum, non autem ut canones, qui
fiebant in concilio universali. Quod eciam hodie videtur constare ex hiis, que nar-
rantur super hac questione in decretis. Ibi enim manifeste legitur, quod liber
canonum, qui in conciliis fiebant, habebatur in tanta veneracione, ut communiter
epistole decretales ibi non continebantur. Opponitur, quod non debebant esse tante
auctoritatis, et tandem dicitur, quod quia in ipso libro canonum reperitur, quod
huiusmodi epistolis credi debeat sicut canoni, ideo sunt tante auctoritatis.

1 Auf die ambivalente Haltung des Cusanus schon in De maioritate auctoritatis
und in der Concordantia catholica macht aufmerksam E. Meuthen, Kanonistik
und Geschichtsverständnis p. 160.

2 In §§ 48 ss.

114



welche die Winkel halbierend sich im Zentrum treffen, zurück. Dabei

vergleicht er die Dreigliederung der apostolischen Kirche mit dem
trinitarischen Leben in Gott (Dreieck Trinität ; Radien Einfluß der
göttlichen dreifachen Ursächlichkeit : efficiens, exemplaris et finalis) und die

die katholische Kirche bildenden Gläubigen mit dem das Dreieck
einschließenden Kreis, der die reine Wirklichkeit Gottes darstellt.

Damit wird aber schließlich auch das Verhältnis von der potestas
absoluta zur potestas ordinata bestimmt, auf das Heymericus seine

zusammenfassende Sentenz aufbaut. In Analogie zu Gott liegt in der
katholischen Kirche habituell die vollkommene Gewalt, welche zusammen
mit dem vollkommenen Wissen und dem vollkommenen Wollen einen

wahrscheinlich von Raimund Llull übernommenen Ternar bildet1. Jede
dieser absoluten Größen wird normalerweise in eingeschränkter Form
aktualisiert, was hinsichtlich der absoluten Schlüsselgewalt bedeutet,
daß sie im Normalfall als potestas ordinata von der apostolischen Kirche,
d. h. von der Hierarchie ausgeübt wird. Daß sich Heymericus dabei der

älteren, schon in Kommentaren zum kanonischen Recht entwickelten

Unterscheidung von potestas und exercicium nähert mitsamt der Folgerung

für die Notfallsituation, ist offensichtlich 2.

IV

Zum Schluß ist noch ein Blick auf die beiden Zusätze (§§ 30^-2; 57)

zu werfen. Sie heben sich paläographisch deutlich vom übrigen Text ab,

an dessen Herstellung zwei Hände beteiligt gewesen sind, von denen die

erste, weitaus stärker beanspruchte (f. 189r-192r und f. 193v-194v) eine

verhältnismäßig runde, die zweite dagegen (f. 192v-193r) eine eher spitze
Buchkursive verwendet hat. Dazu kommt eine dritte Hand, welche die

untere Hälfte von f. 192r beschrieben und vier Zeilen am Schluß des

Gutachtens angefügt hat; sie unterscheidet sich von den beiden andern
Schreibern durch ein charakteristisches Schluß-s in 6-Form.

Der erste Zusatz (§§ 30^-2), der als Einschub schon daran erkennbar
ist, daß in dem ihm unmittelbar vorausgehenden Satz auf Syllogismen
verwiesen wird, die aber erst auf der Versoseite von f. 192 folgen, enthält

1 Cf. E. Colomer, Nikolaus von Kues und Raimund Llull p. 13.
2 A. Fink, Die konziliare Idee im späten Mittelalter, in: Die Welt zur Zeit des

Konstanzer Konzils p. 122.

115



in fast durchwegs schematischer Darstellung eine Beweisführung
zugunsten der Superiorität des Konzils. Dabei fällt auf, daß der Schluß auf
vorwiegend andere als den bisher vorgetragenen Argumenten aufgebaut
ist, jedoch ebenfalls die Gedankenwelt Heymerics verraten. Die nähere

Prüfung ergibt, daß es sich bei diesem Einschub um einen skelettartig
zusammengefaßten Auszug aus der Disputatio de potestate ecclesiastica

handelt, den Heymericus nachträglich zur Verstärkung und Verdeutlichung

des konziliaren Standpunktes hinzugefügt hat. Damit ist aber

gleichzeitig die Vermutung ausgesprochen, daß Heymericus diese

Ergänzung eigenhändig hingeschrieben habe, eine Hypothese, die von der

Überlegung ausgeht, daß eigentlich nur der Autor selbst sein eigenes Werk
in solch konzeptartiger Weise zusammenzufassen vermochte.

Wenn aber, wie ich vermute, die dritte Hand das Autograph
Heymerics darstellt, so führt der zweite Zusatz (§ 57) in eine beim gegenwärtigen

Forschungsstand noch schwer durchschaubare Problematik. In
diesem Nachtrag wird nämlich festgehalten, daß die Lösung des ganzen
im Gutachten diskutierten Problems von der Klärung zweier Fragen
(dubia) abhänge: 1. ob das Generalkonzil tatsächlich der erstrangige, der

apostolische Stuhl dagegen nur der dienende Versammlungsort Christi
mit seiner streitenden Kirche sei, und 2. ob die katholische Kirche, welche

vom Generalkonzil repräsentiert wird, wirklich die apostolische Kirche

- ungeachtet ihrer Identität mit der andern - im esse, posse und agere
übersteige. Diesen Beweis zu erbringen, war aber gerade die Absicht des

Gutachtens, und deshalb kann dieser Zusatz nichts anderes bedeuten,
als daß Heymericus selbst nachträglich seine Argumentation in Frage
gestellt hat. So merkwürdig dies zunächst erscheinen mag, ließe sich
doch aus späteren Schriften Heymerics aus der Löwener Zeit ein

Gesinnungswandel belegen 1 und zwar nicht zuletzt in bezug auf die Ablaßfrage

2. Heymericus de Campo hat eine ähnliche Entwicklung vom Ver-

1 Z. B. im Tractatus de potestate pape et concilii aus dem Jahre 1446, der
überliefert ist in Uppsala, Biblioteket Kungliga Universitetet Cod. 610 f. 148r-153v;
dazu A. Black, Heimericus de Campo: the Council and History, in: Annuarium
Historiae Conciliorum 2 (1970) 78 ss.

2 Als im Juli 1448 der ehemalige Gesandte des Erzb. von Mainz auf dem Basler
Konzil und inzwischen zum Magister sacri palatii am päpstlichen Hof aufgerückte
Heinrich Kalteisen OP im Auftrag Nikolaus' V. die Universität Löwen besuchte,
um diese zur Unterstützung der wegen des erneuten Schismas durch die Wahl des

Konzilpapstes Felix V. ins Stocken geratenen Kirchenreform zu bewegen, wurde
ihm von deren Rektor, Heymericus de Campo, nicht nur die Ergebenheit der Hochschule

gegenüber dem apostolischen Stuhl ausgedrückt, sondern auch in bezug auf

116



teidiger des konziliaren Standpunktes zum Anwalt der päpstlichen
Rechte durchgemacht wie Nikolaus von Cues, doch ist bis anhin der

Zeitpunkt seines Übertritts ins andere Lager nicht auszumachen. Manches

spricht dafür, daß dies noch in der letzten Zeit seines Basler Aufenthaltes
und mit größter Wahrscheinlichkeit unter dem Einfluß des Nikolaus von
Cues geschehen sein könnte. Damit wäre aber, abgesehen vom Eigenwert

eines für die Geschichte des Basler Konzils nicht unwichtigen
Dokuments, ein sehr persönliches Zeugnis für Heymerics Biographie

gewonnen.

EDITION

Vorbemerkung : Da sich die Edition auf die allein bekannte Überlieferung

im Cod. Cues 106 f. 189r-194v stützt, konnte der textkritische
Apparat auf ein Minimum reduziert werden; er bringt vor allem Ver-

schreibungen und unsichere Lesungen. Im übrigen gelten die üblichen

Editionsregeln: Ergänzungen sind in spitze, Tilgungen in eckige Klammern

gesetzt. Nicht vermerkt wurde die Vereinheitlichung von -ti- und j
zu den viel häufiger vorkommenden Schreibungen -ci- bzw. i. Zudem
wurde der Text interpungiert und in Paragraphen unterteilt.

das Problem der damals besonders in Burgund und Brabant unrechtmäßig
verkündeten Plenarablässe (cf. L. Pastor, Gesch. der Päpste I p. 336) erklärt, daß
die Universität durchaus mit dem päpstlichen Standpunkt übereinstimme, wobei
Heymericus auf eine von ihm verfaßte Schrift verwies: Tercio suscepit (sc. Uni-
versitas Lovaniensis) benivole doctrinam, quam declaravit idem pater (sc. Henricus
Kalteisen) circa modum intelligendi indulgencias apostolicas in forma plenarie
peccatorum remissionis concedi solitas et per abusivam quorumdam fratrum mendi-
cancium, scilicet Bernardi Viardoti, Carmelite, et Remigii, Cordigeri, predicacionem
infideliter turbatas, petens scripturalem huiusmodi declaracionis copiam in sua
archa reponendam, bene leta quod eandem doctrinam repperit previe suorum
doctorum prefato magistro Heymerico iam dictorum fratrum in eadem indulgenciarum
et aliorum punctorum fidei materia inquisicioni assistencium, Consilio, avisamento
et iudicio consonam (A. van Hove, Actes ou procès-verbaux des séances tenues

par le Conseil de l'Université de Louvain II, 26 mai 1445 - 17 avril 1455 [Bruxelles
1919] p. 213 s. : 5. Juli 1448). In der Hs. dieser Akten steht nach plenarie am Rand:
Nota bene illum actum, und von anderer Hand : Sed ubi est, wozu der Herausgeber
auf das Werk von P. F.-X. de Ram, De laudibus quibus veteres Lovaniensium
theologi efferi possunt oratio (Louvain 1847) p. 27 verweist, nach welchem im
Kloster Corsendonck handschriftlich ein Traktat Heymerics über die Ablaßfrage
(Determinatio de indulgentiis) aufbewahrt worden sein soll. Damit dürfte wohl
kaum die auf dem Basler Konzil verfaßte Abhandlung gemeint sein, sondern ein
bis jetzt verschollenes Werk. Cf. auch Z. Kaluza, in: Recherches de Théologie
ancienne et médiévale 36 (1969) 216 und in: Studia Mediewistyczne 12 (1970) 16 s.

117



Der 2. Apparat gibt - wo immer möglich - die Identifikation der von
Heymericus zitierten Quellen, wobei zu den Aristoteles-Nachweisen die
Seite in der Gesamtedition von I. Bekker angegeben wird. Nicht
beabsichtigt war dagegen, die damals geläufigen und deshalb frei schwebenden

philosophischen Axiome zu identifizieren; sie finden sich fast
ausnahmslos etwa bei L. Schütz, Thomas-Lexikon (Paderborn 1895) belegt.

(f. 189r) Vincat Veritas

(1) Audivi et conturbatus sum, quod quidam zelo veritatis inquirende
armati in hanc contradictionem se dividunt, ut concilio generali Basilee

congregato non posse fungi supererogacione indulgenciarum pro reduc-
tione Grecorum ad obedienciam ecclesie Romane autument, aliis
econtrario sencientibus. Nec ab re conturbatus sum, quia in hac contradic-
tione vaporat scisma, quo non est quid periculosius in dei ecclesia, utputa
problema neutrum circa precipuum tocius religionis Christiane funda-
mentum. Ve michi, quod in hoc tempore tantam in firmamento et co-

lumpna veritatis, cuiusmodi secundum Apostolumx est dei vivi ecclesia,

experior vertiginem in tocius edificii corporis Christi mistici, nisi reme-
dietur, lamentabile periculum Quis dabit oculis meis fontem lacrimarum,
ut plorem die ac node 2, donec spiritus veritatis illuscescat ecclesie, tante
perplexitati, qua maior in iusticia fidei fingi non potest, iam - proch
dolor - subdite Si enim, ut Augustinus 3 asserit, evangelio non crederem,

nisi ad hoc audoritas ecclesie me commoveret, et nichil est credibilius in
religione Christiane fidei quam evangelium, profecto vacillante circa
auctoritatem ecclesiasticam ipsa fide nichil manet certuni in christifide-
lium lege. Propter quod zelo fidei, que est veritatis eterne immobilis
disciplina, accensus conabor hoc problema racionaliter hincinde discutere
et ex comparacione racionum a oppositarum mutua firmamentum fidei
orthodoxum elicere.

(2) Dicunt itaque primi, quod, quia principatus ecclesiasticus est

regalis, ideo monarchicus et per consequens in uno capite, id est papa,
piene auctoritatis, quare concilium Basiliense ecclesiam representans non
habet posse concedendi indulgencias vel quoscumque alios actus iuris-

(1) a racione cod.

(1) cf. 1 Tim 3,15. I 2 1er 9,1. |
3 Aug. contra epist. fund. 5 (PL 42, 176; CSEL 25

p. 197, 22 s.).

118



dictionis ecclesiastice exercendi sine auctoritate principali summi ponti-
ficis sive pape, alioquin principatus ecclesie non esset optimus et legitime
ordinatus contra proprietatem sui institutoris, qui cum sit optimus, ideo
ad ipsum pertinet optima adducere, ut dicit Dionysius 1, et cum sit rex
pacificus, cui proprium est omnia sub una monarchia ordinare et per
connexionem ordinis tranquillare seu pacificare, ex quo pax est tranquilli-
tas ordinis 2 et rex est monarcha, idcirco non communicat immediate sue
ecclesie regni celorum claves nisi in suo primate seu capite, per medium
cuius eas dérivât in ceteros ministerio sacerdocii regalis fungentes.

(3) Dicunt secundo, quod, quia actiones sunt suppositorum, ideo exer-
cicium iurisdictionis ecclesiastice non convenit concilio representanti
ecclesiam, secundum quod colligitur a sub una communi per desponsacionem
fidei Christi formata natura, quoniam est quedam universitas, a qua non
potest procedere aliquis actus unus nisi secundum facultatem vinculi
earn unientis. Aut ergo illud uniens est papa, et hoc est piopositum, aut
aliquod commune pape et aliis christifidelibus synodum facientibus. Quod

quia in re nichil est, sed tantum quidam conceptus racionis, sicut plures
homines participacione speciei sunt unus homo unitate, que non habet
actum in re, sed tantum in conceptu intellectus, ideo non potest fingi,
qualiter universitas christianorum synodice collectorum fungatur aliqua
auctoritate una et indivisa ex parte rei altera a parte papali, per quam
posset exire in exercicium iurisdictionis, nisi quis velit ponere aliquid
universale reale, quod sit b unum numero in pluribus singularibus vel
extra ea ydealiter subsistens, quorum quodlibet reprobat Philosophus
VII. Metaphysice *.

(f. 189v) (4) Dicunt tercio, quod ecclesia est domus dei vivi1, cuius
domestici sunt fidèles et paterfamilias papa. Ergo iuxta veritatem evan-
gelii2 dicentis, quod dominus constituit patremfamilias supra omnia bona

sua, papa est solus dispensator thesauri divini in ecclesia reconditi,
cuiusmodi sunt indulgencie; quem thesaurum si dispensaret familia
medio concilio generali congregata, idem respectu eiusdem esset dans et

recipiens, supra se et infra se et sic regimen ecclesie yconomicum seu

(3) a tollitur Pcod. | b sicut Pcod.

(2) 'Ps. Dion. div. nom. 4 (PG 3, 715B; Dionysiaca I p. 234 3"4) | 2 Aug. civ.
19,13 (PL 41, 640; CSEL 40 p. 395, 15 s.).

(3) 1 Arist. metaph. 7 p. 1045a.
(4) 1 cf. 1 Tim 3,15 | 2 cf. Mt 24, 45 ss.; 25, 21 ss.; Le 12, 42.

119



domesticum non esset legitime ex patrefamilias, servo procuratore et
servo operatore, contra sentenciam Aristotelis I. Yconomice3, ordinatum
ac per consequens contra doctrinam Apostoli4 dicentis, quod omnia, que
a deo sunt, ordinata sunt, circulariter in semetipso confusum.

(5) Dicunt quarto, quod proprium est sapientibus consulere et
sacerdotibus legem docere, sicut scriptum est lerem. XVIII1: Non peribit lex

a sacerdote neque consilium a sapiente. Ergo generale ecclesie militantis
concilium ex sacerdotibus et sapientibus congregatum non habet aliud
facere quam de agibilibus religionis Christiane consulere et canones sive

leges recte credendi et vivendi condere. Quare videtur omnino sibi esse

inpertinens iura sic decreta executioni demandare, sicut licet totus homo
dicitur secundum Aristotelem I. De Anima2 intelligcre, tamen huiusmodi
actum non exerit a nisi per partem eius intellectivam, sicut videt per
oculum, audit per aures et sic de aliis, alioquin opera eius non essent sine

enormitate monstruosa distincta et ordinata. Cum ergo papa sit generalis
ecclesie thesaurarius, concilium huiusmodi ecclesiam representans non
potest eius thesaurum dispensare nisi per ministerium eiusdem pape.

(6) Dicunt quinto, quod omne legitime congregatum a ecclesie militantis

concilium est ex papa et aliis membris corporis Christi mistici organicis
ad aliquem certum finem collectum, eo quod teste Philosopho III. Ethi-
corum 1 finis est primum in intencione et ultimum in execucione consilia-
bilium et eligibilium ad ipsum, et integritas cuiuslibet collegii consistit
in collectione capitis et membrorum illius corporis, sive sit politicum sive
ecclesiasticum. Cum ergo primum et supremum in unoquoque genere est

metrum et mensura aliorum, ut dicitur X. Metaphysice 2, ergo omnes

congregati in concilio, dempto papa, suscipiunt regimen et dominacionem
ab ipso, et per consequens potestas synodica non est aliud quam potestas
papalis redundans derivative in alios sinodaliter congregatos, eo modo

quo sol communicat participacionem sue lucerneb vitalis aliis planetis
secum in una parte zodiaci coniunctis, nec potestas concilii ad aliud se

extendit quam ad legislacionem mediorum fini, propter quem est convo-
catum, utilium ; sed finis convocacionis concilii Basiliensis est reformacio

(5) a i. e. exserit.
(6) a integratum cod. | " partim cancellatum, portasse influencie.

(4) 3 Arist. oec. 1 p. 1344a. | 4 Rom 13, 1.

(5) » 1er 18, 18. |
2 cf. Arist. de an. I, 1 p. 403a, 7 ss.; II, 1 p. 412b, 17 ss.; Ill, 4

p. 429a, 10 ss.

(6) 1 Arist. eth. Nicom. 3 p. 1113a | 2 Arist. metaph. 10 p. 1059, 19.

120



ecclesie in pace et fide et moribus 3, cui non subordinatur utiliter pre-
fatum medium indulgenciarum, per quod privilegio universalis dispensa-
cionis sedis apostolice derogatur, et ex hoc scisma inter dominum nostrum
apostolicum et huiusmodi concilium suscitatur, fides quoque hominum
indulgencias a sola sede apostolica emanare credencium destituitur, et per
consequens religio Christiana in reverencia summi pontificis iacturam
patitur.

(7) Dicunt sexto, quod, sicut in natura forma tocius hominis, cui assi-

milatur unitas ecclesiastica secundum Apostolum 1, oritur et dependet a

forma partis, utputa ab anima ex cuius unione cum suo corpore résultat2,
ita eciam forma collectionis sinodalis oritur et dependet a sacerdocio

regali sedis apostolice, quod se habet ut forma partis respectu residue
communitatis christifidelium, et per consequens, cum posse et agere
consequuntur ipsum esse, tota auctoritas nedum iurisdictionis sed eciam

iudiciaria, que est in concilio generali, dependet originaliter et causaliter
a sede apostolica. Ergo cum deficiente causa deficiat effectus, papa per
se vel suos vicarios / (f. 190r) in concilio présidentes alicui decreto vel
constitucioni reclamante nil potest decerni legittime. Quare videtur,
quod trium deputacionum de concedendis indulgenciis sub nomine elicti
concilii Basiliensis Concors sentencia tenetur cedere contradictioni duo-

rum presidencium pape nec poterit sine illorum consensu viribus sub-
sistere.

(8) Dicunt septimo, quod omne totum devolutum ad esse et opera-
cionem partis iure devoluto subest eidem capiti, cui subest huiusmodi

pars. Sed ecclesia catholica, quondam ex ecclesia orientali et occidentali

integrata, iam est devoluta ad ecclesiam occidentalem ; ex quo Greci,
Armeni et quilibet ahi christiani ab obediencia et fide ecclesie Romane
divisi censentur heretici, qui non sunt in ecclesia. Ergo nunc tota ecclesia

universalis seu catholica subest iure devoluto ecclesie Romane, cui preest

papa, et per consequens concilium modernum non est actualiter ecclesie

catholice secundum formam sue integritatis representativum, sed

tantum représentât earn per partialem ecclesie occidentalis synoduma.

(8) a synodocen syneedocen) cod.

(6) 3 cf. Mansi 29, 11.

(7) 1 cf. Eph 4, 3 ss. | 2 cf. Albertus M. in sent. Ill d. 2 a. 5 sol. (ed. Borgnet
28, 27a) ; Thomas Aq. de ente et essentia e. 2; in sent. IH d. 2 q. 1 a. 1

contra 2 (III p. 662 s.) ; Quodl. 2 q. 2 a. 4 (Quaest. disp. V 24b) ; Iohannes
de Nova Domo de ente et essentia q. 6 (éd. Meersseman, Gesch. des Alber-
tismus I p. 149 s.).

121



Unde sequitur ultra, quod, sicut papa superest ecclesie Romane et toti
patriarchatui ecclesie occidentalis, ita iam superest ecclesie catholice et

per consequens concilio hanc imperfecte representanti. Quare sine

principali sedis apostolice auctoritate non poterit presens concilium Basiliense

quidquam canonice statuere ac per hoc neque reclamantibus suis presi-
dentibus prefatas indulgencias indulgere.

(9) Dicunt octavo, quod, cum teste Philosopho nichil agat nisi secundum

quod est in actu 1 et ecclesia universalis seu catholica non represen-
tetur actu in presenti concilio, sed tantum in potencia, eo modo, quo
totum est virtualiter seu potencialiter in saniori eius parte, quequidem

pars est ecclesia occidentalis subiecta sedi apostolice, impossibile videtur
secundum legem nature, ut tale concilium actualiter partiale exerceat

actum iurisdictionis sinodi ycomenici, ut dicunt Greci, seu plenarii aut
totalis, et per consequens non potest dici habere auctoritatem iurisdictionis

ecclesiastice supra papam talis ecclesie partialis capud; quamvis

itaque concilium plenarie et actualiter catholicum habeat iurisdictionem
in personam pape, tamen huiusmodi concilium semiplenum et non nisi

potencialiter universale sive catholicum non potest exire in talis
iurisdictionis exercicium.

(10) Dicunt nono, quod unumquodque agit secundum potestatem sue

forme, sed forma collectionis synodalis est virtus spiritus sancti, que est

appropriate finalis, et ideo quia finis influit ordinem hiis, que colligit sub

sua analogia, huiusmodi forma collectionis non est absoluta et equaliter
se habens ad omnia inibi unita, sed est per gradus distancie a primo per
medios ad Ultimos congregatos in hoc concilio patres respective ordinata,
et per consequens, cum primus in tali ordine sit papa, spiritus sanctus

non regit concilium immediate quoad se totum, sed immediate assistit

pape et per ipsum aliis ipso papa posterioribus. Quare cum indulgencia
sit in genere gracie miserentis, que appropriatur bonitati finali spiritus
sancti, hanc non potest dare generale concilium nisi tali modo, quod

papa velud iudex principalis una cum reliquis patribus velud eius coniu-
dicibus assessoriis earn supererogare dinoscatur.

(11) Dicunt decimo, quod, cum concilia generalia censeantur congre-
gataa in nomine Christi et per virtutem spiritus sancti sitque Christus

proprie et appropriate eterna Veritas, spiritus sanctus eterna bonitas 1,

ergo sicut Veritas unit per modum forme absolute et univoce, bonitas

(11) a congregati cod.

(9) * cf. L. Schütz, Thomas-Lexikon p. 21, 6.

(11) ' cf. supra p. 105 mit Anm. 6.

122



autem per modum forme, sicut dictum est, finaliter respective, id quod
pertinet ad auctoritatem veritatis, cuiusmodi est potestas ordinis et
condicio decretorum, consultacio negociorum et declaracio dubitorum,
equaliter et uniformiter convenit omnibus sacerdotibus in concilio
legitime collectis, sed id, quod pertinet ad auctoritatem bonitatis, cuiusmodi
est potestas iurisdictionis, concessio graciarum, epykeya relaxativa
iurium et universaliter loquendo quelibet providencia et gubernacio in
utilitatem ecclesie universalis ordinata, pertinet inequaliter ad omnes
sinodice congregatos, utputa primo et potissime summo pontifici, qui
succedit Petro, qui in affectu caritatis precipue, quo Christum plus aliis

dilexit2, / (f. 190v) fuit aliis apostolis prelatus. Licet ergo quoad ea, que
pertinent ad iudicium discrecionis sacerdocii, concilia generalia dirigant
papam, tamen in hiis, que pertinent ad regale pontificium, est econtra,
quia hoc modo pastor prefulget honore et auctoritate ovibus secum in
eodem consistorio regni celorum, quod est ecclesia, associatis.

(12) Dicunt undecimo, quod, quia actus secundus, qui est operacio,

egreditur a parte forme sub racione finis considerate, sicut actus

primus, scilicet esse, est actus eiusdem forme sub proprietate sue causali-
tatis proprie, scilicet formalis, accepte, ergo non convenit ecclesie aliqua
operacio iuridica aut gracie miserentis ministrativa nisi secundum quod
fides in ordine sue dispensacionis formalis cum deo membra ipsius finaliter

coordinat. Talis autem ordinacio finalis est connexio suppositorum
non quidem sub eadem natura communi spiritualiter regenerata equaliter

et eque primo adunatorum, sed ad unum finem a se invicem gradua-
liter distinctorum, sicut in una domo fratres eiusdem nature uniformiter
consortes inter se subordinantur difformiter in ordine ad finem ycono-
mice iurisdictionis, respectu cuius primogenitus est aliorum dominus,
cuius regimini yconomico Apostolus 1 assimilât regimen ecclesiasticum,
ac per hoc largicio indulgenciarum de thesauro divine miseracionis eroga-
bilium non pertinet ad officium ecclesie formale, id est synodicum seu

consulare a, sed ad officium eius finale, apostolicum sive pastorale.
(13) Dicunt duodecimo, quod, quia ecclesia assimilatur corpori organico,

domui, civitati et regno, quorum quodlibet est quoddam totum
secundum sub et supra ex partibus potestativis sub uno capite integra¬

fi) a consolare Pcod.

(11) 2 cf. Io 21, 15.

(12) » cf. 1 Tim 3, 2 ss. ; 5, 17 ss.

123



tum, necesse est, quod concilium generale ad hoc, quod gerat vere tipum
sive exemplar illius ecclesie, sit proporcionaliter in suis membris, id est

patribus in eo coUectis, sub uno capite, id est papa, subordinatum. Quo

supposito necesse est, ut sicut in quolibet communi analogo seu foto
secundum prius et posterius potestativo primum est tale principaliter,
quale per imitacionem imperfectam et defectivam est quodhbet secun-

dorum, cuius perfectioni principah non potest adequari tota perfectio
talium secundorum quantacumque collecta sicut effectus quantumcum-
que adunatus non potest equari sue cause nec mensuratum mensure.

(14) Dicunt decimo tercio, quod cum deus et natura nichil faciant
frustra 1, collacio a clavium regni celorum, que data fuit ecclesie syno-
daliter ex Petro et aliis suis coapostolis congregate 2, non fuit frustra
soli Petro denuo a Christo facta, cum ei dictum est : Pasce oves meas 3,

Confirma fratres tuos 4', quinymo videtur per hanc secundam collacionem
Petro factam auctoritas ecclesie censeri in duplo efficacior esse secundum

esse, quod habet in summo pontifice, quam secundum esse, quod habet
in concilio generali, siquidem collacio secunda non fuit minus efficax

quam prima. Nisi enim sic, lex nature regenerate non esset conformis

legi nature originaliter institute, secundum quam genus humanuni rege-
batur a deo per precepta soli Ade tradita et per ipsum in suam coniugem
et posteros derivata, ut sic ecclesia assimilari videatur ordinate castrorum
aciei5 sive legitime disposito exercitui, cuius dux, in quo, ut dicit Philo-
sophus XII. Metaphysice 6, est totum bonum exercitus, est in absencia

Christi corporali eius unicus vicarius, scilicet dominus noster apostolicus.
(15) Quid plura? Si revolvantur libri iurium et conciliorum antiquorum

in fila disputacione, quam alias per plurimas raciones et auctoritates
hincinde copiose exaggeratas in unum volumen coacervavi1, reperientur
plura centena media proposite intencionis persuasiva, que, quia esset

nimis longum atque tediosum repetere, ideo annectatur hoc lamentato-
rium illi operi tarn pro presentis propositi amplificacione quam pro
obscuritatis ibidem resolute a explanacione, ut sic huiusmodi labores sibi
invicem per modum cathene mutue cohérentes sese ope vicaria déclarent

(14) a collectio cod.

(15) a reresolute cod.

(14) 1 Arist. cael. I, 4 p. 271a, 33. |
2 cf. Mt 16, 13 ss. \ 3 Io 21,17. | 4 Le 22, 32.

5 cf. Cant 6, 3.9. I 6 Arist. metaph. 11 p. 1075a, 14.

(15) 1 Heymericus, Disputacio de potestate ecclesiastica.

124



et eorum sensum, si forte alicubi inveniatur equivocus, ad concordiam
eiusdem sentencie finalis reducant et ita me, qui hincinde per varia mei

ingenii discurri molumina0, tamquam studiosum / (f. 191r) inquirende
veritatis zelatorem solo desiderio sciendi et mee consciencie in tanta
perplexitate consulendi de erroris, si quem fortasse - quod absit - incidi,
pertinacia excusare c valent.

(16) Dicunt autem alii pro parte altera, quod, quia concilium universale

représentât universalem ecclesiam omnium christifidelium, sive sit

papa sive episcopus sive clericus sive laicus, matrem, dominam, reginam
et magistram seu doctricem, impossibile videtur, quod papa sit supra
huiusmodi concilium, sed est in ipso principale ecclesie membrum, utputa
capud et princeps apostolorum, ac per hoc, cum omne tale per partici-
pacionem sit sub eo, quod est tale per essenciam sicut suppositum sub

natura, necessario papa est sicut in esse ita et in posse et agere sub

ecclesia seu concilio generali eam representante. Non ergo potest quid-

quam papa, quod non possit ecclesia seu sinodus generalis eius vicaria.
(17) Dicunt secundo, quod, quia ecclesia est Christi sponsa fungens

cum eodem una communi potestate communione eorum naturali in
unitate carnis et ossium, sicut Apostolus scribit Epheseis quinto x, quorum

papa est generalis dispensator, vicarius seu administrator, ideo sicut
vicarius subditur suo domino et domine, sic papa subicitur Christo et
ecclesie in unitate spiritus synodaliter collecte, et quoniam omnis potestas
derivata in alteram est pocius et efficacius in derivante quam in recipiente,
impossibile videtur, quin omnis potestas apostolica existât in iudiciario
Christi et ecclesie consistorio et per consequens in concilio generali; in
signum cuius Math. XVIII2 et I Corinth. V3 datur facultas excommuni-
candi non obedientem fraterne correctioni.

(18) Dicunt tercio, quod principatus ecclesiasticus est regalis, cuius rex
est Christus et regina ecclesia, servus vero utriusque papa, ergo, cum
quidquid possit virtus inferior, id prevalet virtus superior, non potest
quicumque clavium regni celorum usus conpetere pape, qui non convenit
eminencius et vigorosius generali concilio immediate a Christo et spiritu
sancto ei ecclesiam desponsante instaurato atque recto.

(19) Dicunt quarto, quod ex quo totum est maius sua parte, utputa
totum integrale suis partibus integrabilibus, totum virtuale suis partibus

(15) b i. e. molimina | ° excusari Pcod.

(17) ' Eph 5, 30. | 2 Mt 18, 15 ss. |
3 1 Cor 5, 12.

125



potestativis etc., ideo concilium generale, quod est totum virtuale seu

potestativum ecclesie cathohce, transcendit sedem apostolicam, que est

pars potestativa eiusdem, presertim cum huiusmodi pars una cum aliis

partibus virtualibus regni sacerdotalis ecclesie dependeat in esse et agere
a forma tocius eas connectente; nam si sedes apostolica equiperaretur
potestative concilio generali, ipsa in nullo casu plus subiaceret legibus
concilii quam sibi ipsi.

(20) Dicunt quinto, quod quia secundum Apostolum * divisiones mini-
steriorum ecclesie subordinantur uni domino, scilicet Christo, ergo, cum
teste eodem 2 apostoli sint ministri et dispensatores ministeriorum dei,

non potest dici, quod papa sit talium ministeriorum dominus, sed archi-
tector seu principalis minister, sicut vicarius est eorum negociorum
administrator, quorum suus dominus est preceptor seu legislator; quia

ergo concilium generale représentât ecclesiam secundum totum suum

posse regale et dominativum, utputa secundum quod fungitur auctoritate
principali et legislativa Christi et spiritus sancti, patet propositum.

(21) Dicunt sexto, quod actus est vigorosior quam potencia et nichil
agit nisi secundum quod est in actu ; sed sedente ecclesia catholica syno-
daliter, papa est pars eiusdem concilii et per consequens, cum pars sit in

toto potencialiter, ut dicit Philosophus VII. Physicorum 1, potestas
apostolica in qualibet sinodo generali habet esse potenciale et ex hoc minus

vigorosuni quam tota facultas sinodica, ymmo habet esse ligatum et

inpotens exire in actum cuiuscumque iurisdictionis auctoritate propria,
quare nec potest se habere in concessione indulgenciarum auctoritate
synodica per modum principalis indulgentis, sed pocius per modum
concurrentis cum aliis sinodum celebrantibus iudicibus.

(22) Dicunt septimo, quod potencia ecclesie absoluta, libera et
primaria est efficacior ad actum iurisdictionis indulgencias dispensantis

quam potencia eius ordinata et secundaria 1. Sed potestas ecclesie synodalis

est absoluta, libera et primaria facultas ligandi et solvendi propter
hoc, quod / (f. 191v) est potestas ecclesie principaliter regalis et
sacerdotalis Christi in medio concilii generalis residentis et ipsum immediate

per spiritum sanctum vivificantem dirigentis et in variorum operum
execucionem extendentis; facultas autem apostolica pape est per cano¬

po) 1 cf. 1 Cor 12, 5 s. |
2 cf. 1 Cor 4, 1.

(21) ' Arist. phys. 7 p. 250a, 24 s.

(22) 1 Zur Gegenüberstellung von potentia absoluta und potentia secundaria cf.
Iohannis Duns Scoti Opera omnia (ed. C. Balie) VI p. 364; cf. § 56.

126



nicam a conciliorum generalium sanxionem ierarchice ordinata, servilis
et secundaria eo modo, quo constituens totum et partem primo convenit
toti, deinde secundario parti, siquidem totum est prius secundum ordi-
nem perfectionis quam pars, ut inquit Philosophus I. Politice2, ergo idem

quod prius.
(23) Dicunt octavo, quod, quia in eodem consistorio idem non potest

esse reus et iudex, agens et paciens, supra et sub, ideo a, cum a in concilio

generali pro reformacione christianismi in capite et membris x
congregato

papa est de numero reorum tali concilio passive subditorum, non
potest esse supra idipsum, quoniam pocius auctoritas sinodica potest
exire in actum correpcionis, correccionis, suspensionis et deposicionis
eiusdem pape, si ipse demereatur, et per consequens non potest prohiberi
a papa sinodo incluso, quantumcumque reclamaverit, aliis, quoniam
valeat concedere indulgencias pro lucro animarum fidelium ad unum
ovile colligendarum per quoscumque ministros sibi placitos legittime
dispensandas.

(24) Dicunt nono, quod, sicut teste Apostolo x mulier fidelis sanctificat
virum infidelem et econtra propter eorum coniugalem societatem bonum
unius in alteram redundare facientem, ita plenitudo gracie et veritatis
Christi redundat in ecclesiam ei a in concilio generali coniugaliter per
spiritum sanctum unitam, vigore cuius redundancie omnes thesauri
meritorum Christi fiunt in plena potestate generalis sinodi tanto quidem
vigorosius, quanto materfaniilias intimius et immediacius participât
redundanciam patrisfamilias quam eius procurator servilis; sicut ergo
mulier fortis, de qua testatur Sapiens 2, Consilio manuum suarum disposuit
domum suam et dedit predam domesticis suis, ita mulier mistica seu
evangelica Christi, qui est paterfamilias in domo dei vivi, que est ecclesia a

concilio generali representata, habet utique auctoritatem dispensandi
thezaurum plenitudinis veritatis et gracie ipsius Christi et suorum
sanctorum per huiusmodi plenitudinis participium copias meritorum christi-
formium in thesauro ecclesie reponencium.

(22) a canonicum cod.

(23) a supra lineam.
(24) a eis cod.

(22) 2 Arist. poi. 1 p. 1253a, 20.

(23) l cf. Mansi 29, 11.

(24) 1 cf. 1 Cor 7, 14. |
2 Prov 31, 13 ss.

127



(25) Dicunt decimo, quod, quia scribitur Actuum XV 1, quod concilium
ecclesie in presencia summi pontificis, scilicet Petri, decrevit per auctoritatem

spiritus sancti modum servandi legalia, et Actuum XX 2, quod
idem spiritus sanctus posuit episcopos in ecclesia ad regendam earn, non
videtur esse qualecumque dubium in lege divina, quin concilia generalia

per spiritum sanctum congregata auctoritate synodica eiusdem possint
nedum canones ecclesiasticos decernere, sed eciam per episcopos et alios

regni celestis clavigeros in eis congregatos sine principali auctoritate pape
execucioni demandare.

(26) Dicunt undecimo, quod ex quo sub eadem providencia regali
cadunt finis et ea, que sunt ad finem, ideo ecclesia triumphans et militans
faciunt unam ecclesiam in ornatu sacerdocii regalis seu regni sacerdotalis

provide dispositam, et per consequens idem est capud utriusque, sub

quo viatores ecclesie militantis peregrinantur et comprehensores ecclesie

triumphantis féliciter regnant; quare monarchia ecclesie non resolvitur
ad papam tamquam ad regem, sed tamquam ad nostre salutis ducem,

quemadmodum Paulus honoravit Petrum, dum ei valefecit eunti ad
mortem ; certum autem est, quod duces sunt missi a regibus iuxta illud
preceptum apostolicum : Obedite regi quasi precelienti et ducibus vobis ab

eo missis x. Cum ergo concilium generale representet ecclesiam secundum
statum eius regalem et sedes apostolica representet eandem secundum
statum eius ducalem, patet propositum. In signum cuius sessionis syno-
dice celebracio fit per cerimonias anagogicas ipsum concilium generale
communioni sanctorum in ecclesia triumphante regnancium devote
associantes 2. Ex qua communione sanctorum sursum regnancium et hic
in via militancium / (f. 192r) propter reciprocam caritatis huiusmodi
communionem facientis conversionem participaciones meritorum ecclesie

triumphantis exuberant aptius, plenius et fiducialius in concilio generali

quam in sede apostolica, que est magis desuper distributiva quam sursum
anagogica, et per consequens magis convenit concilio generali thesauris in-
dulgenciarum haurire et ex hoc copiosius dispensare quam sedi apostolice.

(27) Dicunt duodecimo, quod sicud forma tocius supraponitur in ordine
nature formalis supposito, ita supraponitur cuilibet parti integraliter
eiusdem suppositi nedum in esse, sed eciam in posse et operaria 1, ex quo

(27) a in marg. notifia ledionis incertae alia manu addita.

(25) 1 cf. Act 15, 6 ss., praec. 28. | 2 Act 20, 28.
(26) l 1 Petr 2, 13. | 2 e. g. Litaniae omnium sanctorum.
(27) * cf. § 7 App. Anm. 2.

128



hec tria sunt a se invicem inseparabilia. Ergo forma unionis sinodalis

supraponitur in esse, posse et agere quoslibet patres in concilio unum
totum integrale suppositum unioni synodice facientes, et per consequens
supervenit in potestate et officio elargiendi indulgencias sedem aposto-
licam sive papam precipuam illius tocius integri partem.

(28) Dicunt decimo tercio, quod, quia concilium potest papam depo-
nere et ei legem officii pastoralis imponere et non econtra, ideo necessario

concilium transcendit papam sicut legislator quemlibet legi subiectum
et auctoritas immobilis auctoritatem mobilem, et quia ecclesia evangeli-
zat de Petro primo papa, quod si nequiverit corripere fratrem suum in-
ipsum peccantem, ne videatur seipsum vindicare et ita simul esse actor
et iudex, dicat ecclesie resolvendo iudicium apostolicum pape ad iudi-
cium catholicum ecclesie sinodaliter collecte l ; per hoc innuens quod, quia
ultima secundum viam resolucionis sunt prima secundum ordinem con-
stitucionis, potestas ecclesie sinodalis est prior potestate apostolica
eiusdem, prioritate dico originali et causali, eo quod forma tocius est per-
fectio originalis et formalis ipsius compositi et per consequens parcium
illud totum integrancium 2.

(29) Quid plura? Nisi me gravaret tedium, possem ad hanc partem CCC

raciones in dieta disputacione 1 tum ex lege nature, tum figure, tum gracie,

tum iuris civilis, tum ecclesiastici a superius vario modo collectas

coacervare et ita eius probabilitate copiosius, quam delectet studentem,
persuadere. Sed tamen propter temporis angustiam sufficit iam dictas,

que videntur inter ceteras, si ponantur in forma silogistica, magis
apparentes, adduxisse.

Iexclusum:
deus

partim inclusum, partim exclusum: Christus
inclusum: papa

I Christi: deus
(31) Apostolus 1: Capud < viri: Christus

mulieris: vir

(29) a ecclesiastico cod.

(30) a ad §§ 30-42 cf. supra p. 115 s.

(28) i cf. Mt 18, 15. | 2 cf. § 7 App. Anm. 2.

(29) 1 Heymericus disputacio de potestate ecclesiastica.
(31) ' cf. 1 Cor 11, 3.

129



(32) Ecclesia

magna: comprehendens militantem et triumphantem, in qua
teste Apostolo Christus non confunditur nos vocare fratres '

militans: continens tantum viatores in unitate baptismi
fidei, spei et spiritui coordinatos

triumphans : includens dumtaxat electos et ad vitam eternam
predestinatos

I
magne: deus
militantis: papa
triumphantis : Christus

(34) Concilium generale représentât ecclesiam
militantem : materialiter
triumphantem: finaliter
magnani: virtualiter

catholica
(35) Ecclesia militans

que sunt materialiter

eadem, sed

differunt sicut

(36) Subiectio suppositorum
eandem naturam parti-
cipancium respectu

universitas nature

apostolica J differunt sicut [ diversitas persone

nature est directa et per se

primi suppositi est indirecta et per accidens

(37) Ecclesia

catholica, quam
représentât concilium

generale

apostolica, quam
représentât papa

> est

coordinata sub una generis
Immani reparati natura universitas

subordinata suppositorum illam
naturam participancium diversitas

(38) Ergo concilium generale habet directam et essencialem supra quoslibet
christianos iurisdictionem, papa vero indirectam et accidentalem, et per
consequens, sicut indirectum subest directo et accidentale essenciali sive ens

per accidens enti per se, sic necessario papa subest concilio generali.

[ forma | [ simpliciter transitive
(39) Exemplarium l [ agit <

| finis J [ retransitive

(40) Christus est suppositaliter exemplarium omnium forma et spiritus
sanctus ultimus omnium finis. Ergo claves, quas Petrus per modum emana-
cionis simplicis a Christo suscepit, spiritus sanctus in die pentecostes eidem
in facultate conversiva aliorum retransitive confìrmavit.

(41) Itaque non obstante, quod papa immediate claves regni celorum a
Christo susceperit, tamen, ni confirmentur per synodalem spiritus sancti
consensum, usum iurisdictionis non habent, in Signum cuius post collatam

(32) i cf. Hebr 2, 11.

130



huiusmodi clavium a Christo commissionem dictum est Petro et ceteris
apostolis in ministerium evangelii et baptismi missis: Sedete hic donee
ìnduamini virtute ex alto ' ad innuendum, quod huiusmodi commissio, licet
fuerit perfecta ex parte committentis, tamen egebat augeri per submissionem
obedencialem materie huiusmodi missioni subiecte.

(42) Est ergo
concilium

supra
papam

efhcienter

formaliter

materialiter

finaliter

quia
fungi-
tur
auctoritate

reactiva in papam et auctoritate
nullatenus inpedita in sua iuris-
dictione

legispositiva Romane ecclesie

suspendendi et deponendi
papam

irresolubili secundum ordinem
appellacionis iudiciarie in forma
presentis iusticie

(f. 192v) Sequitur Concors ex hincinde argumentis et didis sentencia

(43) Ecce quam scrupulosa lamentabilisque proponitur controversia

ex pari zelo sic contrarie opinancium, licet non ex pari sciencia, heu

dolor, in consistorio doctrinali et iudiciali spiritus sancti intollerabile
preiudicium fidei, nisi reducatur ad eiusdem veritatis consonanciam,

exorta, quam ut valeam a suis extremitatibus ad semitam veritatis irre-
fragabilis, in qua fundatur fides orthodoxa ad honorem dei, consolacio-

nem christifidelium et debitam conciliis generalibus atque sedi apostolice
reverenciam, prout summe opto, reducere, subiciam pauca legis divine
principia per se nota, ex quibus deducam conclusive pacifica huiusmodi
contradictionis theoreumata.

(44) (Proposicio maior) a Perfecta sunt dei opera * ; que perfectio con-
sistit in tribus, scilicet in esse, posse et agere, non impeditis. Primum canit
propheta 2, secundum supponitur Genes. II3, cum instaurato in illis tribus
mundo ibidem per modum conclusionis infertur : Igitur perfedi sunt celi
et terra.

(Proposicio minor) Ecclesia fidelium est genus humanum a suo lapsu
origenali per indivisam sue creatricis trinitatis operacionem spiritualiter

(44) a omnes tales indicationes in marg.

(41) 1 Le 24, 49.
(44) » cf. Dt 32, 4. I 2 cf. Ps 91, 6; 103, 24; 138, 14. | 3 Gn 2, 1.

131



seu mistice reparatum. Primum probatur ex eo, quod, ut vult Apostolus

4, ecclesia est domesticorum fidei in una domo dei vivi collectio, que
utique non est aliud quam generis humani ex coniugio Christi, qui
secundum Apostolum5 est actor D fidei et humanitatis per ipsum as-

sumpte et sic, ut inquit Augustinus in quodam sermone de nativitate
domini6, sibi desponsate in unitate spiritus hanc desponsacionem
sanitärem facientis propago. Secundum patet Augustini in libro Enchiridion

7 et aliis plerisque libris, eo quod deus est purus actus operans per
suam virtuosam essenciam naturaliter unam et personaliter atque causa-
liter trinam. Tercium patet ex eo, quod idem est principium reparacionis
et primarie institucionis ; sicut ergo homo fuit ad imaginem et similitu-
dinem dei trini et unius ab eodem deo creatus, sic fuit per eundem repa-
randus et est vere secundum spiritum reparatus tandemque completo
electorum numero in corpore reintegrandus.

(Conclusio) Ergo ecclesia est opus dei perfectum in esse, posse et agere
iusticie originalis non inpeditum; patet ex premissis.

(45) (Proposicio maior) Sicut natura humana secundum statum sue
innocencie fuit primo in Adam causata, deinde per discrecionem sexuum
in ipso et Eva de eius costa formata distincta et dehinc in eorum
coniugio ornata ac tandem, si stetisset, in tota sua posteritate per legem
iusticie originaliter regalem distributa, sic eadem natura secundum
statum sue reparacionis fuit in Christo recreata, in Christo et ecclesia, que
formabatur de latere eius occumbentis in cruce, distincta, in diem

penthecostes a per spiritum sanctum eidem mistice desponsata et deinde

per distribuciones ministracionum apostolice dispersa et tandem sub

uno ierarcha seu architectore regali et sacerdotali, scilicet Christo principali

ecclesie capite, per providenciam synodicam spiritus sancti ministe-
rialiter, ierarchice b seu officialiter ordinata, sicut scriptum est : Divisiones
ministracionum sunt, unus autem dominus, I Cor. XII1, et : Actendite vobis

et universo gregi, in quo posuit vos spiritus sanctus regere ecclesiam dei,
Act. XX 2.

(44) b i. e. audor.
(45) a penthecosten cod. \ b ierarchie cod.

(44) 4 cf. 1 Tim 3,15. |
5 cf. Hebr 2, 10; 12, 2. | 6 cf. Aug. serm. 189, 2, 4 (PL 38,

1005); 191, 2, 3 (ibid. 1010); 195, 2 (ibid. 1018); 121, 5 (PL 39, 1989). |

7 cf. Aug. enchir. 38 (PL 40, 251).
(45) 1 1 Cor 12, 5. | 2 Act 20, 28.

132



(Proposicio minor) Hec natura humana sic, ut premittitur, reparata
est universalis essencia Christi et omnium christianorum sub hac singu-
lariter contentorum fraternaliter unitiva, unde Apostolus Hebr. II3 : Non
confunditur vos vocare fratres; hec est ecclesia magna, in cuius medio

propheta predicit Christum laudare nomen domini4; sieud enim parti-
cipacione eiusdem humanitatis per spiritum sanctum recreate plures
christiani sunt unus Christus, unum corpus fidei misticum sive una
ecclesia, <...>.

(Conclusio) Ergo sicut in statu innocencie totum genus humanuni fuis-
set in una fide, una spe vocacionis et uno spiritu seu vinculo caritatis
suo legislatori, scilicet deo, qui, ut testatur Iesus Syrach 5, hominem ad

ymaginem et similitudinem suam formavit c, ad se convertit et sua vir-
tute propria vestivit, immediate subditum et ita, ut inquit Sapiens 6,

per legem discipline et vite divinitus gubernatum, ita est in statu sue

nature reparate <per> immediatam legis divine providenciam pariformiter
rectum, dispositum et ordinatum.

(46) (Proposicio maior) Quidquid reperitur univoce in multis, hoc eque
primo inest cuihbet illius multitudinis ; patet ex propria racione uni
vocacionis, que ponit equalem sui nominis et racionis participacionis.

(Proposicio minor) Omnis perfectio absoluta et formalis est univoce

participabilis ; patet <per> Philosophum 1, Porphyrium et omnes logicos
atque philosophos.

(Conclusio) Ergo spiritualiter uncta natura humana Christo et chri-
stianis univoce participata est in esse, posse et agere uniformis et equalis
in tota ecclesia universali seu catholica ex huiusmodi participibus
collecta.

(f. 193r) (47) (Proposicio maior) Quia individuorum materialium mul-
tiplicacio causatur a divisione proporcionali seu analogica materie, ideo

plura sub una specie individua sunt per différenciantes gradus existendi

inequaliter distincta; patet ex sentencia philosophorum *, quam suppo-
nunt theologi, cum dicunt animas racionales secundum différencias suo-

rum corporum in unitate sue nature ponderari, prout innuit ille articulus
Parisiensis 2

: dicere animam Christi non esse meliorem anima lüde error,

(45) c formam cod.

(45) 3 cf. Hebr 2, 11. |
4 cf. Ps 21, 23. | 5 cf. Sap 2, 23. | 6 cf. Eccli 45, 6.

(46) 1 Arist. metaph. 1 p. 990b.
(47) 1 cf. E. Gilson, Jean Duns Scot (Paris 1952) p. 676 Nr. 16, 17. |

2 cf. Chart.
Univ. Paris, (ed. Denifle) I Nr. 473, 124 (p. 550; 7. März 1277).

133



cui alludit Apostolus3, cum ait, quod unusquisque habet suum proprium
donuni, et dominus in evangelio4, dum inquit, quod distributor talen-
torum dispensavit a ea singulis differenter secundum unius<cuius>que
propriam virtutem.

(Proposicio minor) Primum in unoquoque ordine est metrum et men-
sura omnium secundorum et per consequens caput eorundem; patet <per>
Philosophum X. Metaphysice et XII. eiusdem5, similiter Vili. Physi-
corum 6, prout eciam primogenitus censetur dominus suorum fratrum,
Genes. XXVII 7.

(Conclusio) Ergo quia Christus fuit pre suis consortibus seu participi-
bus unctus 8, ipse recte dicitur ab apostolo ecclesie caput et omnium
christifidelium princeps sive dominus, sicut patet I Cor. XI 9.

(48) (Proposicio maior) Sicud eadem est multitudo christianorum
secundum quod uniuntur cum Christo fraternaliter sub una reparata
generis humani natura et secundum quod subordinantur personaliter
uni primo illius nature participi, id est Christo, ita eadem est ecclesia

catholica et apostolica, eo quod fila ecclesia tales colligit sub una natura
originaliter iusta, quos hec distribuit per suppositalia officia seu mini-
steria.

(Proposicio minor) Quia ens et unum eadem generacione generantur,
ut inquit Philosophus IV. Metaphysice1, ideo eodem spiritu, quo natura
humana unitur Christo, colliguntur seu coordinantur sub eadem omnia
christiformia eiusdem nature participia, id est homines christiani.

(Conclusio) Ergo cum generale ecclesie concilium sit conveniencium

synodaliter in virtute spiritus sancti cum suo capite, scilicet Christo,
collegium, profecto id est divinum ecclesie catholice pariter et apostolice
consistorium soli deo, qui secundum Apostolum2 est caput Christi sicut
Christus caput viri et vir caput mulieris, legitime subiectum, patet
Matha XVIII3, I Cor. V \ Act. I 5, XV 6, Apoc. XIV 7 etc.

(47) a despensavit cod.

(48) a Marc. cod.

(47) 3 cf. 1 Cor 7, 7. | 4 cf. Mt 25, 15. |
5 Arist. metaph. 10 p. 1052a, 19; 12 p.

1076a, 4 | 6 Arist. phys. 8 p. 897. | ' cf. Gn 27, 29. | 8 cf. Ps 44, 8. | 9 cf. 1

Cor 11, 3.

(48) Arist. metaph. 2 p. 1003b, 23. | 2 cf. 1 Cor 11, 3. | 3 Mt 18, 20. |
4 1 Cor 5,4. |

5 Act 1, 21 ss. | 6 Act 15, 7 ss. | 7 Apoc 14, 1 ss.

134



(49) (Proposicio maior) Ut suppositum est sub natura, sic ecclesia

precise apostolica sub catholica, eo quod, sicut dictum est1, ecclesia

catholica est universalis participum seu consortum nature spirtualiter
uncte, id est reparate, collectio, quam universitatem non habent huiusmodi

supposita nisi secundum quod coordinantur sub una communi

natura; ecclesia vero apostolica est eorundem participum sive
suppositorum inter se invicem per gradus officiales politica seu ierarchica
distribucio, sicut dicit Apostolus I Cor. XII2, quod deus in corpore suo,

quod est ecclesia, primo posuit apostolos, deinde prophetas, deinde

doctores etc.

(Proposicio minor) Sicut instrumentum subordinatur artifici, sic

minister principi. In Signum huius vocat Aristoteles 3 servum Organum
animatum.

(Conclusio) Ergo cum teste Apostolo I Cor. V4 apostoli sint ministri
et dispensatores ministrantes Christi, synodus vero generalis sit iudiciale
consistorium sacerdocii regalis seu regni sacerdotalis eiusdem, haud

dubium, quin totus ordo ierarchicus ecclesie apostolice subsit serviliter
tali concilio.

(50) (Proposicio maior) Huiusmodi generale concilium est in nomine,
id est virtute immediata, patris, filii et spiritus sancti inseparabiliter
instauratum; patet de nomine Christi Math. XVIII1, de virtute spiritus
sancti I Cor. V 2 et XV 3 et de nomine patris omnipotentis Act. 14, ubi
sonus vehemens advenientis spiritus representabat omnipotenciam dei

patris.
(Proposicio minor) Hec très persone sunt essencialiter antecedenter

indistincte, sed nocionaliter ad intra per relaciones originis distincte et

ordinate, sed causaliter ad extra per raciones rerum ad extra operabilium
convenienter ordinate. Primum patet Ia 1° X5; secundum in simbolo

Athanasii 6, apostolorum 7 et sinodi Niceni 8
; tercium patet auctoritate

Philosophi IL Physicorum9, V. Metaphysice10 etc., ubi dicit, quod finis
est causa causarum volentis, quod secundum exigenciam potencie exi-
stentis de imperfecto ad perfectum ultima secundum viam perfectionis
sicut prima secundum viam generacionis et econtra; unde fit, quod ordo

(49) ' cf. §§ 44, 48. | 2 cf. 1 Cor 12, 28. | 3 Arist. eth. Nicom. 8 p. 1161b, 4; cf.
pol. 1 p. 1253b, 32 s. I

4 cf. 1 Cor 4, 1.

(50) 1 Mt 18, 20. | 2 1 Cor 5, 4. | 3 wahrscheinlich 1 Cor 14, 1 ss. |
4 Act 1, 8; cf.

Act 2, 2, |
5 Decr. Greg. IX c. 1, X, I 1 (ed. Friedberg II 5). | 5 Denzinger

Nr. 39. |
7 Denzinger Nr. 1-12. |

8 Denzinger Nr. 54. | 9 Arist. phys. 3

p. 195a, 24 s. | 10 Arist. metaph. 5 p. 1013a, b.

135



factibilium ex nichilo est econversus ordini originali exeuncium a dei
substancia.

(Conclusio) Ergo quodlibet generale concilium est in esse, posse et

operari ecclesiastico omnimode perfectum; patet ex premissis: In esse

quidem participacionis gratuite seu divine eiusdem nature reparate; in
posse vero nocionali ad intra ipsum tribus personis tripliciter subfigurante,

scilicet caractère configuracionis paterne, que dantur in baptismo,
caractère configuracionis filialis, qui datur in confirmacione, et karactere
configuracionis spiritus sancti, qui datur in sacramento ordinis; sed in
operari, id est parte iurisdictionis extrinsice, secundum distinctionem
trium causarum activarum, scilicet finis, forme, efficientis, tripartite.

(f. 193v) (51) (Proposicio maior) Spiritui sancto per hoc, quod est
finalis in trinitate superna persona, appropriatur iurisdictio finaliter
provisiva, filio iurisdictio sapienter legispositiva et patri scilicet iurisdictio
potenter executiva; patet ex correlativa proprii ad appropriatum et

appropriati habitus ad appropriatum actum, nam spiritui sancto
appropriatur bonitas, filio sapiencia et patri potencia.

(Proposicio minor) Christus per hoc, quod est sapiencia eterna ex patre
eternaliter et a spiritu sancto temporaliter nata, est in totalitate illius
iurisdictionis regalis, sacerdotalis et pastoralis vere perfectus; patet de

se, eo quod a spiritu sancto habet finaliter providere, quod est regere, a

proprietate sue veritatis et sapiencie habet leges dictari, quod est
officium sacerdotale, et a patre accipit potenciam execucionis legis late,
quod est pascere.

(Conclusio) Ergo, cum presertim perfecta sint dei opera, que ipse
immediate operatur per se ipsum, sint quia hec appropriatorum patris, filii
et spiritus sancti inseparabiliter demonstrativa, impossibile est, ut
concilium generale immediate a deo indivisibiliter uno et trino ecclesie

capite superno credatur instrui et sibi deficiat quecumque auctoritas
regiminis ecclesiastici, utputa aut in saluti christianorum finaliter pro-
videndo aut iuxta intencionem huiusmodi finis eisdem canones pacis,
fidei et morum decernendi aut quineciam qualibet officium iusticie vel
misericordie sive veritatis et gracie efficaciter exequendi.

(52) (Proposicio maior) Quidquid potest virtus instrumenti ministeri -
aliter, id potest virtus artificis principaliter; patet ex eo, quod unum-
quodque habet posse agendi proporcionatum suo gradui essendi. Est
autem artifex illius operis princeps, cuius suum instrumentum est
ministeriale Organum.

136



(Proposicio minor) Claves ecclesie catholice ex Christo et suis membris
misticis collecte se habent ad claves officii pastoralis sedis apostolice sicut
virtus principalis ad instrumentalem; patet ex prehabitis, eo quod
ecclesia catholica secundum quod huiusmodi est domus dei vivi, in qua
Christus et christiani convivunt fraternaliter in consorcio eiusdem nature
spiritualiter recreate, sed ecclesia apostolica est ierarchica christifidelium
sub uno primo apostolo, scilicet papa, policia per gradus ministeriorum
personalium ordinata.

(Conclusio) Ergo non est prescise eadem numero conciliorum generali-
um representancium ecclesiam catholicam et summi pontificis potestatis
plenitudo, sed per différencias analogie causalitatis principalis et instru-
mentalis subordinata, neque est quidquam in potestate servili et ministeriali

pape, quod non presit eminenter in potestate principali universalis
ecclesie cum suo vero capite, scilicet Christo, sinodaliter congregate; unde

fit, quod quascumque indulgencias potest papa ex facultate suarum cla-
vium apostolicarum administrare seu ministerialiter dispensare, eas

prevalet concilium generale ex facultate suarum clavium principaliter
regalium et sacerdotalium excellenter erogare.

(53) (Proposicio maior) Ecclesia universalis seu catholica est con-

iugalis Christi et christianorum in uno carismate nature reparate
communio; patet ex dictis, eo quod hec ecclesia est domesticorum fidei sub

et cum suo patrefamilias, qui teste Gregorio in omelia Septuagesime 1

est Christus Adam novus, spiritualis secundum legem iusticie originalis
coordinacio.

(Proposicio minor) Secundum ordinem trium causarum activarum
huiusmodi iusticiam convenienter exequencium, scilicet effectus, forme
et finis, quarum prima naturam lapsam universaliter purgat, secunda

purgatam universaliter illuminât, tercia purgatam et illuminatam féliciter
consummat sive perficit, sunt tria iudicii domini in ecclesia catholica
immediate a Christo recta consistoria, scilicet potenter originale / (f. 194r)
in die penthecostes, de quo Act. I 2, sapienter synodale, de quo Act. XV3,
et consummative finale, de quo in Dan. 4 et Apoc.5.

(Conclusio) Ergo sicut finis et ea, que ordinantur in ipsum, cadunt
sub eadem providencia, sic ecclesia primitiva, moderna et finaliter in
unum ovile Christi colligenda est una domestica fidelium yconomia et

regalis pariter et sacerdotalis policia uni iudici principali, scilicet Christo,

(53) ' Greg. M. in evang. 19 (PL 76, 1153 ss.). |
2 Act 2, 1 ss. | 3 Act 15, 6 ss. |

4 wahrscheinlich Dan. 7, 18. 22. 26 s. | 5 Apoc 14, 6 ss.

137



qui earn in die penthecostes originaliter renovavit, in qualibet sinodo

generali fideliter illuminât et in via salutis dirigit atque in die novissimo
de milicia presenti in statum meriti et demeriti singulorum iudicialiter
transferet, <subdita>; nisi itaque Christus immediate per providenciam,
iudicium et iusticiam sui spiritus concilia generalia regeret, non equipo-
tenter iusticiam presentem ecclesie universalis sicut inicialem et finalem

dirigeret, quod utique non mediocriter sue uniformitati et equalitati,
quibus indesinenter sue ecclesie assistit, derogaret.

(54) (Proposicio maior) Sicut ecclesia catholica est in unitate fidei, spei
et caritatis spécifiée et mistice per consorcium eiusdem nature spiri-
tualiter uncte fraternaliter sub uno domino coordinata, sic ecclesia

apostolica est in trinitate ierarchica patriarchatuum, archiepiscopatuum
et inferiorum pontificiorum seu pontificatuum ministerialiter subordinata.

(Proposicio minor) Huiusmodi distribucio ierarchica continetur in et
sub ilia collectione spiritualiter monarchica, sicut triangulus desuper per
lineas descendentes a suis angulis supra centrum comprehenditur in cir-
culo ; patet ex eo, quod, nisi sic, ecclesia apostolica non esset materialiter
eadem cum catholica neque ecclesia esset regnum celorum mundo archi-
tipo, cuius huiusmodi figura est symbolicum speculum ymaginarie con-
figuratum \

(Conclusio) Ergo generale concilium ecclesie catholice secundum quod
huiusmodi representativum implicat papam et omnes gradus ecclesiasti-

cos sibi subordinatos, in quos habet pariformem iurisdictionem, quemad-
modum circulus ambit et circuit omnium triangulorum et circulorum
infra suum ambitum subfigurabilium diversitatem.

(55) (Proposicio maior) Sicut in domo perfecte ordinata Privilegium
primogeniti non eximit ipsum a subiectione patrisfamilias, sic in ecclesia

militante Privilegium primacie apostolice summi pontificis non excipit
ipsum ab obediencia Christi in medio Septem candelabrorum aureorum 1,

id est ecclesie universalis, stantis et inde per spiritum suum universas
ecclesias docentis et sub comminacione pene atque sponsione premii
exhorta<n>tis sieque se esse in medio conciliorum generalium huiusmodi
ecclesiam universalem representancium figurante.

(Proposicio minor) Sicut in huiusmodi domo legittime disposita sunt
tria subordinata officia, scilicet patrisfamilias sueque coniugis, quibus
convenit regimen domesticum imperialiter dirigere, servi procu<ra>toris,

(54) * cf. supra p. 114 s.

(55) l cf. Apoc 1, 12 s.

138



cui proprium est secundum imperium sibi datum et curam sibi creditam
ministrare et ministeria aliorum dispensare, servi quoque operatoris, cui

proprium est dumtaxat servire et execucionem se habere, ut patet <per>

Philosophum I. Yconomice 2, ita in domo dei, que est ecclesia, sunt pari-
formiter tria subordinata officia, scilicet sui patrisfamilias, id est Christi,

procuratorum, id est pape, et operatorum, id est aliorum ministrorum
sedi apostolice subiectorum.

(Conclusio) Ergo cum concilium generale representet ecclesiam secundum

statum sui principatus regalis et paterni, sedes vero apostolica

representet eandem secundum statum sui ministerii architectorice /
(f. 194v) aliis ministeriis prefecti, profecto non potest secundum sanam
iuris divini veritatem affirmari papam superesse concilio generali aut
quidquam ex facultate privilegiata clavium Petro a Christo ad exercen-
dum officium pastorale singulariter commissarum efficere, quod non
possit huiusmodi concilium per facultatem sue providencie, iudicii et

iusticie regalis et sacerdotalis tanto excellencius, quanto liberius, christi-
formius, universalius et irrevocabilius perficere.

Sentencia summaria probabilis credulitatis a

(56) Ex premissis omnibus potest pro concordia racionum hincinde
adductarum hoc, ni fallor, sane dici, quod duplex est potestas concilii,
scilicet absoluta et ordinata, quodque ad hoc est (concilium) generale0

posse ordinatum, scilicet iusticie et misericordie seu veritatis et gracie,

ex quo universe vie domini misericordia et Veritas 1, et iterum quodlibet
horum subdividitur in universale et particulare. Licet ergo possit
concilium generale, legittime ex capite apostolico seu ministeriali et membris
ecclesie congregatum, dare indulgencias et facere quelibet alia pro
edificio corporis mistici sanitaria, quantumcumque sedi apostolice per viam

privilegii reservata, aut per se sinodaliter aut per subministracionem
commissariam unius aut plurium de corpore suo, possit dico de potencia
eius absoluta, que est illimitabilis potestas Christi et spiritus sancti eo

modo, quo in concilio alicuius regis temporalis, cui ipse personaliter
presidet, potest diffiniri aliquid fore exequendum a rege, quod secundum

ordinatam providencie regalis legem aut singularem prerogativam incum-

(56) tit. a in marg. | b partim cancellatum.

(55) 2 Arist. oec. p. 1344a.
(56) ' Ps 24, 10; cf. Tob 3, 2.

139



beret execucioni alicuius ducis, tamen secundum ordinatam sinodi generalis

potenciam non congruit sibi et pro tanto non potest exercere actus
iurisdictionis particularis vel eciam universalis de iure ordinario officio
summi pontificis aut cuiusquam alterius ordinarii incumbentis, nisi

tempore oportune necessitatis, utputa, quando hoc exigit impotencia,
ignorancia vel neglegencia aut inutilis dispensacio summi pontificis et
aliorum ordinariorum, quale meo iudicio est et fuit precipue hoc tempus,
in quo viguit et viget controversia fidei de ecclesie clavibus. Hec sunt
sub omnimoda correctione quorumcumque verius senciencium ex
amaritudine cordis in zelo defensionis fidei orthodoxe ferventer accensi tahter,
qualiter prima facie menti réflexe ad calamum occurrit, disputata ali-
quatinus resoluta et concordata. Ex quibus patet ingeniosis philosophie
et théologie scrutatoribus, quemadmodum sit sigillatim respondendum
predictis racionibus.

(57) a Finalis in hoc anxiomate resolucio stat in solucione horum dubiorum :

an concilium generale sit principale Christi et sue ecclesie militantis consisto-
rium et sedes apostolica dumtaxat ministeriale, et an ecclesia catholica,
quam représentât concilium generale, non obstante sua ydemptitate cum
ecclesia apostolica superveniat hanc ecclesiam apostolicam in esse, posse et
agere.

(57) a ad § 57 cf. supra p. 116.

140


	Der Ablass-Traktat des Heymericus de Campo : ein Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils

