
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 9: Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tieferen religiösen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Humbert,

wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibelzitat

der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi2.
Das eigentliche Rätsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die

Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zölibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es dürfte die Einsicht sein, daß das hinreißende Beispiel des

hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sei wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

Die zwei Kernpunkte von Arialds Programm sind : die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen
Rigorismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz außerhalb
der pflichtmäßigen Fortpflanzung verpflichtet seien, müßten sie für die

in der Ehe unvermeidlichen Sünden durch Handarbeit Buße tun.
Wahrscheinlich ist das ursprünglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafür gibt es viele zeitgenössische Hintergründe. Der Einsatz seines

Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, daß er das ewige
Heil der Volksmenge gefährdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschließen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchengüter,

die weitgehend für den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber für Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren persönliches

Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das

Standesschema: nur für Priester Zölibat, für Laien die schmutzige
Arbeit, die Mühsal des Broterwerbs. Alle mußten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle mußten für ihre
Verfehlungen Buße tun.

1 Text bei Denzler S. 160-163 Nr. 27.
2 Inhaltlich am nächsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der

Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anführung von Joh. 12,
26: «Wer mir dient, möge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei Andreas, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70



Hans Zeimentz hat gezeigt, daß gewisse Einzelheiten von Augustins
Lehre, vor allem die Feststellung, daß die Lust der Sexualität nicht aus
sich Sünde, sondern ein Fehler der an sich guten Natur des Menschen

sei, später verdunkelt wurden. Dazu hat aber sicher Augustinus selber

viel beigetragen. Jedenfalls kam es in den Jahrhunderten nach der Blüte
der Vätertheologie zu einer Abwertung des Geschlechtlichen 1. In der
Geschichte der Frühmittelalters hatten vor allem die Bußbücher diese

Tendenz verstärkt. Zur Zeit Arialds war bei den Reformern die
Jungfräulichkeit das Ideal, die Ehe eher ein Zugeständnis an die Schwachen 2.

Verbreitet war die Ansicht, daß geschlechtliches Tun und religiöses Tun
einander ausschlössen, wofür 1 Kor 7,5: «Entzieht euch einander nicht,
es sei denn um euch dem Gebet zu widmen», den Beleg lieferte 3. Dies
zitierte auch Kardinal Humbert in seiner Rede von 1053 mit der Bemerkung,

Paulus befehle das den Laien, um so stärker gelte es für die Priester

4.

Wir haben allerdings keinen Beweis, daß Ariald so weit ging wie Petrus
Damiani, der glaubte, Simon Petrus habe sich erst durch das Martyrium
vom Schmutz der Ehe gereinigt5. Aber Ariald wies einen simonistischen
Priester vom Altar mit der Bemerkung, diese Geheimnisse dürften nur
von reinen und keuschen gefeiert werden 6. Petrus Damiani sagte, wer
den Leib des Herrn berühre, dürfe keine geschlechtlichen Kontakte
haben. Zeimentz führt dazu aus: «Petrus Damiani stützt seine an Drastik
kaum zu übertreffenden Ausführungen auf 1 Sam 21,4 bis 7. Dort wird
berichtet, Abimelech habe David und dessen Mannen die Schaubrote
erst gegeben, nachdem diese ihm versichert hatten, daß sie drei Tage
ohne Verkehr mit Frauen gelebt hätten. Wenn dies, so folgert Damiani,
für den Verzehr der Schaubrote gefordert worden sei, dann sei es um so

mehr Voraussetzung für den Genuß des Herrenleibs» 7.

1 H. Zeimentz, Ehe nach der Lehre der Frühscholastik. Eine moralgeschichtliche

Untersuchung zur Anthropologie und Theologie der Ehe in der Schule Anselms
von Laon und Wilhelms von Champeaux, bei Hugo von St. Viktor, Walter von
Mortagne und Petrus Lombardus (Moraltheol. Studien. Hist. Abt. hgg. v. J. G.

Ziegler Bd. 1, Düsseldorf 1973) S. 77.
2 Ebd. S. 36-37.
3 Ebd. S. 36.
4 Denzler S. 162 Nr. 27.
5 Zeimentz S. 38; Petrus Damiani, Op. 13 De perfectione monachorum (PL

145, 299): «Petrus autem nuptiarum sordes abluit cruore martyrii...». Dazu Denzler

S. 61.
6 Andreas, Vita s. Arialdi p. 1074, 11 vgl. C. Violante, La pataria p. 117-118.
7 Zeimentz S. 37; Petrus Damiani, Op. 18,1,4 (PL 145, 393).

71



Das Verhalten Arialds und die Angriffe der Patarener auf die Güter

unwürdiger Priester zeigt aber nicht nur die Forderung der Keuschheit
für den Empfang der Eucharistie, sondern beim Kleriker die Enthaltsamkeit

als Voraussetzung zum Empfang der Altaroblationen und der

übrigen klerikalen Einkünfte. Dafür gibt es Gründe, die in den Zeitumständen

hegen. Die zunehmende Sorge um das persönliche Heil
vermehrte den Bußeifer und die Zahl der Oblationen der Gläubigen. Darauf
erhöhte die Vielzahl von Stiftungen und die Häufung von Altaroblationen

die Zahl der Privatmessen. Weil in einer erweiterten Fassung der

Chrodegangregel um 900 festgesetzt wurde, der Priester dürfe nicht die
Gaben mehrerer Messen für eine einzige annehmen1, hat die Zunahme der
Oblationen auch die der Privatmessen fast zwangsläufig mit sich gebracht.
Die wirtschaftliche Expansion Europas, ganz besonders so großer Städte
wie Mailand, förderte die Zunahme der Vergabungen an die Kirche. G.

Duby wies darauf hin, daß die höchste Stellung des Priestertums etwa
zusammenfiel mit der Zeit, in der die Wirtschaft die Darbringung großer
Gaben an die kultischen Mittler zu vermehren erlaubte. Er stellt fest:
«Ohne Zweifel gab es nie in der Geschichte der christlichen Kirche des

Abendlandes mehr und reichlichere Almosen der Laien als in den fünf
oder sechs Jahrzehnten vor und nach dem Jahre 1000» 2. Die Jahre um
1050/60 waren also die Konjunkturwende, das entscheidende Jahrzehnt
in der Frage, ob das Nachlassen des religiösen Eifers des Klerus 3 die

Opferfreudigkeit der Laien gefährde und den Klerus um seine

Glaubwürdigkeit brachte oder nicht.
Große Vergabungen ermöglichten noch 1053 die Errichtung neuer

Kanonikerstellen in Mailand 4. Aber nur zwölf Kanoniker, die täglich

1 O. Nussbaum, Kloster, Priestermönch und Privatmesse. Ihr Verhältnis im
Westen von den Anfängen bis zum hohen Mittelalter. (Bonn 1961) S. 169. Er zitiert
hierzu: Chrodegang, Regula 43 (PL 89,1076): «ne privatus sacerdos missarum
peculiarium plura suscipiat onera, sed illa toti sacerdotum coetui relinquat, a quibus
citius et facilius offerentium intentiones possunt compleri».

2 G. Duby, Guerriers et paysans. VIIe-XIIe siècles, premier essor de l'économie
européenne Bibliothèque des histoires, Paris 1973) S. 187.

3 Dieses Nachlassen kann man im deutschen Reich bei all jenen Klerikern
feststellen, die von den neuen lothringischen, burgundischen und römischen
Reformmaßnahmen sich nicht betroffen fühlten, wie es sich im Erlahmen der régula canonica

zeigt, vgl. J. Siegwart, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. Mit einem Überblick über die
deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Freiburg/Schw. 1962) S. 162-165,
256-263.

4 Vgl. C. Violante, La pataria 120-122.

72



den Gottesdienst feierten, verpflichteten sich ganz im allgemeinen zu
einem kanonikalen Leben, ohne Erwähnung des Zölibats 1. Die Häufigkeit

der Messen und geistlichen Offizien nahm also in Mailand noch in
den Jahren vor der Entstehung der Pataria zu, ohne daß die Zölibatspflicht

erneuert wurde 2. Arialds Rede war also ein flammender Protest

gegen das Sichgehen-lassen, ferner die strengste und einfachste
Forderung seiner Zeit : daß die geschlechtliche Kontinenz von allen gefordert
werde. Alle müßten Buße tun, um das Unheil abzuwenden, das Gott
angedroht habe, nicht nur die Priester, die das Gesetz verletzten. Ganz

allgemein galt damals die Lust selbst in der Ehe als etwas, was mit Sünde

verbunden sei. Es war eine Errungenschaft der Frühscholastik, wenn
Hugo von St. Victor (t 1141) lehrte, ehelicher Geschlechtsverkehr, der
in rechter Absicht erfolgte, könne ohne Schuld sein 3.

Der Unterschied zwischen der Predigt des kühler berechnenden
Anselm von Baggio, der juridisch sicher auf der Flöhe seiner Zeit stand und
wußte, welche Güter der Kirche durch die Ehe der Kleriker entfremdet
wurden, und Ariald, war vor allem ein spiritueller. Arialds Größe liegt
darin, eine geistige Bewegung entfacht zu haben, Inspirator von neuen
Unternehmen geworden zu sein, Laien begeistert zu haben. Es war sicher
nicht zufällig, daß der Inhaber einer Bank, Nazarius, sich Ariald
anschloß und sein Vermögen zum großen Teil für die gemeinsame Sache

einsetzte. Nicht für jedes Abenteuer und auch nicht für ein berechnetes

Risiko setzten Leute das aufs Spiel, was die Hörer Arialds hingaben.
Ariald wußte offenbar die Heilsfrage lebendiger zu stellen und mit seinem

Anliegen zu verknüpfen als andere Reformer. Er inspirierte einen neuen
Geist. Nur eine neue Spiritualität konnte die Gemüter derart hinreißen.
Und diese fand sich kaum irgendwo klarer ausgedrückt als in der Vita
des hl. Nikolaus.

10. Arbeit und Enthaltsamkeit als Gesetz der Pataria und der Nikolausvita

Die Vita des hl. Nikolaus stellt gleichsam das Prinzip auf, auch in
äußerster Not eher die niedrige, nicht standesgemäße Arbeit zu
verrichten und dadurch sein Leben zu fristen als die Prostitution einer

1 Eb. S. 122.
2 Dazu ebd. S. 12.
3 Zeimentz S. 82. Abaelard (ebd. S. 81) mit seiner philosophischen Argumentation

und der Normannische Anonymus, der den charismatischen Charakter der Ehe
wie der Jungfräulichkeit betont (ebd. S. 38-39), drangen nicht durch.

73



Tochter zu erlauben 1. Die Betonung der Laienhandarbeit bei der Pataria
hat den Vorzug, die Arbeit in den Kampf gegen die Simonie einzuspannen.
Ein praktisches Beispiel gab der hl. Theobald (Thibaud) von Provins

(1017-1066), der mit seinem Freund in Pettingen (Luxemburg) den

Lebensunterhalt als Maurer und Bauernknecht verdiente und später
vom Bischof von Vicenza zum Priester geweiht wurde 2.

Wie verachtet die Arbeit eines Bauernknechtes noch nach dem Tod
des hl. Petrus Damiani war, zeigt die Episode, die Johannes von Lodi
erzählt: Das Kind Petrus Damiani wurde einem erwachsenen Bruder
überlassen, der es hart behandelte wie einen Knecht. Die Frau des Bruders

war für den Kleinen wie eine Stiefmutter. Er erhielt nur die Nahrung
von Sklaven. «Er ging barfuß, in schlechten Kleidern. Er erhielt oft
Faustschläge und Fußtritte. Schließlich, als er etwas größer geworden

war, wurde er, obwohl bereits einer so großen Belastungsprobe
ausgesetzt, zum Schweinehüten geschickt. Dabei war er ohne Unterschied
den gleichen Lebensbedingungen wie die Hörigen unterworfen » 3. Der

Höhepunkt schlechter Behandlung für den Sohn eines Adeligen ist hier
der Befehl zum Schweinehüten.

Wie groß der Schritt der Asketen des 11. und 12. Jahrhunderts war,
als sie nicht mehr von standesgemäßer Arbeit redeten und absichtlich
die niedersten Dienste verlangten, zeigt das Beispiel des hl. Stephan von
Thiers (von Muret), in dessen Orden von Grammont niemand zur Handarbeit

von außen eingeladen werden durfte, weil die Gäste sonst sagen
würden : «Noch nie haben wir Ordensleute so niedere Arbeiten verrichten
sehen» 4. Woher bezog Stephan von Thiers die eiserne Konsequenz seines

Tuns, die an Ariald erinnert? Stephan war, noch nicht erwachsen, mit
seinem Vater ausgezogen, um zum hl. Nikolaus von Myra zu pilgern, der

in Bari hoch verehrt wurde. Darauf lernte er, weil er in Italien erkrankte,
die Eremiten von Kalabrien und ihre strenge Lebensweise kennen, also

Leute griechischer Observanz. Weil die Vita zeigt, daß trotz aller Gebete

der junge Stephan nicht gesund wurde, bis der Vater ihn in Italien zu-

1 Vita b. Nie. p. 298 lin. 34-39.
2 E. Brouette, Theobald v. Provins, LThK 10,22.
3 Johannes v. Lodi, Vita b. Petri Damiani cap. 1 (PL 144,116 C) : «Pedibus

nudis, vestibus ibat incultus; verberibus vapulabat; pugnorum ac calcium crebris
ictibus subjaccbat. Porro, cum iam grandiusculus sub tarn iniquis licet oneribus
fuisset affectus, ad porcos pascendos ejicitur caeterisque mancipiorum conditionibus
indifferenter subjicitur».

4 Stephanus Muretensis, Regula cap. 40, ed. Becquet (Corpus Christianorum,
Cont. med. t. 8, Turnbolti 1968) p. 87.

74



rückließ, war das für die Zeitgenossen das Zeichen des Willens des

hl. Nikolaus, daß Stephan diesen Weg beschritt1. Der Weg zur
Jungfräulichkeit - nach der Vita blieb er immer jungfräulich 2 - und die
äußerste Armut mit möglichst großer Abhärtung des Leibes3 war das

Lebensprogramm, das der hl. Nikolaus auf alle Gebete hin vermittelt hat. Alle
Arbeiten verrichten ohne Auswahl des Angenehmen war hier eine

Forderung des Evangeliums.
Stephan von Thiers ist zu spät gekommen, um Ariald beeinflussen zu

können. Er ist um 1045 geboren. Seine Spiritualität dürfte aber jener
Arialds am nächsten kommen unter den bedeutenden Asketen des

11. Jahrhunderts. Weil Stephan auf der Pilgerfahrt zum hl. Nikolaus die

geistliche Berufung zur Enthaltsamkeit und Handarbeit fand, ist eine

gemeinsame Quelle für Ariald und Stephan das Leben des hl. Nikolaus.
Vielleicht gab es für die Menschen des 11. Jahrhunderts außer den

apokryphen Paulusakten keine lateinische Schrift, in der Keuschheit und

Jungfräulichkeit so hervorgehoben werden wie in der Nikolausvita. Hier
wird aber auch die Heilsfrage mit viel Rigorismus gestellt, so daß heute
diese Schrift wohl niemand rechtfertigen möchte. Gerade darin, daß hier

von einem Gesetz geschlechtlicher Enthaltsamkeit geredet wird, die zum
Heil nötig ist, stimmt diese Vita mit der Spiritualität der ältesten Patarener

überein. Johannes diaconus von Neapel gibt in der 2. Hälfte des

9. Jahrhunderts eine griechische Schrift «Methodius ad Theodorum» frei
wieder. Er erzählt von den Eltern des hl. Nikolaus, sie hätten schon vor
der Zeugung ihres einzigen Sohnes die «continentium lex», «das Gesetz

der Enthaltsamen» zu ihrem Ziel erhoben und mit allen Kräften sich

bemüht, ein zölibatäres Leben zu führen. Auch wenn wir heute ein solches

Ideal weder als christlich noch als echt menschlich ansehen können, wenn
Eltern einen Sohn aus reinem Pflichtbewußtsein mit Ablehnung aller

geschlechtlichen Lust zeugen wollen, so müssen wir doch feststellen, daß

die Phantasie des Vitaverfassers hierin das Vollideal sah 4.

1 Es heißt vom Vater Stephans in der Vita Stephani cap. 3 (Corp. Chr. t, 8 p. 106) :

«Tristis ergo nimis effectus, orando, elemosynas largiendo omnipotentis medici et
beati Nicholai quaerit auxilium, sed de filii sospitate nullum comperit indicium.
O pietas patris O Providentia supernae dispensationis »

2 Ebd. S. 105 cap. 1, lin. 9: «Semper virgo permansit».
3 Ebd. Cap. 1 «filium (Stephanum)... qui de virginitate et diutissima corporis

afflictione... a Deo erat coronandus». Zum Leben Stephans vgl. Chr. Pellistrandi.
La pauvreté dans la règle de Grandmont, in: Etudes sur l'histoire de la pauvreté,
sous la direction de M. Mollat (Paris 1974) p. 229-232.

4 Vita b. Nicolai ep., bei B. Mombritius, Sanctuarium t. 2 p. 297 lin. 19-20:

75



Weil Ariald in Rom ursprünglich mit seiner Lehre nicht durchkam
und auf den Kampf gegen Simonie wechseln mußte, kann eigentlich nur
hier der Punkt sein, in dem Ariald selber sich bekehren mußte. Natürlich

haben alle Gegner der Patarener ihm solche Lehren angekreidet,
indem sie leib- und geschlechtsfeindliche Häresien in eine Linie stellten
mit der Mailänder Bewegung. Ariald selber und natürlich auch sein

Schüler und Biograph haben die Lehrentwicklung der Kirche, d. h. die

Rückwendung zu dem, was sicher im Evangelium steht, aus Gehorsam

vollzogen. Aber für den höheren Klerus durften sie den Zölibat fordern,
ja sie erhielten später den Befehl dazu, allerdings zusammen mit dem

Kampf gegen die Simonie.
Man wird einwenden, es habe viele Schriften gegeben, die uns nicht

mehr erhalten sind, die wie die Nikolausvita als Quelle dienen konnten
zur Predigt des Rigorismus. Die Antwort fällt leicht. Es gab viele, vor
allem apokryphe oder nichtlateinische Schriften, aber keine, die für
rechtgläubig angesehen wurde und zugleich den Namen der Patarener
mit Patara in Beziehung bringt.

Es gibt übrigens einen Beweis, daß die Nikolausnachahmung im Norden

den Akzent auf die Enthaltsamkeit legte, nämlich die anonyme
Schrift: «Buch über die verschiedenen Richtungen des Ordenslebens in
der Kirche», in dem außer Mönchen, Zönobiten, Eremiten und Inklusen
jene erwähnt werden, «die enthaltsam leben und weder Kanoniker noch
Mönche noch Eremiten noch Inklusen, sondern Gottesverehrer oder

Licoisi, d. h. Befolger des Gesetzes genannt werden können». Wo dann
über die entsprechenden Frauenkongregationen die Rede ist, heißt es,

zuletzt komme man zu sprechen «auf die Inklusen und die
Gottesverehrerinnen, die wir Licoisae, d. h. Gesetzesbefolgerinnen oder gewöhnlich
Nicoisae nennen, also die Nachahmerinnen des hl. Nikolaus»1.

«sed omni studio continentium se lege vincientes caelibem vitam actitare satagebant,
et mirum in modum cum in primaevo iuventutis flore hunc solum filium genuissent,
cunctis se voluptatibus abdicarent.

1 Anonymus R., Liber de diversis ordinibus et professionibus quae sunt in
Ecclesia, Prologus (PL 213,809 B) : «Deinde rursum incipientes ab inclusis et ab his
qui continenter vivunt et nec canonici nec monachi nec eremitae nec inclusi sed
deicolae vel licoisi, idest quasi legis custodes possunt dici, ibidem revertemur ad
mulieres quae eremiticam vitam ducunt... Ad ultimum vero pene ad inclusas et
deicolas, quas licoisas, idest legis custodes, vel nicoisas vulgo vocamus, quasi s. Nico-
laum imitantes, ordinem professionum terminamus». Der Teil, der diese Lebensweise
genauer hätte beschreiben sollen, ist nicht erhalten, wahrscheinlich, weil die
Rechtgläubigkeit bald in Frage gestellt wurde. Die Lehrentwicklung der Kirche wollte
kein absolutes, allgemeines Enthaltsamkeitsgesetz mehr dulden.

76



Die Deutung des Textes bereitet Schwierigkeiten. Bernhard Metz

datierte die Entstehung in die Jahre zwischen 1122 und 1130. Der Autor
ist ein Kanoniker aus der Gegend zwischen Nordfrankreich und dem

Moselland, nicht aus Lüttich, wie man oft früher behauptet hat1. Er ist
sicher kein Liebhaber der Handarbeit, die nach seiner Ansicht vom
Gebet abhält und zu weltlichen Sorgen führt2. Er ist so konservativ, daß

er nie die Pataria hätte verstehen können. Der hl. Nikolaus, den die

Nicoisae nachahmen, ist sicher der hl. Bischof von Myra, weil es damals

nur eine einzige lateinische Nikolausvita gab, in die allerdings einige

Episoden aus dem Leben des hl. Nikolaus von Sion (6. Jh.) eingeflossen
sind 3.

Weil der männliche Zweig, die Licoisi, klar von den Inklusen
unterschieden werden, sind weder diese noch der weibliche Zweig zu den

Inklusen zu rechnen. Kanoniker oder Chorfrauen nach der Kanonikerregel

sind sie auch nicht, überhaupt keine Klerikergemeinschaft, weil es

sonst kein genaues weibliches Gegenstück gäbe. Die Licoisi gehören zu
denen, die geschlechtlich enthaltsam leben und dies ist neben der

Gesetzesbeobachtung die einzige unterscheidende Bestimmung, denn
deicolae «Gottesverehrer» sind die Mitglieder aller kirchlichen Stände.
Die Nikolausnachahmung wird in nicht sehr logischer Weise nur den

Frauen zugeschrieben, ist also bei den Männern sicher auch vorauszusetzen.

Das Gesetz ist sicher nicht nur das mosaische Gesetz des alten
Bundes, handelt es sich doch um christliche Stände. So bleibt nichts
anderes übrig als an das Gesetz der geschlechtlichen Kontinenz zu denken.
Es wird ja nicht an das Zölibatsgesetz von Geistlichen angespielt.

Weil es für die Laien kein Zölibatsgesetz gibt, könnte man an das

Gesetz denken, daß verheiratete Christen nur mit gegenseitiger freier

Zustimmung eine Josephsehe führen dürfen. Filastrius, Bischof von
Brescia (j um 397) redet einmal von den abstinentes, die Manichäismus

predigen und durch Überredung die Ehen trennen. Es sei etwas anderes,

mit beiderseitiger Übereinkunft um Gottes willen dies zu tun, etwas
anderes, dies gegen das Gesetz aufzuschwatzen und gegen den Willen beider
durchzusetzen 4. Weil im «Liber de diversis» sowohl Mann wie Frau das

1 B. Metz, La pauvreté religieuse dans le «Liber de diversis ordinibus», in:
Histoire de la pauvreté, sous la direction de M. Mollat, t. I (Paris 1974) p. 247-254,
bes. 247-8.

2 Ebd. S. 250-252.
3 G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 6, 26, 83, 208, 216 und öfters.
4 Filastrius. Diversarum hereseon liber cap. 84 n. 1-2 (Corp. Christ. 5. 9,

77



Gesetz befolgen, ist hier eine gemeinsame Übereinkunft vorausgesetzt.
Der hl. Nikolaus hat nicht geheiratet. Die Nachahmung muß sich hier
also auch auf die Eltern des Heiligen erstrecken, die nach der Geburt in
völliger Enthaltsamkeit lebten. Daß im 11. und 12. Jahrhundert Josephsehen

existierten, zeigt die damals als wahr geglaubte und noch in der
Kanonisation 1146 angenommene, aber unhistorische Legende von der
ehelichen Enthaltsamkeit Kaiser Heinrichs IL (f 1024) und seiner Gattin
Kunigunde 1. Die Legende wurde geglaubt, weil Josephsehen immer wieder

vorkamen.
Selbst wenn wir nicht alle Ausdrücke gedeutet haben, ist schon aus

dem Gesagten zu entnehmen, daß es sich bei dem Gesetz nur um ein
Gebot der Enthaltsamkeit für alle handeln kann. Das entspricht der
Nikolausvita. Licoisi heißt im Zusammenhang mit dem hl. Nikolaus
kaum etwas anderes als Lykiois-isoi «gleich wie die Lykier». Es wäre

allerdings die Form Licioisi zu erwarten und der Schriftsteller denkt an
eine falsche Etymologie von lex «Gesetz». Hier kann auch ein lygo-isos
«der Weidenrute ähnlich» eingewirkt haben, weil die Weide, die keine
Früchte trägt, als Bild der Keuschheit galt2. Im 11. Jahrhundert wurde
viel über den ligischen Eid diskutiert. So konnte Licoisi von Deutschen
als «ledig-weise» d. h. «nach Art der Ledigen» verstanden worden sein.

Fr. L. Ganshof sagt: «ligius ist dem deutschen 'ledig' verwandt, was hier

'ledig jeder anderen Bindung' bedeutet» 3.

Der Ausdruck «Gottesverehrer» kommt in der Nikolausvita nicht vor.
Es heißt dort «Christusverehrer» 4 und Verehrer der Ewigkeit5. Deicola
ist nicht eine Verschreibung für Nikolaus. Der «Liber de diversis»
erwähnt die Gottesverehrer immer an erster Stelle, es handelt sich also um

Turnholti 1957) p. 253: «Alii sunt in Gallis et Hispanis et Aquitania veluti
abstinentes, qui et Gnosticorum et Manicheorum particulam perniciosissimam aeque
secuntur, eandemque non dubitant praedicare, séparantes persuasionibus coniugia
hominum et escarum abstinentiam promittentes... ; dann p. 254 lin. 10 n. 30: «Aliud
est itaque consensu communi hoc fieri laudis causa maioris consequendae a domino,
et aliud contra legem suadere, contraque amborum facere voluntatem.

1 Vgl. R. Klauser, Heinrich II. in: LThK 5,179.
2 G. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen

Kunst. (Düsseldorf-Köln 1974) S. 302. - Eine Ableitung der Silbe lie- von Pauli-
kianern ist nur möglich, wenn der Name der Paulikianer vom Apostel Paulus
abzuleiten wäre, der nach den Apokryphen in Lykien im Sinne der Gnostiker gepredigt
haben soll. Dann käme Paulikianos von Paulos Lykios.

3 Fr. L. Ganshof Was ist Lehnswesen (Darmstadt 1961) S. 109.
4 Vita b. Nicolai; eultor et amator Christi 305, 39-40; christicolae 306, 35 und 37.
5 Ebd. 299,10 «ecce eultor aeternitatis advenit Nicolaus».

78



den wichtigsten Titel. Durch die erste Arialdrede zieht sich als Leitidee,
daß Gottesverehrer den Zölibat halten, während Götzendiener in
Verblendung und Unzucht untergehen. Weil es aber unter allen Gestalten
der Apokryphen keine vergleichbare gibt, die zum Symbol der Enthaltsamkeit

geworden ist wie Thekla, Tochter der Theoklia, muß Deicola
eine schlechte und sprachlich falsche, aber beabsichtigte Latinisierung
von Thekla sein. Die Paulus- und Thekla-Akten, apokryph und im
Widerspruch zum Evangelium, verherrlichen ganz einseitig die Jungfräulichkeit.

Sie stammen etwa aus dem 3. Jahrhundert. Sie zeigen Paulus, wie

er in Ikonium predigt, bevor er nach Myra in Lykien reiste. Er habe das

Wort von der Enthaltsamkeit und der Auferstehung verkündetl: «Selig
sind, die ihr Fleisch rein bewahrt haben, denn sie werden ein Tempel
Gottes werden (vgl. 2 Kor 6,16). Selig sind die Enthaltsamen, denn Gott
wird zu ihnen reden Selig sind, die Frauen haben, als hätten sie

nicht, denn sie werden Gott beerben (vgl. 1 Kor 7,29; Rom 8,171». Thekla
wurde von dem Wort so erfaßt, daß sie ihre Verlobung auflöste. Der
betrogene Verlobte organisierte darauf eine Christenverfolgung, bei der
Thekla die wilden Tiere in der Arena besiegt. Die Lehre des Paulus wird
so zusammengefaßt: «Man muß einen einzigen Gott allein fürchten und
enthaltsam leben»2 und von den Hörern so verstanden: «Auf andere
Weise gibt es für euch keine Auferstehung, es sei denn, daß ihr rein bleibt
und das Fleisch nicht befleckt, sondern es keusch bewahrt» oder «Wir
sind auferstanden, indem wir den wahren Gott erkannt haben» 3.

Die richtige Gottesverehrung und -erkenntnis gehören also wie eine

Norm mit der Enthaltsamkeit zusammen. Wenn dann Thekla überall
in der Arena siegt, zeigt sich das Märchenhafte der Erzählung.
Selbstverständlich ist hier das Evangelium verfälscht. Aber das hinderte nicht
die weite Verbreitung der Thekla-Akten und der Thekla-Verehrung. Auch
in Mailand bestand zu ihrer Ehre eine Kirche. Damit schließt sich der

Ring der Zeugnisse. Weil Paulus in Ikonium so gepredigt haben soll,
nicht in Patara, kann der Patarenername nicht von den Thekla-Akten
abgeleitet werden, wohl aber von der entsprechenden Tendenz der Vita
des Nikolaus von Patara. Das Wort deicola versucht, das Häretische des

Theklaromans zu verdecken.

1 E. Hennecke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in
deutscher Übersetzung. 4 Aufl. 2. Bd. (Tübingen 1971) S. 227 (Einleitung), S. 2431 (Text).

2 Ebd. S. 244-5.
3 Ebd. S. 245.

79



Es folgt nun zum Schluß die Übersetzung der beiden wichtigsten
Texte zum Leben des hl. Nikolaus: des griechischen von «Methodius»,

geschrieben in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts, und der lateinischen

Paraphrase dazu von Johannes diaconus aus Neapel, der in der 2. Hälfte
des 9. Jahrhunderts diese Schrift verfaßte. Von allen Viten und Enko-
mien kommen für die Pataria nur jene Texte in Betracht, die Patara,
nicht Myra als Heimat des Heiligen angeben, die ferner Nikolaus als Laien
zeigen, der dem Vater der drei Töchter half. Die meisten Viten stellen
Nikolaus bereits als Kleriker oder Mönch in diese Situation. Ferner muß
das Motiv der Drohung oder des Zornes Gottes vorkommen. Von etwa
sechs Texten ist «Methodius ad Theodorum» der einzige in griechischer
Sprache, der diese Bedingungen erfüllt. Ferner ist die einzige lateinische

Nikolausvita, die es vor dem Jahr 1057 gab, die Wiedergabe des Berichtes

von Methodius 1. Es gibt auch viele Gemeinsamkeiten zwischen der

Vita s. Arialdi und der lateinischen Nikolausvita, besonders in der
Verwendung von Bibelzitaten 2. Es folgt nun die Übersetzung von
ausgewählten Teilen der griechischen und lateinischen Nikolausvita.

Methodius ad Theodorum Vita beati Nicolai episcopi

(1. Hälfte 9. Jh.) Edition: G. An- (2. Hälfte 9. Jh.). Edition: B. Mom-

rich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S.546- brititjs, Sanctuarium seu vitae sanc-
563 (abgekürzt: Meth.) (Zeilenzäh- torum, ed. monachis Solesmensibus
lung im Text) S. 547 Kap. 3 lin. 16ff. t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 (abgek.

Mombr.) p. 296 lin. 34 ff.

[16] Dieser (Nikolaos) stammte aus [34] Nikolaus entstammte also
eider Stadt Patara (wörtlich: Stadt nem berühmten (hochadeligen) Ge-
der Patarer), einer der ansehnlichen schlecht (vgl. 297,16; Meth 549,4-5).
Städte der Provinz Lykien, [17] die Woher stammte es? Aus der Stadt
damals zahlreiche Einwohner zählte, Patara. Diese, eine der [35] bedeu-
jetzt aber [18] nur noch als Dorf gilt, tendsten Städte der Provinz Lykien,

1 Vgl. G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 83 ff., 277 ff.
2 Nur zwei Bibelstellen sind in der Vita s. Arialdi und in der Vita b. Nicolai

gleich, nämlich Mt. 5,16: Vita s. Arialdi p. 1052, 13; Vita b. Nie. p. 298,12, und
2 Kor. 6, 17 in Vita s. Arialdi p. 1057, 21-22; Vita b. Nie. p. 298, 33^1. Andreas
zitiert aber mit Vorliebe die Nachbarverse der Nikolausvita, so Vita s. Arialdi
p. 1052,12, wo Mt. 5,14 benachbart Mt. 5,15 der Vita b. Nie. p. 298, 42-3. Ebenso
den Ausspruch Jesu vom süßen Joch: Vita s. Arialdi: Mt. 11,29 p. 1052,32, aber
Mt. 11,30 bei Vita b. Nie. p. 299,22. Gemeinsam ist auch das Motiv, je größer die
Stadt, umso mehr Laster: Vita s. Arialdi p. 1051,26: «Mediolanum, ubi haec ini-
quitas tanto erat copiosior, quanto urbibus ceteris ipsa est populosior». Vgl. Vita
b. Nie. p. 296,35-36: Patara urbs «tantum quendam fame rutüabat, quantum et
populoso frequentabatur accessu».

80



Methodius Mombritius

nicht mehr als Stadt. (Quelle: «kaum
mehr ein Dorf», vgl. Vita per Michae-
lem, 3. Kap.; Anrich 1,114,21 bis
115,1.)

[19] Ein solcher Niedergang und
eine solche Abwanderung aus einer
Stadt kommt noch in vielen anderen
[20] Fällen göttlicher Strafgerichte
vor. (vgl. Meth 547,34; Mombr 296,

52). Wenn wir aber mit der [21]
heiligen Schrift vertraut sind und dort
Auskunft suchen, können wir
ersehen, wie für die [22] Sünden der
Bewohner die Städte gezüchtigt werden.

(Die 5 Städte am Toten Meer,

um Sodoma und Gomorra, vgl.
Meth 548,9; Mombr 296,36; Weish.
10,6; Jud7; Gen 19; 2 Petr 2,6-8).

Obwohl die dortige Gegend [23]
eben ist, dem Blick also offen
zugänglich bleibt, sieht der Ort aus
[24] wie ein zerrissenes Hemd, aus
dem tagsüber schwefelhaltige Dämpfe

[25] aufsteigen, nachts aber feuerrote

Rauchschwaden wie aus dem
[26] Kamin einer Schmiedeesse sichtbar

nach oben geworfen werden.
Wenn jemand [27] die Hand hinhält,
bekommt er die Feuerglut zwar zu
spüren, aber sie verzehrt nicht [28]
das Fleisch, wie das bei einem
gewöhnlichen Feuer der Fall ist. So ist
dies [29] ein Bild des ewigen Feuers
und gibt eine teilweise ähnliche
Vorahnung [30] von der entsprechenden
Wahrheit, (vgl. Methodius v. Olympos,

De resurrectione ; PG 18.285D-
288B; vgl. Mombr 297,8.12-13).

Als die Tage der Jugend vergan-

hatte einen üblen Ruf, der so
beschämend war wie [36] der Zustrom
von Leuten, die den Ort besuchten,
(vgl. Meth 547,22). Jetzt haben es

die Sünden zustandegebracht, daß

nur eine heruntergekommene [37]
Siedlung eines kleinen Weilers
übrigbleibt, wo man selten einen Bewohner

antrifft. Weil sich Gelegenheit
bietet, über Patara zu reden, auch
wenn wir [38] am Anfang vom Thema

abweichen, und weil es doch für
viele von Nutzen sein wird, [39] wollen

wir dafür sorgen, den Nachkommen

etwas zu überliefern, was als

großes Wunder mündlich von
Generation zu Generation bis auf uns
gekommen ist.

[40] Es gibt nämlich bei derselben
Stadt (Patara) einen [41] Landstrich,
wo der ganze Boden sehr häufig
überspült wird von einem Flammenmeer.

Die Erde ist also aufgerissen
[42] wie ein altes Kleid. Aus ölgefüll-
ten Rinnen sendet das Becken am
Tag den schrecklichsten [43] Rauch
aus, in der Nacht speit es Feuer-
flammen aus wie ein Eisenschmelzofen.

[44] Es wird berichtet, welcher
Natur das Erdfeuer ist. Wenn
jemand zum Versuch die eigene Hand
hinhält, [45] fühlt er die Hitze, aber
die Hand wird nicht versengt. O

wunderbare Zurückhaltung des

Herrn, o erstaunliche Milde. [46]
Wer von uns würde nicht, wenn er
allmächtig wäre, so daß ihm
niemand zu sagen wagte: «Warum tust
du das?», sogleich die Frevler [47]
niederstrecken oder beim Verbrechen

umkommen lassen? Aber der
Herr behandelt sie bald mit väterlicher

Milde, bald droht er mit der
Donnerstimme [48] des Gebieters. Er

81



Methodius Mombritius

gen waren, brachten die älteren
Leute, [31] besonders der Vater, dem
Knaben bei, wie wahr ein
ungeschriebenes, [32] aber bis auf uns
überkommenes Wort sei, daß wegen
der Ausschweifung und [33] Unzucht
der dortigen Bewohner [34] der göttliche

Gerichtsspruch (vgl. Meth 547,
20) dieses Land verfluchte zu diesem
schaurigen Anblick, damit dieser
Furcht einflöße und die Warnung
Bekehrung bringe.

[S. 548 lin. 1] Kap. 4. Auch wenn
sich das Strafgericht verzögerte, sah
der Zeuge doch ein, daß dies zur
Einflößung der Gottesfurcht [2] gesagt
wurde, damit wir uns erinnern und
aus Furcht vor der Erfüllung der
Drohung fliehen (und ihr entgehen),
[3] der Drohung (vgl. Mombr 296,47),
die lautet: «Mein Geist soll nicht
mehr [4] in diesen Menschen verbleiben,

weil sie Fleisch sind» (Gen 6,3a).
Gleich darauf wurde als Strafe [5]
die Kürze der Lebenstage geboten,
denn die Schrift führt weiter aus:
«Ihre Lebenszeit [6] soll 120 Jahre
betragen » (Gen 6,3b), und wiederum:
«Die laute Klage über Sodoma und
[7] Gomorra ist zu mir hinaufgedrungen»

(vgl. Gen 18,20; Jon 1,2; vgl.
Mombr 297,1). «Darum will ich
hinabgehen (Gen 18,21) und sehen, ob
sie handeln, wie die Klage [8] über
sie lautet oder nicht, damit ich es

zeigt auch oft seinen Zorn mit klaren
Zeichen, um die Menschen endlich
zur [49] Reue über ihre Freveltaten
zu bringen, damit sie nicht im gerechten

Gericht die würdige Vergeltung
gewärtigen müssen. So hat Gott
einst, als Göttersöhne mit [50]
Menschentöchtern gegen seinen Willen
verkehrten, Noe befohlen, die Arche
zu bauen (Gen 6,2-4, 14-16. Jud7).
[51] Wenigstens durch die furchtbare
Drohung sollten sie so erschrecken,
daß sie von dem unsittlichen
Geschlechtsverkehr ablassen würden
(vgl. Meth 548,9). Aber weil sie [52]
sich keineswegs enthielten, vernichtete

sie zur Vergeltung die Sintflut,
in der die ganze Welt zugrunde ging,
[p. 297 lin. 1] Auch das Treiben der
Leute von Gomorra und Sodoma
duldete er mit soviel Langmut (Meth
548,6-7), daß er sich würdigte,
herabzusteigen [2] und zu schauen, ob
sie in der Tat ihre Machenschaften
vollführten. Abraham begegnete ihm
und bat in [3] freundschaftlichem
Gespräch, er möge, wenn es zehn
Gerechte gebe, nicht alle vernichten.
Wie wäre es denkbar, daß [4] die
Wahrheit Abraham getäuscht hätte
Aber kein Gerechter war zu finden
außer Lot, der aus ihrer Umgebung
[5] entfernt wurde, worauf Gott die
übrigen mit (feurigem) Schwefel

prüfte und bestrafte, mit Recht,
damit diejenigen, welche den Geruch
[6] ihrer Tat in alle Richtungen
verbreiteten, durch den entsprechenden
Gestank umkämen. Seht nun auf
die [7] unglücklichen Bewohner der
vorgenannten Stadt (Patara), die
alle Ausschweifungen durchlebt
haben und allen [8] Verlockungen
nachgegeben haben; sie haben durch die
Barmherzigkeit Gottes als Beweg-

82



Methodius Mombritius

weiß». (Gen 18,21). Denn von
Anfang an [9] zog die rasende Fleischeslust

die Sintflut der ganzen Welt
nach sich und die Verbrennung der
fünf Städte (Pentapolis am toten
Meer: Weish 10,6; Jud2,7; 2 Petr
2,6-7), [10] wie auch jetzt das
beschriebene von Gott verhängte Los.
[11] In Heiligkeit wird jeder von uns
sein geschmücktes Kleid erwerben.

Wir werden nicht [12] zu denen
gehören, die Gott wie den Wortver-
künder Gottes und den Erzgesandten

Christi, [13] Paulus, vom Himmel

her aufruft. Weil wir um einen
Preis erkauft sind, [14] sind wir es

schuldig, Gott in unserem Leib zu
ehren (vgl. 1 Koro,20). Er ist ein
Tempel des [15] Heiligen Geistes
(vgl. Mombr 297,33 u. 298,31), den
wir empfangen haben (vgl. 1 Kor 6,

19). Es erübrigt sich, [16] die Erklärung

(des hl. Paulus) in Erinnerung
zu rufen. Ich gehe über zur
Fortsetzung der Erzählung.

grund der Umkehr ein Warnzeichen
der fürchterlichen Vergeltung
empfangen. [9] Dadurch wurde zu
verstehen gegeben: Wenn sie sich
irgendwie reuig anklagten, [10] würden

sie niemals mit der fürchterlichen

Vernichtung bestraft werden.
Wehe, wehe, du böse Pest, das ist
dein [11] Lohn, das sind deine
Geschenke, daß du jene, die du zu
Bösem überredest, schlimm enden
lassest. Es kommt, [12] glaube mir,
es kommt jener Tag, an dem auch
du und dein Urheber, der Teufel,
zum ewigen Feuer verdammt werdet
(vgl. Apok 20,10). [13] Ein Abbild
davon ist das Feuer der vorgenannten

Stadt, das erhitzt und doch nicht
[14] durch und durch in Glut
aufgehen läßt. Hoffentlich fällt diese
kurze Abschweifung niemandem
lästig. Jetzt gehen wir zu dem über,
was wir begonnen haben, [15] zum
Leben des heiligen Mannes.
Als die genannte Stadt sich noch
durch viel Hochherzigkeit [16] des
Volkes hervortat, standen seine
Eltern, die zu den Gruppen der Mächtigen

[17] gehörten, um so höher in
Ehren, je höher das Vaterland
(patria) war, das sie glühend ersehnten
(Wortspiel: Patara - patria). Sie
strebten mehr nach himmlischen als
irdischen [18] Würden und Ehren.
Aber, obwohl sehr reich, wollten sie
kein [19] Zeichen einer Ehre und
kein leitendes Regierungsamt annehmen,

sondern sie bemühten sich mit
allen Kräften, [20] sich zum Gesetz
der Enthaltsamkeit zu verpflichten
und ein zölibatäres Leben zu führen.
Auf wunderbare [21] Weise geschah
es, daß sie, als sie in der Blüte des

jugendlichen Alters diesen einzigen
Sohn zeugten, sich von aller [22] Lust

83



Methodius Mombritius

[17] Kap. 5 Dieser (Nikolaus) ist
also aus dem Dorf der Patarer
hervorgegangen. Er schrieb sich in den
[18] Himmel ein, die Stadt der
Erstgeborenen Engel, vgl. Hebr 12,23;
Meth 305,21; Mombr 550,23). Hier
wurde er geboren, [19] wie ich erzählen

will. Und es ziemte sich, daß, wie
Leuchter (vgl. Mt 5,15), die von [20]
unten her die Decke erhellen, <von
oben ihr Licht empfangen), so der
Dreimalheilige (vgl. Mombr 299,11),
der durch das Geisteswehen hervorgeht,

[21] nicht von Vätern von
unten, sondern von Gott, von oben
her, [22] seinen Ursprung nehmen
sollte (vgl. Joh 1,13 ; Vita perMichae-
lem cap. 4, Anrich 1,115,13-14
Geburt ohne Lust, wie Licht vom
Licht; vgl. Enkomion Methodii cap.
4, Anrich 1,155 25 aus Gott geboren)
und bei uns als solcher verehrt würde.
Aber wir haben uns vorgenommen,
den Verlauf [23] seines weiteren
Lebens zu schildern (Es folgen
nebensächliche Bemerkungen), [p. 549
lin. 3] Dieser (Nikolaus) ist zwar aus
einer einzigen Stadt hervorgegangen,
leitet seinen Ursprung aber wie die
Gottesfürchtigen von einer
mehrfachen [4] Vaterschaft her. Er hatte
Adelige zu Vorfahren (Adel: Vita
p. Michaelem cap. 3 p. 115,1 ; Mombr
296,34) und seine Eltern waren [5]
wohlhabend, von völlig unbescholtener

Ehre (vgl. Mombr 297,16-18)
und höchstem Ansehen. [6] Schnell
erkannten sie, daß, wer Pech
anrührt, mit der Hand daran kleben
bleibt und daher sich damit [7]
besudelt (Sir 13,1; Vita p. Mich.
cap. 3, Anrich 2, 115,4—5). Bei der

enthielten. Bei den Gebeten, die sie

oft im Tempel [23] verrichteten,
erbaten sie auch nur diesen einzigen
Nachkommen, der nicht nur den
Reichtum, sondern gemäß ihrem
Flehen auch die Sitten [24] erben
sollte (vgl. Meth 549,8). Gott sah von
oben die Bitten voraus und ließ es

an Erhörung [25] nicht fehlen,
sondern würdigte sich, sozusagen am
Anfang seit seiner Geburt [26] zu
zeigen, was für einer der Knabe sein
werde. Als nämlich die Mutter ihn
noch mit Milch nährte, begann er
zweimal [27] in der Woche, am
Mittwoch und am Freitag, nur einmal die
Muttermilch zu trinken (vgl. Meth
549,24) und damit war er jeweils [38]
den ganzen Tag zufrieden. Wer von
den Sterblichen möchte es je wagen,
unendlicher Gott, [29] solche Dinge
oder die Worte deiner Allmacht in
Zweifel zu ziehen? Wer erzittert
nicht, o Gott, beim Anblick Deiner
Großzügigkeit. [30] Du rufst, was
nicht ist, wie das, was ist. Seht den
Vorauskünder des neuen Zacharias,
[31] seht, da ist der Sohn einer zweiten

Elisabeth (vgl. Meth 549,12-14.
29). Jener (Johannes d. T.) ist in
frühester Kindheit, ja sogar im
Mutterleib [32] vom Heiligen Geist
erfüllt worden (Lk 1,15), dieser, noch
vom Wickelband umschnürt, hat
sich auferlegt, was er konnte, um
einen [33] Tempel des gleichen
Hl. Geistes zu bauen (vgl. Meth 548,
15; Mombr 598,31). Jener stammte
von einer greisen Mutter und zeigte
mit dem Finger auf Christus, um
ihn bekannt zu machen, dieser, von
[34] einer jugendlichen Mutter, folgte
Christus von Kindheit an. Es kommt
für uns allerdings nicht in Frage,
diesen Heiligen, obwohl er bei Gott

84



Methodius Mombritius

ersten sich bietenden Gelegenheit
nach der Entbindung leisteten sie
Buße und [8] Genugtuung für die
Geburt dieses berühmten Sohnes.
Sie begnügten sich mit diesem ersten
und einzigen Kind. (vgl. Meth 549,
16; Mombr 297,23) [9] Das Männliche,

das unter den Erstgeborenen
als Einziges den Mutterleib öffnete,
[10] so auch Jesus, unser Gott, der
als Wort zu uns kam und Erstgeborener

war, [11] wurde dem Herrn
geheiligt (Lk2,23), womit man für
den Gezeugten Dank sagte. Der
Neugeborene versiegelte für künftige Zeit
die Öffnung des Mutterschoßes durch
Unfruchtbarkeit, [12] um dem
Vorläufer (Johannes) ähnlich zu sein,
damit man erkenne, daß er die
gleiche Reinheit wie dieser [13]
angenommen hatte. Im Kind begegnen
die gleichen Züge wie im Gegen¬

stück. [14] Wie jener (Joh.), als er
zu spät gezeugt wurde, die natürliche

Unfruchtbarkeit der Mutter
aufhob, [15] so hat Nikolaus durch
seine Geburt sehr früh der Mutter
die Jungfräulichkeit auferlegt, denn
beide [16] Ehepaare begnügten sich,
hierin Vorbild für andere Eltern, mit
einer einzigen Geburt, die aber sehr
glücklich verlief, [17] und sie wünschten

nicht viele Kinder, sondern eine
ausgezeichnete Erziehung, was für
die Väter und für die Welt [18] auch
das Vorteilhafteste war. [19] Kap. 7.

Als er so geboren war und Gott
dargebracht worden war, wies der Säugling

rasch Gnadengaben auf, die für
[20] sein Alter außergewöhnlich
waren. Denn der [21] neugeborene
Säugling, der doch noch gar nicht

von [35] unaussprechlichem
Verdienst ist, dem seligen Johannes
gleichzustellen, weil [36] der Herr
sagt: «Unter den vom Weibe Geborenen

ist kein Größerer aufgestanden

als Johannes der Täufer». (Mt
11,11). Aber als [37] gebrechliche
Menschen loben wir, soweit wir es

vermögen, und mit den Worten, die
uns zur Verfügung stehen, die
Wundertaten Gottes. [38] Wer findet das
leicht zu glauben, wenn er hört, der
Kleine habe nur einmal und nicht
mehr Muttermilch getrunken [39]
Wer staunt nicht und ist nicht wie
ratlos, wenn er so etwas hört Aber
wenn wir den Herrn im [40]
Evangelium sagen hören: «Mein Vater
wirkt jetzt und auch ich wirke»
(Joh 5,17), vergeht [41] alle Un-
gläubigkeit, und die Absicht, es zu
bestreiten, entfällt. In den Kinderjahren,

die er wie der Patriarch [42]
Jakob einfach zuhause verbrachte,
begann er, seinen guten Charakter
zu zeigen. Er hat also nicht [43] den
Weg der Welt gewählt, wie es

gewöhnlich geschieht im Alter der
Ausgelassenheit (Meth 550,5), sondern
jetzt schloß er sich den Spuren der
Eltern an, [44] jetzt nutzte er allein
die Schwelle der Kirche ab (Meth
550,4). Und was dort in der Liturgie
allen zugänglich aus der Schrift [45]
zu hören war, befolgte er. Er behielt
es nicht in seinem Innern, um es zu
verdrängen. Als aber seine beiden
[46] Eltern gestorben waren (Meth
550,9-10), lenkte er seine Aufmerksamkeit

öfters auf jenes Wort des

Evangeliums : «Wenn [47] einer nicht
auf alles verzichtet, was er besitzt,
kann er nicht mein Jünger sein»

(Lk 14,33). Und als [48] er sich daran
machte, auszuführen, was er aus

85



Methodius Mouibritius

[22] überlegen konnte, erkannte
schon Zahl und Maß, indem er gewisse

Tage dem [23] Herrn vorbehielt,
daß er am Mittwoch und Freitag
ganz regelmäßig [24] kein zweites
Mal Milch zu sich nahm, wie das in
diesem Alter selbst bei früh [25]
Entwöhnten normal wäre, sondern
immer [26] nur einmal. Früh hat er
sich also beflissen, eine Ernährungsregel

[27] genau einzuhalten, damit
sich in der Tat das Wort Davids an
ihm erfüllte: «Der Gerechte blüht
wie die Palme» (Ps 91 [92], 13), [29]
oder er ist jedenfalls wie jener
(Johannes der Täufer) der erste auf der
ganzen Erde, der zeigte, daß er sich
in [30] nichts wie die andern
Geschöpfe verhielt, sondern von Kindheit

an die [31] vollkommene
Regelmäßigkeit befolgte, in allem, wie es

sich gehörte und stets sich [32] selber
treu. [p. 550, lin. 1]

Kap. 8. Nikolaus folgte eifrig der
Sitte und der Lebensweise der Väter
und [2] legte keinen übertriebenen
Wert auf Rechtsgelehrsamkeit und
Vielwisserei. [3] Nur mit der für die
Natur und zum Leben notwendig
gebotenen Nahrung und Kleidung

Gottesfurcht vorhatte, begann die
jugendliche Furcht [49] vor einem
eiskalten Windstoß, der ihn entmutigen

könnte, seinen Geist anzutreiben,

in die Tat umzusetzen, was er
für Christus zu tun plante. [50] Daher

enthüllte er vor dem wahrhaftigen

Gott seine ganze Sehnsucht
und [51] bat, jener, der alles weiß,
möchte ihm im Geiste den Weg weisen,

wie er über sein so großes
Vermögen [52] auf eine Art verfügen könne,

daß er vor Gottes Angesicht gefalle

(Meth550,11-14.30), ohne menschliches

Lob zu ernten (Mombr 298,9).
(Epidsode von den drei Töchtern)
Als er darüber nachdachte, [53]
geschah es, daß ein Mann des gleichen
Quartiers, der früher einmal sehr

begütert gewesen war, in solches
Elend geriet, daß er [54] nicht
einmal mehr über das Lebensnotwendige

verfügte. Aber es kam noch
schlimmer. In dieser äußersten Not
beschloß der Mann, die drei
jungfräulichen Töchter, die er [55] hatte
und die zu heiraten selbst die
nichtadeligen Männer verschmähten, dem
Dirnengewerbe zu überlassen, [56]
um, wenn auch unglücklich, doch
wenigstens durch ihr ehrloses
Geschäft das Leben fristen zu können.
Wehe, was für eine Schande! Gleich
erfüllte das Gerücht [57] von dem

großen Übel die Stadt. Schneller
hätte es nicht die Runde machen
können. Es gab [58] reichlich Anlaß
zum Reden. Als der heilige Nikolaus
das vernahm, erfaßte ihn [p. 298,
lin. 1] Mitleid mit dem armseligen
Mann. Jungfrauen der Unzucht
preiszugeben war ihm ein Greuel. Er war
fest entschlossen, aus seinem reichen
Vermögen [2] ihre Not zu lindern,
um zu verhindern, daß Mädchen aus

86



Methodius Mombritius

[4] wuchs er auf. Von den Höfen
Gottes, das heißt von der Kirche,
blieb er [5] untrennbar (Mombr297,
44). Die Verlockungen der
Altersgenossen mit ihrer Zuchtlosigkeit
(Mombr 297,43) und das Verlangen
nach Frauen (wörtlich: die weiblichen

Leidenschaften), all das wies
er ab (vgl. weibl. Leidenschaft: Vita
p. Mich. cap. 8 p. 117,6). [6] In
heiliger und reiner Absicht wählte er
die Klugheit, [7] er verknüpfte sein
Leben mit ihr. Er bekümmerte sich
sehr umsichtig darum, daß das Volk,
[8] das von Unglück betroffen war,
nicht den Weg der Einsicht
verfehlte und den letzten Rest von Mut
[9] sinken lasse. Als er in dieser
Geisteshaltung heranwuchs, verlor
[10] er beide leiblichen Eltern (Mombr
297,45-46), womit er unter Führung
der Vorsehung umso echter wie ein
Sohn Gott [11] näher kam. Wenn er
sich um das Vermögen kümmerte
und im Reichtum einen Vorteil sah,
hatte er dennoch keine [12] Freude
an der Fülle der Dinge, sondern er
seufzte und bat Gott [13] um seine
gnädige Herablassung, daß er ihm
vor allem die beste Anweisung und
Einsicht gebe zur Verwaltung der
Güter, [14] die Einsicht, wie er den
Reichtum einsetzen sollte zum
Besten des Gebers. [15] Er suchte, ihn
als Lösegeld für jene zu verwenden,
die in Unglück gefallen waren, oder
als Fürsorgegeld, das auf keine
Hindernisse stoßen sollte, [16] auch nicht
bei der besseren Volksschicht. [17]

Kap. 9 (Erzählung von den drei
Töchtern) Während er darüber
nachdachte und bis zur Erschöpfung im
Geheimen um die Armen [18] und
Bedürftigen bekümmert war, gab es

adeligem Stamm (Meth 550,21) vom
üblen Ruf des Bordells [3] besudelt
würden. Aber weil er bei seinen Taten

keinen Zuschauer haben wollte
außer Christus, [4] begann er die
Zeitumstände auszukundschaften,
um sein Vorhaben so zu bewerkstelligen,

daß er selbst jenen verborgen
blieb, denen er [5] Wohltaten spendete

(Meth 550,32; 551,29). Als er
sich mit solchen Plänen beschäftigte,
sagte er: Wohlan, Diener Gottes,
beseitige die Armut des Vaters, [6]
befreie die Töchter von der Gefahr,
zu Dirnen zu werden. Bebaue den
Boden deines Geistes mit dem
heiligen Pflug soweit, daß gleich der
doppelte [7] Ertrag hervorsprießt,
einerseits zur Stillung des Hungers
des Vaters und andererseits zum
Loskauf der [8] Jungfrauen von der
Unzucht. Verbirg nicht die Früchte, die
Christus wachsen läßt aus einem
Boden ohne Unkraut. [9] Öffne deine
Schatztruhe, aus der der Vorrat an
Hüfsbereitschaft hervorgeht. Fürchte

nicht den Zunder der Schmeichelei

und Gefallsucht (Meth 550,30;
Mombr 297,52) [10] denn die Flamme
der Leidenschaften verbrennt nicht
die Reichtümer, die Christus
gutheißt. Nichts zu fürchten hat [11]
vor dem ewigen Feuer jene Erbauung,

bei der der höchste Baumeister
baut. Höre auf zu zaudern. [12]
Vollbringe das gute Werk, damit die
Menschen etwas sehen, ja zu spüren
bekommen und deinen Vater preisen,
[13] der im Himmel ist (Mt 5,16). Als
er eine günstige Nachtstunde gefunden

hatte, nahm er nicht wenig Gold,
[14] barg es in einem Tuch, das er
zusammenband, und er machte sich
auf den Weg zum Haus des Mannes.
Dort schaute er durch das Fenster

87



Methodius Mombritius

einen Nachbarn aus ehrbarem
Geschlecht, der früher zu den Reichen
gezählt hatte [19] und wie ein
zweiter Job von Satan für sich
beansprucht wurde und in äußerste [20]
Not geraten war. Dieser hatte auch
drei wohlgestaltete Töchter, von
denen bekannt war, daß [21] sie
aus guter Familie stammten. Er
hätte sich soweit treiben lassen, die
Töchter der Prostitution [22]
preiszugeben und er hätte gerade den
Entschluß gefaßt, wenn er nicht von
dem [23] aus Gott geborenen (Meth
548,18-20) und unverdient geschenkten

guten Boten Nikolaus gehindert
worden wäre. Weil [24] gutgestellte
Personen es nicht über sich brachten,

angesichts der Armut der
Familie eine der Töchter nach Brauch
und Herkommen zu heiraten, [25]
ein Armer es aber gar nicht gewagt
hätte, um sie zu freien, beschloß der
Mann unter dem Zwang der äußersten

Not, [26] um zu überleben, diese
Töchter dem Gewerbe der ehrlosen
Unzucht [27] preiszugeben. [28]

Kap. 10. Als der seligste Nikolaus
dies erfuhr, wurde er von großem
Mitleid [29] zu den Töchtern erfüllt
und betrübt wegen des üblen Planes
ihres Vaters. [30] Er fürchtete
zugleich beim Wohltatenspenden die
Wurfschaufel (vgl. Lk3,17; Jer 15,7
likmeterion liknon, niklon, Anspielung

an Namen Nikolaus) des
Gerichts, das ihn der Gefallsucht zeihen
könnte (vgl. Mombr 297,52 u. 298,9).
Er [31] sann darauf, sich der Mädchen

zu erbarmen. Er betete zu
Gott und fand [32] ein Mittel,
unbemerkt die Gabe des Mitleids für die
Notleidenden an Ort und Stelle zu
bringen. [33] Er nahm, als alles in

in alle Richtungen [15] und warf die
hübsche Summe heimlich hinein.
Ebenso unbemerkt schlich er weg.
Das ist eine neue Strophe des Liedes
von Jakob. [16] Jener ersann sich
eine List, um den von Laban geschuldeten

Lohn nicht zu verlieren (Gen
30,29-34), dieser aber, um der [17]
himmlischen Vorteile nicht beraubt
zu werden. Jener stellte entrindete
Stäbe in die Trinkrinnen, um [18]
gesprenkeltes und geflecktes Vieh zu
gewinnen (Gen 30,37-38), dieserwarf,
um die Genüsse von Elysium
erlangen zu können, durch eine [19]
Luke eines Hauses gebündeltes
Gold. Dieser ist, guter Meister Jesus,
dein nicht tauber [20] Hörer. Er hat
deinen Befehlen gehorcht. Ja, zwei
Gebote hat er erfüllt: eines bettelarmen

Menschen hat [21] er sich
erbarmt und er hat das Werk der
rechten Hand so verrichtet, daß die
Linke nichts davon wußte (vgl. Mt6,
3). Als der Mann in der [22] Morgenfrühe

aufstand und jenes Gold fand,
erstarrte er zuerst vor Staunen. Welche

[23] Freude ihn dann aber überkam

und wie tiefen Dank er Gott
abstattete, kann man nach Wunsch
an seinen reichen [24] Tränen
ablesen, die er aus überwältigender
Freude vergoß. Dennoch sollten wir
einen Augenblick [25] diesen Mann
fragen, wie es zu diesem unerwarteten

Ausbruch der Freude kam. Ich
frage dich, sage mir also, o Mann,
warum [26] frohlockst du vor lauter
Freude Bisher hast du ein düsteres
Gesicht gezeigt, jetzt sehe ich dich
[27] heiter. Er antwortet : Mit Recht
siehst du an mir die Freude, denn
der mildreiche Herr hat, ich weiß
nicht durch wen, [28] meinem Leben
mit Hilfsmitteln beigestanden, deren

88



Methodius Mombritius

tiefem Schlafe lag, einen Sack mit
genügend Gold und warf ihn
blitzschnell [34] bei den Bedürftigen hinein.

O Wunder, er verwirklichte den
eigentlichen Auftrag, der im alten
Gebot [35] liegt : «Liebe deinen Nächsten

wie dich selbst» (vgl. Lev 19,18;
Mt 22,39). [p. 551, lin. 1] DasHerren-
wort und das Neue Testament gibt
davon einen vollkommenen Widerhall:

«Wenn du [2] Almosen gibst,
soll deine Linke nicht wissen, was
deine Rechte tut» (Mt6,3; Mombr
298,21). [3] Und ferner, wie es

(Mt 6,6) befohlen wird, betete der
glückselige Mann in der geheimen
[4] Kammer seiner Seele häufig, Gott
zeigte er das geheimste [5] Geschenk.
Und wie er das menschenfreundliche
Werk vom Lichte Gottes her
empfangen hatte (Mombr 298,41), [6] so
erhob er für den Nachbarn aus dem
lichtwerfenden Fenster den Lichtglanz

der Hilfe und die Hand der
Rettung. [7] Als der Mann, den die
Not quälte, aus dem Schlafe
erwachte, machte er den Fund [8] und
weinte aufs höchste betroffen, zu
Tränen gerührt vor Freude. [9] Das
Folgende möge der Leser beachten.
Sooft er sich vor dem [10]
menschenfreundlichen Gott niederwarf, fühlte
er sich gedrängt, ihm zu danken. [11]

Kap. 11. Daher sollen wir die Redenden

und die Hörenden, bedenken,
wie wohlgefällig Gott die tätige
Barmherzigkeit ist, [12] wie sehr
Gott diese Tugend liebt und sie uns
nützlich ist. Gottes Tat [13] ist die
große Offenbarung des Erbarmens,
weil er aus Mitleid und Güte alles
Nichtseiende ins [14] Sein überführt
hat. Gottes Tat war es, die von
Anfang an in Sünde Gefallenen [15] auf-

ich nur entbehren könnte bei der
Ausführung eines schändlichen Plans,
zu dem ich ungewollt Zuflucht
genommen habe. [29] Wem schreibst
du denn die geleistete Wohltat zu
Etwa deinem Glauben Das fehlte
noch. Du [30] verwegene Manneszunge

Vor kurzer Zeit hast du noch
einen solchen Mangel an Glauben
und Hoffnung bewiesen, daß du in
der Versuchung [31] Gott nicht mehr
danktest, sondern den Entschluß
faßtest, einen Tempel des Hl. Geistes

zur Buhldirne (prostibulum) zu
erniedrigen (vgl. Meth 548,15; Mombr
297,33 u. 298,41). Und [32] jetzt
gibst du vor, der Erhörung würdig
zu sein? Du wirst fragen: Warum
redest du vom Tempel des Hl.
Geistes? Warum wohl? [33] Höre, das
Gefäß der Auscrwählung (Paulus)
wird dies genau erklären. Er sagt:
Jeder, der keusch lebt, ist ein Tempel

[34] Gottes und ein Sitz des
Hl. Geistes (vgl. 1 Kor 3,16; 6,18-
19; 2 Kor 6,16-17; kein wörtliches
Zitat). Wenn dem so ist, ja, weil es

so ist, warum hast du deine Töchter
[35] für die Prostitution bestimmt?
Du antwortest: Das geschah unter
dem Druck der Notlage. Und warum
hast du da nicht [36] mit eigenen
Händen gearbeitet wie die Apostel
es taten, nicht nur für sich, sondern
um auch etwas zu haben [37] zur
Verteilung an die Notleidenden. Sie
haben bestätigt, gearbeitet zu haben.
Da sagt er : Mein adeliger Stand (vgl.
Meth 550,24; Mombr 297,55) ließ
[38] nicht zu, daß ich Handarbeit
leiste. Unglückseliger, wenn du dich
darüber erhaben dünkst! Warum
willst du denn lieber, daß die Töchter,

die aus dir [39] gezeugt sind,
durch salbungsvoll vollzogene Kupp-

89



Methodius Mombritius

zurichten und sie durch die Väter
und Propheten erziehen zu lassen.
Das Ziel war, daß [16] der Mensch
sich nicht mehr von Gott abwenden
sollte, wobei Gott sich nicht ändert,
außer wenn [17] der Mensch sündigt.
Wir sind es, die einer freundlichen
Hilfe notwendig bedürfen, [18] um
alles zu tun zur Verherrlichung
unseres Schöpfers und Gestalters, [19]
damit unter uns sein Name geheiligt
werde, wenn sein Almosen für [20]
alle und die Mildtätigkeit, die sich
darin bezeugt, wirksam wird. [21]

Kap. 12. Der mit dem Öl der Furcht
vor Ehre und Ruhm gesalbte [22]
Gottesnachahmer Nikolaus erbarmte
sich in seinem Herzen. Mit Freude
und Geschick dachte er seinen Plan
aus, [23] für beides erhob er sich,
Gott zu danken. Der Familienvater
erholte sich vom früheren [24] Leichtsinn

und von der Geldnot. Er schätzte
das himmlische Geschenk als eine

für die eine Tochter genügende [25]
Brautgabe ein und nahm es daher
an, bereitete nun das [26]
Brautgemach und verheiratete diese in
gesetzlicher Weise. Noch war er im
Ungewissen über das seltsame Walten

[27] Gottes und den unverhofften
Nothelfer. Er wünschte, auch wenn
er [28] noch nicht wußte, auf welche
Weise, von Gott zu erfahren, wer
dieser überaus gütige Bote [29] sei.

Kap. 13. Dieser liebte es nicht,
geehrt und gesehen zu werden und
versteckte sich auf [30] das
Behutsamste. Er wartete noch einige Tage,
dann tat er wieder ungesehen in der
Nacht [31] das Gleiche und er warf
einen zweiten Sack Gold zur selben
Fensteröffnung [32] hinein als ge-

lerdienste ihren Adel verlieren Lerne

also, du Elender, [40] nicht
deinem Glauben die Erhörung
zuzuschreiben. Dein Tun hätte das Urteil

des Apostels verdient: «Wer den
Tempel Gottes [41] entweiht, den
wird Gott vernichten» (1 Kor 3,17).
Schreibe die Wohltat vor allem Gottes

Milde zu, weil er es nicht
duldete, daß das Licht seines Dieners
lange [42] unter dem Scheffel
zugedeckt bleibe, um nicht das Licht in
der Finsternis zu verbergen, sondern
um es auf [43] den Leuchter zu stellen,

damit es allen leuchte, die im
Hause des Herrn sind (Mt 5,15). Also,

rufe mindestens deine [44] Töchter

zurück. Spiele den Brautführer
einer richtigen Ehe, übergib sie nicht
dem Kuppler ungerechter
Verbindungen. Übergib Ehemännern die
Töchter, [45] die du Unzüchtigen
preisgeben wolltest. Sie sollen sich
einer gerechten Ehe erfreuen, nicht
entehrt werden durch ein [46]
unsittliches Konkubinat. Schon bereit
ist einer, der dir die Mitgift schenkt,
um alle zu einem [47] dauerhaften
Ehebündnis zu verpflichten. Als
daher in üblicher Weise die erstgeborene

Tochter Hochzeit gefeiert hatte,
begann [48] der Mann eifrig
nachzuforschen, wer es sein könnte, der seiner

Not soviel Menschlichkeit erwiesen

hatte. [49] Als er lange darüber
nachgrübelte, kam Nikolaus, der
Diener Christi, nicht lange, etwa drei
Tage nachher, [50] um das gleiche
Werk zu wiederholen. Welch ein
vielerfahrener und in allem Wissen
unterrichteter Mann. [51] Er hat, um
sich zum alten und neuen Bund zu
bekennen (vgl. Meth 551,1), sich
nicht mit dem [52] buchstäblichen
Gesetz begnügt, sondern die Gnade

90



Methodius Mombritius

setzliche Mitgift für die andere
Schwester. Es geschah wie [33] das

erste Mal. Als der Vater der Töchter
wiederum den Sack Gold fand,
sobald er vom Schlafe aufgestanden
war, [p. 552 lin. 1] fiel er auf sein

Angesicht nieder und stattete Gott
[2] mit Tränen und Seufzern den
schuldigen Dank ab. Er war aufs
höchste bestürzt, so daß er noch

gar kein Wort [3] hervorbrachte.
Dann sagte er: Wer kann das sein,
Herr, der für mich das vollbringt.
Er fügte bei: [4] Wer ist es, du
Übergütiger, dem du das verleihst,
Allerbarmer, bis zu diesem Grade dienstbar

zu sein gegenüber [5] mir,
obwohl ich des Erbarmens nicht würdig
bin. Vor allem [6] aber klagte er: Ich
möchte die Nacht schlaflos verbringen

(vgl. Mombr 299,8) und
imstande sein, durchzuwachen, [7] nicht
um dich zu begreifen, dich, den
Unbegreiflichsten, nicht um zu ergründen,

warum du dich herabläßt, [8]
einen Diener für dich auftreten zu
lassen, sondern um ihn zu sehen und
mich niederzuwerfen vor deinem [9]
eifrigen Diener und Nachahmer unter

den Menschen und um dich zu
verherrlichen. [10]

Kap. 14. Als jener in diesem Vorhaben

verblieb und zum Werk schreiten

wollte, [11] brach der Diener der
Dreifaltigkeit (wörtlich : Dreiheit,
vgl. Mombr 299,11), Nikolaus, mit
dem dritten Geschenkbetrag auf,
[12] für die dritte Tochter des bettelarmen

Mannes. Er war in der Kraft
Gottes [13] aufgestanden und als er
wieder die reiche Ausstattung
hineinwarf, [14] sah der Mann, der die
Nacht durchwachte, das Aufleuchten

des Geschenks. Er erhob sich [15]

des Evangeliums in sich aufgenommen,

um aus zwei Flüssen, die einem
Strom [53] entspringen, den
lechzenden Garten des Glaubens gut zu
bewässern, damit nicht das Dornen-
gestrüpp, das durch die Sichel der
Frömmigkeit zurückgeschnitten ist
[54] oder der abscheulich aussehende
Lolch die hoffnungsvolle Frucht
zerstören könnte. Als aber wieder der
Tag anbrach und [55] der Mann
aufstand und die gleiche Masse des
gelbfunkelnden Metalls wie früher fand,
überkam ihn [56] eine so

überschwengliche Freude, daß man selbst
mit der Beredsamkeit von Homer
oder (Vergilius) Maro und viel Gerede
die [57] Größe dieses Lobpreises nicht
würdig auszudrücken vermöchte.
Aber wir fügen einiges aus seinem
Gebet [58] an. Das Übrige
auszudenken wollen wir stillschweigend
eher dem Scharfsinn des Lesers
überlassen, [p. 299, lin, 1) Er betete so:
Herr, ohne deinen Willen fällt kein
[2] Sperling vom Dach und kein Blatt
vom Baume, ich bitte deine Güte,
weil du alles [3] weißt, zeige mir
Sünder, wer es ist, der mir so große
Güter zukommen läßt [4] und damit
nicht aufhört. Ich flehe darum, nicht
um verwegen mit befleckten Händen
[5] ihn zu besudeln, sondern um deinen

Diener zu erkennen, der unter
Menschen weilt, [6] aber das Leben
eines Engels führt (vgl. Meth 548,18)
und um in Ewigkeit deinen Namen
zu preisen. [7] Nach diesem Gebet
sprach er zu sich selbst : Ich will den
Schlaf [8] von meinen Augen
fernhalten, ich will die ganze Nacht
Wache halten. Vielleicht zeigt mir
dann der [9] Herrn seinen Diener.
Und das führte er aus. Nach wenigen
[10] Tagen kam wieder der Verehrer

91



Methodius Mombritius

schnell, holte den weggehenden,
gottgesandten Wohltäter ein, prüfte ihn
mit seinem Blick, [16] um ihn klar
zu erkennen und erkannte ihn. [17J
Da stürzte er vornüber, umfaßte seine
Füße voll Dankbarkeit und erfüllte
so die Dankesschuld [18] der Familie.

Damit war jenem kein Hindernis
in den Weg gelegt, von Gott [19] die
unverminderte Rückerstattung zu
erhoffen. Als der Selige so unerwartet
[20] erkannt worden war, verlangte
er von dem Manne den Eid der
Verschwiegenheit, [21] während des ganzen

Lebens des Spenders niemandem
mitzuteilen, was ihm von Nikolaus
[22] zuteil geworden war. Diesen Eid
leistete der Nutznießer des Erbarmens,

wie er gefordert wurde. [23]
Schließlich ging an die übriggebliebene

Tochter die Rettungsgabe, welche

die [24] Menschenfreundlichkeit
Gottes durch die Hand des großen
Nikolaus gespendet hatte.

des Ewigen, Nikolaus, vorbei, um
die [11] Dreizahl seines Werkes zu
erfüllen. Er warf den Wert von zwei
Talenten hinein (vgl. 50 Goldstücke:
Anrich 2,57,3). Durch dieses [12]
Geräusch aufgeweckt, ging der Mann
sofort hinaus und rief dem fliehenden

Unbekannten [13] nach: Bleibe
stehen, verweigere mir nicht, dein
Angesicht zu sehen. Schon lange
wollte ich dich [14] sehen. Nach diesen

Worten eilte er noch mehr, holte
Nikolaus ein und erkannte ihn [15]
in der Dunkelheit. Gleich warf er
sich zu Boden und bemühte sich, die
Füße des Wohltäters zu küssen. Aber
der Heilige [16] ließ das aus religiöser
Gesinnung nicht zu. Mit kurzen Worten

forderte er von dem Mann, daß
er niemandem [17] zu seinen (des

Nikolaus) Lebzeiten den Urheber der
Hilfe mitteilte. Der Selige ahmte
seinen [18] glückseligen Herrn nach, der
nicht nur Menschen, sondern Dämonen

Schweigen gebot, damit sie [19]
seinen Ruf nicht im Volk verbreiteten

(Mk 1,25.34; Mt 12,16) und
nicht Wahres mit Falschem
vermischten. Um nicht [20] durch das
Gerede Lob zu ernten, untersagte
Nikolaus dem Mann, seinen Namen
zu enthüllen. [21] Er, der allen
Lobpreises würdig war, wußte, [22] daß

er nicht zwei Herren gefallen konnte,
so hat er einen gewählt, dessen Joch
leicht ist (Mt 11,30), vor dem er
seinen [23] Nacken voll Unterwerfung
beugte. Die schwere Bürde der Welt
mit ihrem Genuß warf er weg. [24]
Er wollte auch nicht weltlichen
Ruhm, um nicht den innigen
Umgang mit den Heiligen zu verlieren.
[25] Er gab sich Gott anheim, der
alles zuteilt und ordnet, wann er

will und wie [26] er will.

92


	Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

