Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 9: Arialds zeitgebundene anfangliche Begriindung des Zélibats
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tieferen religiésen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Hum-
bert, wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibel-
zitat der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi 2.
Das eigentliche Rétsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die
Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zolibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es diirfte die Einsicht sein, daB das hinreiBende Beispiel des
hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sel wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfangliche Begriindung des Zolibats

Die zweil Kernpunkte von Arialds Programm sind: die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen Rigo-
rismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz auBerhalb
der pflichtmidBigen Fortpflanzung verpflichtet seien, miiBBten sie fiir die
in der Ehe unvermeidlichen Siinden durch Handarbeit BuBe tun. Wahr-
scheinlich ist das urspriinglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafiir gibt es viele zeitgenossische Hintergriinde. Der Einsatz seines
Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, dafl er das ewige
Heil der Volksmenge gefihrdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschlieBen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchen-
giiter, die weitgehend fiir den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber fiir Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren person-
liches Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das
Standesschema: nur fiir Priester Zolibat, fiir Laien die schmutzige
Arbeit, die Miihsal des Broterwerbs. Alle muBten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle muf3ten fiir ihre
Verfehlungen BuBe tun.

! Text bei DENzLEK S. 160-163 Nr. 27,

2 Inhaltlich am néchsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der
Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anfithrung von Joh.12,
26: « Wer mir dient, mdge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei ANDREAS, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70



Hans Zeimentz hat gezeigt, daB3 gewisse Einzelheiten von Augustins
Lehre, vor allem die Feststellung, daB die Lust der Sexualitit nicht aus
sich Siinde, sondern ein Fehler der an sich guten Natur des Menschen
sei, spdter verdunkelt wurden. Dazu hat aber sicher Augustinus selber
viel beigetragen. Jedenfalls kam es in den Jahrhunderten nach der Bliite
der Vitertheologie zu einer Abwertung des Geschlechtlichen . In der
Geschichte der Frithmittelalters hatten vor allem die BuBbiicher diese
Tendenz verstarkt. Zur Zeit Arialds war bei den Reformern die Jung-
fraulichkeit das Ideal, die Ehe eher ein Zugestindnis an die Schwachen 2.
Verbreitet war die Ansicht, dal3 geschlechtliches Tun und religidses Tun
einander ausschlossen, wofiir 1 Kor 7,5: «Entzieht euch einander nicht,
es sei denn ... um euch dem Gebet zu widmen», den Beleg lieferte 3. Dies
zitierte auch Kardinal Humbert in seiner Rede von 1053 mit der Bemer-
kung, Paulus befehle das den Laien, um so starker gelte es fiir die Prie-
ster *.

Wir haben allerdings keinen Beweis, dal3 Ariald so weit ging wie Petrus
Damiani, der glaubte, Simon Petrus habe sich erst durch das Martyrium
vom Schmutz der Ehe gereinigt 5. Aber Ariald wies einen simonistischen
Priester vom Altar mit der Bemerkung, diese Geheimnisse diirften nur
von reinen und keuschen gefeiert werden . Petrus Damiani sagte, wer
den Leib des Herrn beriihre, diirfe keine geschlechtlichen Kontakte ha-
ben. Zeimentz fithrt dazu aus: «Petrus Damiani stiitzt seine an Drastik
kaum zu iibertreffenden Ausfithrungen auf 1 Sam 21,4 bis 7. Dort wird
berichtet, Abimelech habe David und dessen Mannen die Schaubrote
erst gegeben, nachdem diese ihm versichert hatten, dalB3 sie drei Tage
ohne Verkehr mit Frauen gelebt hitten. Wenn dies, so folgert Damiani,
fiir den Verzehr der Schaubrote gefordert worden sei, dann sei es um so
mehr Voraussetzung fiir den GenuB des Herrenleibs» 7.

1 H. ZemmeNTz, Ehe nach der Lehre der Frithscholastik. Eine moralgeschicht-
liche Untersuchung zur Anthropologie und Theologie der Ehe in der Schule Anselms
von Laon und Wilhelms von Champeaux, bei Hugo von St. Viktor, Walter von
Mortagne und Petrus Lombardus (Moraltheol. Studien. Hist. Abt. hgg. v. J. G.
Ziegler Bd. 1, Diisseldorf 1973) S. 77.

2 Ebd. S. 36-37.

3 Ebd. S. 36.

* DENZLER S. 162 Nr. 27.

5 ZEmMENTZ S. 38; PeTRUs Damiant, Op. 13 De perfectione monachorum (PL
145, 299): «Petrus autem nuptiarum sordes abluit cruore martyrii...». Dazu DENz-
LER S. 61.

6 ANDREAS, Vita s. Arialdi p. 1074, 11 vgl. C. VIoLANTE, La pataria p. 117-118,.

7 ZEmMENTZ S. 37; PETRUS DaMIANI, Op. 18,1,4 (PL 145, 393).

71



Das Verhalten Arialds und die Angriffe der Patarener auf die Giiter
unwiirdiger Priester zeigt aber nicht nur die Forderung der Keuschheit
fiir den Empfang der Eucharistie, sondern beim Kleriker die Enthalt-
samkeit als Voraussetzung zum Empfang der Altaroblationen und der
iibrigen klerikalen Einkiinfte. Dafiir gibt es Griinde, die in den Zeitum-
stinden liegen. Die zunehmende Sorge um das persénliche Heil ver-
mehrte den BuBeifer und die Zahl der Oblationen der Gldubigen. Darauf
erhohte die Vielzahl von Stiftungen und die Hdufung von Altarobla-
tionen die Zahl der Privatmessen. Weil in einer erweiterten Fassung der
Chrodegangregel um 900 festgesetzt wurde, der Priester diirfe nicht die
Gaben mehrerer Messen fiir eine einzige annehmen !, hat die Zunahme der
Oblationen auch die der Privatmessen fast zwangsldaufig mit sich gebracht.
Die wirtschaftliche Expansion Europas, ganz besonders so groBer Stidte
wie Mailand, forderte die Zunahme der Vergabungen an die Kirche. G.
Duby wies darauf hin, da die héchste Stellung des Priestertums etwa
zusammenfiel mit der Zeit, in der die Wirtschaft die Darbringung groQer
Gaben an die kultischen Mittler zu vermehren erlaubte. Er stellt fest:
«Ohne Zweifel gab es nie in der Geschichte der christlichen Kirche des
Abendlandes mehr und reichlichere Almosen der Laien als in den fiinf
oder sechs Jahrzehnten vor und nach dem Jahre 1000» 2. Die Jahre um
1050/60 waren also die Konjunkturwende, das entscheidende Jahrzehnt
in der Frage, ob das Nachlassen des religiosen Eifers des Klerus3 die
Opferfreudigkeit der Laien gefihrde und den Klerus um seine Glaub-
wiirdigkeit brachte oder nicht.

GroBe Vergabungen ermoéglichten noch 1053 die Errichtung neuer
Kanonikerstellen in Mailand *. Aber nur zwd&lf Kanoniker, die tdglich

1 O. NussBauM, Kloster, Priestermdénch und Privatmesse. Thr Verhiltnis im
Westen von den Anféngen bis zum hohen Mittelalter. (Bonn 1961) S. 169. Er zitiert
hierzu: CHrRODEGANG, Regula 43 (PL 89,1076): «ne privatus sacerdos missarum
peculiarium plura suscipiat onera, sed illa toti sacerdotum coetui relinquat, a quibus
citius et facilius offerentium intentiones possunt compleris.

2 G. Dusy, Guerriers et paysans. VIIe-XIIe siécles, premier essor de 1'économie
européenne (= Bibliothéque des histoires, Paris 1973) S. 187.

3 Dieses Nachlassen kann man im deutschen Reich bei all jenen Klerikern fest-
stellen, die von den neuen lothringischen, burgundischen und réomischen Reform-
malnahmen sich nicht betroffen fithlten, wie es sich im Erlahmen der regula cano-
nica zeigt, vgl. J. StEGwART, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. Mit einem Uberblick iiber die
deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Freiburg/Schw. 1962) S. 162-165,
256-263.

4 Vgl. C. VioLANTE, La pataria 120-122.

72



den Gottesdienst feierten, verpflichteten sich ganz im allgemeinen zu
einem kanonikalen Leben, ohne Erwidhnung des Zolibats !. Die Hiufig-
keit der Messen und geistlichen Offizien nahm also in Mailand noch in
den Jahren vor der Entstehung der Pataria zu, ohne dal3 die Zolibats-
pflicht erneuert wurde 2. Arialds Rede war also ein flammender Pro-
test gegen das Sichgehen-lassen, ferner die strengste und einfachste For-
derung seiner Zeit: dal3 die geschlechtliche Kontinenz von allen gefordert
werde. Alle miiften BuBle tun, um das Unheil abzuwenden, das Gott an-
gedroht habe, nicht nur die Priester, die das Gesetz verletzten. Ganz all-
gemein galt damals die Lust selbst in der Ehe als etwas, was mit Stinde
verbunden sei. Es war eine Errungenschaft der Frithscholastik, wenn
Hugo von St. Victor (1 1141) lehrte, ehelicher Geschlechtsverkehr, der
in rechter Absicht erfolgte, konne ohne Schuld sein 3.

Der Unterschied zwischen der Predigt des kiihler berechnenden An-
selm von Baggio, der juridisch sicher auf der Hohe seiner Zeit stand und
wullte, welche Giiter der Kirche durch die Ehe der Kleriker entfremdet
wurden, und Ariald, war vor allem ein spiritueller. Arialds Groéle liegt
darin, eine geistige Bewegung entfacht zu haben, Inspirator von neuen
Unternehmen geworden zu sein, Laien begeistert zu haben. Es war sicher
nicht zufillig, daBl der Inhaber einer Bank, Nazarius, sich Ariald an-
schlof3 und sein Vermégen zum groBen Teil fiir die gemeinsame Sache
einsetzte. Nicht fiir jedes Abenteuer und auch nicht fiir ein berechnetes
Risiko setzten Leute das aufs Spiel, was die Horer Arialds hingaben.
Ariald wulte offenbar die Heilsfrage lebendiger zu stellen und mit seinem
Anliegen zu verkniipfen als andere Reformer. Er inspirierte einen neuen
Geist. Nur eine neue Spiritualitidt konnte die Gemiiter derart hinrei3en.
Und diese fand sich kaum irgendwo klarer ausgedriickt als in der Vita
des hl. Nikolaus.

10. Arbeit und Enthaltsamkeit als Gesetz der Pataria und der Nikolausvita

Die Vita des hl. Nikolaus stellt gleichsam das Prinzip auf, auch in
duBlerster Not eher die niedrige, nicht standesgemidBe Arbeit zu ver-
richten und dadurch sein Leben zu fristen als die Prostitution einer

1 Eb. S.122.

2 Dazu ebd. S. 12,

3 ZEIMENTZ S. 82. Abaelard (ebd. S. 81) mit seiner philosophischen Argumenta-
tion und der Normannische Anonymus, der den charismatischen Charakter der Ehe
wie der Jungfraulichkeit betont (ebd. S. 38-39), drangen nicht durch.

73



Tochter zu erlauben !. Die Betonung der Laienhandarbeit bei der Pataria
hat den Vorzug, die Arbeit in den Kampf gegen die Simonie einzuspannen.
Ein praktisches Beispiel gab der hl. Theobald (Thibaud) von Provins
(1017-1066), der mit seinem Freund in Pettingen (Luxemburg) den
Lebensunterhalt als Maurer und Bauernknecht verdiente und spiter
vom Bischof von Vicenza zum Priester geweiht wurde 2.

Wie verachtet die Arbeit eines Bauernknechtes noch nach dem Tod
des hl. Petrus Damiani war, zeigt die Episode, die Johannes von Lodi
erzihlt: Das Kind Petrus Damiani wurde einem erwachsenen Bruder
itberlassen, der es hart behandelte wie einen Knecht. Die Frau des Bru-
ders war fiir den Kleinen wie eine Stiefmutter. Er erhielt nur die Nahrung
von Sklaven. «Er ging bariul}, in schlechten Kleidern. Er erhielt oft
IFaustschlige und FuBtritte. SchlieBlich, als er etwas groBer geworden
war, wurde er, obwohl bereits einer so groBen Belastungsprobe aus-
gesetzt, zum Schweinehiiten geschickt. Dabei war er ohne Unterschied
den gleichen Lebensbedingungen wie die Horigen unterworfen» 3. Der
Hohepunkt schlechter Behandlung fiir den Sohn eines Adeligen ist hier
der Befehl zum Schweinehiiten.

Wie groB3 der Schritt der Asketen des 11. und 12. Jahrhunderts war,
als sie nicht mehr von standesgemdBer Arbeit redeten und absichtlich
die niedersten Dienste verlangten, zeigt das Beispiel des hl. Stephan von
Thiers (von Muret), in dessen Orden von Grammont niemand zur Hand-
arbeit von auBlen eingeladen werden durfte, weil die Giste sonst sagen
wiirden: « Noch nie haben wir Ordensleute so niedere Arbeiten verrichten
sehen» *. Woher bezog Stephan von Thiers die eiserne Konsequenz seines
Tuns, die an Ariald erinnert? Stephan war, noch nicht erwachsen, mit
seinem Vater ausgezogen, um zum hl. Nikolaus von Myra zu pilgern, der
in Bari hoch verehrt wurde. Darauf lernte er, weil er in Italien erkrankte,
die Eremiten von Kalabrien und ihre strenge Lebensweise kennen, also
Leute griechischer Observanz. Weil die Vita zeigt, daB trotz aller Gebete
der junge Stephan nicht gesund wurde, bis der Vater ihn in Italien zu-

1 Vita b. Nic. p. 298 lin. 34-39.

2 E. BROUETTE, Theobald v. Provins, LThK 10,22,

3 JouanNEs V. Lopi, Vita b. Petri Damiani cap.1 (PL 144,116 C): «Pedibus
nudis, vestibus ibat incultus; verberibus vapulabat; pugnorum ac calcium crebris
ictibus subjaccbat. Porro, cum iam grandiusculus sub tam iniquis licet oneribus
fuisset affectus, ad porcos pascendos ejicitur caeterisque mancipiorum conditionibus
indifferenter subjiciturs.

+ STEPHANUS MURETENSIS, Regula cap. 40, ed. Becquet (Corpus Christianorum,
Cont. med. t. 8, Turnholti 1968) p. 87.

74



riicklieB, war das fiir die Zeitgenossen das Zeichen des Willens des
hl. Nikolaus, daBB Stephan diesen Weg beschritt 1. Der Weg zur Jung-
fraulichkeit — nach der Vita blieb er immer jungfriulich 2 — und die du-
Berste Armut mit moéglichst groBer Abhdrtung des Leibes3 war das Lebens-
programm, das der hl. Nikolaus auf alle Gebete hin vermittelt hat. Alle
Arbeiten verrichten ohne Auswahl des Angenehmen war hier eine For-
derung des Evangeliums.

Stephan von Thiers ist zu spit gekommen, um Ariald beeinflussen zu
konnen. Er ist um 1045 geboren. Seine Spiritualitit diirfte aber jener
Arialds am nichsten kommen unter den bedeutenden Asketen des
11. Jahrhunderts. Weil Stephan auf der Pilgerfahrt zum hl. Nikolaus die
geistliche Berufung zur Enthaltsamkeit und Handarbeit fand, ist eine
gemeinsame Quelle fiir Ariald und Stephan das Leben des hl. Nikolaus.

Vielleicht gab es fiir die Menschen des 11. Jahrhunderts auBler den
apokryphen Paulusakten keine lateinische Schrift, in der Keuschheit und
Jungfriulichkeit so hervorgehoben werden wie in der Nikolausvita. Hier
wird aber auch die Heilsfrage mit viel Rigorismus gestellt, so daB heute
diese Schrift wohl niemand rechtfertigen méchte. Gerade darin, daB3 hier
von einem Gesetz geschlechtlicher Enthaltsamkeit geredet wird, die zum
Heil notig ist, stimmt diese Vita mit der Spiritualitdt der dltesten Pata-
rener iiberein. Johannes diaconus von Neapel gibt in der 2. Hilfte des
9. Jahrhunderts eine griechische Schrift «Methodius ad Theodorum» frei
wieder. Er erzihlt von den Eltern des hl. Nikolaus, sie hdtten schon vor
der Zeugung ihres einzigen Sohnes die «continentium lex», «das Gesetz
der Enthaltsamen» zu ihrem Ziel erhoben und mit allen Kriften sich
bemiiht, ein zélibatédres Leben zu fithren. Auch wenn wir heute ein solches
Ideal weder als christlich noch als echt menschlich ansehen kénnen, wenn
Eltern einen Sohn aus reinem PflichtbewuBtsein mit Ablehnung aller
geschlechtlichen Lust zeugen wollen, so miissen wir doch feststellen, daf
die Phantasie des Vitaverfassers hierin das Vollideal sah *.

1 Es heiBt vom Vater Stephans in der Vita Stephani cap. 3 (Corp. Chr. t, 8 p. 106):
«Tristis ergo nimis effectus, orando, elemosynas largiendo omnipotentis medici et
beati Nicholai quaerit auxilium, sed de filii sospitate nullum comperit indicium.
O pietas patris! O providentia supernae dispensationis!»

2 Ebd. S. 105 cap. 1, lin. 9: «Semper virgo permansit».

3 Ebd. Cap. 1 ¢filium (Stephanum)... qui de virginitate et diutissima corporis
afflictione... a Deo erat coronandus». Zum Leben Stephans vgl. CHR. PELLISTRANDI.
La pauvreté dans la régle de Grandmont, in: Etudes sur I'histoire de la pauvreté,
sous la direction de M. Mollat (Paris 1974) p. 229-232.

+ Vita b. Nicolai ep., bei B. Mombritius, Sanctuarium t.2 p. 297 lin. 19-20:

75



Weil Ariald in Rom urspriinglich mit seiner Lehre nicht durchkam
und auf den Kampf gegen Simonie wechseln muBte, kann eigentlich nur
hier der Punkt sein, in dem Ariald selber sich bekehren muBte. Natiir-
lich haben alle Gegner der Patarener ihm solche Lehren angekreidet,
indem sie leib- und geschlechtsfeindliche Héresien in eine Linie stellten
mit der Mailinder Bewegung. Ariald selber und natiirlich auch sein
Schiiler und Biograph haben die Lehrentwicklung der Kirche, d. h. die
Riickwendung zu dem, was sicher im Evangelium steht, aus Gehorsam
vollzogen. Aber fiir den hoheren Klerus durften sie den Zolibat fordern,
ja sie erhielten spdter den Befehl dazu, allerdings zusammen mit dem
Kampf gegen die Simonie.

Man wird einwenden, es habe viele Schriften gegeben, die uns nicht
mehr erhalten sind, die wie die Nikolausvita als Quelle dienen konnten
zur Predigt des Rigorismus. Die Antwort fillt leicht. Es gab viele, vor
allem apokryphe oder nichtlateinische Schriften, aber keine, die fiir
rechtgldubig angesehen wurde und zugleich den Namen der Patarener
mit Patara in Beziehung bringt.

Es gibt {ibrigens einen Beweis, daB die Nikolausnachahmung im Nor-
den den Akzent auf die Enthaltsamkeit legte, ndmlich die anonyme
Schrift: «Buch iiber die verschiedenen Richtungen des Ordenslebens in
der Kirche», in dem aulBer Moénchen, Zénobiten, Eremiten und Inklusen
jene erwihnt werden, «die enthaltsam leben und weder Kanoniker noch
Monche noch Eremiten noch Inklusen, sondern Gottesverehrer oder
Licoisi, d. h. Befolger des Gesetzes genannt werden kénnen». Wo dann
iiber die entsprechenden Frauenkongregationen die Rede ist, heillt es,
zuletzt komme man zu sprechen «auf die Inklusen und die Gottesver-
ehrerinnen, die wir Licoisae, d. h. Gesetzesbefolgerinnen oder gewohnlich
Nicoisae nennen, also die Nachahmerinnen des hl. Nikolaus» 1.

«sed omni studio continentium se lege vincientes caelibem vitam actitare satagebant,
et mirum in modum cum in primaevo iuventutis flore hunc solum filium genuissent,
cunctis se voluptatibus abdicarent.

1 Avonvmus R., Liber de diversis ordinibus et professionibus quae sunt in
Ecclesia, Prologus (PL 213,809 B): « Deinde rursum incipientes ab inclusis et ab his
qui continenter vivunt et nec canonici nec monachi nec eremitae nec inclusi sed
deicolae vel licoisi, idest quasi legis custodes possunt dici, ibidem revertemur ad
mulieres quae eremiticam vitam ducunt... Ad ultimum vero pene ad inclusas et
deicolas, quas licoisas, idest legis custodes, vel nicoisas vulgo vocamus, quasi s. Nico-
laum imitantes, ordinem professionum terminamus». Der Teil, der diese Lebensweise
genauer hitte beschreiben sollen, ist nicht erhalten, wahrscheinlich, weil die Recht-
glaubigkeit bald in Frage gestellt wurde. Die Lehrentwicklung der Kirche wollte
kein absolutes, allgemeines Enthaltsamkeitsgesetz mehr dulden.

76



Die Deutung des Textes bereitet Schwierigkeiten. Bernhard Metz
datierte die Entstehung in die Jahre zwischen 1122 und 1130. Der Autor
ist ein Kanoniker aus der Gegend zwischen Nordfrankreich und dem
Moselland, nicht aus Liittich, wie man oft frither behauptet hat . Er ist
sicher kein Liebhaber der Handarbeit, die nach seiner Ansicht vom
Gebet abhilt und zu weltlichen Sorgen fiihrt 2. Er ist so konservativ, da3
er nie die Pataria hitte verstehen koénnen. Der hl. Nikolaus, den die
Nicoisae nachahmen, ist sicher der hl. Bischof von Myra, weil es damals
nur eine einzige lateinische Nikolausvita gab, in die allerdings einige
Episoden aus dem Leben des hl. Nikolaus von Sion (6. Jh.) eingeflossen
sind 3.

Weil der minnliche Zweig, die Licoisi, klar von den Inklusen unter-
schieden werden, sind weder diese noch der weibliche Zweig zu den
Inklusen zu rechnen. Kanoniker oder Chorfrauen nach der Kanoniker-
regel sind sie auch nicht, iiberhaupt keine Klerikergemeinschaft, weil es
sonst kein genaues weibliches Gegenstiick gibe. Die Licoisi gehéren zu
denen, die geschlechtlich enthaltsam leben und dies ist neben der
Gesetzesbeobachtung die einzige unterscheidende Bestimmung, denn
deicolae «Gottesverehrery sind die Mitglieder aller kirchlichen Stéinde.
Die Nikolausnachahmung wird in nicht sehr logischer Weise nur den
Frauen zugeschrieben, ist also bei den Madnnern sicher auch vorauszu-
setzen. Das Gesetz ist sicher nicht nur das mosaische Gesetz des alten
Bundes, handelt es sich doch um christliche Stidnde. So bleibt nichts an-
deres {ibrig als an das Gesetz der geschlechtlichen Kontinenz zu denken.
Es wird ja nicht an das Zolibatsgesetz von Geistlichen angespielt.

Weil es fiir die Laien kein Zolibatsgesetz gibt, kénnte man an das
Gesetz denken, dall verheiratete Christen nur mit gegenseitiger freier
Zustimmung eine Josephsehe fiithren diirfen. Filastrius, Bischof von
Brescia (t um 397) redet einmal von den abstinentes, die Manichdismus
predigen und durch Uberredung die Ehen trennen. Es sei etwas anderes,
mit beiderseitiger Ubereinkunft um Gottes willen dies zu tun, etwas an-
deres, dies gegen das Gesetz aufzuschwatzen und gegen den Willen beider
durchzusetzen ¢. Weil im «Liber de diversis» sowohl Mann wie Frau das

1 B. METz, La pauvreté religieuse dans le «Liber de diversis ordinibus», in:
Histoire de la pauvreté, sous la direction de M. Mollat, t. I (Paris 1974) p. 247-254,
bes. 247-8.

2 Ebd. S. 250-252.

3 G. AwnricH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 6, 26, 83, 208, 216 und o¢fters.

4 FiLasTrius. Diversarum hereseon liber cap. 84 n.1-2 (Corp. Christ. 5.9,

77



Gesetz befolgen, ist hier eine gemeinsame Ubereinkunft vorausgesetzt.
Der hl. Nikolaus hat nicht geheiratet. Die Nachahmung muf} sich hier
also auch auf die Eltern des Heiligen erstrecken, die nach der Geburt in
volliger Enthaltsamkeit lebten. DaB im 11. und 12. Jahrhundert Josephs-
ehen existierten, zeigt die damals als wahr geglaubte und noch in der
Kanonisation 1146 angenommene, aber unhistorische Legende von der
ehelichen Enthaltsamkeit Kaiser Heinrichs II. (f 1024) und seiner Gattin
Kunigunde 1. Die Legende wurde geglaubt, weil Josephsehen immer wie-
der vorkamen.

Selbst wenn wir nicht alle Ausdriicke gedeutet haben, ist schon aus
dem Gesagten zu entnehmen, daB3 es sich bei dem Gesetz nur um ein
Gebot der Enthaltsamkeit fiir alle handeln kann. Das entspricht der
Nikolausvita. Licoisi heilt im Zusammenhang mit dem hl. Nikolaus
kaum etwas anderes als Lykiois-isoi «gleich wie die Lykier». Es wire
allerdings die Form Licioisi zu erwarten und der Schriftsteller denkt an
eine falsche Etymologie von lex «Gesetz». Hier kann auch ein lygo-zsos
«der Weidenrute dhnlich» eingewirkt haben, weil die Weide, die keine
Friichte tragt, als Bild der Keuschheit galt 2. Im 11. Jahrhundert wurde
viel iiber den ligischen Eid diskutiert. So konnte Licoisi von Deutschen
als «ledig-weise» d. h. «nach Art der Ledigen» verstanden worden sein.
Fr. L. Ganshof sagt: «/zgius ist dem deutschen ‘ledig’ verwandt, was hier
‘ledig jeder anderen Bindung’ bedeutet» 3.

Der Ausdruck «Gottesverehrer» kommt in der Nikolausvita nicht vor.
Es heil3t dort «Christusverehrer» * und Verehrer der Ewigkeit 5. Deicola
ist nicht eine Verschreibung fiir Nikolaus. Der «Liber de diversis» er-
wihnt die Gottesverehrer immer an erster Stelle, es handelt sich also um

Turnholti 1957) p. 253: «Alii sunt in Gallis et Hispanis et Aquitania veluti absti-
nentes, qui et Gnosticorum et Manicheorum particulam perniciosissimam aeque
secuntur, eandemque non dubitant praedicare, separantes persuasionibus coniugia
hominum et escarum abstinentiam promittentes...; dann p. 254 lin. 10 n. 30: «Aliud
est itaque consensu communi hoc fieri laudis causa maioris consequendae a domino,
et aliud contra legem suadere, contraque amborum facere voluntatem.

! Vgl. R. KLauseR, Heinrich 11, in: LThK 5,179.

2 G. HeiNz-MoHR, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen
Kunst. (Diisseldorf-Ko6ln 1974) S.302. — Eine Ableitung der Silbe /ic- von Pauli-
kianern ist nur moglich, wenn der Name der Paulikianer vom Apostel Paulus abzu-
leiten wire, der nach den Apckryphen in Lykien im Sinne der Gnostiker gepredigt
haben soll. Dann kime Paulikianos von Paulos Lykios.

3 Fr. L. GaNsHOF Was ist Lehnswesen (Darmstadt 1961) S. 109.

+ Vita b. Nicolai; cultor et amator Christi 305, 39—40; christicolae 306, 35 und 37.

5 Ebd. 299,10 «ecce cultor aeternitatis advenit Nicolaus».

78



den wichtigsten Titel. Durch die erste Arialdrede zieht sich als Leitidee,
daB Gottesverehrer den Zoélibat halten, wihrend Goétzendiener in Ver-
blendung und Unzucht untergehen. Weil es aber unter allen Gestalten
der Apokryphen keine vergleichbare gibt, die zum Symbol der Enthalt-
samkeit geworden ist wie Thekla, Tochter der Theoklia, mu3 Deicola
eine schlechte und sprachlich falsche, aber beabsichtigte Latinisierung
von Thekla sein. Die Paulus- und Thekla-Akten, apokryph und im Wider-
spruch zum Evangelium, verherrlichen ganz einseitig die Jungfriulich-
keit. Sie stammen etwa aus dem 3. Jahrhundert. Sie zeigen Paulus, wie
er in Ikonium predigt, bevor er nach Myra in Lykien reiste. Er habe das
Wort von der Enthaltsamkeit und der Auferstehung verkiindet !: «Selig
sind, die ihr Fleisch rein bewahrt haben, denn sie werden ein Tempel
Gottes werden (vgl. 2 Kor 6,16). Selig sind die Enthaltsamen, denn Gott
wird zu ihnen reden ... Selig sind, die Frauen haben, als hitten sie
nicht, denn sie werden Gott beerben (vgl. 1 Kor 7,29; Rém 8,17)». Thekla
wurde von dem Wort so erfaBlt, daf3 sie ihre Verlobung aufléste. Der
betrogene Verlobte organisierte darauf eine Christenverfolgung, bei der
Thekla die wilden Tiere in der Arena besiegt. Die Lehre des Paulus wird
so zusammengefaBt: «Man mul} einen einzigen Gott allein fiirchten und
enthaltsam leben» 2 und von den Hérern so verstanden: «Auf andere
Weise gibt es fiir euch keine Auferstehung, es sei denn, daB ihr rein bleibt
und das Fleisch nicht befleckt, sondern es keusch bewahrt» oder « Wir
sind auferstanden, indem wir den wahren Gott erkannt haben» 3.

Die richtige Gottesverehrung und -erkenntnis gehéren also wie eine
Norm mit der Enthaltsamkeit zusammen. Wenn dann Thekla {iberall
in der Arena siegt, zeigt sich das Marchenhafte der Erzdhlung. Selbst-
verstdndlich ist hier das Evangelium verfilscht. Aber das hinderte nicht
die weite Verbreitung der Thekla-Akten und der Thekla-Verehrung. Auch
in Mailand bestand zu ihrer Ehre eine Kirche. Damit schlieBt sich der
Ring der Zeugnisse. Weil Paulus in Ikonium so gepredigt haben soll,
nicht in Patara, kann der Patarenername nicht von den Thekla-Akten
abgeleitet werden, wohl aber von der entsprechenden Tendenz der Vita
des Nikolaus von Patara. Das Wort deicola versucht, das Hiretische des
Theklaromans zu verdecken.

1 E. HENNECKE — W. SCHNEEMELCHER, Neutestamentliche Apokryphen in deut-
scher Ubersetzung. 4 Aufl. 2. Bd. (Tibingen 1971) S. 227 (Einleitung), S. 243{. (Text).

2 Ebd. S. 244-5,

3 Ebd. S. 245.

79



Es folgt nun zum SchluB die Ubersetzung der beiden wichtigsten
Texte zum Leben des hl. Nikolaus: des griechischen von «Methodius»,
geschrieben in der 1. Hilfte des 9. Jahrhunderts, und der lateinischen
Paraphrase dazu von Johannes diaconus aus Neapel, der in der 2. Hilfte
des 9. Jahrhunderts diese Schrift verfafte. Von allen Viten und Enko-
mien kommen fiir die Pataria nur jene Texte in Betracht, die Patara,
nicht Myra als Heimat des Heiligen angeben, die ferner Nikolaus als Laien
zeigen, der dem Vater der drei Tochter half. Die meisten Viten stellen
Nikolaus bereits als Kleriker oder Ménch in diese Situation. Ferner muB3
das Motiv der Drohung oder des Zornes Gottes vorkommen. Von etwa
sechs Texten ist «Methodius ad Theodorum» der einzige in griechischer
Sprache, der diese Bedingungen crfiillt. Ferner ist die einzige lateinische
Nikolausvita, die es vor dem Jahr 1057 gab, die Wiedergabe des Berich-
tes von Methodius !. Es gibt auch viele Gemeinsamkeiten zwischen der
Vita s. Arialdi und der lateinischen Nikolausvita, besonders in der Ver-
wendung von Bibelzitaten 2. Es folgt nun die Ubersetzung von aus-
gewihlten Teilen der griechischen und lateinischen Nikolausvita.

Methodius ad T heodorum Vita beati Nicolai episcopi

(1. Halfte 9. Jh.) Edition: G. AN-
RICH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S.546—
563 (abgekiirzt: Meth.) (Zeilenzdh-
lung im Text) S. 547 Kap. 3 lin. 16ft.

[16] Dieser (Nikolaos) stammte aus
der Stadt Patara (wortlich: Stadt
der Patarer), einer der ansehnlichen
Stdadte der Provinz Lykien, [17] die
damals zahlreiche Einwohner zdhlte,
jetzt aber [18] nur noch als Dorf gilt,

(2. Halfte 9. Jh.). Edition: B. Mom-
BRITIUS, Sanctuarium seu vitae sanc-
torum, ed. momnachis Solesmensibus
t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 (abgek.
Mombr.) p. 296 lin. 34 ff.

[34] Nikolaus entstammte also ei-
nem berithmten (hochadeligen) Ge-
schlecht (vgl. 297,16; Meth 549,4-5).
Woher stammte es? Aus der Stadt
Patara. Diese, eine der [35] bedeu-
tendsten Stddte der Provinz Lykien,

1 Vgl. G. AnricH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 83 ff., 277 ff.

2 Nur zwei Bibelstellen sind in der Vita s. Arialdi und in der Vita b. Nicolai
gleich, namlich Mt. 5,16: Vita s. Arialdi p. 1052, 13; Vita b. Nic. p. 298,12, und
2 Kor. 6, 17 in Vita s. Arialdi p. 1057, 21-22; Vita b. Nic. p. 298, 33—4. Andreas
zitiert aber mit Vorliebe die Nachbarverse der Nikolausvita, so Vita s. Arialdi
p. 1052,12, wo Mt. 5,14 benachbart Mt. 5,15 der Vita b. Nic. p. 298, 42-3. Ebenso
den Ausspruch Jesu vom siien Joch: Vita s. Arialdi: Mt. 11,29 p. 1052,32, aber
Mt. 11,30 bei Vita b. Nic. p. 299,22. Gemeinsam ist auch das Motiv, je groBer die
Stadt, umso mehr Laster: Vita s. Arialdi p. 1051,26: «Mediolanum, ubi haec ini-
quitas tanto erat copiosior, quanto urbibus ceteris ipsa est populosior». Vgl. Vita
b. Nic. p. 296,35-36: Patara urbs «tantum quendam fame rutilabat, quantum et
populoso frequentabatur accessu».

80



Methodius

nicht mehr als Stadt. (Quelle: ¢kaum
mehr ein Dorf», vgl. Vita per Michae-
lem, 3. Kap.; Anrich 1,114,21 bis
115,1.)

[19] Ein solcher Niedergang und
eine solche Abwanderung aus einer
Stadt kommt noch in vielen anderen
[20] Fallen gottlicher Strafgerichte
vor. (vgl. Meth 547,34; Mombr 296,
52). Wenn wir aber mit der [21] hei-
ligen Schrift vertraut sind und dort
Auskunft suchen, koénnen wir er-
sehen, wie fiir die [22] Siinden der
Bewohner die Stidte geziichtigt wer-
den. (Die 5 Stddte am Toten Meer,
um Sodoma und Gomorra, vgl.
Meth 548,9; Mombr 296,36; Weish.
10,6; Jud 7; Gen 19; 2 Petr 2,6-8).

Obwohl die dortige Gegend [23]
eben ist, dem Blick also offen zu-
ganglich bleibt, sieht der Ort aus
[24] wie ein zerrissenes Hemd, aus
dem tagsiiber schwefelhaltige Damp-
fe [25] aufsteigen, nachts aber feuer-
rote Rauchschwaden wie aus dem
[26] Kamin einer Schmiedeesse sicht-
bar nach oben geworfen werden.
Wenn jemand [27] die Hand hinhilt,
bekommt er die Feuerglut zwar zu
spiiren, aber sie verzehrt nicht [28]
das Fleisch, wie das bei einem ge-
wohnlichen Feuer der Fall ist. So ist
dies [29] ein Bild des ewigen Feuers
und gibt eine teilweise dhnliche Vor-
ahnung [30] von der entsprechenden
Wabhrheit. (vgl. Methodius v. Olym-
pos, De resurrectione; PG 18,285D-
288B; vgl. Mombr 297,8.12-13).

Als die Tage der Jugend vergan-

6

Mombritius

hatte einen iiblen Ruf, der so be-
schimend war wie [36] der Zustrom
von Leuten, die den Ort besuchten.
(vgl. Meth 547,22). Jetzt haben es
die Siinden zustandegebracht, da@3
nur eine heruntergekommene [37]
Siedlung eines kleinen Weilers iibrig-
bleibt, wo man selten einen Bewoh-
ner antrifft. Weil sich Gelegenheit
bietet, iiber Patara zu reden, auch
wenn wir [38] am Anfang vom The-
ma abweichen, und weil es doch fiir
viele von Nutzen sein wird, [39] wol-
len wir dafiir sorgen, den Nachkom-
men etwas zu iiberliefern, was als
groBes Wunder miindlich von Gene-
ration zu Generation bis auf uns ge-
kommen ist.

[40] Es gibt ndmlich bei derselben
Stadt (Patara) einen [41] Landstrich,
wo der ganze Boden sehr hiufig
iiberspiilt wird von einem Flammen-
meer. Die Erde ist also aufgerissen
[42] wie ein altes Kleid. Aus olgefiill-
ten Rinnen sendet das Becken am
Tag den schrecklichsten [43] Rauch
aus, in der Nacht speit es Feuer-
flammen aus wie ein Eisenschmelz-
ofen. [44] Es wird berichtet, welcher
Natur das Erdfeuer ist. Wenn je-
mand zum Versuch die eigene Hand
hinhilt, [45] fiihlt er die Hitze, aber
die Hand wird nicht versengt. O
wunderbare  Zuriickhaltung des
Herrn, o erstaunliche Milde. [46]
Wer von uns wiirde nicht, wenn er
allmédchtig wédre, so daB ihm nie-
mand zu sagen wagte: « Warum tust
du das?», sogleich die Frevler [47]
niederstrecken oder beim Verbre-
chen umkommen lassen? Aber der
Herr behandelt sie bald mit viter-
licher Milde, bald droht er mit der
Donnerstimme [48] des Gebieters. Er

81



Methodius

gen waren, brachten die 4alteren
Leute, [31] besonders der Vater, dem
Knaben bei, wie wahr ein unge-
schriebenes, [32] aber bis auf uns
iiberkommenes Wort sei, daB3 wegen
der Ausschweifung und [33] Unzucht
der dortigen Bewohner [34] der g6tt-
liche Gerichtsspruch (vgl. Meth 547,
20) dieses Land verfluchte zu diesem
schaurigen Anblick, damit dieser
Furcht einfléBe und die Warnung
Bekehrung bringe.

[S. 548 lin. 1] Kap. 4. Auch wenn
sich das Strafgericht verzogerte, sah
der Zeuge doch ein, daB dies zur Ein-
floBung der Gottesfurcht [2] gesagt
wurde, damit wir uns erinnern und
aus Furcht vor der Erfiillung der
Drohung fliehen (und ihr entgehen),
[3] der Drohung (vgl. Mombr 296,47),
die lautet: ¢«Mein Geist soll nicht
mehr [4] in diesen Menschen verblei-
ben, weil sie Fleisch sind» (Gen 6,3a).
Gleich darauf wurde als Strafe [5]
die Kiirze der Lebenstage geboten,
denn die Schrift fithrt weiter aus:
«Ihre Lebenszeit [6] soll 120 Jahre
betragen» (Gen 6,3b), und wiederum:
«Die laute Klage iiber Sodoma und
[7] Gomorra ist zu mir hinaufgedrun-
gen» (vgl. Gen 18,20; Jon 1,2; vgl.
Mombr 297,1). « Darum will ich hin-
abgehen (Gen 18,21) und sehen, ob
sie handeln, wie die Klage [8] iiber
sie lautet oder nicht, damit ich es

82

Mombritius

zeigt auch oft seinen Zorn mit klaren
Zeichen, um die Menschen endlich
zur [49] Reue iiber ihre Freveltaten
zu bringen, damit sie nichtim gerech-
ten Gericht die wiirdige Vergeltung
gewdrtigen miissen. So hat Gott
einst, als Gottersbhne mit [50] Men-
schentochtern gegen seinen Willen
verkehrten, Noe befohlen, die Arche
zu bauen (Gen 6,2-4, 14-16. Jud 7).
[51] Wenigstens durch die furchtbare
Drohung sollten sie so erschrecken,
daB sie von dem unsittlichen Ge-
schlechtsverkehr ablassen wiirden
(vgl. Meth 548,9). Aber weil sie [52]
sich keineswegs enthielten, vernich-
tete sie zur Vergeltung die Sintflut,
in der die ganze Welt zugrunde ging.
[p. 297 lin. 1] Auch das Treiben der
Leute von Gomorra und Sodoma
duldete er mit soviel Langmut (Meth
548,6-7), daB er sich wiirdigte, her-
abzusteigen [2] und zu schauen, ob
sie in der Tat ihre Machenschaften
vollfithrten. Abraham begegnete ihm
und bat in [3] freundschaftlichem
Gespriach, er moge, wenn es zehn
Gerechte gebe, nicht alle vernichten.
Wie wire es denkbar, daB [4] die
Wahrheit Abraham getdauscht hatte?
Aber kein Gerechter war zu finden
auller Lot, der aus ihrer Umgebung
[5] entfernt wurde, worauf Gott die
iibrigen mit (feurigem) Schwefel
priifte und bestrafte, mit Recht, da-
mit diejenigen, welche den Geruch
[6] ihrer Tat in alle Richtungen ver-
breiteten, durch den entsprechenden
Gestank umkdmen. Seht nun auf
die [7] ungliicklichen Bewohner der
vorgenannten Stadt (Patara), die
alle Ausschweifungen durchlebt ha-
ben und allen [8] Verlockungen nach-
gegeben haben; sie haben durch die
Barmherzigkeit Gottes als Beweg-



Methodius

weil». (Gen 18,21). Denn von An-
fang an [9] zog die rasende Fleisches-
lust die Sintflut der ganzen Welt
nach sich und die Verbrennung der
fiinf Stddte (Pentapolis am toten
Meer: Weish 10,6; Jud 2,7; 2 Petr
2,6-7), [10] wie auch jetzt das be-
schriebene von Gott verhidngte Los.
[11] In Heiligkeit wird jeder von uns
sein geschmiicktes Kleid erwerben.

Wir werden nicht [12] zu denen
gehoren, die Gott wie den Wortver-
kiinder Gottes und den Erzgesand-
ten Christi, [13] Paulus, vom Him-
mel her aufruft. Weil wir um einen
Preis erkauft sind, [14] sind wir es
schuldig, Gott in unserem Leib zu
ehren (vgl. 1 Kor 6,20). Er ist ein
Tempel des [15] Heiligen Geistes
(vgl. Mombr 297,33 u. 298,31), den
wir empfangen haben (vgl. 1 Kor 6,
19). Es eriibrigt sich, [16] die Erkli-
rung (des hl. Paulus) in Erinnerung
zu rufen. Ich gehe iiber zur Fort-
setzung der Erzdhlung.

Mombritius

grund der Umkehr eln Warnzeichen
der fiirchterlichen Vergeltung emp-
fangen. [9] Dadurch wurde zu ver-
stehen gegeben: Wenn sie sich ir-
gendwie reuig anklagten, [10] wiir-
den sie niemals mit der fiirchterli-
chen Vernichtung bestraft werden.
Wehe, wehe, du bdse Pest, das ist
dein [11] Lohn, das sind deine Ge-
schenke, daB du jene, die du zu
Bosem iiberredest, schlimm enden
lissest. Es kommt, [12] glaube mir,
es kommt jener Tag, an dem auch
du und dein Urheber, der Teufel,
zum ewigen Feuer verdammt werdet
(vgl. Apok 20,10). [13] Ein Abbild
davon ist das Feuer der vorgenann-
ten Stadt, das erhitzt und doch nicht
[14] durch und durch in Glut auf-
gehen 1aBt. Hoffentlich fillt diese
kurze Abschweifung niemandem la-
stig. Jetzt gehen wir zu dem iiber,
was wir begonnen haben, [15] zum
Leben des heiligen Mannes.

Als die genannte Stadt sich noch
durch viel Hochherzigkeit [16] des
Volkes hervortat, standen seine EI-
tern, die zu den Gruppen der Mich-
tigen [17] gehérten, um so hoher in
Ehren, je hoher das Vaterland (pa-
tria) war, das sie glithend ersehnten
(Wortspiel: Patara - patria). Sie
strebten mehr nach himmlischen als
irdischen [18] Wiirden und Ehren.
Aber, obwohl sehr reich, wollten sie
kein [19] Zeichen einer Ehre und
kein leitendes Regierungsamt anneh-
men, sondern sie bemiihten sich mit
allen Kriften, [20] sich zum Gesetz
der Enthaltsamkeit zu verpflichten
und ein zélibatdres Leben zu fiithren.
Auf wunderbare [21] Weise geschah
es, dal3 sie, als sie in der Bliite des
jugendlichen Alters diesen einzigen
Sohn zeugten, sich von aller [22] Lust

83



Methodius

[17] Kap. 5 Dieser (Nikolaus) ist
also aus dem Dorf der Patarer her-
vorgegangen. Er schrieb sich in den
[18] Himmel ein, die Stadt der Erst-
geborenen (= Engel, vgl. Hebr 12,23;
Meth 305,21; Mombr 550,23). Hier
wurde er geboren, [19] wie ich erzih-
len will. Und es ziemte sich, daf3, wie
Leuchter (vgl. Mt 5,15), die von [20]
unten her die Decke erhellen, {(von
oben ihr Licht empfangen), so der
Dreimalheilige (vgl. Mombr 299,11),
der durch das Geisteswehen hervor-
geht, [21] nicht von Vitern von
unten, sondern von Gott, von oben
her, [22] seinen Ursprung nehmen
sollte (vgl. Joh 1,13; Vita per Michae-
lem cap. 4, Anrich 1,115,13-14 Ge-
burt ohne Lust, wie Licht vom
Licht; vgl. Enkomion Methodii cap.
4, Anrich 1,155 25 aus Gott geboren)
und bei uns als solcher verehrt wiirde.
Aber wir haben uns vorgenommen,
den Verlauf [23] seines weiteren Le-
bens zu schildern ... (Es folgen ne-
bensidchliche Bemerkungen). [p. 549
lin. 3] Dieser (Nikolaus) ist zwar aus
einer einzigen Stadt hervorgegangen,
leitet seinen Ursprung aber wie die
Gottesfiirchtigen von einer mehr-
fachen [4] Vaterschaft her. Er hatte
Adelige zu Vorfahren (Adel: Vita
p. Michaelem cap. 3 p. 115,1; Mombr
296,34) und seine Eltern waren [5]
wohlhabend, von wvoéllig unbeschol-
tener Ehre (vgl. Mombr 297,16-18)
und hoéchstem Ansehen. [6] Schnell
erkannten sie, daf3, wer Pech an-
rithrt, mit der Hand daran kleben
bleibt und daher sich damit [7]
besudelt (Sir13,1; Vita p. Mich.
cap. 3, Anrich 2, 115,4-5). Bei der

84

Mombritius

enthielten. Bei den Gebeten, die sie
oft im Tempel [23] verrichteten, er-
baten sie auch nur diesen einzigen
Nachkommen, der nicht nur den
Reichtum, sondern gemaB ihrem
Flehen auch die Sitten [24] erben
sollte (vgl. Meth 549, 8). Gott sah von
oben die Bitten voraus und lie es
an Erhorung [25] nicht fehlen, son-
dern wiirdigte sich, sozusagen am
Anfang seit seiner Geburt [26] zu
zeigen, was fiir einer der Knabe sein
werde. Als ndmlich die Mutter ihn
noch mit Milch nédhrte, begann er
zweimal [27] in der Woche, am Mitt-
woch und am Freitag, nur einmal die
Muttermilch zu trinken (vgl. Meth
549,24) und damit war er jeweils [38]
den ganzen Tag zufrieden. Wer von
den Sterblichen méchte es je wagen,
unendlicher Gott, [29] solche Dinge
oder die Worte deiner Allmacht in
Zweifel zu ziehen? Wer erzittert
nicht, o Gott, beim Anblick Deiner
GroBziigigkeit. [30] Du rufst, was
nicht ist, wie das, was ist. Seht den
Vorauskiinder des neuen Zacharias,
[31] seht, da ist der Sohn einer zwei-
ten Elisabeth (vgl. Meth 549,12-14.
29). Jener (Johannes d. T.) ist in
frithester Kindheit, ja sogar im Mut-
terleib [32] vom Heiligen Geist er-
fiillt worden (Lk 1,15), dieser, noch
vom Wickelband umschniirt, hat
sich auferlegt, was er konnte, um
einen [33] Tempel des gleichen
HI. Geistes zu bauen (vgl. Meth 548,
15; Mombr 598,31). Jener stammte
von einer greisen Mutter und zeigte
mit dem Finger auf Christus, um
ihn bekannt zu machen, dieser, von
[34] einer jugendlichen Mutter, folgte
Christus von Kindheit an. Es kommt
fiir uns allerdings nicht in Frage,
diesen Heiligen, obwohl er bei Gott



Methodius

ersten sich bietenden Gelegenheit
nach der Entbindung leisteten sie
BuBe und [8] Genugtuung fiir die
Geburt dieses beriihmten Sohnes.
Sie begniigten sich mit diesem ersten
und einzigen Kind. (vgl. Meth 549,
16; Mombr 297,23) [9] Das Maéann-
liche, das unter den Erstgeborenen
als Einziges den Mutterleib &6ffnete,
[10] so auch Jesus, unser Gott, der
als Wort zu uns kam und Erstgebo-
rener war, [11] wurde dem Herrn
geheiligt (Lk 2,23), womit man fiir
den Gezeugten Dank sagte. Der Neu-
geborene versiegelte fiir kiinftige Zeit
die Offnung des MutterschoBes durch
Unfruchtbarkeit, [12] um dem Vor-
laufer (Johannes) &dhnlich zu sein,
damit man erkenne, daB er die
gleiche Reinheit wie dieser [13] ange-
nommen hatte. Im Kind begegnen
die gleichen Ziige wie im Gegen-

stiick. [14] Wie jener (Joh.), als er
zu spidt gezeugt wurde, die natiir-
liche Unfruchtbarkeit der Mutter
aufhob, [15] so hat Nikolaus durch
seine Geburt sehr frith der Mutter
die Jungfraulichkeit auferlegt, denn
beide [16] Ehepaare begniigten sich,
hierin Vorbild fiir andere Eltern, mit
einer einzigen Geburt, die aber sehr
gliicklich verlief, [17] und sie wiinsch-
ten nicht viele Kinder, sondern eine
ausgezeichnete Erziehung, was fir
die Viter und fiir die Welt [18] auch
das Vorteilhafteste war. [19] Kap.7.
Als er so geboren war und Gott dar-
gebracht worden war, wies der Siug-
ling rasch Gnadengaben auf, die fiir
[20] sein Alter auBergewthnlich wa-
ren. Denn der [21] neugeborene
Saugling, der doch noch gar nicht

Mombritius

von [35] unaussprechlichem Ver-
dienst ist, dem seligen Johannes
gleichzustellen, weil [36] der Herr
sagt: «Unter den vom Weibe Gebo-
renen ist kein GroBerer aufgestan-
den als Johannes der Taufer». (Mt
11,11). Aber als [37] gebrechliche
Menschen loben wir, soweit wir es
vermdgen, und mit den Worten, die
uns zur Verfiigung stehen, die Wun-
dertaten Gottes. [38] Wer findet das
leicht zu glauben, wenn er hort, der
Kleine habe nur einmal und nicht
mehr Muttermilch getrunken? [39]
Wer staunt nicht und ist nicht wie
ratlos, wenn er so etwas hoért? Aber
wenn wir den Herrn im [40] Evan-
gelilum sagen horen: «Mein Vater
wirkt jetzt und auch ich wirke»
(Joh 5,17), vergeht [41] alle Un-
gliubigkeit, und die Absicht, es zu
bestreiten, entfdilt. In den Kinder-
jahren, die er wie der Patriarch [42]
Jakob einfach zuhause verbrachte,
begann er, seinen guten Charakter
zu zeigen. Er hat also nicht [43] den
Weg der Welt gewdhlt, wie es ge-
wohnlich geschieht im Alter der Aus-
gelassenheit (Meth 550,5), sondern
jetzt schloB er sich den Spuren der
Eltern an, [44] jetzt nutzte er allein
die Schwelle der Kirche ab (Meth
550,4). Und was dort in der Liturgie
allen zuginglich aus der Schrift [45]
zu horen war, befolgte er. Er behielt
es nicht in seinem Innern, um es zu
verdringen. Als aber seine beiden
[46] Eltern gestorben waren (Meth
550,9-10), lenkte er seine Aufmerk-
samkeit o6fters auf jenes Wort des
Evangeliums: « Wenn [47] einer nicht
auf alles verzichtet, was er besitzt,
kann er nicht mein Jiinger sein»
(Lk 14,33). Und als [48] er sich daran
machte, auszufiihren, was er aus

85



Methodius

(22] iiberlegen konnte, erkannte
schon Zahl und Ma@, indem er gewis-
se Tage dem [23] Herrn vorbehielt,
daBl er am Mittwoch und Freitag
ganz regelmifBig [24] kein zweites
Mal Milch zu sich nahm, wie das in
diesem Alter selbst bei friih [25] Ent-
wohnten normal wire, sondern im-
mer [26] nur einmal. Frith hat er
sich also beflissen, eine Erndhrungs-
regel [27] genau einzuhalten, damit
sich in der Tat das Wort Davids an
ihm erfiillte: «Der Gerechte bliiht
wie die Palme» (Ps 91 [92], 13), [29]
oder er ist jedenfalls wie jener (Jo-
hannes der Tdufer) der erste auf der
ganzen Erde, der zeigte, daB er sich
in [30] nichts wie die andern Ge-
schopfe verhielt, sondern von Kind-
heit an die [31] vollkommene Regel-
maBigkeit befolgte, in allem, wie es
sich gehorte und stets sich [32] selber
treu. [p. 550, lin. 1]

Kap. 8. Nikolaus folgte eifrig der
Sitte und der Lebensweise der Viter
und [2] legte keinen iibertriebenen
Wert auf Rechtsgelehrsamkeit und
Vielwisserei. [3] Nur mit der fiir die
Natur und zum Leben notwendig
gebotenen Nahrung und Kleidung

86

Mowbritius

Gottesfurcht vorhatte, begann die
jugendliche Furcht [49] vor einem
eiskalten WindstoB3, der ihn entmu-
tigen konnte, seinen Geist anzutrei-
ben, in die Tat umzusetzen, was er
fiir Christus zu tun plante. [50] Da-
her enthiillte er vor dem wahrhaf-
tigen Gott seine ganze Sehnsucht
und [51] bat, jener, der alles weil,
mochte ihm im Geiste den Weg wei-
sen, wie er iiber sein so grofles Ver-
mogen [52] auf eine Art verfiigen kon-
ne, daB er vor Gottes Angesicht gefal-
le (Meth 550,11-14.30), ohne mensch-
liches Lob zu ernten (Mombr 298,9).
(Epidsode von den drei Toéchtern)
Als er dariiber nachdachte, [53] ge-
schah es, daB3 ein Mann des gleichen
Quartiers, der frither einmal sehr
begiitert gewesen war, in solches
Elend geriet, daB er [54] nicht ein-
mal mehr iiber das Lebensnotwen-
dige verfiigte. Aber es kam noch
schlimmer. In dieser duBlersten Not
beschlo der Mann, die drei jung-
fraulichen Tochter, die er [55] hatte
und die zu heiraten selbst die nicht-
adeligen Médnner verschmahten, dem
Dirnengewerbe zu iiberlassen, [56]
um, wenn auch ungliicklich, doch
wenigstens durch ihr ehrloses Ge-
schaft das Leben fristen zu koénnen.
Wehe, was fiir eine Schande! Gleich
erfiillte das Geriicht [57] von dem
groBen Ubel die Stadt. Schneller
hitte es nicht die Runde machen
koénnen. Es gab [58] reichlich AnlaB
zum Reden. Als der heilige Nikolaus
das vernahm, erfaBte ihn [p. 298,
lin. 1] Mitleid mit dem armseligen
Mann. Jungfrauen der Unzucht preis-
zugeben war ihm ein Greuel. Er war
fest entschlossen, aus seinem reichen
Vermogen (2] ihre Not zu lindern,
um zu verhindern, daB Madchen aus



Methodius

[4] wuchs er auf. Von den Hofen
Gottes, das hei3t von der Kirche,
blieb er [5] untrennbar (Mombr297,
44). Die Verlockungen der Alters-
genossen mit ihrer Zuchtlosigkeit
(Mombr 297,43) und das Verlangen
nach Frauen (wortlich: die weibli-
chen Leidenschaften), all das wies
er ab (vgl. weibl. Leidenschaft: Vita
p- Mich. cap. 8 p. 117,6). (6] In hei-
liger und reiner Absicht wihlte er
die Klugheit, [7] er verkniipfte sein
Leben mit ihr. Er bekiimmerte sich
sehr umsichtig darum, daB das Volk,
(8] das von Ungliick betroffen war,
nicht den Weg der Einsicht ver-
fehlte und den letzten Rest von Mut
[9] sinken lasse. Als er in dieser
Geisteshaltung heranwuchs, verlor
[10] er beide leiblichen Eltern (Mombr
297,45-46), womit er unter Fiithrung
der Vorsehung umso echter wie ein
Sohn Gott [11] ndher kam. Wenn er
sich um das Vermogen kiimmerte
und im Reichtum einen Vorteil sah,
hatte er dennoch keine [12] Freude
an der Fiille der Dinge, sondern er
seufzte und bat Gott [13] um seine
gniddige Herablassung, daB er ihm
vor allem die beste Anweisung und
Einsicht gebe zur Verwaltung der
Giiter, [14] die Einsicht, wie er den
Reichtum einsetzen sollte zum Be-
sten des Gebers. [15] Er suchte, ihn
als Losegeld fiir jene zu verwenden,
die in Ungliick gefallen waren, oder
als Fiirsorgegeld, das auf keine Hin-
dernisse stoBen sollte, [16] auch nicht
bei der besseren Volksschicht. [17]

Kap.9 (Erzdhlung von den drei
Toéchtern) Wihrend er dariiber nach-
dachte und bis zur Erschépfung im
Geheimen um die Armen [18] und
Bediirftigen bekiimmert war, gab es

Mombritius

adeligem Stamm (Meth 550, 21) vom
iiblen Ruf des Bordells [3] besudelt
wiirden. Aber weil er bei seinen Ta-
ten keinen Zuschauer haben wollte
auBer Christus, [4] begann er die
Zeitumstinde auszukundschaften,
um sein Vorhaben so zu bewerkstel-
ligen, daf3 er selbst jenen verborgen
blieb, denen er [5] Wohltaten spen-
dete (Meth 550,32; 551,29). Als er
sich mit solchen Planen beschiftigte,
sagte er: Wohlan, Diener Gottes,
beseitige die Armut des Vaters, [6]
befreie die Tochter von der Gefahr,
zu Dirnen zu werden. Bebaue den
Boden deines Geistes mit dem hei-
ligen Pflug soweit, daB gleich der
doppelte [7] Ertrag hervorsprief3t,
einerseits zur Stillung des Hungers
des Vaters und andererseits zum Los-
kauf der [8] jungfrauen von der Un-
zucht. Verbirg nicht die Friichte, die
Christus wachsen 143t aus einem Bo-
den ohne Unkraut. [9] Offne deine
Schatztruhe, aus der der Vorrat an
Hilfsbereitschaft hervorgeht. Fiirch-
te nicht den Zunder der Schmeiche-
lei und Gefallsucht (Meth 550,30;
Mombr 297,52) [10] denn die Flamme
der Leidenschaften verbrennt nicht
die Reichtiimer, die Christus gut-
hei3t. Nichts zu fiirchten hat [11]
vor dem ewigen Feuer jene Erbau-
ung, bei der der hochste Baumeister
baut. Hoére auf zu zaudern. [12] Voll-
bringe das gute Werk, damit die
Menschen etwas sehen, ja zu spiiren
bekommen und deinen Vater preisen,
[13] der im Himmel ist (Mt 5,16). Als
er eine giinstige Nachtstunde gefun-
den hatte, nahm er nicht wenig Gold,
[14] barg es in einem Tuch, das er
zusammenband, und er machte sich
auf den Weg zum Haus des Mannes.
Dort schaute er durch das Fenster

87



Methodius

einen Nachbarn aus ehrbarem Ge-
schlecht, der frither zu den Reichen
gezahlt hatte [19] und wie ein
zweiter Job von Satan fiir sich bean-
sprucht wurde und in duBerste [20]
Not geraten war. Dieser hatte auch
drei wohlgestaltete Tochter, wvon
denen bekannt war, daBl [21] sie
aus guter Familie stammten. Er
hitte sich soweit treiben lassen, die
Tochter der Prostitution [22] preis-
zugeben und er hitte gerade den Ent-
schlufl gefaB3t, wenn er nicht von
dem [23] aus Gott geborenen (Meth
548,18-20) und unverdient geschenk-
ten guten Boten Nikolaus gehindert
worden ware. Weil [24] gutgestellte
Personen es nicht iiber sich brach-
ten, angesichts der Armut der Fa-
milie eine der Toéchter nach Brauch
und Herkommen zu heiraten, [25]
ein Armer es aber gar nicht gewagt
hitte, um sie zu freien, beschlo3 der
Mann unter dem Zwang der duBer-
sten Not, [26] um zu liberleben, diese
Tochter dem Gewerbe der ehrlosen
Unzucht [27] preiszugeben. [28]

Kap. 10. Als der seligste Nikolaus
dies erfuhr, wurde er von groBem
Mitleid [29] zu den Tochtern erfiillt
und betriibt wegen des iiblen Planes
ihres Vaters. [30] Er fiirchtete zu-
gleich beim Wohltatenspenden die
Wurfschaufel (vgl. Lk 3,17; Jer15,7
likmeterion = liknon, niklon, Anspie-
lung an Namen Nikolaus) des Ge-
richts, das ihn der Gefallsucht zeihen
kénnte (vgl. Mombr 297,52 u. 298, 9).
Er [31] sann darauf, sich der Mad-
chen zu erbarmen. Er betete zu
Gott und fand [32] ein Mittel, unbe-
merkt die Gabe des Mitleids fiir die
Notleidenden an Ort und Stelle zu
bringen. [33] Er nahm, als alles in

88

Mombritius

in alle Richtungen [15] und warf die
hiibsche Summe heimlich hinein.
Ebenso unbemerkt schlich er weg.
Das ist eine neue Strophe des Liedes
von Jakob. [16] Jener ersann sich
eine List, um den von Laban geschul-
deten Lohn nicht zu verlieren (Gen
30,29-34), dieser aber, um der [17]
himmlischen Vorteile nicht beraubt
zu werden. Jener stellte entrindete
Stibe in die Trinkrinnen, um [18]
gesprenkeltes und geflecktes Vieh zu
gewinnen (Gen 30,37-38), dieser warf,
um die Geniisse von Elysium er-
langen zu koénnen, durch eine [19]
Luke eines Hauses gebiindeltes
Gold. Dieser ist, guter Meister Jesus,
dein nicht tauber [20] Horer. Er hat
deinen Befehlen gehorcht. Ja, zwei
Gebote hat er erfiillt: eines bettel-
armen Menschen hat [21] er sich er-
barmt und er hat das Werk der
rechten Hand so verrichtet, daB die
Linke nichts davon wuBte (vgl. Mt6,
3). Als der Mann in der [22] Morgen-
frithe aufstand und jenes Gold fand,
erstarrte er zuerst vor Staunen. Wel-
che [23] Freude ihn dann aber iiber-
kam und wie tiefen Dank er Gott
abstattete, kann man nach Wunsch
an seinen reichen [24] Trdnen ab-
lesen, die er aus iiberwiltigender
Freude vergof3. Dennoch sollten wir
einen Augenblick [25] diesen Mann
fragen, wie es zu diesem unerwarte-
ten Ausbruch der Freude kam. Ich
frage dich, sage mir also, o Mann,
warum [26] frohlockst du vor lauter
Freude? Bisher hast du ein diisteres
Gesicht gezeigt, jetzt sehe ich dich
[27] heiter. Er antwortet: Mit Recht
siehst du an mir die Freude, denn
der mildreiche Herr hat, ich weil
nicht durch wen, [28] meinem Leben
mit Hilfsmitteln beigestanden, deren



Methodius

tiefem Schlafe lag, einen Sack mit
geniigend Gold und warf ihn blitz-
schnell [34] bei den Bediirftigen hin-
ein. O Wunder, er verwirklichte den
eigentlichen Auftrag, der im alten
Gebot [35] liegt: «Liebe deinen Nach-
sten wie dich selbst» (vgl. Lev 19,18;
Mt 22,39). [p. 551, lin. 1] DasHerren-
wort und das Neue Testament gibt
davon einen vollkommenen Wider-
hall: «Wenn du [2] Almosen gibst,
soll deine Linke nicht wissen, was
deine Rechte tut» (Mt 6,3; Mombr
298,21). [3] Und ferner, wie es
(Mt 6,6) befohlen wird, betete der
gliickselige Mann in der geheimen
[4] Kammer seiner Seele hiufig, Gott
zeigte er das geheimste [5] Geschenk.
Und wie er das menschenfreundliche
Werk vom Lichte Gottes her emp-
fangen hatte (Mombr 298,41), [6] so
erhob er fiir den Nachbarn aus dem
lichtwerfenden Fenster den Licht-
glanz der Hilfe und die Hand der
Rettung. [7] Als der Mann, den die
Not quaélte, aus dem Schlafe er-
wachte, machte er den Fund [8] und
weinte aufs hochste betroffen, zu
Tranen geriihrt vor Freude. [9] Das
Folgende moge der Leser beachten.
Sooft er sich vor dem [10] menschen-
freundlichen Gott niederwarf, fiihlte
er sich gedrdngt, ihm zu danken. [11]

Kap. 11. Daher sollen wir die Reden-
den und die Horenden, bedenken,
wie wohlgefillig Gott die tatige
Barmherzigkeit ist, [12] wie sehr
Gott diese Tugend liebt und sie uns
niitzlich ist. Gottes Tat [13] ist die
groBe Offenbarung des Erbarmens,
weil er aus Mitleid und Giite alles
Nichtseiende ins [14] Sein iiberfiihrt
hat. Gottes Tat war es, die von An-
fang an in Siinde Gefallenen [15] auf-

Mowmbritius

ich nur entbehren kénnte bei der
Ausfiihrung eines schiandlichen Plans,
zu dem ich ungewollt Zuflucht ge-
nommen habe. [29] Wem schreibst
du denn die geleistete Wohltat zu?
Etwa deinem Glauben? Das fehlte
noch. Du [30] verwegene Mannes-
zunge! Vor kurzer Zeit hast du noch
einen solchen Mangel an Glauben
und Hoftnung bewiesen, dall du in
der Versuchung [31] Gott nicht mehr
danktest, sondern den EntschluB3
faltest, einen Tempel des HI. Geistes
zur Buhldirne (prostibulum) zu er-
niedrigen (vgl. Meth 548,15; Mombr
297,33 u. 298,41). Und [32] jetzt
gibst du vor, der Erhoérung wiirdig
zu sein? Du wirst fragen: Warum
redest du vom Tempel des HI. Gei-
stes? Warum wohl? [33] Hoére, das
Gefall der Auserwidhlung (Paulus)
wird dies genau erkldren. Er sagt:
Jeder, der keusch lebt, ist ein Tem-
pel [34] Gottes und ein Sitz des
HI. Geistes (vgl. 1 Kor 3,16; 6,18-
19; 2 Kor 6,16-17; kein wortliches
Zitat). Wenn dem so ist, ja, weil es
so ist, warum hast du deine Tochter
[35] fiir die Prostitution bestimmt?
Du antwortest: Das geschah unter
dem Druck der Notlage. Und warum
hast du da nicht [36] mit eigenen
Hinden gearbeitet wie die Apostel
es taten, nicht nur fiir sich, sondern
um auch etwas zu haben [37] zur
Verteilung an die Notleidenden. Sie
haben bestitigt, gearbeitet zu haben.
Da sagt er: Mein adeliger Stand (vgl.
Meth 550,24; Mombr 297,55) lieB
[38] nicht zu, daB ich Handarbeit
leiste. Ungliickseliger, wenn du dich
dariiber erhaben diinkst! Warum
willst du denn lieber, daB3 die Téch-
ter, die aus dir [39] gezeugt sind,
durch salbungsvoll vollzogene Kupp-

89



Methodius

zurichten und sie durch die Viter
und Propheten erziehen zu lassen.
Das Ziel war, dall [16] der Mensch
sich nicht mehr von Gott abwenden
sollte, wobei Gott sich nicht dndert,
auBer wenn [17] der Mensch siindigt.
Wir sind es, die einer freundlichen
Hilfe notwendig bediirfen, [18] um
alles zu tun zur Verherrlichung un-
seres Schopfers und Gestalters, [19]
damit unter uns sein Name geheiligt
werde, wenn sein Almosen fiir [20]
alle und die Mildtédtigkeit, die sich
darin bezeugt, wirksam wird. [21]

Kap. 12. Der mit dem Ol der Furcht
vor Ehre und Ruhm gesalbte [22]
Gottesnachahmer Nikolaus erbarmte
sich in seinem Herzen. Mit Freude
und Geschick dachte er seinen Plan
aus, [23] fiir beides erhob er sich,
Gott zu danken. Der Familienvater
erholte sich vom fritheren [24] Leicht-
sinn und von der Geldnot. Er schitz-
te das himmlische Geschenk als eine
fiir die eine Tochter geniigende [25]
Brautgabe ein und nahm es daher
an, bereitete nun das [26] Braut-
gemach und verheiratete diese in
gesetzlicher Weise. Noch war er im
Ungewissen iiber das seltsame Wal-
ten [27] Gottes und den unverhofften
Nothelfer. Er wiinschte, auch wenn
er [28] noch nicht wulte, auf welche
Weise, von Gott zu erfahren, wer
dieser iiberaus giitige Bote [29] sei.

Kap. 13. Dieser liebte es nicht, ge-
ehrt und gesehen zu werden und
versteckte sich auf [30] das Behut-
samste. Er wartete noch einige Tage,
dann tat er wieder ungesehen in der
Nacht [31] das Gleiche und er warf
einen zweiten Sack Gold zur selben
Fensteréffnung [32] hinein als ge-

90

Mowmbritius

lerdienste ihren Adel verlieren? Ler-
ne also, du Elender, [40] nicht dei-
nem Glauben die Erhérung zuzu-
schreiben. Dein Tun hitte das Ur-
teil des Apostels verdient: « Wer den
Tempel Gottes [41] entweiht, den
wird Gott vernichten» (1 Kor 3,17).
Schreibe die Wohltat vor allem Got-
tes Milde zu, weil er es nicht dul-
dete, daB3 das Licht seines Dieners
lange [42] unter dem Scheffel zuge-
deckt bleibe, um nicht das Licht in
der Finsternis zu verbergen, sondern
um es auf [43] den Leuchter zu stel-
len, damit es allen leuchte, die im
Hause des Herrn sind (Mt 5,15). Al-
so, rufe mindestens deine [44] Toch-
ter zurlick. Spiele den Brautfiihrer
einer richtigen Ehe, {ibergib sie nicht
dem KXuppler ungerechter Verbin-
dungen. Ubergib Eheminnern die
Tochter, [45] die du Unziichtigen
preisgeben wolltest. Sie sollen sich
einer gerechten Ehe erfreuen, nicht
entehrt werden durch ein [46] un-
sittliches Konkubinat. Schon bereit
ist einer, der dir die Mitgift schenkt,
um alle zu einem [47] dauerhaften
Ehebiindnis zu verpflichten. Als da-
her in iiblicher Weise die erstgebo-
rene Tochter Hochzeit gefeiert hatte,
begann [48] der Mann eifrig nachzu-
forschen, wer es sein konnte, der sei-
ner Not soviel Menschlichkeit erwie-
sen hatte. [49] Als er lange dariiber
nachgriibelte, kam Nikolaus, der
Diener Christi, nicht lange, etwa drei
Tage nachher, [50] um das gleiche
Werk zu wiederholen. Welch ein viel-
erfahrener und in allem Wissen un-
terrichteter Mann. [51] Er hat, um
sich zum alten und neuen Bund zu
bekennen (vgl. Meth 551,1), sich
nicht mit dem [52] buchstdblichen
Gesetz begniigt, sondern die Gnade



Methodius

setzliche Mitgift fiir die andere
Schwester. Es geschah wie [33] das
erste Mal. Als der Vater der Tochter
wiederum den Sack Gold fand, so-
bald er vom Schlafe aufgestanden
war, [p.552 lin. 1] fiel er auf sein
Angesicht nieder und stattete Gott
[2] mit Tranen und Seufzern den
schuldigen Dank ab. Er war aufs
hochste bestiirzt, so dall er noch
gar kein Wort [3] hervorbrachte.
Dann sagte er: Wer kann das sein,
Herr, der fiir mich das vollbringt.
Er fiigte bei: [4] Wer ist es, du Uber-
giitiger, dem du das verleihst, Aller-
barmer, bis zu diesem Grade dienst-
bar zu sein gegeniiber [5] mir, ob-
wohlich des Erbarmens nicht wiirdig
bin. Vor allem [6] aber klagte er: Ich
mochte die Nacht schlaflos verbrin-
gen (vgl. Mombr 299,8) und im-
stande sein, durchzuwachen, [7] nicht
um dich zu begreifen, dich, den Un-
begreiflichsten, nicht um zu ergriin-
den, warum du dich herablaBt, [8]
einen Diener fiir dich auftreten zu
lassen, sondern um ihn zu sehen und
mich niederzuwerfen vor deinem [9]
eifrigen Diener und Nachahmer un-
ter den Menschen und um dich zu
verherrlichen. [10]

Kap. 14. Als jener in diesem Vorha-
ben verblieb und zum Werk schrei-
ten wollte, [11] brach der Diener der
Dreifaltigkeit (wortlich: Dreiheit,
vgl. Mombr 299,11), Nikolaus, mit
dem dritten Geschenkbetrag auf,
[12] fiir die dritte Tochter des bettel-
armen Mannes. Er war in der Kraft
Gottes [13] aufgestanden und als er
wieder die reiche Ausstattung hin-
einwarf, [14] sah der Mann, der die
Nacht durchwachte, das Aufleuch-
ten des Geschenks. Er erhob sich [15]

Mombritius

des Evangeliums in sich aufgenom-
men, um aus zweil Fliissen, die einem
Strom [53] entspringen, den lech-
zenden Garten des Glaubens gut zu
bewissern, damit nicht das Dornen-
gestriipp, das durch die Sichel der
Frommigkeit zuriickgeschnitten ist
[54] oder der abscheulich aussehende
Lolch die hoffnungsvolle Frucht zer-
storen konnte. Als aber wieder der
Tag anbrach und [55] der Mann auf-
stand und die gleiche Masse des gelb-
funkelnden Metalls wie frither fand,
iiberkam ihn [56] eine so iiber-
schwengliche Freude, da3 man selbst
mit der Beredsamkeit von Homer
oder (Vergilius) Maro und viel Gerede
die [57] GroBe dieses Lobpreises nicht
wiirdig auszudriicken vermdchte.
Aber wir fiigen einiges aus seinem
Gebet [58] an. Das Ubrige auszu-
denken wollen wir stillschweigend
eher dem Scharfsinn des Lesers iiber-
lassen. [p. 299, lin, 1) Er betete so:
Herr, ohne deinen Willen fillt kein
[2] Sperling vom Dach und kein Blatt
vom Baume, ich bitte deine Giite,
weil du alles [3] weillt, zeige mir
Siinder, wer es ist, der mir so groe
Giiter zukommen ld63t [4] und damit
nicht aufhort. Ich flehe darum, nicht
um verwegen mit befleckten Hdanden
[5] ihn zu besudeln, sondern um dei-
nen Diener zu erkennen, der unter
Menschen weilt, [6] aber das Leben
eines Engels fiihrt (vgl. Meth 548,18)
und um in Ewigkeit deinen Namen
zu preisen. [7] Nach diesem Gebet
sprach er zu sich selbst: Ich will den
Schlaf [8] von meinen Augen fern-
halten, ich will die ganze Nacht
Wache halten. Vielleicht zeigt mir
dann der [9] Herrn seinen Diener.
Und das fiihrte er aus. Nach wenigen
(10] Tagen kam wieder der Verehrer

91



Methodius

schnell, holte den weggehenden, gott-
gesandten Wohltéter ein, priifte ihn
mit seinem Blick, [16] um ihn klar
zu erkennen und erkannte ihn. [17]
Dastiirzte er vorniiber, umfaBte seine
FiiBe voll Dankbarkeit und erfiillte
so die Dankesschuld [18] der Fami-
lie. Damit war jenem kein Hindernis
in den Weg gelegt, von Gott [19] die
unverminderte Riickerstattung zu er-
hoffen. Als der Selige so unerwartet
[20] erkannt worden war, verlangte
er von dem Manne den Eid der Ver-
schwiegenheit, [21] wihrend des gan-
zen Lebens des Spenders niemandem
mitzuteilen, was ihm wvon Nikolaus
[22] zuteil geworden war. Diesen Eid
leistete der NutznieBer des Erbar-
mens, wie er gefordert wurde. [23]
SchlieBlich ging an die iibriggeblie-
bene Tochter die Rettungsgabe, wel-
che die [24] Menschenfreundlichkeit
Gottes durch die Hand des groBen
Nikolaus gespendet hatte.

92

Mombritius

des Ewigen, Nikolaus, vorbei, um
die [11] Dreizahl seines Werkes zu
erfiillen. Er warf den Wert von zwei
Talenten hinein (vgl. 50 Goldstiicke:
Anrich 2,57,3). Durch dieses [12]
Gerdusch aufgeweckt, ging der Mann
sofort hinaus und rief dem fliehen-
den Unbekannten [13] nach: Bleibe
stehen, verweigere mir nicht, dein
Angesicht zu sehen. Schon lange
wollte ich dich [14] sehen. Nach die-
sen Worten eilte er noch mehr, holte
Nikolaus ein und erkannte ihn [15]
in der Dunkelheit. Gleich warf er
sich zu Boden und bemiihte sich, die
FiBe des Wohltédters zu kiissen. Aber
der Heilige [16] lieB das aus religidser
Gesinnung nicht zu. Mit kurzen Wor-
ten forderte er von dem Mann, dal3
er niemandem [17] zu seinen (des
Nikolaus) Lebzeiten den Urheber der
Hilfe mitteilte. Der Selige ahmte sei-
nen [18] gliickseligen Herrn nach, der
nicht nur Menschen, sondern Damo-
nen Schweigen gebot, damit sie [19]
seinen Ruf nicht im Volk verbrei-
teten (Mk 1,25.34; Mt 12,16) und
nicht Wahres mit Falschem wver-
mischten. Um nicht [20] durch das
Gerede Lob zu ernten, untersagte
Nikolaus dem Mann, seinen Namen
zu enthiillen. [21] Er, der allen Lob-
preises wiirdig war, wuBte, [22] dal
er nicht zwei Herren gefallen konnte,
so hat er einen gewidhlt, dessen Joch
leicht ist (Mt 11,30), vor dem er sei-
nen [23] Nacken voll Unterwerfung
beugte. Die schwere Biirde der Welt
mit ihrem Genul warf er weg. [24]
Er wollte auch nicht weltlichen
Ruhm, um nicht den innigen Um-
gang mit den Heiligen zu verlieren.
(25] Er gab sich Gott anheim, der
alles zuteilt und ordnet, wann er
will und wie [26] er will.



	Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

