Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 8: Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

8. Ariald war nicht spirvitualistisch antisakramental

Das Hauptargument, das sich offenbar seit der Predigt Arialds in
Mailand 1057 die Patarener und ihre klerikalen Gegner einander zuwar-
fen, war der Vorwurf{, die Gegner seien falsche Kleriker, Pseudopresbyter,
Heuchler und Prediger eines Scheinchristentums. Wo der Maildnder
Chronist Landulf auf die Pataria zu sprechen kommt, redet er von fal-
schen Priestern (pseudosacerdotes), von falschen Predigten, von geheu-
chelter Keuschheit und vorgetduschtem Fasten. Enttduscht iiber die
schwache geistige Abwehr derer, die nach Landulf wirkliche Geistliche
waren, schreibt er:

«Aber ich kenne viele Mitglieder des geistlichen Standes, die aus Leichtsinn
und Trigheit verdrossen die Hande in den SchoB legten, obwohl sie fiir die
Nachwelt viele grundlegende Elemente der heiligen Schriften hitten her-
ausarbeiten und weitergeben kénnen, mit denen sie sich gegen die falschen
Priester hdtten verteidigen und sich von ihnen hidtten befreien kénnen. Sie
gaben sich hierin iiberhaupt keine Miihe. Durch falsche Predigten, durch
geheuchelte Keuschheit und vorgetduschtes Fasten gaben sich die falschen
Priester den Anschein, echte Liebe zu besitzen, ferner durch Geschenke und
private Reichtiimer. Als sie in den Hausern von Witwen und an den Ecken
offentlicher Plitze predigten, gebrauchten sie in schroffer Weise das Schwert,
ja die schneidendsten Schwerter, was der Prophet ausgezeichnet charak-
terisiert hat: ‘Um die Rechtdenkenden im Dunkel mit dem Pfeil hinzustrek-
ken’ (Ps 10 [11], 2[3]. ‘Thre Zihne sind Lanzen und Pfeile, ihre Zange ein
geschliffenes Schwert’ (Ps 57 [56], 5). Von ihnen sagt der Herr: ‘Hiitet euch
vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen’ (Mt 7,15).
Sie binden schwere und unertragliche Lasten auf, mit ihrem Finger wollen
sie diese aber nicht bewegen (Mt 23,4). Sie binden jene, die man 16sen sollte,
sie sprechen die frei, die man binden sollte. Durch subtile Predigt berauben
sie die Witwen der meisten Giiter» ! (Mk. 12,40).

Im Wort dieses schroffen Gegners ist die Falschheit nicht eine ungiil-
tige Weihe, sondern rein moralisch zu verstehen als Verstellung, Heuche-
lei und Vorspiegelung falscher Tatsachen. Andreas, der Verfasser der Bio-
graphie des seligen Ariald, kannte als Schiiler Arialds aus Erfahrung alle
diese Vorwiirfe. Wo er, offenbar ziemlich frei in der Argumentation, aber
doch innerhalb der Gedankenwelt seines Meisters, die erste offentliche
Rede Arialds in seine Vita einfiigt, erteilt er dem Hauptargument der
Gegner bereits eine Antwort. Das ist erkldrbar, denn Andreas schreibt

! Lanpurrus, Hist. Mediolan. 3,1 p. 73-74.

66



1075, also 18 Jahre nach dem ersten Auftreten Arialds !. In dieser Rede
heiBt es:

«Ihr wiBt in der Tat, wie ich glaube voraussetzen zu diirfen, da3 das Men-
schengeschlecht bis zur Ankunft unseres Herrn Jesus Christus blind war,
blind nicht an den Augen des Leibes, sondern des Herzens (vgl. Eph 4,18).
Es war deswegen verblendet, weil es das fiir wahr und echt hielt, was falsch
war, sagte es doch zum Stein und Metall: Du bist mein Gott (vgl. Dt 29,17;
Jer 2,27). Das hochste und ewige Licht, durch das alles geworden ist (Joh 1,3)
und in dem alles Bestand hat (Kol 1,17: 2 Petr 3,5) hatte soviel Mitlied mit
dieser Blindheit und diesem Elend, daB es, um diese Ubel aus den Menschen-
herzen zu entfernen, nicht einen Engel sandte, sondern in eigener Person
vom Himmel herabstieg und Fleisch annahm. Um die Verblendung ganz aus
den Herzen zu vertreiben, schritt es freiwillig bis zum Kreuzestod. In den
Tagen seines Erdenlebens wihlte das ewige Licht soviel Menschen aus der
Welt als nach der vorzeitlichen Vorsehung zur Erleuchtung der ganzen Welt
gentigten, Diese Jiinger, aus deren Herz es alle Dunkelheit der Flaschheit ver-
trieb, erleuchtete das ewige Licht und sandte es in die ganze Welt (vgl.
Mk 16,15) und befahl, das Licht, das sie empfangen hatten, iiberallhin weiter-
zutragen. Und so kehrte das Licht zum Vater, von dem es ausgegangen war,
zuriick. Dieses hochste, ewige und lebendige Licht lie@ zwei Lichtquellen auf
Erden zuriick, durch die alle, die erleuchtet werden sollten, erleuchtet wiirden
und bis zum Ende der Welt immer Lichttrager bleiben sollten, sowohl die zu
Erleuchtenden wie die schon Erleuchteten. Was waren das fiir Lichtquellen ?
Das Wort Gottes und das Leben der Lehrer (doctores)».

Nach Anfiihrung mehrerer Bibelstellen sagt Ariald, daB fiir jene, die
nicht lesen kénnen, das Leben der Lehrer das ablesbare Buch sein sollte.
Weil die Lehrer, d. h. die zur Predigt verpflichteten Geistlichen, aber
nur dubBere Scheinheiligkeit zur Schau stellten, miisse man davor warnen,
sich an sie zu halten. «Seid ihr nicht zur gleichen Blindheit zuriick-
gekehrt, die von den Menschen zu nehmen Christus vom Himmel her
barmherzig gekommen ist? Wenn ndmlich deswegen das Menschen-
geschlecht vor seiner Ankunft, wie gesagt, blind war, weil es Liige fiir
Wahrheit nahm, zieht dann nicht jeder, der jetzt etwas Ahnliches tut,
sich die gleiche Anklage zu? Denn wie jene, in einer Tduschung befangen,
in Steinen und Holzstiicken Gotter zu sehen glaubten, so glaubt ihr,
eure Priester seien echte und wahre, obwohl von ihnen unweigerlich
feststeht, dal3 sie falsche sind». Als Kennzeichen der Falschheit nennt
Ariald dann, daB sie nicht in Armut Christus nachfolgten, sondern reich

1 F. BAETHGEN, Einleitung zur Vita s. Adrialdi, MGH SS t. 30,2, (Leipzig 1934)
S. 1048 lin. 10.

67



seien und wie Laien mit Frauen lebten, ja sogar in Unzucht umso unge-
storter verharrten, als sie von milden Gaben lebten 1.

Auch wenn Andreas, der Verfasser der Vita, zur Verteidigung der
Pataria hier seine Theologie hineintrigt, gibt er hier bestimmt ein
Grundanliegen der ganzen Bewegung der Patarener wieder: die Echtheit
und Wahrhaftigkeit des Zeugnisses. Der Grund, warum man gegen die
beweibten Kleriker vorgehen mufBte, lag darin, daB3 die lombardischen
Priester das sittliche Erbe Jesu verfdlschten, weil sie als Wegweiser und
Prediger nicht nur aus Schwiche versagten, sondern in eine vorchrist-
liche Epoche des Heidentums zuriicksanken. Hitten die Kleriker das
Richtige gelehrt und sich fiir ihre Schwiche entschuldigt, hitte man
dies hinnehmen kdnnen. Aber nach Andreas trugen sie ein falsches Vor-
bild zur Schau.

Der Grundtext, auf dem die Argumentation aufbaut, ist das vierte
Kapitel des Epheserbriefs: « Wandelt wiirdig der Berufung, die an euch
ergangen ist, in aller Demut ...» (Eph 4,2-3). «Er (Christus), der herab-
stieg, ist derselbe, der hinaufstieg ...» (V. 10). «Er ist es auch, der die
einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als Evangelisten,
andere als Hirten und Lehrer (V. 11). Denn wir sollen nicht mehr ... um-
hergetrieben werden von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der
Menschen, durch Arglist im Dienste des Irrtums (V. 14) ... Wandelt nicht
mehr so, wie die Heiden wandeln in ihrem verkehrten Sinn (V. 17, vgl
Ro6m 1,18-32). Sie sind in ihrem Denken verfinstert, dem Leben Gottes
entfremdet weil Unwissenheit in ihnen herrscht, weil ihr Herz verstockt
(= blind) ist (V. 18). Abgestumpft, haben sie sich der Ausschweifung er-
geben, um jede Art von Unreinheit zu veriiben aus Habsucht» (V. 19).
Das Schema ist genau gleich: Appell an die Berufung, Abstieg und Riick-
kehr Christi, Erwdahlung der Jiinger und Lehrer, die Warnung vor dem
Betrug, der Vergleich mit den Heiden und ihrer Blindheit und das Ende
in Ausschweifung und Habsucht bei denen, die das Evangelium ver-
falschen.

Ariald redet vom Menschengeschlecht vor Christus, um die Verblen-
dung und Verstocktheit zu brandmarken, meint aber offenbar einfach
das Heidentum. Im neuen Testament ist bei den bekehrten Heiden-
christen das Bild des heidnischen Gotzendienstes als Sklaverei von
Begierden und Liisten (Tit 3,3), als Dahinleben in Ausschweifung (1
Petr 4,3), als verkehrten Wandel (1 Petr 1,18) und als bdse Gesinnung

1 ANDREAS, Vita s. Arialdi cap. 4 p. 1051-52,

68



(Kol 1,21) geldufig. Die Lehre von Eph 4,17-18, die Heiden seien ver-
stockt, stammt aus dem Romerbrief (1,18-32). Schon im Buch der Weis-
heit (14,12) heil3t es: «Denn der Anfang der Hurerei ist das Ersinnen von
Gotzenbildern; derlei Erfindung aber ist Untergang des Lebens». Selbst
Untreue und Aufruhr sind Folge der Preisgabe des wahren Gottes (Weish
14,24-31, bes. V. 27). In dieser Linie liegt der Romerbrief.

Mehrere Schliisse dringen sich bei der Analyse der ersten Arialdrede
auf: Erstens ist die Darstellung so stark an die Bibel angelehnt, dall mit
einer so hohen Spiritualitit das Volk von Mailand nicht hitte zur Tat
angespornt werden koénnen. Zweitens ist der Ton stark geddmpft, um
bereits alles Anst68ige, das in den Diskussionen von 1057-1075 an Ariald
milfiel, zu vermeiden, so da3 die Argumentation fiir den Zoélibat nicht
mehr richtig einleuchtet. Der Ménch Andreas betont stirker die Chri-
stusnachfolge, die den Zolibat faktisch, nicht gesetzlich mit sich bringt,
als den eigentlichen Kampfesruf: Enthaltsamkeit, soweit es geht, fiir alle
oder fiir die, die den Ruf verstehen, oder wenigstens Einhaltung des
Kirchengesetzes. Das alles empfand Ariald als Willen Gottes, den zu
miBachten eine Katastrophe heraufbeschwoéren wiirde. Drittens ist die
Rede bei Andreas nicht geniigend geschiitzt gegen den Vorwurf, hier
entscheide die moralische Qualitiit des Geistlichen statt der sakramenta-
len Weihe. Wenn der Hauptvorwurf der Feinde darin bestanden hétte,
dafB3 bei ihnen die Sittenreinheit das Sakrament ersetzte, hitte Andreas
sich nicht diese BloBe geben koénnen, Ariald eine solche Rede in den
Mund zu legen. Hier liegt ein sehr gewichtiges Argument vor gegen die
Behauptung vieler Historiker, bei den Patarenern seien bereits die
Lehren vorgetragen worden, die den Novatianern der Antike, den Spiri-
tualisten gnostisch-manichdischer Richtung, den Bogomilen und den
Waldensern des 12. Jahrhunderts teilweise gemeinsam seien: eben dal
die Sittenreinheit die kirchliche Einheit und Sakramentalitit, den Pre-
digtauftrag des kirchlichen Autoritdtstragers und die biblische Norm
relativieren konne.

Warum kdmpfte Ariald bis zur Hingabe seines Lebens fiir den Zélibat?
Ist das Motiv einfach die rémische Synode von 1049? Denzler wiirde das
wohl bejahen. Er sagt von ihr: «Dieselbe Synode verbietet den Majoristen
jeden geschlechtlichen Umgang mit ihren (legitimen) Ehefrauen. AuBer-
dem sollten alle in Rom lebenden Konkubinen der Geistlichen als Skla-
vinnen des Lateranpalastes behandelt werden» !. Dieses Gesetz gab keine

! DENZLER S. 51 mit Text im Anhang Nr. 25 S. 158-9.

69



tieferen religiésen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Hum-
bert, wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibel-
zitat der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi 2.
Das eigentliche Rétsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die
Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zolibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es diirfte die Einsicht sein, daB das hinreiBende Beispiel des
hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sel wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfangliche Begriindung des Zolibats

Die zweil Kernpunkte von Arialds Programm sind: die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen Rigo-
rismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz auBerhalb
der pflichtmidBigen Fortpflanzung verpflichtet seien, miiBBten sie fiir die
in der Ehe unvermeidlichen Siinden durch Handarbeit BuBe tun. Wahr-
scheinlich ist das urspriinglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafiir gibt es viele zeitgenossische Hintergriinde. Der Einsatz seines
Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, dafl er das ewige
Heil der Volksmenge gefihrdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschlieBen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchen-
giiter, die weitgehend fiir den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber fiir Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren person-
liches Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das
Standesschema: nur fiir Priester Zolibat, fiir Laien die schmutzige
Arbeit, die Miihsal des Broterwerbs. Alle muBten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle muf3ten fiir ihre
Verfehlungen BuBe tun.

! Text bei DENzLEK S. 160-163 Nr. 27,

2 Inhaltlich am néchsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der
Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anfithrung von Joh.12,
26: « Wer mir dient, mdge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei ANDREAS, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70



	Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

