
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 8: Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

Das Hauptargument, das sich offenbar seit der Predigt Arialds in
Mailand 1057 die Patarener und ihre klerikalen Gegner einander zuwarfen,

war der Vorwurf, die Gegner seien falsche Kleriker, Pseudopresbyter,
Heuchler und Prediger eines Scheinchristentums. Wo der Mailänder
Chronist Landulf auf die Pataria zu sprechen kommt, redet er von
falschen Priestern (pseudosacerdotes), von falschen Predigten, von
geheuchelter Keuschheit und vorgetäuschtem Fasten. Enttäuscht über die
schwache geistige Abwehr derer, die nach Landulf wirkliche Geistliche

waren, schreibt er:

«Aber ich kenne viele Mitglieder des geistlichen Standes, die aus Leichtsinn
und Trägheit verdrossen die Hände in den Schoß legten, obwohl sie für die
Nachwelt viele grundlegende Elemente der heiligen Schriften hätten
herausarbeiten und weitergeben können, mit denen sie sich gegen die falschen
Priester hätten verteidigen und sich von ihnen hätten befreien können. Sie
gaben sich hierin überhaupt keine Mühe. Durch falsche Predigten, durch
geheuchelte Keuschheit und vorgetäuschtes Fasten gaben sich die falschen
Priester den Anschein, echte Liebe zu besitzen, ferner durch Geschenke und
private Reichtümer. Als sie in den Häusern von Witwen und an den Ecken
öffentlicher Plätze predigten, gebrauchten sie in schroffer Weise das Schwert,
ja die schneidendsten Schwerter, was der Prophet ausgezeichnet
charakterisiert hat: 'Um die Rechtdenkenden im Dunkel mit dem Pfeil hinzustrek-
ken' (Ps 10 [11], 2[3]. 'Ihre Zähne sind Lanzen und Pfeile, ihre Zange ein
geschliffenes Schwert' (Ps 57 [56], 5). Von ihnen sagt der Herr: 'Hütet euch
vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen' (Mt 7,15).
Sie binden schwere und unerträgliche Lasten auf, mit ihrem Finger wollen
sie diese aber nicht bewegen (Mt 23,4). Sie binden jene, die man lösen sollte,
sie sprechen die frei, die man binden sollte. Durch subtile Predigt berauben
sie die Witwen der meisten Güter» 1 (Mk. 12,40).

Im Wort dieses schroffen Gegners ist die Falschheit nicht eine ungültige

Weihe, sondern rein moralisch zu verstehen als Verstellung, Heuchelei

und Vorspiegelung falscher Tatsachen. Andreas, der Verfasser der
Biographie des seligen Ariald, kannte als Schüler Arialds aus Erfahrung aUe

diese Vorwürfe. Wo er, offenbar ziemlich frei in der Argumentation, aber
doch innerhalb der Gedankenwelt seines Meisters, die erste öffentliche
Rede Arialds in seine Vita einfügt, erteilt er dem Hauptargument der

Gegner bereits eine Antwort. Das ist erklärbar, denn Andreas schreibt

1 Landulfus, Hist. Mediolan. 3,1 p. 73-74.

66



1075, also 18 Jahre nach dem ersten Auftreten Arialds *. In dieser Rede

heißt es :

«Ihr wißt in der Tat, wie ich glaube voraussetzen zu dürfen, daß das
Menschengeschlecht bis zur Ankunft unseres Herrn Jesus Christus blind war,
blind nicht an den Augen des Leibes, sondern des Herzens (vgl. Eph 4,18).
Es war deswegen verblendet, weil es das für wahr und echt hielt, was falsch
war, sagte es doch zum Stein und Metall: Du bist mein Gott (vgl. Dt 29,17;
Jer 2,27). Das höchste und ewige Licht, durch das alles geworden ist (Joh 1,3)
und in dem alles Bestand hat (Kol 1,17: 2 Petr 3,5) hatte soviel Mitlied mit
dieser Blindheit und diesem Elend, daß es, um diese Übel aus den Menschenherzen

zu entfernen, nicht einen Engel sandte, sondern in eigener Person
vom Himmel herabstieg und Fleisch annahm. Um die Verblendung ganz aus
den Herzen zu vertreiben, schritt es freiwillig bis zum Kreuzestod. In den
Tagen seines Erdenlebens wählte das ewige Licht soviel Menschen aus der
Welt als nach der vorzeitlichen Vorsehung zur Erleuchtung der ganzen Welt
genügten. Diese Jünger, aus deren Herz es alle Dunkelheit der Flaschheit
vertrieb, erleuchtete das ewige Licht und sandte es in die ganze Welt (vgl.
Mk 16,15) und befahl, das Licht, das sie empfangen hatten, überallhin
weiterzutragen. Und so kehrte das Licht zum Vater, von dem es ausgegangen war,
zurück. Dieses höchste, ewige und lebendige Licht ließ zwei Lichtquellen auf
Erden zurück, durch die alle, die erleuchtet werden sollten, erleuchtet würden
und bis zum Ende der Welt immer Lichtträger bleiben sollten, sowohl die zu
Erleuchtenden wie die schon Erleuchteten. Was waren das für Lichtquellen?
Das Wort Gottes und das Leben der Lehrer (doctores) ».

Nach Anführung mehrerer Bibelstellen sagt Ariald, daß für jene, die
nicht lesen können, das Leben der Lehrer das ablesbare Buch sein sollte.
Weil die Lehrer, d. h. die zur Predigt verpflichteten Geistlichen, aber

nur äußere Scheinheiligkeit zur Schau stellten, müsse man davor warnen,
sich an sie zu halten. «Seid ihr nicht zur gleichen Blindheit
zurückgekehrt, die von den Menschen zu nehmen Christus vom Himmel her

barmherzig gekommen ist? Wenn nämlich deswegen das Menschengeschlecht

vor seiner Ankunft, wie gesagt, blind war, weil es Lüge für
Wahrheit nahm, zieht dann nicht jeder, der jetzt etwas Ähnliches tut,
sich die gleiche Anklage zu? Denn wie jene, in einer Täuschung befangen,
in Steinen und Holzstücken Götter zu sehen glaubten, so glaubt ihr,
eure Priester seien echte und wahre, obwohl von ihnen unweigerlich
feststeht, daß sie falsche sind». Als Kennzeichen der Falschheit nennt
Ariald dann, daß sie nicht in Armut Christus nachfolgten, sondern reich

1 F. Baethgen, Einleitung zur Vita s. Adrialdi, MGH SS t. 30,2, (Leipzig 1934)
1048 lin. 10,

67



seien und wie Laien mit Frauen lebten, ja sogar in Unzucht umso
ungestörter verharrten, als sie von milden Gaben lebten 1.

Auch wenn Andreas, der Verfasser der Vita, zur Verteidigung der

Pataria hier seine Theologie hineinträgt, gibt er hier bestimmt ein

Grundanhegen der ganzen Bewegung der Patarener wieder : die Echtheit
und Wahrhaftigkeit des Zeugnisses. Der Grund, warum man gegen die
beweibten Kleriker vorgehen mußte, lag darin, daß die lombardischen
Priester das sittliche Erbe Jesu verfälschten, weil sie als Wegweiser und
Prediger nicht nur aus Schwäche versagten, sondern in eine vorchristliche

Epoche des Heidentums zurücksanken. Hätten die Kleriker das

Richtige gelehrt und sich für ihre Schwäche entschuldigt, hätte man
dies hinnehmen können. Aber nach Andreas trugen sie ein falsches Vorbild

zur Schau.

Der Grundtext, auf dem die Argumentation aufbaut, ist das vierte
Kapitel des Epheserbriefs : «Wandelt würdig der Berufung, die an euch

ergangen ist, in aller Demut...» (Eph 4,2-3). «Er (Christus), der herabstieg,

ist derselbe, der hinaufstieg...» (V. 10). «Er ist es auch, der die
einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als Evangelisten,
andere als Hirten und Lehrer (V. 11). Denn wir sollen nicht mehr
umhergetrieben werden von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der

Menschen, durch Arglist im Dienste des Irrtums (V. 14) Wandelt nicht
mehr so, wie die Heiden wandeln in ihrem verkehrten Sinn (V. 17, vgl
Rom 1,18-32). Sie sind in ihrem Denken verfinstert, dem Leben Gottes
entfremdet weil Unwissenheit in ihnen herrscht, weil ihr Herz verstockt

blind) ist (V. 18). Abgestumpft, haben sie sich der Ausschweifung
ergeben, um jede Art von Unreinheit zu verüben aus Habsucht» (V. 19).
Das Schema ist genau gleich : Appell an die Berufung, Abstieg und Rückkehr

Christi, Erwählung der Jünger und Lehrer, die Warnung vor dem

Betrug, der Vergleich mit den Heiden und ihrer Blindheit und das Ende
in Ausschweifung und Habsucht bei denen, die das Evangelium
verfälschen.

Ariald redet vom Menschengeschlecht vor Christus, um die Verblendung

und Verstocktheit zu brandmarken, meint aber offenbar einfach
das Heidentum. Im neuen Testament ist bei den bekehrten Heidenchristen

das Bild des heidnischen Götzendienstes als Sklaverei von
Begierden und Lüsten (Tit 3,3), als Dahinleben in Ausschweifung (1

Petr4,3), als verkehrten Wandel (1 Petr 1,18) und als böse Gesinnung

1 Andreas, Vita s. Arialdi cap. 4 p. 1051-52.

68



(Kol 1,21) geläufig. Die Lehre von Eph 4,17-18, die Heiden seien

verstockt, stammt aus dem Römerbrief (1,18-32). Schon im Buch der Weisheit

(14,12) heißt es: «Denn der Anfang der Hurerei ist das Ersinnen von
Götzenbildern; derlei Erfindung aber ist Untergang des Lebens». Selbst

Untreue und Aufruhr sind Folge der Preisgabe des wahren Gottes (Weish
14,24-31, bes. V. 27). In dieser Linie liegt der Römerbrief.

Mehrere Schlüsse drängen sich bei der Analyse der ersten Arialdrede
auf: Erstens ist die Darstellung so stark an die Bibel angelehnt, daß mit
einer so hohen Spiritualität das Volk von Mailand nicht hätte zur Tat
angespornt werden können. Zweitens ist der Ton stark gedämpft, um
bereits alles Anstößige, das in den Diskussionen von 1057-1075 an Ariald
mißfiel, zu vermeiden, so daß die Argumentation für den Zölibat nicht
mehr richtig einleuchtet. Der Mönch Andreas betont stärker die

Christusnachfolge, die den Zölibat faktisch, nicht gesetzlich mit sich bringt,
als den eigentlichen Kampfesruf: Enthaltsamkeit, soweit es geht, für alle
oder für die, die den Ruf verstehen, oder wenigstens Einhaltung des

Kirchengesetzes. Das alles empfand Ariald als Willen Gottes, den zu
mißachten eine Katastrophe heraufbeschwören würde. Drittens ist die

Rede bei Andreas nicht genügend geschützt gegen den Vorwurf, hier
entscheide die moralische Qualität des Geistlichen statt der sakramentalen

Weihe. Wenn der Hauptvorwurf der Feinde darin bestanden hätte,
daß bei ihnen die Sittenreinheit das Sakrament ersetzte, hätte Andreas
sich nicht diese Blöße geben können, Ariald eine solche Rede in den

Mund zu legen. Hier liegt ein sehr gewichtiges Argument vor gegen die

Behauptung vieler Historiker, bei den Patarenern seien bereits die
Lehren vorgetragen worden, die den Novatianern der Antike, den Spiri-
tualisten gnostisch-manichäischer Richtung, den Bogomilen und den

Waldensern des 12. Jahrhunderts teilweise gemeinsam seien: eben daß

die Sittenreinheit die kirchliche Einheit und Sakramentalität, den

Predigtauftrag des kirchlichen Autoritätsträgers und die biblische Norm
relativieren könne.

Warum kämpfte Ariald bis zur Hingabe seines Lebens für den Zölibat
Ist das Motiv einfach die römische Synode von 1049 Denzler würde das

wohl bejahen. Er sagt von ihr: «Dieselbe Synode verbietet den Majoristen
jeden geschlechtlichen Umgang mit ihren (legitimen) Ehefrauen. Außerdem

sollten alle in Rom lebenden Konkubinen der Geistlichen als
Sklavinnen des Lateranpalastes behandelt werden»1. Dieses Gesetz gab keine

1 Denzler S. 51 mit Text im Anhang Nr. 25 S. 158-9.

69



tieferen religiösen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Humbert,

wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibelzitat

der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi2.
Das eigentliche Rätsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die

Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zölibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es dürfte die Einsicht sein, daß das hinreißende Beispiel des

hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sei wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

Die zwei Kernpunkte von Arialds Programm sind : die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen
Rigorismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz außerhalb
der pflichtmäßigen Fortpflanzung verpflichtet seien, müßten sie für die

in der Ehe unvermeidlichen Sünden durch Handarbeit Buße tun.
Wahrscheinlich ist das ursprünglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafür gibt es viele zeitgenössische Hintergründe. Der Einsatz seines

Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, daß er das ewige
Heil der Volksmenge gefährdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschließen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchengüter,

die weitgehend für den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber für Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren persönliches

Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das

Standesschema: nur für Priester Zölibat, für Laien die schmutzige
Arbeit, die Mühsal des Broterwerbs. Alle mußten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle mußten für ihre
Verfehlungen Buße tun.

1 Text bei Denzler S. 160-163 Nr. 27.
2 Inhaltlich am nächsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der

Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anführung von Joh. 12,
26: «Wer mir dient, möge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei Andreas, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70


	Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

