Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 7: Waren die friheren Pataraner rechtglaubig?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7. Waren die friithen Patarener rechiglinbig?

Wenn die Patarener thren Namen von der Stadt Patara aus der Niko-
lausvita erhielten, muf} es dafiir bestimmte Griinde geben. E. Werner
vermutete, die novatianischen Katharer von Pisidien, die im 8. Jahrhun-
dert bezeugt sind, hitten sich als Bogomilen bis nach Patara verbreitet 1.
Aber dabei identifiziert er die Bogomilen mit den Phundagiagiten der
byzantinischen Quellen, mit Novatianern und Paulikianern in Pisidien,
mit der Lehre eines Priesters in Laodikeia, der die zweite gottliche Person
das personifizierte Amen nannte, mit Katharern in Pisidien, die auch
Patarener hitten genannt werden kénnen. Dabei glaubt er noch, weil
Pisidien solche Irrlehrer aufwies, hitte man sie auch nach dem lykischen
Patara nennen konnen, weil Pisidien und Lykien benachbart seien. Die
Gleichsetzung von mehreren Sekten ganz verschiedener Jahrhunderte
und die Analogieschliisse aus der geographischen Nachbarschaft gehen
entschieden zu weit. Wir vermégen das daran zu zeigen, wie er Patariner
als Katharer beschreibt. Nach seiner Ansicht muBten aus dem gewalt-
samen Vorgehen der Laien in Mailand gegen den Klerus zwangsldufig
weitere MaBnahmen folgen: Abdnderungen alter Gebrduche, der kano-
nischen und liturgischen Praxis. « Werden die Forderungen von den lind-
lichen oder stddtischen Unterschichten getragen, dann erhalten sie zu-
meist eine explosive Wirkung und bedrohen die Gesellschaftsordnung» 2.

E. Werner gelang es nur, zu beweisen, dall die Patarener von den
Gegnern der Hiresie verdichtigt wurden, aber daB es fiir die damalige
Lehrentwicklung der Kirche Hiresie war, ergdbe sich nur, wenn man die
marxistischen Theorien teilt, die hier mitgeliefert werden. So bedauer-
lich es ist, daB3 Erlembald, ein Laie, als Fiihrer der Patariatruppen, von
einem simonistischen Bischof geweihtes Chrisma mit Fiillen trat, so ist
damit nicht bewiesen, daB dieses Ereignis geheime Anhinger des Dua-
listen Gerhard von Monteforte der Pataria in die Arme treiben muBte 3.
Denn die hochsten kirchlichen Stellen lieBen damals verlauten, dal Sa-
kramente, die von Simonisten mit Annahme von Geschenken gespendet
wiirden, ungiiltig seien. Die Sakramententheologie war eben im 11. Jahr-
hundert noch nicht so geklirt wie am Ende des 12. Jahrhunderts. E.
Werner gibt zu, daB Kardinal Humbert und selbst Gregor VII. hinter
diesen Lehren standen, die sich logischerweise auswirkten. Er sagt dazu,

1 E. WERNER, nataprvol-Patarini S. 417.
2 Ebd. S. 407.
3 So WERNER ebd. S. 408.

62



der EinfluB auf das niedere Volk sei aber ein anderer gewesen!. Im
Grunde handelt es sich nicht um das niedere Volk, sondern um die theo-
logisch ungebildeten Laien, von denen manche hochadelig waren.

Eine Gruppe von etwa zwanzig Patarenern hatte einst den Mut, nach
Rom zu reisen und sich zu beschweren, weil sie Nachrichten von simonie-
verddchtigen Handlungen Alexanders II. gehort hatten. Zu diesem Fall
sagt Landulf, daB einer von den zwanzig Leuten ihm dies als Augenzeuge
berichtet habe. Es muB3 also etwas Wahres daran sein, wenn Landulf
weill, daB3 in Rom «tanta cathedra», d. h. ‘soviel Katharisches’ an Ein-
zelnen der Gruppe gefunden wurde 2. Was dachte Landulf, wenn er das
Wort cathedra gebraucht ? Ist hier wirklich an einen Dualismus zu denken
wie bei den Katharern des 12. und 13. Jahrhunderts? Selbst Landulf
setzt ihre Lehre nicht mit der Gerhards von Monteforte gleich, sondern
behauptet, es seien Laien, also Ungebildete gewesen, die mit Gerhard
fast einig gingen 3. Schon die Tatsache, dalB3 sie keine Bildung hatten,
macht es unmdoglich, an ausgeprigte Katharer zu denken. Wenn ein
Kleriker wie Landulf, der mehr als eine Generation lang Zeit gehabt
hitte, sich zu erkundigen, was man unter Katharern verstehe, noch in
seiner Chronik die Lehre (doctrina cathara miiBte es heillen) cathedra und
die Katharer mit cathedri verwechselt, ist mindestens beschimend. Selbst
wenn diese Fehler den Abschreibern der Chronik anzulasten wiren,
miiBte man Landulf vorwerfen, keine einzige theologische Kategorie zu
unterscheiden auBler den Anhidngern Gerhards von Monteforte, zu denen
er am liebsten die Pataria zihlen mochte, und ihren Gegnern, die er fiir
rechtgldubig hielt, weil sie die maildndischen Sondertraditionen samt der
verbreiteten Priesterehe billigten. Landulf gab zu, daB die Patarener nicht
wirkliche, sondern «falsche Katharer» seien ¢, d. h. solche, die handelten
als ob sie mit ihnen einig gewesen wiren. Im iibrigen redete er von Erlem-
bald mit seinen chateri > oder cathedri®. Das kann auf Radikalisierung oder
auf Abfall einiger Patarener hindeuten, als Erlembald, der dritte Pataria-
leiter, als Laie ihren Glauben nicht zu iiberwachen imstande war.

1 Ebd. S. 409.

2 LanpurrF, Hist. Mediolan. 3,19 p. 87-88; tanta catedra. p. 88,14: cum aliis
cathedris, p. 88, 18.

3 Ebd. 3,19 p. 87 «et aliquantis cum laicis qui Girardi de Monteforti sententiis
fere consentiebanty.

4+ WERNER, Patarenoi S.417: Lanpurr, Hist. Mediolan. p. 36 lin. 34 «falsis
catharis».

3 LANDULF 3,29 p. 95 «cum chateris».

¢ Ebd. 3,31 p. 98 «cum suis omnibus cathedris».

63



Was konnte Landulf oder den Abschreiber zur Verwechslung mit
cathedra «Lehrstuhl, Predigtkanzel des Bischofs» bewogen haben? Denk-
bar ist eine Sinngebung durch die Bibel. Bei Mt 23,2 sagte Jesus: «Auf
die Kathedra (den Lehrstuhl) des Moses haben sich die Schriftgelehrten
und Pharisder gesetzt!» Wichtig ist dann Vers 4: «Sie binden schwere
Lasten zusammen und laden sie den Menschen auf die Schultern, selbst
aber wollen sie keinen Finger kriitmmen, um sie zu bewegen». Landulf
wuBte, daB dies der Hauptvorwurf an die Laienpatarener war, daf sie
selber als Verheiratete die Ehe zu geniefen wulten, den Priestern aber
iibertriebene Lasten auferlegten, die strikte Einhaltung des Zolibats. Sie
iibertrafen sogar die Pharisder, weil die Patarener riickfillige Kleriker
mit schweren Strafen bedrohten. Wenn Laien etwas mit dem Lehrstuhl
zu tun hatten, heiB3t das, daB sie eine falsche Rolle spielten und sich
kirchliche Leitungsfunktionen anmalten. Das Gleiche warf man den
predigenden Diakonen und Subdiakonen vor. Das Wort cathedra ist also
genau der Sitz dessen, der heuchelt, unbescholten zu leben, wihrend er
andere mit Zwang und Drohung zur Beobachtung von kirchlichen
Gesetzen zwingt. Auch wo Landulf von «falschen Priestern» redet !,
zahlt er den Diakon Ariald und den Subdiakon Landulf zu ihnen. Damit
will er nicht behaupten, die beiden seien 6ffentlich als Priester aufgetre-
ten, sondern sie hitten sich in ihrem Vorgehen gegen die Priester so
benommen, als wiren sie ihnen gleichgestellt oder iibergeordnet, als
hitten sie Jurisdiktion iiber sie und als diirften sie willkiirlich bestrafen.
Von einem Dualismus im Sinn des Manichdismus ist da jedenfalls bei
den Klerikern der Pataria nichts nachzuweisen.

Auch die Ankniipfung an die Novatianer der Antike, die sich bekannt-
lich katharoi nannten, ist nicht eindeutig. Wegen der klinischen Taufe
durfte Novatian nicht in den Klerikerstand aufgenommen werden. Als
er gegen diese Regel verstieB, malite er sich etwas an. Hier gibt es eine
Analogie zu den Patarenern. Der Rigorismus gegen solche, die in der
Verfolgung schwach geworden waren, gewisse diesen Auffassungen zu-
grundeliegende stoische Lehren, vor allem aber das Hinauszégern der
kirchlichen Rekonziliation 2, all das mag Landulf als Parallele geahnt
haben. Der Grund fiir dieses harte Urteil gegen die Pataria war wohl die
Erfahrung der ilteren mailindischen Kleriker, daB nach Beschlagnahme
von Klerikergiitern, welche durch Simonie oder durch Frauengut er-
worben waren, die frither simonistischen oder verheirateten Geistlichen

1 Ebd. 3,1 p. 74, 29 sq.
2 J. QuasTEN, Novatianismus, LThK 7, 10624,

64



BuBle tun muBten und das, was weggenommen war, dennoch nicht zu-
riickkam. Das empfanden sie wie ein unbefugtes Hinauszégern der echten
Versohnung. Uber die Wiederzulassung in klerikale Funktionen nach
der Absetzung hatten aber auch in Mailand nicht Laien zu entscheiden,
sondern pépstliche Legaten und unbescholtene Kleriker. Auch hierin
trifft Landulf nicht den Kern der Sache, wenn er von Katharern im Sinn
Novatians spricht.

Solange wir nur die Quellen aus Mailand mit den Novatianern ver-
gleichen, kommen wir iiber eine etwas iibertriebene Strenge im Durch-
setzen der Zolibatsforderung nicht hinaus. An dieser Hirte ist nichts
nachzuweisen, was iiber die Zeitanschauungen der kirchlichen und der
Reform ergebenen Theologen hinausging. Wichtig ist die Feststellung,
daf die Pataria zuerst gegen die verheirateten Kleriker oder Konkubinen
vorging, erst spiter, seit der Romreise Arialds, bei der dieser genaue
Instruktionen erhielt, gegen die Simonisten. Die Abweisung der Simonie
ist aber gottliches Gebot, die geschlechtliche Enthaltsamkeit der Priester
hat nicht den gleichen Rang in der hl. Schrift. Das beweist auch die
Praxis der Ostkirche, die sich ebenfalls auf das Neue Testament beruft.
Um herauszufinden, wie Ariald den Zélibat begriindet, wird man am
besten auf die Lehre Gregors d. Gr. zuriickgreifen, die Ausschweifung
verstocke den menschlichen Geist. Ambrosius Autpertus verschirfte im
8. Jahrhundert diese Anschauung mit der Formulierung: Die Ausschwei-
fung ist immer verbunden mit der Verblendung des Herzens. Im Mittel-
alter wurde dieser Text bisweilen fdlschlich dem Kirchenvater Ambrosius
statt Ambrosius Autpertus zugeschrieben 1.

Weil hierin nach Andreas ein Hauptargument der Pataria gegen den
Klerikerkonkubinat vorliegt, miissen wir fragen, ob dies die ausschlag-
gebende Differenz zwischen Patarenern und ihren Gegnern war. Suchen
wir zundchst in der zuverlissigsten Quelle, der Vita s. Arialdi, um zu er-
forschen, warum Ariald die Giiltigkeit der «falschen Priester» anzweifelte.

1 R. WEBER, La priére d’Ambroise Autpert contre les vices et son «Conflictus
vitiorum et virtutum», in: Revue bénédictine t. 86 (1976) p. 109-115; cf. GrREG. M.,
Moralia in Iob, lib, 31, cap. 88 (PL 76,621 B): De luxuria caecitas mentis, inconsi-
deratio, inconstantia, praecipitatio, amor sui, odium Dei...» Dazu Ps.-AMBROSIUS
(PL 17,759C-760A): «Luxuria gastrimargiam sequitur, quae dum licentiae metas
excedit, mox de se caecitatem mentis... gignit». AMBROSIUS AUTPERTUS (zitiert bei
R. WEBER S. 112): «Luxuria... nec sola ad exitium prorumpit, quia ipsa quoque
septenaria coalescit. Adhaeret namque illi semper caecitas mentis, inconsideratio,
inconstantia, praecipitatio, affectus praesentis saeculi, horror autem vel desperatio
futuri».

65



	Waren die früheren Pataraner rechtgläubig?

