
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 7: Waren die früheren Pataraner rechtgläubig?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Waren die frühen Patarener rechtgläubig?

Wenn die Patarener ihren Namen von der Stadt Patara aus der
Nikolausvita erhielten, muß es dafür bestimmte Gründe geben. E. Werner
vermutete, die novatianischen Katharer von Pisidien, die im 8. Jahrhundert

bezeugt sind, hätten sich als Bogomilen bis nach Patara verbreitet1.
Aber dabei identifiziert er die Bogomilen mit den Phundagiagiten der

byzantinischen Quellen, mit Novatianern und Paulikianern in Pisidien,
mit der Lehre eines Priesters in Laodikeia, der die zweite göttliche Person
das personifizierte Amen nannte, mit Katharern in Pisidien, die auch
Patarener hätten genannt werden können. Dabei glaubt er noch, weil
Pisidien solche Irrlehrer aufwies, hätte man sie auch nach dem lykischen
Patara nennen können, weil Pisidien und Lykien benachbart seien. Die
Gleichsetzung von mehreren Sekten ganz verschiedener Jahrhunderte
und die Analogieschlüsse aus der geographischen Nachbarschaft gehen
entschieden zu weit. Wir vermögen das daran zu zeigen, wie er Patariner
als Katharer beschreibt. Nach seiner Ansicht mußten aus dem gewaltsamen

Vorgehen der Laien in Mailand gegen den Klerus zwangsläufig
weitere Maßnahmen folgen: Abänderungen alter Gebräuche, der
kanonischen und liturgischen Praxis. «Werden die Forderungen von den
ländlichen oder städtischen Unterschichten getragen, dann erhalten sie

zumeist eine explosive Wirkung und bedrohen die Gesellschaftsordnung» 2.

E. Werner gelang es nur, zu beweisen, daß die Patarener von den

Gegnern der Häresie verdächtigt wurden, aber daß es für die damalige
Lehrentwicklung der Kirche Häresie war, ergäbe sich nur, wenn man die
marxistischen Theorien teilt, die hier mitgeliefert werden. So bedauerlich

es ist, daß Erlembald, ein Laie, als Führer der Patariatruppen, von
einem simonistischen Bischof geweihtes Chrisma mit Füßen trat, so ist
damit nicht bewiesen, daß dieses Ereignis geheime Anhänger des Dua-
listen Gerhard von Monteforte der Pataria in die Arme treiben mußte 3.

Denn die höchsten kirchlichen Stellen ließen damals verlauten, daß

Sakramente, die von Simonisten mit Annahme von Geschenken gespendet
würden, ungültig seien. Die Sakramententheologie war eben im 11.

Jahrhundert noch nicht so geklärt wie am Ende des 12. Jahrhunderts. E.
Werner gibt zu, daß Kardinal Humbert und selbst Gregor VII. hinter
diesen Lehren standen, die sich logischerweise auswirkten. Er sagt dazu,

1 E. Werner, roxT<xp7)vo£-Patarini S. 417.
2 Ebd. S. 407.
3 So Werner ebd. S. 408.

62



der Einfluß auf das niedere Volk sei aber ein anderer gewesen 1. Im
Grunde handelt es sich nicht um das niedere Volk, sondern um die

theologisch ungebildeten Laien, von denen manche hochadelig waren.
Eine Gruppe von etwa zwanzig Patarenern hatte einst den Mut, nach

Rom zu reisen und sich zu beschweren, weil sie Nachrichten von
simonieverdächtigen Handlungen Alexanders IL gehört hatten. Zu diesem Fall
sagt Landulf, daß einer von den zwanzig Leuten ihm dies als Augenzeuge
berichtet habe. Es muß also etwas Wahres daran sein, wenn Landulf
weiß, daß in Rom «tanta cathedra», d. h. 'soviel Katharisches' an
Einzelnen der Gruppe gefunden wurde 2. Was dachte Landulf, wenn er das

Wort cathedra gebraucht Ist hier wirklich an einen Dualismus zu denken
wie bei den Katharern des 12. und 13. Jahrhunderts? Selbst Landulf
setzt ihre Lehre nicht mit der Gerhards von Monteforte gleich, sondern

behauptet, es seien Laien, also Ungebildete gewesen, die mit Gerhard
fast einig gingen 3. Schon die Tatsache, daß sie keine Bildung hatten,
macht es unmöglich, an ausgeprägte Katharer zu denken. Wenn ein

Kleriker wie Landulf, der mehr als eine Generation lang Zeit gehabt
hätte, sich zu erkundigen, was man unter Katharern verstehe, noch in
seiner Chronik die Lehre (dodrina cathara müßte es heißen) cathedra und
die Katharer mit cathedri verwechselt, ist mindestens beschämend. Selbst

wenn diese Fehler den Abschreibern der Chronik anzulasten wären,
müßte man Landulf vorwerfen, keine einzige theologische Kategorie zu
unterscheiden außer den Anhängern Gerhards von Monteforte, zu denen

er am liebsten die Pataria zählen möchte, und ihren Gegnern, die er für
rechtgläubig hielt, weil sie die mailändischen Sondertraditionen samt der

verbreiteten Priesterehe billigten. Landulf gab zu, daß die Patarener nicht
wirkliche, sondern «falsche Katharer» seien 4, d. h. solche, die handelten
als ob sie mit ihnen einig gewesen wären. Im übrigen redete er von Erlembald

mit seinen chateri5 oder cathedri 6. Das kann auf Radikalisierung oder

auf Abfall einiger Patarener hindeuten, als Erlembald, der dritte Patarialeiter,

als Laie ihren Glauben nicht zu überwachen imstande war.

1 Ebd. S. 409.
2 Landulf, Hist. Mediolan. 3,19 p. 87-88; tanta catedra. p. 88,14: cum aliis

cathedris, p. 88, 18.
3 Ebd. 3,19 p. 87 «et atiquantis cum laicis qui Girardi de Monteforti sententiis

fere consentiebant».
4 Werner, Patarenoi S. 417: Landulf, Hist. Mediolan. p. 36 lin. 34 «falsis

catharis ».

5 Landulf 3,29 p. 95 «cum chateris».
6 Ebd. 3,31 p. 98 «cum suis omnibus cathedris».

63



Was konnte Landulf oder den Abschreiber zur Verwechslung mit
cathedra «Lehrstuhl, Predigtkanzel des Bischofs» bewogen haben? Denkbar

ist eine Sinngebung durch die Bibel. Bei Mt 23,2 sagte Jesus: «Auf
die Kathedia (den Lehrstuhl) des Moses haben sich die Schriftgelehrten
und Pharisäer gesetzt!» Wichtig ist dann Vers 4: «Sie binden schwere

Lasten zusammen und laden sie den Menschen auf die Schultern, selbst
aber wollen sie keinen Finger krümmen, um sie zu bewegen». Landulf
wußte, daß dies der Hauptvorwurf an die Laienpatarener war, daß sie

selber als Verheiratete die Ehe zu genießen wußten, den Priestern aber
übertriebene Lasten auferlegten, die strikte Einhaltung des Zölibats. Sie

übertrafen sogar die Pharisäer, weil die Patarener rückfällige Kleriker
mit schweren Strafen bedrohten. Wenn Laien etwas mit dem Lehrstuhl
zu tun hatten, heißt das, daß sie eine falsche Rolle spielten und sich
kirchliche Leitungsfunktionen anmaßten. Das Gleiche warf man den

predigenden Diakonen und Subdiakonen vor. Das Wort cathedra ist also

genau der Sitz dessen, der heuchelt, unbescholten zu leben, während er
andere mit Zwang und Drohung zur Beobachtung von kirchlichen
Gesetzen zwingt. Auch wo Landulf von «falschen Priestern» redet 1,

zählt er den Diakon Ariald und den Subdiakon Landulf zu ihnen. Damit
will er nicht behaupten, die beiden seien öffentlich als Priester aufgetreten,

sondern sie hätten sich in ihrem Vorgehen gegen die Priester so

benommen, als wären sie ihnen gleichgestellt oder übergeordnet, als

hätten sie Jurisdiktion über sie und als dürften sie willkürlich bestrafen.
Von einem Dualismus im Sinn des Manichäismus ist da jedenfalls bei

den Klerikern der Pataria nichts nachzuweisen.
Auch die Anknüpfung an die Novatianer der Antike, die sich bekanntlich

katharoi nannten, ist nicht eindeutig. Wegen der klinischen Taufe
durfte Novatian nicht in den Klerikerstand aufgenommen werden. Als
er gegen diese Regel verstieß, maßte er sich etwas an. Hier gibt es eine

Analogie zu den Patarenern. Der Rigorismus gegen solche, die in der

Verfolgung schwach geworden waren, gewisse diesen Auffassungen
zugrundeliegende stoische Lehren, vor allem aber das Hinauszögern der

kirchlichen Rekonziliation 2, all das mag Landulf als Parallele geahnt
haben. Der Grund für dieses harte Urteil gegen die Pataria war wohl die

Erfahrung der älteren mailändischen Kleriker, daß nach Beschlagnahme
von Klerikergütern, welche durch Simonie oder durch Frauengut
erworben waren, die früher simonistischen oder verheil ateten Geistlichen

1 Ebd. 3,1 p. 74, 29 sq.
2 J. Quasten, Novatianismus, LThK 7, 1062-4.

64



Buße tun mußten und das, was weggenommen war, dennoch nicht
zurückkam. Das empfanden sie wie ein unbefugtes Hinauszögern der echten

Versöhnung. Über die Wiederzulassung in klerikale Funktionen nach
der Absetzung hatten aber auch in Mailand nicht Laien zu entscheiden,
sondern päpsthche Legaten und unbescholtene Kleriker. Auch hierin
trifft Landulf nicht den Kern der Sache, wenn er von Katharern im Sinn
Novatians spricht.

Solange wir nur die Quellen aus Mailand mit den Novatianern
vergleichen, kommen wir über eine etwas übertriebene Strenge im Durchsetzen

der Zölibatsforderung nicht hinaus. An dieser Härte ist nichts
nachzuweisen, was über die Zeitanschauungen der kirchlichen und der
Reform ergebenen Theologen hinausging. Wichtig ist die Feststellung,
daß die Pataria zuerst gegen die verheirateten Kleriker oder Konkubinen
vorging, erst später, seit der Romreise Arialds, bei der dieser genaue
Instruktionen erhielt, gegen die Simonisten. Die Abweisung der Simonie
ist aber göttliches Gebot, die geschlechtliche Enthaltsamkeit der Priester
hat nicht den gleichen Rang in der hl. Schrift. Das beweist auch die

Praxis der Ostkirche, die sich ebenfalls auf das Neue Testament beruft.
Um herauszufinden, wie Ariald den Zölibat begründet, wird man am
besten auf die Lehre Gregors d. Gr. zurückgreifen, die Ausschweifung
verstocke den menschlichen Geist. Ambrosius Autpertus verschärfte im
8. Jahrhundert diese Anschauung mit der Formulierung: Die Ausschweifung

ist immer verbunden mit der Verblendung des Herzens. Im Mittelalter

wurde dieser Text bisweilen fälschlich dem Kirchenvater Ambrosius
statt Ambrosius Autpertus zugeschrieben 1.

Weil hierin nach Andreas ein Hauptargument der Pataria gegen den

Klerikerkonkubinat vorliegt, müssen wir fragen, ob dies die ausschlaggebende

Differenz zwischen Patarenern und ihren Gegnern war. Suchen

wir zunächst in der zuverlässigsten Quelle, der Vita s. Arialdi, um zu
erforschen, warum Ariald die Gültigkeit der «falschen Priester» anzweifelte.

1 R. Weber, La prière d'Ambroise Autpert contre les vices et son «Conflictus
vitiorum et virtutum», in: Revue bénédictine t. 86 (1976) p. 109-115; cf. Greg. M.,
Moralia in lob, lib, 31, cap. 88 (PL 76,621 B) : De luxuria caecitas mentis, inconsi-
deratio, inconstantia, praecipitatio, amor sui, odium Dei...» Dazu Ps.-Ambrosius
(PL 17.759C-760A) : «Luxuria gastrimargiam sequitur, quae dum licentiae metas
excedit, mox de se caecitatem mentis... gignit». Ambrosius Autpertus (zitiert bei
R. Weber S. 112): «Luxuria... nec sola ad exitium prorumpit, quia ipsa quoque
septenaria coalescit. Adhaeret namque illi semper caecitas mentis, inconsideratio,
inconstantia, praecipitatio, affectus praesentis saeculi, horror autem vel desperatio
futuri».

b 65


	Waren die früheren Pataraner rechtgläubig?

