
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 4: Was steht am Ursprung des Namens : eine religiöse Idee oder ein
sozialer Gegensatz?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dürfte, wild man die Gründe auch kritisch nachprüfen. Um die Entstehung

des Namens in späte Zeit anzusetzen, gibt Violante dem Chronisten
Landulf recht, der behauptet: «quod postea pataliam vocatum est», d. h.

was später Patalia genannt wurde. Er datiert dieses «später» auf die Zeit,
wo nach der Verurteilung Arialds und Landulfs durch che Synode der
lombardischen Reformgegner in Fontanetum die Pataria ein allgemeiner,
alle Anhänger umfassender Schwurbund wurde 1. Um die gleiche Zeit
erhielt Ariald von Rom die Vollmacht, gegen unwürdige Geistliche,
besonders gegen Simonisten, vorzugehen 2, ja sogar den strikten Befehl

(inevitabile iussum) von Papst Stephan 3.

Aber es berührt seltsam, daß hier der unzuverlässigste Gewährsmann,

Landulf, der erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts oder um 1100 schrieb,
soviel Autorität erhält und das gerade in einer chronologischen Frage,
in der er am wenigsten Vertrauen verdient, weil er zeitlich alles
durcheinanderwirft. Als Grundprinzip der Erklärung müßte gelten: Jeder
Schriftsteller gibt einer Deutung des Namens den Vorzug und setzt diese

darnach an, ob der Name ernst oder ironisch gemeint sei, ob der Ton auf
dem religiösen oder sozialen Anliegen liegt und vor allem, ob der Name

am Anfang oder später innerhalb oder außeihalb der neuen Reformpartei

entstanden sei. Das können wir an den Quellen nachprüfen und
es stimmt in großen Zügen sogar für die historische Literatur. Aber nicht
überprüfbar ist in diesem Punkt die Chronologie Landulfs.

4. Was steht am Ursprung des Namens :

eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz

Die sprachliche Deutung im Sinne einer wissenschaftlich gesicherten
Etymologie war im Mittelalter sicher nicht ausgeschlaggebend für das

Urteil für oder gegen die Pataria. Denn keine der von Arnulf, Landulf
oder Bonizo insinuierten Erklärungen des Namens kann heute eine

solche Gewißheit beanspruchen. Wenn Andreas in der Biographie Arialds
das Wort Pataria nicht erwähnt, bedeutet das nicht, daß die Bezeichnung
ein Schimpfwort des Gegners gewesen sei, sondern nur, daß die Gegner
oder Freunde damit etwas ausdrücken wollten, was für alle überholt war.

1 Ebd. S. 197 «commune... omnibus laicis iuramentum». Arnulfi, Gesta 3,13
MGH SS 8,20 lin. 18.

2 Ebd. S. 198: «potestate accepta», ibid. p. 20 lin. 17.
3 Violante, ebd. S. 200. Vita s. Arialdi cap. 7 p. 1054 lin. 8.

48



Falls zum Beispiel Ariald die Gültigkeit der Sakramente von der
moralischen Würde des Spenders abhängig machte, war das später etwas, was
sowohl in der Einsicht des Andreas wie in der allgemeinen Lehrentwicklung

der Kirche Ariald in ein schiefes Licht bringen konnte. Andreas

wollte aber seinen Helden nicht unnötig der Kritik aussetzen. Wenn dies

bisher nicht bemerkt wurde, dann deshalb, weil die Pataria bei den Theologen

zu einseitig von profanem, politischem und kirchenrechtlichem,
aber ungenügend von dogmatischem und spirituellem Blickwinkel her

gewürdigt wurde. Bonizo von Sutri, ein Parteigänger der gregorianischen
Reform und der Pataria gegenüber freundlich gesinnt, berichtet,
damals, als die Massen des Volkes immer mehr sich Ariald und Landolf
zuneigten und die Simonisten den Erfolg der Gegner zugaben, hätten diese

den Patarenem die Armut zum Vorwurf gemacht und sie Paterini, d. h.

pannosi «Tuchhändler», «Trödler» genannt1.
Die Bemerkung, die Bonizo anfügt, racho heiße «Lumpen» (pannus),

trifft keineswegs den ursprünglichen Sinn des biblischen Wortes raka

(Mt 5,22), das vom Aramäischen reka «hohl, leer, Hohlkopf» herkommt2.
Wir sehen, wie wenig die Etymologien Bonizos ernst zu nehmen sind. Er
erwähnt diese Deutung nur, weil im Grunde der Vorwurf der Armut
nicht eine Schande, sondern einen Ruhmestitel bedeutete. Offenbar
suchte er eine Worterklärung, welche die Schande auf die zurückwarf,
die im Kampf den Küizeren zogen. Es ist auch nicht bewiesen, daß der

Name erst hier aufgekommen ist. Erst hier bekam er seinen Sinn, den die

Gegner gerne verwendeten, mit dem Nebengedanken, Armut sei gleichzusetzen

mit Arbeitsscheu, Unreife, geistiger Abstumpfung, Unterentwicklung.

So wie man in moderner Zeit von der willenlosen Masse, dem

aufgehetzten Pöbel und dem Straßengesindel spricht. Wenn Karl Bosl

behauptet : « Arbeit war bis in das 12. Jh. sozial diffamierend und
machte unfrei»3, so war doch die Ehrlichkeit mit dem Begriff der

1 Bonizo ep. Sutr., Liber ad amicum, lib. 6; ed. E. Dümmler, MGH Libelli de

lite t. 1 (Hannover 1891) p. 591, lin. 32 - 592, lin. 2: «Nam cum crescente cottidie
numero fidelium mirifice Dei athletae (Landulfus, Arialdus) acrius verbo insudabant
predicationis, et propalata eorum nequicia cottidie Dei inimici inpingebantur et
minuebantur in tantum, ut ipsum eiusdem ecclesiae dictum pontificem (Guidonem)
ab ecclesia quadam die expellerent. Quod videntes symoniaci non valentes tamen
veritati et tante multitudini resistere, confundebantur, eisque paupertatem impro-
perantes, Paterinos, id est pannosos vocabant. Et illi quidem dicentes fratri « racha »

rei erant iudicio - rachos enim Graece, Latine pannus dicitur -, hü vero beati, qui
pro nomine Iesu digni erant contumelias pati».

2 H. Haag, Bibel-Lexikon (Einsiedeln 1951) 1399.
3 K. Bosl, Europa im Mittelalter (Wien-Heidelberg 1970) S. 187.

4 49



Handarbeit und die Unehrlichkeit mit dem Ruf des Kaufmanns
verknüpft. Rather von Verona (f 974) verbreitete die Lehre, gewisse Berufe
seien unvermeidlich mit Gefahren oder Lastern verbunden, so müsse ein
Kaufmann mit unbedingter Notwendigkeit der Habsucht (avaritia) zum
Opfei fallen 1. Die Geldmacherei oder die List und Schlauheit des Händlers,

Waren ohne Veredlung teurer zu verkaufen, als er sie gekauft hatte,
ist für Rather einfach Betrug 2. Daß die Albeit versklavt, wandelt er ins

Gegenteil um, denn Arbeit mache den Sklaven frei vor Gott3.
Waren die Patarener nun Trödlei, also Händler und Kaufleute, oder

waren sie Arme, die von der Aibeit lebten? Oder waren die meisten von
ihnen arme Kaufleute, arm, weil sie den Betrug der Reichen nicht
mitmachten? Nach Bosl waren im Frühmittelalter die pauperes, d. h. jene,
die keine Güter und Lehen besaßen und in festen Dienst- und
Steuerpflichten eingespannt waren, klar unterschieden von den Bedürftigen
(egeni), den Elenden, die eine Art Proletariat bildeten 4. Wenn dies auch
für das 11. Jahrhundert gilt, und wenn manche Patarener mit Kleiderfetzen

und Tuchfabrikation zu tun hatten, waren sie als arme Leute
abhängiger als der Adel und der freie Bürger. Aber die Pataria war absolut
keine einheitliche soziale Klasse. Sie hat sich ja freiwillig zur Handarbeit
anhalten lassen. Ariald verpflichtet aus evangelischem Geist und aus
Ehrlichkeit die Laien zur Handarbeit. Sie sollten Almosen erarbeiten,
um die unehrliche Simonie zu bekämpfen 5. Die Handarbeit war für
Ariald das eigentliche Kampfmittel gegen die allgemeine Korruption in
Kirche und Gesellschaft. H. Grundmann hat betont, daß es sich in der

religiösen Bewegung des 11. und 12. Jahrhunderts nicht um Enterbte
und Verarmte handelt, die sich gegen höhere Schichten auflehnen,
sondern «sie ist eine religiöse Reaktion in den Reihen dieser führenden
Schichten selbst gegen die gesellschaftliche, wirtschaftliche, kulturelle
Entwicklung. Sie strebt nicht nach 'Besserung der religiösen Verhältnisse',

sondern genau nach dem Gegenteil; sie widerstrebt um der Reli-

1 A. Adam, Arbeit und Besitz nach Ratherius von Verona (Freiburg i. Br. 1927)
S. 38.

2 Ebd. S. 84.
3 Ebd. S. 103. Unwürdige Abhängigkeit bei Arbeit S. 233.
4 K. Bosl, Potens und Pauper, in: Alteuropa und die moderne Gesellschaft.

Festschr. f. Otto Brunner (Göttingen 1963) S. 60-87.
5 Andreas, Vita s. Arialdi cap. 10 p. 1056 lin. 30-32 sagt Ariald dem Volk «Vos

vero, qui coniugati estis et de vestrarum labore manuum vivitis, ut Deus
omnipotens hanc Simonie) ab ecclesia sancta repellat et disperdat, cotidie ardenterque
operibus elemosinarum instare debetis».

50



gion willen den Verlockungen und dem Umsichgreifen weltlich-profaner

Kultur und Gesinnung» 1.

Wenn es sich um eine religiöse Reaktion handelt, war diese dann
antirevolutionär? Dann hätten die Patarener mit revolutionärer Gewaltanwendung

für ein reaktionäres Ziel gekämpft. K. Bosl sieht in Grundmanns

Leitidee, daß das Evangelium sozial empfindlich machte, ohne

den Willen zum Strukturwandel hervorzurufen, eine historisch-geisteswissenschaftliche

Deutung, mit der seine eigene vereinbar sei. Er versteht
aber die Armutsbewegung als eine aus der religiösen Grundhaltung des

Mittelalters aufbrechende, im Wesen also konservative Reaktion auf den

wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung von Klerus, Adel und
Kaufmannschaft2. Für den, der glaubt, im Mittelalter sei alles konservativ,

gibt es keine Möglichkeit, die Pataria einzuordnen. K. Bosl geht
es nicht direkt um die Pataria, sondern um die gewaltlosen Strömungen.

Wieweit sind hier nicht nur soziale, sondern wirtschaftliche Forde-

îungen im Spiel? Die Pataria hat sicher durch eifrige Handarbeit den

Aufschwung der Wirtschaft geföidert, wahrscheinlich auch den
Geldumlauf vermehrt. Von städtischer Konzentrieiung und Arbeitsteilung
war aber der Anfang der Armutsbewegung weit entfernt, wie schon

H. Grundmann ausführte: «Denn diese Bewegung ist ursprünglich nicht
von den Städten und nicht von den unteren sozialen Schichten

ausgegangen, überhaupt nicht von Laien. Sondern Mönche, Eremiten, Kanoniker

vielfach adliger Herkunft trugen sie als Wanderprediger an die
Laien heran, nicht zuerst an die städtische Bevölkerung und nicht
vornehmlich an die unteren Stände» 3. Die Pataria bekämpfte aber jene

Klerikerprivilegien, die in Mailand zu einem fast unanfechtbaren, vont
Staat geschützten Erbrecht auf Kirchenämter und Pfründen geführt
hat, also nicht um die Erhaltung der bisherigen Zustände. Mindestens
beim gewaltsamen Vorgehen der Laien ging es um die Änderung der

verfassungsmäßigen Grundlagen, die es bisher ermöglichten, ungestraft
Kirchengüter zur Förderung des Konkubinats der Priester einzusetzen.

Wenn fast die ganze Literatur unseres Jahrhunderts den Namen
Pataria als «Trödler» oder «Lumpengesindel» deutet, trifft dies keineswegs

den Gedanken Bonizos von Sutri. Dieser sagt nämlich, die Feinde

1 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über
die geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und
der religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. (Darmstadt 1961) S. 168-169.

2 K. Bosl, Potens und Pauper S. 77.
3 Ebd. S. 520.

51



der Bewegung hätten sie wegen der Armut als «zerlumpfte, in Lumpen
gekleidete Leute» beschimpft. Wer von Handarbeit lebt und in ärmlichen
Fetzen gekleidet auftritt, ist weder ein Trödler noch ein «Lumpenpack»
im moralischen Sinn. Er kann aber Stoffweber sein, ist dann aber besonders

heroisch, weil er das, was er erarbeitet, verkauft oder weggibt, ohne

sich selber besser zu kleiden. Für Bonizo konnte dies nur der Bewegung
zum Lob gereichen. Das bedeutete uneigennützige Zusammenarbeit,
äußerste Solidarität selbst unter verheirateten Laien, und Opferbereitschaft

für das gemeinsame Ziel. Wenn aber das Wort Patarini wegen
ihrer freiwilligen Armut die Mitglieder als «Zerlumpte» bezeichnete, heißt
das nicht, daß der Name zum Spott und Hohn nur von den Feinden

geschaffen wurde. Erst recht kann man daraus nicht ableiten, daß sie

Trödler oder Tuchhändler waren, die mit dem Makel der Unehrlichkeit
von Kaufleuten behaftet gewesen wären, auch wenn später das Wort in
Mailand «Trödler» bedeutete. Schon J. Goetz hat gesehen, wie unhaltbar
es ist zu glauben, daß schon zur Zeit Arnulfs ein Quartier nach der

Partei, übrigens nicht Patareni oder Paterini, sondern Patari genannt worden

sei, Arnulf aber, obwohl er Mailänder war, mühsam eine Erklärung
des Wortes suchte. Das Quartier kann also höchstens viel später nach

Trödlern so genannt worden sein, wenn es der Ort war, wo die Patarener

gewohnt hatten, vielleicht aber überhaupt unabhängig von der Pataria 1.

Auch der Mailänder Chronist Landulf wußte keine Erklärung. Weil er

ständig von einem placitum, d.h. «gemeinsamen Beschluß», redet,
dachte er vermutlich an eine Ableitung aus padalia von pactum
«Übereinkunft». Er sagte immer Patalia, weil die Mailänder oft 1 für r
aussprachen 2. Arnulf behauptete, das «übrige gewöhnliche Volk» habe die

Mitglieder dieser Gruppe «zum Spott Patarini genannt» 3. Zu diesem Urteil

kommt er, weil er selber dem Wort eine bestimmte Bedeutung gab.
Er hat sie, wie er selbst zugibt, in einem Wörterbuch gefunden, denn

griechisch pathos heiße «Verwirrung, Umwälzung» perturbatio), man
könne aber auch andere Erklärungen finden 4. Heute hätte Arnulf den

Begriff mit «Revolution» wiedergegeben. Bezeichnend an dieser Deutung

1 J. Goetz, Krit. Beiträge S. 24-27.
2 Vgl. Ulias für den biblischen Urias : Landulf, Hist. Mediolan. 2,25 p. 62 lin. 18 ;

zum placitum: ibid. lib. 3 cap. 5 p. 77 lin. 33 : «sub obtentu placiti Dei, quod postea
pataliam vocatum est». Zu patalia vgl. ebd. Register S. 675.

3 Arnulf, Gesta archiepiscoporum Mediolanensium, ed. L. C. Bethmann et
W. Wattenbach. MGH SS 8 (Hannover 1848) lib. 3, cap. 13 p. 20 lin. 23: «Hos
tales cetera vulgaritas hyronice Patarinos appellat».

4 Arnulf, Gesta lib. 4 cap. 11 p. 28 lin. 34-^t-O.

52



ist es, daß Arnulf nicht eine lateinische, sondern eine griechische
Wortwurzel sucht. Seine Etymologie hat allerdings niemanden überzeugt,
denn sie scheitert an sprachlichen Schwierigkeiten.

5. Kommt der Name der Patarener von der Stadt Patara

Im Jahre 1952 veröffentlichte Antoine Dondaine einen wichtigen Aufsatz

über die zwei Brüder Hugo Etherianus und Leo Tuscus aus Pisa, die
seit 1161/66 in Konstantinopel Hofämter bekleideten l. Hugo, der
wissenschaftliche Berater Kaiser Manuels I. Komnenos (1143-1180) für
Unionsfragen, der 1182 starb, schrieb also zwischen 1166 und 1180,
vielleicht noch vor dem 3. Laterankonzil, das die Patarini Häretiker nannte,
einen Traktat «Adversus Patherenos», d. h. «Gegen die Patarener» 2. Er
berichtete, die Sekte verbreite sich am Hellespont, d. h. bei den Dardanellen

(heute Türkei). Sie sei die Feindin der griechischen und lateinischen
Kirche. Aber hier handelt es sich um eine griechische Häresie 3.

A. Dondaine fand hier die gleichen Lehren vor wie bei den griechischen
und bulgarischen Bogomilen, nämlich geheime Propaganda, Angriffe
gegen den Klerus, Verwerfung der Ehe, Verneinung der Realpräsenz in
der Eucharistie, also eine eindeutig antisakramentale Haltung, die sich
nicht mit den Mailänder Patarenern vergleichen läßt, ferner die Ablehnung

des Eides, der Autorität des Alten Testamentes, des Bilderkultes
und der Verehrung des Kreuzes 4. Aus der von Hugo angegebenen Na-
mansform, die lateinisch ist, schloß Dondaine auf ein endbetontes
griechisches TcaTapTjvoi, sah darin ganz selbstverständlich einen Volksnamen
der Bewohner einer Stadt, nämlich Patara, des Herkunftsortes des

hl. Nikolaus, des Bischofs von Myra. Wegen der Verbreitung der Bogomilen

in Kleinasien sei es nicht verwunderlich, wenn es auch dort
Anhänger dieser Sekte gegeben habe. Ein griechischer Ursprung erkläre
das Wort besser als die Herleitung von Mailand. Auch die Endung sei

ganz normal wie im Neuen Testament Gadarenoi für die Leute von
Gadara. Weil in Mailand die Pataria die Sakramente von Simonisten und
Konkubinariern als ungültig verwarf, seien die Mitglieder der Partei in

1 A. Dondaine, Hugues Ethérien et Léon Toscan, in: Archives d'histoire doctrinale

et littéraire du moyen âge 27 (1952) p. 67-134.
2 Ebd. S. 109-114. Vor der Liste der Kapitel heißt es genauer: «de abhominabili

patherenorum secta» (ebd. S. 109).
3 Ebd. S. 109-110.
4 Ebd. S. 110.

53


	Was steht am Ursprung des Namens : eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz?

