
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 3: Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


führte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortführung der Gedanken Gregors

d. Gr. den ursprünglich unkriegerischen Ideengehalt der militia
Christi, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Martyrium

für den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert für die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern

wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daß soziale
Unterschiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser

weiterwirkten, und daß irgendein religiöses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daß Ariald oder ein Führer der Pataria häretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig über den

Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gläubigen im damaligen Mailand

behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getragene

Kritik, die mit klassenkämpferischen, antiklerikalen oder sogar
häretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte»2. So bleibt aber das

Rätsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichäische oder bogo-
milische Häretiker «Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angeführten Handbücher und Aufsätze als repräsentativ

für die Forschung unseres Jahrhunderts, fällt auf, daß außer

H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stellten,

sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 für F. Fuchs eine demokratische

Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen

Gegensatz in den inneren Kämpfen Mailands von 1042 bis 1045

feststellen, als wenige capitanei die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.

K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. Patze, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempf, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 Landulf, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum : E. Werner,

Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44



verlässigste Quelle ist, die Chronisten Arnulf und Landulf aber Gegner
der Pataria waren, ist es für einen kritischen Historiker unannehmbar,
am Ursprung der Bewegung, gestützt auf die Gegner Arialds, einen
sozialen Gegensatz zu vermuten, der nicht aus dem religiösen Bereich,
sondern aus dem politischen und gesellschaftlichen Leben genommen
wäre. Es bedeutet einen Hohn auf die geschichtliche Methode, wenn man,
wie Kupisch und Fossier nur auf die Gegner der Bewegung abstellt.
R. Fossier sagt, die «Lumpenhändler» hätten als Banden vor den Toren

von Mailand ihre Feldlager aufgeschlagen, sich gegeißelt, gebettelt und
die Simonie verurteilt und damit ihre blutige Unterdrückung provoziert1.
Außer der Verwechslung mit den Geißlern späterer Zeiten ist hier als

irreführend zu rügen, wenn Fossier im Quellenteil gerade über Ariald
nur seinen schlimmsten Gegner zitiert, nämlich Landulf 2.

Die soziale These findet sich also ziemlich durchgehend von Hergenröther

bis Bayer, aber mehrere sehen ein, daß das religiöse Motiv
ausschlaggebend war, so Hergenröther, Bihlmeyer, Grundmann, Violante,
Bayer und Kempf. Renner redet von «halb-religiösem» Beweggrund.
Jordan unterscheidet: teils religiös, teils sozial.

Wer mit Vorliebe auf Andreas, den Biographen Arialds hört, wird
merken, daß Andreas den Namen «Pataria, Patarener» nie ausspricht.
Das bedeutet nicht unbedingt, daß es sich nur um ein Schimpfwort oder
einen Spottnamen handelt, sondern daß der Name später, d. h. spätestens
um 1075, als Andreas schrieb, meist im üblen Sinn gebraucht wurde und
daher in der Vita eines Heiligen keinen Platz fand. Andreas nahm es

genau mit der Wahrheit, wollte aber nicht alles erzählen, was er wußte 3.

Es ist nun interessant, daß unter den oben aufgeführten Historikern
jene, die den religiösen Ursprung betonen oder mitbejahen, pattari weniger

schimpflich als «Trödler» wiedergeben. Sie denken dabei an
Kleinkrämer und Händler von Altwaren, z. B. gebrauchten Stoffen und
Eisenfabrikaten. Bei Lortz ist dagegen «Lumpenpack» nur ein Spottname,
trifft also nicht voll die Wahrheit. Je schärfer aber die Historiker unseres

Jahrhunderts die soziale These akzentuieren, etwa mit Worten wie «Hefe

1 R. Fossier, Histoire sociale de l'Occident médiéval. Collection U, sér. «Histoire
médiévale, dir. par G. Duby (Paris 1970) S. 148.

2 Ebd. S. 215 n. 39b aus Landulf S. 77., lin. 48. Vgl. zur Literatur: M. S. Mazzi,
Milano dei secoli IX-XII in contributi dell'ultimo trentennio. Archivio stor. ital.
n. 480^82, Jg. 132 (1974) 371-415.

3 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3, 691 Anm. 2: «Andreas der besonders

durch Verschweigen glättet und verschönert».

45



des Proletariats» (Haller), «das gemeine Volk» (Neuß), «blutige Anarchie»

(Fliehe) u. a., um so mehr wird Pataria herabwürdigend übersetzt:
Lumpenpack, Lumpengesindel, bei Fliehe «loqueteux» d.h. 'Lumpenkerle'.
Jene, die kritischer sind wie Mourre, und alle, die direkt die Quellen
befragten, wie Hauck, Hampe, Grundmann, Zerfaß und Violante, nehmen

hypothetisch die Deutung nach einem Platz des Trödlermarktes in
Mailand an. Man kann also behaupten, am Ursprung der sozialen These

stehen nicht kritisch geprüfte Quellenaussagen, sondern die Deutung
des Namens der Bewegung. Auch E. Werner, der die soziale These 1956

ausführlich zu begründen suchte, glaubte damals noch an die Herkunft
des Namens vom Lumpenhändlerquartier. Er sagte von der Worterklärung:

«Man hoffte, dadurch sowohl den ideengeschichtlichen Standpunkt
als auch die soziale Herkunft erklären zu können. Von dieser Seite her

gingen J. Goetz in seinen 'kritischen Beiträgen zur Geschichte der Pataria'

1 und G. Schwartz in der Miszelle: 'Die Herkunft des Namens Pataria'

2 an das Problem heran. Während Goetz eine Umprägung des

Schimpfwortes Cathari in Patarini durch die Anhänger Arialds sieht,
wodurch gleichsam ein Vorgang der Volksetymologie zum Parteischlagwort

wurde 3, faßte G. Schwartz das Wort als Herkunftsbezeichnung der

Parteigänger aus den Mailänder Quartieren der Lumpenhändler und
Trödler: patta-pattari4 Man wird diesen scharsinnigen Wortanalysen
große Beachtung beimessen müssen, denn bei der Quellenlage vermögen
sie wertvolle Fingerzeige für den sozialen oder religiösen Charakter der

Pataria zu geben, wird aber dabei eine umfassende Untersuchung nicht
entbehren können, will man eine möglichst genaue Kenntnis anstreben»5.

Werner hat also gesehen, daß die Erklärung des Namens oft
ausschlaggebend war für die soziale These. Für ihn, der als Kommunist
öfters K. Marx zitiert, waren die sozialen Umschichtungen die

Existenzgrundlage der Kirchenreform des 11. und 12. Jahrhunderts 6. In Mailand
stellten die Kaufleute den dritten Stand der Bürger dar nach den Capitani

und den Valvassores 7. Wenn die Kaufleute 1068 bei der Festsetzung
der Geldbuße für Kleriker, die sich der Reform widersetzten, an dritter

1 J. Goetz, Krit. Beiträge S. 17-55, 164-194.
2 G. Schwartz, Die Herkunft des Namens Pataria, in: Archiv für

Kulturgeschichte 12 (1916) S. 402-410.
3 Goetz S. 50 f. 4 Schwartz S. 405 f.
5 E. Werner, Pauperes Christi (Leipzig 1956) S. 112-113. Er sagt S. 122, die

Etymologie «Lumpenhändler» habe keine durchschlagende Beweiskraft.
6 Ebd. S. 8. 7 Ebd. S. 115 s.

46



Stelle genannt wurden, deutet er dies als ein Zeichen der allmählichen

Überwindung der Geburtsschranken in der Stadt1. Im Aufstand von
1035 sieht er die Emanzipationsbewegung einer nicht adeligen, städtischen

Schicht2. In den Vierziger Jahren des 11. Jahrhunderts versuchte
der Adel, richtiger wäre es, zu sagen, eine Gruppe weniger Adelsfamilien,
das aufstrebende Stadtbürgertum niederzuwerfen, worauf aber der Adel

aus der Stadt vertrieben wurde 3. Abzulehnen ist es, wenn Werner dann

von einem Klassenkampf einer gemeinsamen Front von Bürgern und
Rittern gegen die erzbischöfliche Partei redet4. Hier wird ein religiöser

Kampf marxistisch uminterpretiert. Mit Recht sagt er dagegen, Hallers

Bezeichnung «Proletariat» sei hier anachronistisch5.
Weil der Name der Pataria nicht klar genug auf Lumpensammler und

Weber hinweist, beruft er sich auf A. Borst6, um festzustellen : «Auf
jeden Fall muß die zahlreiche arbeitende Bevölkerung der Stadt (Mailand)
aus Webern bestanden haben»7. Das Wort des Patariagegners Benzo von
Alba über Anselm von Baggio akzeptiert er: «Dieser Bischof von Lucca

Anselm), Alexander (als Papst) genannt, erfand als erster die Pataria»

8. Nach Werner lag Anselm vor allem an einer Vernichtung der

Ausnahmestellung des Mailänder Klerus 9. «Mag er auch an den folgenden
turbulenten Szenen wenig Gefallen gefunden haben, und das um so

mehr, als er als Papst tätliche Angriffe von Laien gegen die kirchlichen
Autoritäten nicht offiziell gutheißen konnte, so waren doch die Ziele der

Anführer der Pataria seine Ziele, die er einst in Mailand selbst verfolgt
hatte»10.

Wenn man mit Werner dem kaiserlichen Bischof Benzo von Alba, der

die Pataria haßte, glauben möchte, daß Anselm von Baggio die Grundidee

und das direkte Kampfziel der Pataria erfunden hat, wäre der Name

sehr früh entstanden. Violante bestreitet aber mit sehr guten Gründen,
daß Anselm Gründer der Pataria sei, auch wenn er in der gleichen Richtung

tätig gewesen war11. Weil aber die Deutung der Patarener als

Lumpenhändler, der sich Violante anschließt, unterdessen überholt sein

1 Ebd. S. 116. 2 Ebd. S. 117.
3 Ebd. S. 118. 4 Ebd. S. 118-121.
5 Ebd. S. 121.
6 A. Borst, Die Katharer (Schriften der MGH 12. Bd., Stuttgart 1953) S. 81 f.
7 Werner, Pauperes S. 122.
8 Benzo v. Alba, Ad Henricum IV. imperatorem libri VII. MGH SS 11,672,

zitiert bei Werner, Pauperes S. 125.
9 Werner, Pauperes S. 125.

10 Ebd. S. 126. » Violante, La pataria S. 171.

47



dürfte, wild man die Gründe auch kritisch nachprüfen. Um die Entstehung

des Namens in späte Zeit anzusetzen, gibt Violante dem Chronisten
Landulf recht, der behauptet: «quod postea pataliam vocatum est», d. h.

was später Patalia genannt wurde. Er datiert dieses «später» auf die Zeit,
wo nach der Verurteilung Arialds und Landulfs durch che Synode der
lombardischen Reformgegner in Fontanetum die Pataria ein allgemeiner,
alle Anhänger umfassender Schwurbund wurde 1. Um die gleiche Zeit
erhielt Ariald von Rom die Vollmacht, gegen unwürdige Geistliche,
besonders gegen Simonisten, vorzugehen 2, ja sogar den strikten Befehl

(inevitabile iussum) von Papst Stephan 3.

Aber es berührt seltsam, daß hier der unzuverlässigste Gewährsmann,

Landulf, der erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts oder um 1100 schrieb,
soviel Autorität erhält und das gerade in einer chronologischen Frage,
in der er am wenigsten Vertrauen verdient, weil er zeitlich alles
durcheinanderwirft. Als Grundprinzip der Erklärung müßte gelten: Jeder
Schriftsteller gibt einer Deutung des Namens den Vorzug und setzt diese

darnach an, ob der Name ernst oder ironisch gemeint sei, ob der Ton auf
dem religiösen oder sozialen Anliegen liegt und vor allem, ob der Name

am Anfang oder später innerhalb oder außeihalb der neuen Reformpartei

entstanden sei. Das können wir an den Quellen nachprüfen und
es stimmt in großen Zügen sogar für die historische Literatur. Aber nicht
überprüfbar ist in diesem Punkt die Chronologie Landulfs.

4. Was steht am Ursprung des Namens :

eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz

Die sprachliche Deutung im Sinne einer wissenschaftlich gesicherten
Etymologie war im Mittelalter sicher nicht ausgeschlaggebend für das

Urteil für oder gegen die Pataria. Denn keine der von Arnulf, Landulf
oder Bonizo insinuierten Erklärungen des Namens kann heute eine

solche Gewißheit beanspruchen. Wenn Andreas in der Biographie Arialds
das Wort Pataria nicht erwähnt, bedeutet das nicht, daß die Bezeichnung
ein Schimpfwort des Gegners gewesen sei, sondern nur, daß die Gegner
oder Freunde damit etwas ausdrücken wollten, was für alle überholt war.

1 Ebd. S. 197 «commune... omnibus laicis iuramentum». Arnulfi, Gesta 3,13
MGH SS 8,20 lin. 18.

2 Ebd. S. 198: «potestate accepta», ibid. p. 20 lin. 17.
3 Violante, ebd. S. 200. Vita s. Arialdi cap. 7 p. 1054 lin. 8.

48


	Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung

