Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 3: Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

fiihrte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortfithrung der Gedanken Gre-
gors d. Gr. den urspriinglich unkriegerischen Ideengehalt der mulitia
Christs, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Marty-
rium fiir den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert fiir die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern
wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daB soziale Unter-
schiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser
weiterwirkten, und dal irgendein religiéses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daB Ariald oder ein IMiihrer der Pataria hidretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig iiber den
Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gliubigen im damaligen Mai-
land behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getra-
gene Kritik, die mit klassenkdmpferischen, antiklerikalen oder sogar
hiretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte» 2. So bleibt aber das
Raétsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichdische oder bogo-
milische Hiretiker « Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angefithrten Handbiicher und Aufsitze als reprisen-
tativ fiir die Forschung unseres Jahrhunderts, fillt auf, dall auler
H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stell-
ten, sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 fiir F. Fuchs eine demokra-
tische Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen
Gegensatz in den inneren Kdmpfen Mailands von 1042 bis 1045 fest-
stellen, als wenige capitanci die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.
K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. PatzE, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempr, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 LanDpuLF, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum: E. WER-
NER, Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44



verldssigste Quelle ist, die Chronisten Arnulf und Landulf aber Gegner
der Pataria waren, ist es fiir einen kritischen Historiker unannehmbar,
am Ursprung der Bewegung, gestiitzt auf die Gegner Arialds, einen so-
zialen Gegensatz zu vermuten, der nicht aus dem religiésen Bereich,
sondern aus dem politischen und gesellschaftlichen Leben genommen
wire. Es bedeutet einen Hohn auf die geschichtliche Methode, wenn man,
wie Kupisch und Fossier nur auf die Gegner der Bewegung abstellt.
R. Fossier sagt, die « Lumpenhédndler» hitten als Banden vor den Toren
von Mailand ihre Feldlager aufgeschlagen, sich gegeiBelt, gebettelt und
die Simonie verurteilt und damit ihre blutige Unterdriickung provoziert®.
AuBer der Verwechslung mit den GeiBllern spiterer Zeiten ist hier als
irrefithrend zu riigen, wenn IFossier im Quellenteil gerade iiber Ariald
nur seinen schlimmsten Gegner zitiert, niamlich Landulf 2.

Die soziale These findet sich also ziemlich durchgehend von Hergen-
rother bis Bayer, aber mehrere sehen ein, dal3 das religiése Motiv aus-
schlaggebend war, so Hergenréther, Bihlmeyer, Grundmann, Violante,
Bayer und Kempf. Renner redet von «halb-religisem» Beweggrund.
Jordan unterscheidet: teils religis, teils sozial.

Wer mit Vorliebe auf Andreas, den Biographen Arialds hért, wird
merken, dal Andreas den Namen «Pataria, Patarener» nie ausspricht.
Das bedeutet nicht unbedingt, daB es sich nur um ein Schimpfwort oder
einen Spottnamen handelt, sondern daf3 der Name spiter, d. h. spitestens
um 1075, als Andreas schrieb, meist im iiblen Sinn gebraucht wurde und
daher in der Vita eines Heiligen keinen Platz fand. Andreas nahm es
genau mit der Wahrheit, wollte aber nicht alles erzihlen, was er wuBte 3.

Es ist nun interessant, daB unter den oben aufgefiithrten Historikern
jene, die den religisen Ursprung betonen oder mitbejahen, pattar: weni-
ger schimpflich als «Trodler» wiedergeben. Sie denken dabei an Klein-
kramer und Handler von Altwaren, z. B. gebrauchten Stoffen und Eisen-
fabrikaten. Bei Lortz ist dagegen «Lumpenpack» nur ein Spottname,
trifft also nicht voll die Wahrheit. Je schirfer aber die Historiker unseres
Jahrhunderts die soziale These akzentuieren, etwa mit Worten wie «Hefe

1 R. FossiER, Histoire sociale de 1'Occident médiéval. Collection U, sér. « Histoire
médiévale, dir. par G. Duby (Paris 1970) S. 148.

2 Ebd. S. 215 n. 39b aus Landulf S. 77., lin. 48. Vgl. zur Literatur: M. S. Mazzi,
Milano dei secoli IX—XII in contributi dell’'ultimo trentennio. Archivio stor. ital.
n. 480482, Jg. 132 (1974) 371-415.

3 A. Havuck, Kirchengesch. Deutschlands 3, 691 Anm. 2: «Andreas ... der beson-
ders durch Verschweigen glittet und verschonert».

45



des Proletariats» (Haller), «das gemeine Volk» (NeuB), «blutige Anarchie»
(Fliche) u. a., um so mehr wird Pataria herabwiirdigend {ibersetzt: Lum-
penpack, Lumpengesindel, bei Fliche «loqueteux» d. h. ‘Lumpenkerle’.
Jene, die kritischer sind wie Mourre, und alle, die direkt die Quellen
befragten, wie Hauck, Hampe, Grundmann, Zerfall und Violante, neh-
men hypothetisch die Deutung nach einem Platz des Trédlermarktes in
Mailand an. Man kann also behaupten, am Ursprung der sozialen These
stehen nicht kritisch gepriifte Quellenaussagen, sondern die Deutung
des Namens der Bewegung. Auch E. Werner, der die soziale These 1956
ausfiihrlich zu begriinden suchte, glaubte damals noch an die Herkunft
des Namens vom Lumpenhindlerquartier. Er sagte von der Worterkli-
rung: «Man hoffte, dadurch sowohl den ideengeschichtlichen Standpunkt
als auch die soziale Herkunft erkliren zu kénnen. Von dieser Seite her
gingen J. Goetz in seinen ‘kritischen Beitrigen zur Geschichte der Pata-
ria’ ! und G. Schwartz in der Miszelle: ‘Die Herkunft des Namens Pata-
ria’ 2 an das Problem heran. Wihrend Goetz eine Umprigung des
Schimpfwortes Cathari in Patarini durch die Anhédnger Arialds sieht,
wodurch gleichsam ein Vorgang der Volksetymologie zum Parteischlag-
wort wurde 3, faBte G. Schwartz das Wort als Herkunftsbezeichnung der
Parteiginger aus den Mailinder Quartieren der Lumpenhidndler und
Trodler: patta-pattari ¢... Man wird diesen scharsinnigen Wortanalysen
groBe Beachtung beimessen miissen, denn bei der Quellenlage vermogen
sie wertvolle Fingerzeige fiir den sozialen oder religiésen Charakter der
Pataria zu geben, wird aber dabei eine umfassende Untersuchung nicht
entbehren kénnen, will man eine mdglichst genaue Kenntnis anstre-
ben» 3. Werner hat also gesehen, daB die Erklirung des Namens oft
ausschlaggebend war fiir die soziale These. Fiir ihn, der als Kommunist
ofters K. Marx zitiert, waren die sozialen Umschichtungen die Existenz-
grundlage der Kirchenreform des 11. und 12. Jahrhunderts 6. In Mailand
stellten die Kaufleute den dritten Stand der Biirger dar nach den Capi-
tani und den Valvassores 7. Wenn die Kaufleute 1068 bei der Festsetzung
der Geldbulle fiir Kleriker, die sich der Reform widersetzten, an dritter

1 J. Goetz, Krit. Beitrige S. 17-55, 164-194.

2 G. ScuwarTz, Die Herkunft des Namens Pataria, in: Archiv fiir Kultur-
geschichte 12 (1916) S. 402-410.

3 GoeTtz S. 50 f. 4+ ScHwaARTZ S. 405 1.

5 E. WERNER, Pauperes Christi (Leipzig 1956) S. 112-113. Er sagt S. 122, die
Etymologie « Lumpenhéindler» habe keine durchschlagende Beweiskraft.

6 Ebd. S. 8. 7 Ebd. S. 115s.

46



Stelle genannt wurden, deutet er dies als ein Zeichen der allméhlichen
Uberwindung der Geburtsschranken in der Stadt!. Im Aufstand von
1035 sieht er die Emanzipationsbewegung einer nicht adeligen, stadti-
schen Schicht 2. In den Vierziger Jahren des 11. Jahrhunderts versuchte
der Adel, richtiger wire es, zu sagen, eine Gruppe weniger Adelsfamilien,
das aufstrebende Stadtbiirgertum niederzuwerfen, worauf aber der Adel
aus der Stadt vertrieben wurde 3. Abzulehnen ist es, wenn Werner dann
von einem Klassenkampf einer gemeinsamen Front von Biirgern und
Rittern gegen die erzbischofliche Partei redet *. Hier wird ein religidser
Kampf marxistisch uminterpretiert. Mit Recht sagt er dagegen, Hallers
Bezeichnung «Proletariat» sei hier anachronistisch 3.

Weil der Name der Pataria nicht klar genug auf Lumpensammler und
Weber hinweist, beruft er sich auf A. Borst ¢, um festzustellen: «Auf je-
den Fall muf3 die zahlreiche arbeitende Bevolkerung der Stadt (Mailand)
aus Webern bestanden haben» 7. Das Wort des Patariagegners Benzo von
Alba tiber Anselm von Baggio akzeptiert er: «Dieser Bischof von Lucca
(= Anselm), Alexander (als Papst) genannt, erfand als erster die Pata-
ria» 8. Nach Werner lag Anselm vor allem an einer Vernichtung der Aus-
nahmestellung des Mailinder Klerus?. «Mag er auch an den folgenden
turbulenten Szenen wenig Gefallen gefunden haben, und das um so
mehr, als er als Papst titliche Angriffe von Laien gegen die kirchlichen
Autorititen nicht offiziell gutheien konnte, so waren doch die Ziele der
Anfiihrer der Pataria seine Ziele, die er einst in Mailand selbst verfolgt
hatte» 19,

Wenn man mit Werner dem kaiserlichen Bischof Benzo von Alba, der
die Pataria haBte, glauben mochte, daB Anselm von Baggio die Grund-
idee und das direkte Kampfziel der Pataria erfunden hat, wire der Name
sehr friith entstanden. Violante bestreitet aber mit sehr guten Griinden,
daB Anselm Griinder der Pataria sei, auch wenn er in der gleichen Rich-
tung titig gewesen war!!. Weil aber die Deutung der Patarener als
Lumpenhindler, der sich Violante anschlieBt, unterdessen iiberholt sein

1 Ebd. S. 116. 2 Ebd. S. 117.

3 Ebd. S. 118. 4+ Ebd. S. 118-121,

5 Ebd. S. 121.

6 A. Borst, Die Katharer (Schriften der MGH 12. Bd., Stuttgart 1953) S. 81 f.

7 WERNER, Pauperes S. 122.

8 BENzO V. ALBA, Ad Henricum IV. imperatorem libri VII. MGH SS 11,672,
zitiert bei WERNER, Pauperes S. 125,

9 WERNER, Pauperes S. 125.

10 Ebd. S. 126. 11 VioLANTE, La pataria S. 171.

47



diirfte, wird man die Griinde auch kritisch nachpriifen. Um die Entste-
hung des Namens in spite Zeit anzusetzen, gibt Violante dem Chronisten
Landulf recht, der behauptet: «quod postea pataliam vocatum est», d. h.
was spiter Patalia genannt wurde. Er datiert dieses «spater» auf die Zeit,
wo nach der Verurteilung Arialds und Landulfs durch die Synode der
lombardischen Reformgegner in Fontanetum die Pataria ein allgemeiner,
alle Anhinger umfassender Schwurbund wurde . Um die gleiche Zeit
erhielt Ariald von Rom die Vollmacht, gegen unwiirdige Geistliche,
besonders gegen Simonisten, vorzugehen ?, ja sogar den strikten Befehl
(tmevitabile tussum) von Papst Stephan 3.

Aber es beriihrt seltsam, dal3 hier der unzuverldssigste Gewdhrsmann,
Landulf, der erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts ocder um 1100 schrieb,
soviel Autoritdt erhdlt und das gerade in einer chronologischen Frage,
in der er am wenigsten Vertrauen verdient, weil er zeitlich alles durch-
einanderwirft. Als Grundprinzip der Erklirung miillte gelten: Jeder
Schriftsteller gibt einer Deutung des Namens den Vorzug und setzt diese
darnach an, ob der Name ernst oder ironisch gemeint sei, ob der Ton auf
dem religiésen oder sozialen Anliegen liegt und vor allem, ob der Name
am Anfang oder spiter innerhalb oder auBeihalb der neuen Reform-
partei entstanden sei. Das kénnen wir an den Quellen nachpriifen und
es stimmt in groBen Ziigen sogar fiir die historische Literatur. Aber nicht
iiberpriifbar ist in diesem Punkt die Chronologie Landulfs.

4. Was steht am Ursprung des Namens:
etne veligiose Idee oder ein sozialer Gegensatz?

Die sprachliche Deutung im Sinne einer wissenschaftlich gesicherten
Etymologie war im Mittelalter sicher nicht ausgeschlaggebend fiir das
Urteil fiir oder gegen die Pataria. Denn keine der von Arnulf, Landulf
oder Bonizo insinuierten Erklirungen des Namens kann heute eine
solche GewiBheit beanspruchen. Wenn Andreas in der Biographie Arialds
das Wort Pataria nicht erwidhnt, bedeutet das nicht, dal3 die Bezeichnung
ein Schimpfwort des Gegners gewesen sei, sondern nur, dall die Gegner
oder Freunde damit etwas ausdriicken wollten, was fiir alle iiberholt war.

1 Ebd. S. 197 «commune... omnibus laicis iuramentum». Arnulfi, Gesta 3,13
MGH SS 8,20 lin. 18.

2 Ebd. S. 198: ¢potestate acceptan», ibid. p. 20 lin. 17.

3 VIOLANTE, ebd. S. 200. Vita s. Arialdi cap.7 p.1054 lin. 8.

48



	Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung

