Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 2: Die Geschichtsschreibung tUiber den sozialen Gegensatz zwischen
Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wir verdanken hervorragende sozialgeschichtliche Studien einzelnen
Schulen und Richtungen, z. B. den Mitarbeitern der franzdsischen Zeit-
schrift «Annales. Economies, Sociétés, Civilisations». Nach W. Schulze
hat die Annales-Gruppe den Beweis erbracht, daB eine Geschichtsschrei-
bung mit dem Anspruch auf ernsthafte Aussagen heute ohne die Einbezie-
hung der Soziologie nicht mehr arbeiten kann . Ein Test kann hier die
Pataria werden. Jedenfalls gibt es nicht die Alternative: religiéser oder
sozialer Gegensatz. Man wird fiir das 11. Jahrhundert sagen diirfen, daf
ein scharfer Gegensatz in theologischen Grundfragen eine vom Christen-
tum gepridgte Gesellschaft in zwel oder mehrere Lager trennen mubBte,
daB aber, wo ein klarer Trennungsstrich bestand, das Beharrungsver-
mogen gesellschaftlicher Blockbildungen gréBer war als die Kraft der
kirchlichen Hierarchie, die Auseinandersetzungen zu iiberbriicken. Das
soll sich in der IFolge erweisen.

2. Dze Geschichtsschreibung iiber den sozialen Gegensatz zwischen
Patarenern und adeligem Klerus wn Mailand

In chronologischer Folge sollen zuerst die Geschichtsschreiber zu Worte
kommen. Albert Hauck schilderte 1906 die Zustinde Mailands im
11. Jahrhundert folgendermaBen: «Die Priesterschaft war michtig durch
ihre Zahl, ihren Reichtum und ihre Verbindungen; sie ging fast durchweg
aus den adeligen Familien hervor; besonders sahen die Erzbischofe in
dem hohen Adel die Stiitze ihrer Macht». Vom Klerus, der sich an den
Amterkauf und die Priesterehe gewohnt hatte, berichtet er: « Er huldigte
den Vergniigungen seiner Standesgenossen» 2,

Zur Pataria bemerkt er: «So war die Lage in Mailand. Als nun auch
dort die Forderung der Reform des Klerus erhoben wurde, so muBte sie
wirken wie ein Ruf zur Revolution ... Wer mochte bezweifeln, dall sie
(Ariald und Landulf) von religiosen Motiven beseelt waren? Aber die
Art, wie Landulf auf der StralBe, vor tosenden Volksversammlungen die
kirchlichen Reformforderungen vortrug, machte aus einer religiésen
Bewegung sofort eine revolutiondre ... Und wo blieb die Achtung vor
Recht und Gesetz, wenn er nicht nur forderte, daf3 der Besitz unwiirdiger
Kleriker eingezogen werde, sondern wenn er seinen Zuhorern versicherte,

1 W. ScHULzE, Soziologie und Geschichtswissenschaft. Einfithrung in die Koo-
peration beider Wissenschaften. Kritische Information 8. Bd. (Miinchen 1974) S. 79.
2 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3. Bd. (Leipzig 1906) S. 692.

32



es sei erlaubt, thnen ihre Habe mit Gewalt abzunehmen? Durch solche
Reden ward das Proletariat méchtig aufgeregt» 1.

Im Handbuch von J. Hergenrother und J. P. Kirsch liest man folgende
Ausdriicke zur Beschreibung der Pataria: Partei gegen den verderbten
Adel 2, Bettlervolk, Lumpenhidndler vom Trédlermarkt von Mailand,
VolksbeschluB3 zur Wiedereinfithrung des Klerikerzolibats 3.

Nach J. Goetz hat der Chronist Arnulf recht, wenn er sagt, der Name
der Pataiia sei bei der vulgaritas, dem gewdhnlichen Volk, entstanden;
«nach Arnulfs Sprachgebrauch sind darunter die unteren Schichten der
Maildnder Bevolkerung zu verstehen» *. Der Chronist Arnulf neige aber
dazu, alle, die nicht dem hoéchsten Stand, dem der Kapitane angehoren, fiir
niedriggeboren zu halten 3. Goetz zitiert dltere Autoren, nach denen die
Maildnder Pobelherrschaft an die Schreckenstage der franzésischen Revo-
lution erinnerte 6. Die Willkiir der Fiihrer habe ihren Riickhalt in der
fanatischen Menge gefunden. «Geférdert ward dieses Tyrannenregiment
durch die Tatsache, daB sich seit knapp einem Menschenalter auch im
niederen Volke ein politischer Machtwille regte 7. J. Goetz iibersieht
nicht das religiose Anliegen, das aber spiter zu Pliinderungen in er-
schreckendem Umfang gefiihrt habe: «Solche Wogen warf nicht ein
blindfanatischer Reformidealismus allein; zumal hinter der unerhorten
Steifnackigkeit der Fithrer muBte die Kraft einer Personlichkeit stecken,
die den Ungehorsam jener als Dienst an einer gottlichen Sache gleichsam
verbiirgte» 8.

Goetz irrte sich aber, wenn er in Anselm, dem spidteren Papst Ale-
xander II., den geistigen Begriinder der Pataria erkennen wollte °. Eben-
so iibertrieb er mit der Behauptung: «Fal3t man jedoch die Pataria als
die kirchliche und politische Umsturzbewegung ins Auge, die Mailand
unter Rom beugte und des Erzbischofs Macht beseitigte, wodurch der

1 Ebd. S. 693s.

2 J. HERGENROTHER-]. P. KirscH, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte
2 Bde. (Freiburg i. Br. 1913) S. 406.

3 Ebd. S. 406.

+ J. GoEeTtz, Kritische Beitrige zur Geschichte der Pataria, in: Archiv fir Kultur-
geschichte 12 (1916) 17-55, 164-194, bes. S. 28.

5 Ebd. S. 34.

¢ Ebd. S. 41.

7 Ebd. S. 42.

8 Ebd. S. 180.

? Vgl. C. VioLANTE, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse
(1045-1057). Istituto Storico Italiano per il Medio Evo. Studi Storici, fasc. 11-13
(Roma 1955) p. 171 (gegen GoETz S. 184).

3 o3



Demokratie der Weg in die Zukunft geebnet wurde, so bleibt ihr Auf-
treten in der Offentlichkeit mit dem Namen Arialds aus Cuziago ver-
bunden» L.

J. Haller sah in der Verfiigung Papst Nikolaus’ II., die Laien diirften
die Sakramente nicht von beweibten Priestern empfangen, eine Revo-
lution von oben, wihrend durch die Pataria, die Hefe des maildndischen
Proletariats, die Revolution von unten begann 2. Er stellte einen feind-
seligen Gegensatz der Stidnde schon fiir die Zeit um 1045 fest: « Die Geist-
lichkeit, zahlreich, wohlhabend, gebildet, ergidnzte sich aus den héheren
Standen, Adel und Ritterschaft, von denen ihre Mitglieder sich in der
Lebensfithrung nicht immer unterschieden, zumal da sie im allgemeinen
verheiratet waren. Unvermeidlich mu8te also die Auflehnung der Biirger
gegen die Herrschaft des Adels sich auch gegen die Geistlichkeit richten,
wihrend im Klerus, der dem streng kirchlichen Urteil so breite Angriffs-
flachen bot, zugleich die herrschende Aristokratie getroffen wurde. In den
Zundstoff fiir eine kirchlich-soziale Revolution, der da bereitlag, fiel der
Funke, der ihn zur Flamme anfachte, in Gestalt des Eheverbots Leos IX.
Es wurde, da die Geistlichen es nicht beachteten, zur Losung einer Volks-
emporung» 3.

Nach dem Handbuch von K. Bihlmeyer und H. Tiichle war die Pataria
eine Volksbewegung gegen den iippigen Adel und den hohen Klerus, aber
stirker als das demokratisch-soziale Element war der Einsatz fiir die
Einhaltung der Gesetze gegen Priesterehe und Simonie*. Seit 1935
bekimpfte H. Grundmann die These, es gehe in der religitsen Armuts-
bewegung um eine soziale Revolution. Er bezog dabei ausdriicklich nur
die Patarener des 12. und 13. Jahrhunderts ein, die als Ketzer galten °.
Fiir W. Neuss war das Zusammengehen der reformeifrigen rémischen
Kurie mit der nach den Lumpen (patto) genannten Pataria, also mit dem
gemeinen Volk, das Zeichen einer Zeitenwende .

! GoETz S. 185.

2 J, HALLER, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. 2. Bd. Der Aufbau. Ro-
wohlts deutsche Enzyklopidie 223/224. (Reinbek bei Hamburg 1965) S. 236-8.
Das Buch ist 1937 geschrieben worden.,

3 Ebd. S. 237; vgl. S. 238 Schimpfname «Pataria» = Lumpenpack.

4+ K. BiHLMEYER-H. TtcHLE, Kirchengeschichte. 2. Bd. Das Mittelalter. 17. Aufl.
(Paderborn 1962) S. 155-6.

5 H. GRUNDMANN, Religiose Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen fiber
die geschichtlichen Zusammenhinge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der
religitsen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. und iiber die geschichtlichen Grund-
lagen der deutschen Mystik (Darmstadt 1961) S. 30-31.

6 W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters (Bonn 1946) S. 142.

34



Veit Valentin duBerte 1946: «Die Volksbewegung in der Lombardei,
vor allem in Mailand, die nach dem Lumpenmarkt sogenannte Pataria,
verband sich mit der religidsen Reformbewegung, sie wandte sich gegen
den zumeist noch deutschfreundlichen, kaisertreuen, hohen italienischen
Klerus. Hier regte sich, genau wie in Rom, bereits etwas Demokratisches
und Nationalitalienisches. Der Papst unterstiitzte diese Bestrebungen,
hier bot sich Hilfe gegen die Bischofe und die Deutschen» *.

Nach A. Fliche verzieh Ariald dem Mailinder Klerus den Reichtum
nicht. Der revolutionire Eifer verband sich mit dem religiésen Rigorismus,
und so kam es zur blutigen Anarchie, denn die Pataria verfolgte politische
Ziele und wollte die Stadtherrschaft von Mailand erobern 2. Die Gewalt-
tatigkeit der Bewegung 148t sich mit dem Evangelium nicht vereinbaren 3.

K. Griewank schrieb um 1951, ohne die Pataria zu nennen: «Innerhalb
der stddtischen Gemeinwesen erwachte — in den starken oberitalienischen
Kommunen schon seit dem 11. Jahrhundert — der Widerspruch der un-
teren Schichten, der Handwerker und Besitzlosen gegen die Herrschen-
den und Besitzenden. Unter giinstigen Bedingungen wurde die stddtische
Freiheit zur selbstindigen stadtstaatlichen ‘Demokratie’ ausgeweitet...
Die schwerste Erschiitterung, die das weltlich-geistliche Gesamtsystem
durch den Investiturstreit erlitt, den Aufstand der einen, der kirchlichen
Sdule gegen ihre Unterordnung unter die andere, kaiserliche, ist nicht
ohne Grund oft als ‘Revolution’, nach der stidrksten dabei wirksamen
Kraft auch als “Papstrevolution’ angesprochen wordeny *.

L. Hertling glaubte, Anselm von Baggio, der spitere Papst Alexander
I1., habe die Volksbewegung hervorgerufen gegen die simonistischen und
unenthaltsamen Kleriker. Alexander verlieh den Anfiithrern Ariald und
Erlembald die Fahne der Kirche. «Ein einzigartiger Vorgang: der Papst
ruft die Laien zur Rebellion gegen die Hierarchie» °.

1 V. VALENTIN, Deutsche Geschichte. Bd. 1 (Knaur-Taschenbuch 103, Miinchen—
Zirich 1960) S. 70. Valentin starb 1947. Zutreffend bemerkt er, durch das Papst-
wahldekret von 1059 sei der rémische Adel bei der Papstwahl ausgeschaltet worden
und die Kardindle stellten eine neue Kirchenaristokratie dar. Fiir Valentin (S.75)
war Gregor VII. ein Absolutist und Heinrich IV. einer der frithesten Konige, die
sich mit Hilfe der demokratischen Schichten gegen den Adel in ihrer absolutistischen
Richtung durchzusetzen suchten (S. 71).

2 A. FricHE, La réforme grégorienne et la reconquéte chrétienne (1057-1123),
in: Histoire de I'Eglise depuis les origines jusqu’a nos jours, publiée par A. FLICHE
et V. MARTIN t. 8 (Paris 1950) S. 30.

3 Ebd. S. 132.

*+ K. GRIEWANK, Der neuzeitliche Revolutionsbegriff. Entstehung und Geschichte
(Suhrkamp Taschenbuch. Wissenschaft 52. Bd., Frankfurt a. M. 1969) S. 29.

> L. HErTLING, Geschichte der kath. Kirche, 4. Aufl. (Berlin 1952) S. 170.

35



Karl Hampe erklirte die Lage Mailands im 11. Jahrhundert so: «Seit
den Tagen des Erzbischofs Aribert, der noch den hohen Adel und die
Biirgerschaft im Kampf gegen die Valvassoren und Konrad II. hinter
sich gehabt hatte, war eine Umschichtung der sozialen Parteien insofern
eingetreten, als die Volksmassen gegen die fiir ihre Interessen verstandnis-
lose Leitung und mancherlei Ubergriffe des um den schwachen Erz-
bischof Wido (seit 1045) zusammengeschlossenen Gesamtadels auf-
begehrten». Die Pataria ist fiir ihn eine demokratische, von leiden-
schaftlichen Agitatoren aus dem niederen Adel geleitete Bewegung, in
offenem Aufruhr gegen die verweltlichte Kirche .

A. Renner glaubte, die rémische Kurie habe in Norditalien einen Er-
folg errungen bei ihrem Eingreifen in die halb demokratische, halb reli-
gitse Bewegung der Pataria. Die Handwerker und die Héindler von Mai-
land, von ihren Gegnern mit dem Ubernamen «Trédler» bedacht, hatten
sich gegen den Erzbischof und das Domkapitel aus politischen Griinden
aufgelehnt. Sie wollten sich von der stddtischen Autoritdt befreien. Mit
diesen Zielen verband sich in der Kirchenreform der Unwille iiber die
frivole und unmoralische Lebensweise des Klerus, der die Amter kaufte
und sich von der Aristokratie nur dadurch unterschied, daB er von den
Kirchengiitern lebte, im tibrigen verheiratet war wie die andern. Es kam
zur leidenschaftlichen Agitation durch Prediger und zu Gewalttitig-
keiten und Pliinderungen. Der Papst stellte sich auf die Seite der Auf-
riithrer 2.

Fritz Kern, der Kenner des mittelalterlichen Widerstandsrechtes,
sagt: «Wieweit hatte sich doch die kdmpfende Kirche Hildebrands
(= Gregors VII.) und seiner Gesinnungsgenossen von der leidenden
Kirche der Urzeit entfernt! Sie ndhrte sich am Geist der Pataria, jener
oberitalienischen Revolutionsbewegung, den vornehmer denkenden Kir-
chenreformern zum stillen Grauen» 3.

Nach K. Jordan war die Pataria «eine vermutlich nach dem Platz des
Trodelmarktes benannte teils kirchliche, teils soziale Volksbewegung in
Mailand in der Mitte des 11. Jahrhunderts. Getragen von den unteren

1 K. Hampg, Das Hochmittelalter. Gesch. des Abendlandes von 900 bis 1250.
5. Aufl. (Darmstadt 1964, Nachdruck der Ausg. v. 1953) S. 109.

2 A. RENNER, in: Histoire universelle illustrée, ed. par E. Th. Rimli, t. 2 (Lau-
sanne 1953) p. 90-91.

3 F. KRN, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im fritheren Mittelalter. Zur
Entwicklungsgesch. der Monarchie. 3. Aufl. (Darmstadt 1962, Nachdruck der
Ausg. v. 1954) S. 201.

36



Volksschichten, wandte sie sich gegen den reichen verweltlichten Klerus,
gegen Priesterehe und Simonie. Unter entscheidender Mitwirkung des
Klerikers Anselm (Alexander II.) wurde sie 1056 begriindet von dem
Diakon Ariald und dem Subdiakon Landulf, an dessen Stelle spiter sein
Bruder, der Laie Erlembald, trat ... Ein neuerdings gelegentlich ange-
nommener Zusammenhang der Pataria mit hiretischen Bewegungen der
Zeit ist nicht nachweisbar» !. Nach K. Joidan ist die Pataria aus dem
sozialen Gegensatz der unteren Volksschichten zum Adel erwachsen 2.

Bei F. X. Seppelt heiB3t es, der hohe Klerus habe in Mailand die gleiche
Lebenshaltung zur Schau getragen wie der hohe Adel, sei durch Simonie
und Priesterehe in Verruf gekommen, und so sei es verstiandlich, daB die
«demokratische und soziale Bewegung» der Pataria (= Lumpengesindel)
sich auch gegen den Klerus wandte und einen revolutiondren Charakter
angenommen habe 3.

Fr. M. Stratmann schrieb 1957: «Schon zeichneten sich die Anfinge
einer Demokratie ab. Ein Flammenzeichen war die Mailinder Pataria,
eine nationale, antifeudalistische Volksliga, die zwar direkt nur gegen die
simonistischen und im Konkubinat lebenden Priester gerichtet war, da-
mit aber das fiir diese Zustdnde in erster Linie verantwortliche System
der Investitur durch die deutschen Kaiser und die aristokratische Her-
renschicht traf und treffen wollte. Papst Stephan IX. hatte die Exzesse
dieser Volksbewegung verurteilt, nicht diese selbst. Gregor VII. stand
ihr sehr nahe»*. Zum Einsatz kriegerischer Mittel durch Gregor VII.
meint Stratmann: «Es ist richtig, daB er sowohl als Archidiakon wie als
Papst den Einsatz der Heeresmacht fiir eine Sache, die er fiir gerecht
hielt, befiirwortet hat. Er zitierte gern das schreckliche Prophetenwort...
«Verflucht sei, wer seinem Schwert das Blut zu verweigern wagt» (Jer48,
10), aber er verstand unter dem Schwert die geistliche Waffe strengster
Zurechtweisung, wenngleich er im Geiste seiner Zeit auch das materielle
Schwert im Dienste der Gerechtigkeit einzusetzen keine Bedenken trug»>.

1 K. JorpaN, Pataria, in: Die Religion in Gesch. u. Gegenwart. 3. Aufl. 5. Bd.
(Tubingen 1961) Sp. 150-151.

2 K. JorpaN, Investiturstreit und frihe Stauferzeit, in: B. GEBHARDT-H.
GrunDMANN, Handbuch der deutschen Geschichte 1. Bd. 8. Aufl. (Stuttgart 1954)
S. 245. Der gleiche Text mit neuerer Literatur in der 9. Auflage (Stuttgart 1970)
S. 325.

3 F. X. SErpELT, Gesch. der Papste, Bd. 3 (Miinchen 1956) S, 46-47.

+ F. M. STraTMANN OP, Die Heiligen in der Versuchung der Macht. Die Heiligen
und der Staat Bd. 5 (Frankfurt a. M. 1958) S. 200.

5 Ebd. S. 232,

37



Joseph Lortz sieht im Namen «Pataria» einen Spottnamen, der etwa
«Lumpenpack» bedeute. Die Bewegung der Pataria ist fiir ihn das Zei-
chen des meist anonym geschehenden Erwachens und Aufstrebens der
Volksmassen und der Stadte mit ihrem sich verschdrfenden Gegensatz
der Stinde. «Die offenbaren antifeudalistischen, sozialistisch-demokra-
tischen Tendenzen sind erginzt oder sogar getragen von urspriinglich
religiosen Bestrebungen». Zudem war die Pataria der geschichtlich fal3-
bare Auftakt der ‘Pauperes-Christi»-Bewegung’ 1.

Nach der Darstellung H. Grundmanns von 1963 ging es der Pataria
um den Kampf fiir den Zoélibat gegen die Simonie. Sie richtete sich vor
allem gegen den adeligen Domklerus von Mailand. « Wenn also soziale
Gegensitze wirksam wurden, ging es der Pataria doch nicht um eine
soziale oder politische, sondern um eine religios-kirchliche Reform, nicht
um Umsturz der Standesverhiltnisse, sondern um Reinigung der
Kirche» 2. Das Volk griff dann aber zur Gewalt. «Die Reform wurde zur
Revolution gegen die bisher unangefochten herrschende, als rechtmiBig
geltende Adelskirches 3.

E. Bayer umschrieb 1965 die Pataria so: «Die oberitalienische Bewe-
gung der Patarener (zu italienisch pattari ‘Trédler’) zur Reform und
Demokratisierung der Kirche des 11./12. Jahrhunderts, war im Investi-
turstreit Stiitze des Papsttums» *.

Fr. W. Kantzenbach stellte fest: Hildebrand wurde nicht ordnungs-
gemifB zum Papst erhoben. Schon sein Vorgédnger und Freund (Alexan-
der II.) sei Fiihrer der Pataria gewesen, die gegen stolze Prilaten und
mit Frauen lebende Priester demonstrierten. Auch Gregor verdankte
seine Erhebung der Volksmasse der Romer °.

M. Mourre beschrieb 1968 die Patarener als Mitglieder eines christ-
lichen maildndischen Biindnisses um die Mitte des 11. Jahrhunderts, das
gegen die Simonie und den Nikolaitismus des hohen lombardischen Kle-
rus die Reformpolitik unterstiitzte, welche die Papste Stephan IX. und

1 J. Lortrz, Gesch. der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung Bd. 1. Alter-
tum und Mittelalter (Manster 1962) S. 310.

2 H. GRunDMANN, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in ihrer
Gesch., ein Handbuch, hgg. v. K. D. ScumipT und E. Worr. Bd. 2, Lfg. G (Go6ttin-
gen 1963) S. 14.

3 Ebd. S. 15.

+ E. BAYER, Worterbuch zur Geschichte. Begriffe und Fachausdriicke 2. Aufl.
(Kroners Taschenausgabe Bd. 289, Stuttgart 1965) S. 391.

5 F. W. KanTzENBACH, Die Gesch. der christlichen Kirche im Mittelalter. Evan-
gelische Enzyklopéddie Bd. 15/16. (Giitersloh 1967) S. 95.

38



Alexander II., ein fritheres Haupt der Patarener, einleiteten. Im Investi-
turstreit leisteten die Patarener Widerstand gegen den Erzbischof, den
Heinrich TV .1071 eingesetzt hatte. In der Folgezeit bekommen katha-
rische mailandische Hiretiker, die als Erneuerer der Kirche auftraten,
wieder den Namen Patarener (Patariner), eine Bezeichnung, die seither
synonym mit ‘Hiretiker’ wurde, so im Kanon 27 des 3. Laterankonzils
von 1179 1.

K. Fuchs meint noch 1972: «Pataria (ital. ‘Lumpengesindel’): eine
1056 gegriindete volkstiimlich-demokratische Reformpartei, die sich
gegen den Reichtum, vor allem des hoheren Klerus, das Konkubinat
und die Simonie sowie das deutsche Koénigtum wandte... Im 13. Jahr-
hundert ging der Name Patarener hdufig auf die lombardischen Katharer
iiber» 2,

Einige wichtige Zusammenhédnge sind ungeniigend beriicksichtigt bei
Georg Denzler, der eine Monographie iiber den Amtszélibat und seine
Geschichte vorlegte 3. Obwohl Denzler klar sagt, dal Papst Stephan
IX. (1057-8) bei der réomischen Synode von 1057, im gleichen Jahr, als
die Pataria entstand, strenge Bestimmungen gegen die Priesterehe
getroffen hatte, redet er von dem Tumult der Pataria, gegen die Stephans
Nachfolger energisch hitten Stellung beziehen miissen *. Die Identitat
des Anliegens bei Papst und Pataria wird hier offenbar tibersehen. Es ist
auch iibertrieben zu sagen: «Man kann sich schwerlich einen gréBeren
Eiferer, ja einen glithenderen Fanatiker fiir die z6libatire Lebensweise
des Klerus denken als Petrus Damiani» °>. Humbert war ja unvergleich-
lich schroffer, auBler wo er die lateinische Kirche gegen die byzantinischen
Anklagen verteidigte. Gegen den streitsiichtigen Monch Niketas von
Konstantinopel, der den obligatorischen Zdlibat ablehnte, hielt Humbert
von Silva Candida als Wortfiithrer der Gesandtschaft Roms nach Kon-
stantinopel (1053/54) eine Rede, in der er den Zolibat verteidigte. Denzler
legt dies so dar: «Als Zeugen zitiert er (Humbert) in seiner ‘Contradictio’
den Apostel Johannes und Jesus, der eine Jungfrau zur Mutter gehabt

! M. MouRrRE, Dictionnaire d’histoire universelle t. 2 (Paris 1968) p. 1599 Pata-
rins.

? K. Fucuas-H. RaaB, Worterbuch zur Geschichte. Bd. 2 (Dtv n. 3037, Miinchen
1972) S. 601-2.

3 G. DENZLER, Das Papsttum und der Amtszélibat. 1. Teil: Die Zeit bis zur
Reformation (Papste und Papsttum Bd. 5, 1, Stuttgart 1973) S. 51-74.

*+ Ebd. S. 56.

> Ebd. S. 58.

39



und keinem seiner Jiinger eine eheliche Verbindung erlaubt habe, ent-
sprechend dem Wort: Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz und folge mir (Mt 16,24). Er zitiert auch die Taten der
Nikolaiten nach der Apokalypse» . Humbert wies die Behauptung zu-
riick, daB die lateinische Kirche einen verheirateten Majoristen zwinge,
seine legitime Frau zu entlassen. Der Priester miisse zwar jede geschlecht-
liche Verbindung mit der Frau meiden, miisse jedoch fiir sie weiter
sorgen 2.

Denzler glaubt, Papst Nikolaus II. (1058-1061) habe Petrus Damiani
und Anselm von Lucca nach Mailand gesandt, «um die gefihrlichen Auf-
stinde der Patarener in der Lombardei niederzuschlagen» 3. In Wirk-
lichkeit hitte Petrus Damiani nach Ansicht Nikolaus’ II., Hildebrands
und Humberts gegen den simonistischen und konkubinarischen Klerus
schiarfer vorgehen, sich also auf seiten der Pataria mehr exponieren
sollen *. Fr. Dressler hat gezeigt, da Petrus Damiani seit 1059, aber
nicht lange vorher, fiir den Kleruszolibat geworben hat, also in dieser
Hinsicht kein Fanatiker war, ferner dal3 er die Ansicht Kardinal Hum-
berts miBbilligte, nach der Laien, die nicht zur Regierung gehorten, also
das gewdhnliche Volk, sich gegen den Klerus auflehnen diirften 3.

Kirchenrechtliche Grundlage fiir den Kampf gegen den Konkubinat
war, wie Denzler feststellte, die Synode von Rom im Jahre 1049. Damals
wurde den Majoristen jeder geschlechtliche Umgang mit ihren Ehe-
frauen verboten, selbst wenn sie glaubten, legitim verheiratet zu sein °.
Dies galt wenigstens fiir Rom selbst und die nahe Umgebung 7. «Die
romische Synode des Jahres 1050 tat einen weiteren entscheidenen
Schritt, indem sie Priester wie Laien auffordert, mit unziichtigen Prie-
stern und Leviten jede Gemeinschaft zu vermeiden ... Die Methode der
Isolation, in fritheren Zeiten unbekannt, sollte jetzt, wie die Volksbewe-
gung der Mailinder Pataria deutlich zeigte, ihre Wirkung nicht ver-
fehlen» 8. Wenn also Rom diese Isolation geboten hatte, kann man sie
nicht der Pataria vorwerfen, es sei denn, sie sei zu gewaltsam geschehen.

1 Ebd. S. 53. Apoc. 2,6 und 14,15.

2 DENZLER S. 54 mit Anhang Nr, 27 S. 160-3.

3 Ebd. S. 56.

* Bessere Darstellung bei F. DRESSLER, Petrus Damiani, Leben und Werk. Studia
Anselmiana 34 (1954) S. 134.

5 Ebd. S. 126-127.

6 DENZLER S. 51.

7 Petrus Damiani PL 145, 398-416 Brief an Bischof Kunibert von Turin.

8 DENZLER S. 52.

40



Die Papstgeschichte von A. Franzen und R. Biumer nimmt zum Pro-
blem ebenfalls Stellung: «Die Pataria war eine Volksbewegung, die gegen
den Adel und den mit ihm verbundenen hohen Klerus auftrat. Demo-
kratisch-soziale Elemente verbanden sich mit der Forderung der Ein-
haltung der Kirchengesetze gegen Priesterehe und Simonie» 1.

R. ZerfaB3 redet vom Aufstand der Pataria gegen den Bischof und den
hoheren Klerus Mailands durch das Mittel der Predigt. «Das Echo ist
besonders in den Unterschichten der reichen Handelsstadt mit ihren
groBen Webereiindustrien aullerordentlich groB» 2. Das Vorgehen der
Pataria habe zu einer revolutiondren Unruhe gefiihrt und nach der Er-
mordung Arialds 1066 sei sie unter IFithrung des Laien Erlembald immer
eindeutiger kirchen- und kommunalpolitischen Zielen dienstbar gemacht
worden 3. Ein Grundprinzip der traditionellen kirchlichen Verkiindigung
ist seit Ariald durchbrochen worden: die Verkiindigung wird gegen die
ortliche Hierarchie eingesetzt . Von Ariald heil3t es: «Damit leitet er als
Mann der Kirche und von Rom gedeckt eine Welle der Emanzipation ein,
die im Lauf der néichsten Jahre und Jahrzehnte die Fundamente der
kirchlichen Autoritit in Mailand unterspiilen wird ... Im Verlauf des
12. Jahrhunderts wird dann auch der Name ‘Patarener’ zu einem der
gebrdauchlichsten Ketzernamen in Oberitalien» 3.

1974 sah K. Kupisch in der Pataria eine von oben verhetzte Pobel-
masse, wenn er schrieb: « Wie Humbert wuBte auch Hildebrand um die
Brauchbarkeit des ‘kleinen Mannes’ bei der Agitation ‘gegen oben’. So
bediente er sich dieses Mittels, um gegen den reformfeindlichen lombar-
dischen Klerus vorzugehen. Die latente soziale Unzufriedenheit der Mai-
linder Pataria (so genannt nach dem Trdodelmarkt, wo die unteren Volks-
schichten ihre Quartiere hatten) lieB sich leicht in Kampfstoff gegen das
stolze Treiben der hohen Prilaten umwandeln. Angestachelt von Donner-
reden fanatischer Volksprediger, kam es zu ‘spontanen’ Wutausbriichen
des frommen ‘Volkswillens’ gegen alle ‘Simonisten und Hurenbocke’,
deren MeBopfer nichts als ‘Hundemist’ seien. Man stiirmte die Kathe-

1 A. FranzeN-R. BAUMER, Papstgeschichte. Das Petrusamt in seiner Idee und
in seiner geschichtl. Entwicklung in der Kirche (Herderbiicherei Nr. 424, Freiburg
i. Br. 1974.) 8. 151.

2 R. Zerrass, Der Streit um die Laienpredigt. Eine pastoralgeschichtliche Unter-
suchung zum Verstdndnis des Predigtamtes und seiner Entwicklung im 12. und
13. Jh. (Freiburg i. Br. 1974) S. 126.

3 Ebd. 8. 127,

+ Ebd. 128.

5 Ebd. S. 130-131.

41



drale, jagte die Priester von den Altdren, verpriigelte ihre Weiber und
demolierte ihren Hausrat» %

Nach den grundlegenden Arbeiten von C. Violante und nach C. D.
Fonseca war die Pataria des 11. Jahrhunderts vor allem eine aktive
Laienbewegung zum Zwecke der moralischen Klerusreform, aber ohne
antikirchlichen, hiretischen oder eigentlich sozialrevolutiondren Cha-
rakter 2. C. Violante zeigt, dal3 die Pataria nicht einfach eine stddtische
Partei ist, denn sie beginnt auf dem Land und verbreitet sich unter
Bauern, die zum stddtischen Markt vordringen. Nur wegen des Kampfes
gegen die Simonie, deren sich auch die Bischéfe und Stadtkleriker schul-
dig gemacht hatten, verlagerte sich das Interesse auf die Stadt. Auch
wenn die Patarener die Zolibatspflicht des héheren Klerus verkiindeten,
griffen sie nicht Priestertum und Sakramente selber an, denn es ging
darum, die Heilswirkung der Sakramente zu retten vor der Habsucht und
Machtgier, die der Simonie zugrundelagen 3. Violante hat auch klar
gesehen, daB sowohl nach Andreas, dem Verfasser der Biographie Arialds,
wie nach dem Chronisten Arnulf die Pataria zuerst gegen die verheira-
teten Kleriker und gegen die Konkubinarier vorging, nicht gegen die
Simonisten *. Erstaunlich bleibt, daB Violante die Ableitung des Namens
der Bewegung von pattaro “Trodler’ und von patta ‘Lumpen’, also von
einer sozialen Klasse, gut findet * und, gestiitzt auf den Gegner Arnulf,
sagt, die Bezeichnung sei in der Zeit der schlimmsten Agitation entstan-
den, obwohl er doch zugibt, dal3 der Schliissel zum Verstindnis der Vor-
ginge in einem religiésen Anliegen verborgen ist 6.

Einige Historiker scheinen alle Patarener zu den Héretikern zu zdhlen.

1 K. KuriscH, Kirchengeschichte. Bd. 2 Mittelalter (Urban-Taschenbiicher 169,
Stuttgart 1974) S. 60.

2 C. VioLaNTE, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica 1. Le premesse
[1045-57] (Roma 1955). — C. D. Fonsgeca, Discorso di apertura, in: I Laici nella
«Societas christiana» dei secoli XTI et XII. Atti della terza Settimana internazionale
di studio. Mendola 21-27 agosto 1965. Miscellanea del Centro di studi medioevali.
5. Pubblicazioni dell’Universita catt. del Sacro Cuore, Contributi ser. 3, varia 5
(Milano 1968) S. 5-7. — C. VioLaNTE, La pauvreté dans les hérésies du XIe siecle
en Occident, in: Etudes sur I'histoire de la pauvreté (Moyen Age — XVIe siécle) sous
la direction de M. Mollat. Publications de la Sorbonne, sér. «Etudes», t. 8 (Paris
1974) t. 1, S. 347-369.

3 C. VioLaNTE, La pauvreté p. 368.

4 C. VicLanTE, La pataria S. 1824,

5 Ebd. S.198 mit Anm. 2 mit Berufung auf A. FRuGonN1, Due schede: «Pannosus»
et «Patarinus», in: Bull. dell’Ist. stor. ital. per il medio evo e Arch. Muratoriano
n. 65 (1953) pp. 129-135.

6 VioLANTE, La pataria S. 103,

42



S. Runciman erwidhnt die wichtigsten mittelalterlichen manichéischen
Sekten, darunter die Patarener, ohne eine Beziehung des Namens zu
Mailand zu erwidhnen. Da sind die Patarener einfach ein spaterer Zweig
der Bogomilen und verwandter dualistischer Irrlehren in slawischen und
ostlichen Lindern seit der zweiten Hélfte des 12. Jahrhunderts . Ray-
monde Foreville schrieb um 1964: «Die Lombardei kannte seit langem
soziale Unruhen ... In den Stddten kdmpfte man gegen die weltliche
Macht der Bischofe. Die Kampfansage kam aus Kreisen, die offenkundig
dem Gedanken der apostolischen Armut als Ordnungsprinzip des prie-
sterlichen Lebens anhingen. Die gregorianische Reform hatte den Verlauf
der Bewegung innerlich beeinfluBt: sie hatte die Kritik an einem un-
wiirdigen, simonistischen oder beweibten Klerus verschirft und die Ent-
stehung der Pataria ausgel6st». Nach diesen Darlegungen erhilt man
den Eindruck, Foreville identifiziere die Patarener des 12. Jahrhunderts
in Brescia mit dem Programm Arnolds von Brescia, der lehrte, die Kirche
habe kein Recht auf weltliche Macht und auf festes Eigentum und in der
Armutsfrage entschieden weiter ging als Ariald 2.

Manche Historiker finden es ritselhaft, daB seit der Mitte des 11. Jahr-
hunderts oder seit den Kreuzziigen die Kirche gewaltsame Unternehmen
unterstiitzte. Nach H. Kiihner findet sich schon bei Ariald die Vorstel-
lung der nova mslitia ausgeprigt, die etwa achzig Jahre spdter in der
Kreuzzugspropaganda Bernhards von Clairvaux Bedeutung erlangen
sollte 3. H. Beumann schrieb: «Mit dem Rittertum entstand — zunéchst
auf franzosischem Boden — eine fiihrende soziale Schicht, an der die
Kirche auf die Dauer nicht voriibergehen konnte». Der Reprasentant der
ritterlichen Ethik sei Gregor VII., denn die mulitia Christi, eigentlich ein
innerer Kampf gegen die Siinde, werde bei ihm zum irdischen Waffen-
kampf im Dienste der Kirche, allerdings nicht gegen die Heiden, sondern
um hierarchischer Ziele willen, auch zur miitia sancti Petri *. H. Patze

1 §, RunciMaN, Le manichéisme médiéval. L’hérésie dualiste dans le christia-
nisme. Aus dem Englischen tibers. v. S. Pétrement. Le regard de l'histoire (Paris
1672) S. 86-105.

2 R. ForeviLLE, Lateran I-IV. (Geschichte der 6kumenischen Konzilien, hg.
v. G. Dumeige u. H. Bacht Bd. 6, Mainz 1970) S. 106-7.

3 H. KUHNER, Gezeiten der Kirche in zwei Jahrtausenden Bd. 1. (Wirzburg
1970) S. 165.

¢+ H. BEUMANN, Kreuzzugsgedanke und Ostpolitik im hohen Mittelalter, in:
Hist. Jahrb. 72 (1953) S. 112-132, neu in: Heidenmission und Kreuzzugsgedanke in
der deutschen Ostpolitik des Mittelalters (Wege der Forschung Bd. 7, Darmstadt
1963) S. 124.

43



fiihrte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortfithrung der Gedanken Gre-
gors d. Gr. den urspriinglich unkriegerischen Ideengehalt der mulitia
Christs, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Marty-
rium fiir den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert fiir die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern
wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daB soziale Unter-
schiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser
weiterwirkten, und dal irgendein religiéses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daB Ariald oder ein IMiihrer der Pataria hidretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig iiber den
Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gliubigen im damaligen Mai-
land behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getra-
gene Kritik, die mit klassenkdmpferischen, antiklerikalen oder sogar
hiretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte» 2. So bleibt aber das
Raétsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichdische oder bogo-
milische Hiretiker « Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angefithrten Handbiicher und Aufsitze als reprisen-
tativ fiir die Forschung unseres Jahrhunderts, fillt auf, dall auler
H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stell-
ten, sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 fiir F. Fuchs eine demokra-
tische Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen
Gegensatz in den inneren Kdmpfen Mailands von 1042 bis 1045 fest-
stellen, als wenige capitanci die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.
K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. PatzE, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempr, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 LanDpuLF, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum: E. WER-
NER, Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44



	Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

