
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

Kapitel: 2: Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen
Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir verdanken hervorragende sozialgeschichtliche Studien einzelnen
Schulen und Richtungen, z. B. den Mitarbeitern der französischen
Zeitschrift «Annales. Economies, Sociétés, Civilisations». Nach W. Schulze

hat die Annales-Gruppe den Beweis erbracht, daß eine Geschichtsschreibung

mit dem Anspruch auf ernsthafte Aussagen heute ohne die Einbeziehung

der Soziologie nicht mehr arbeiten kann 1. Ein Test kann hier die
Pataria werden. JedenfaUs gibt es nicht die Alternative: religiöser oder
sozialer Gegensatz. Man wird für das 11. Jahrhundert sagen dürfen, daß

ein scharfer Gegensatz in theologischen Grundfragen eine vom Christentum

geprägte Gesellschaft in zwei oder mehrere Lager trennen mußte,
daß aber, wo ein klarer Trennungsstrich bestand, das Beharrungsvermögen

gesellschaftlicher Blockbildungen größer war als die Kraft der
kirchlichen Hierarchie, die Auseinandersetzungen zu überbrücken. Das
soll sich in der Folge erweisen.

2. Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen

Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

In chronologischer Folge sollen zuerst die Geschichtsschreiber zu Worte
kommen. Albert Hauck schilderte 1906 die Zustände Mailands im
11. Jahrhundert folgendermaßen: «Die Priesterschaft war mächtig durch
ihre Zahl, ihren Reichtum und ihre Verbindungen ; sie ging fast durchweg
aus den adeligen Familien hervor; besonders sahen die Erzbischöfe in
dem hohen Adel die Stütze ihrer Macht». Vom Klerus, der sich an den
Ämterkauf und die Priesterehe gewöhnt hatte, berichtet er: «Er huldigte
den Vergnügungen seiner Standesgenossen» 2.

Zur Pataria bemerkt er: «So war die Lage in Mailand. Als nun auch
dort die Forderung der Reform des Klerus erhoben wurde, so mußte sie

wirken wie ein Ruf zur Revolution Wer möchte bezweifeln, daß sie

(Ariald und Landulf) von religiösen Motiven beseelt waren? Aber die

Art, wie Landulf auf der Straße, vor tosenden Volksversammlungen die
kirchlichen Reformforderungen vortrug, machte aus einer religiösen
Bewegung sofort eine revolutionäre Und wo blieb die Achtung vor
Recht und Gesetz, wenn er nicht nur forderte, daß der Besitz unwürdiger
Kleriker eingezogen werde, sondern wenn er seinen Zuhörern versicherte,

1 W. Schulze, Soziologie und Geschichtswissenschaft. Einführung in die
Kooperation beider Wissenschaften. Kritische Information 8. Bd. (München 1974) S. 79.

2 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3. Bd. (Leipzig 1906) S. 692.

32



es sei erlaubt, ihnen ihre Habe mit Gewalt abzunehmen? Durch solche

Reden ward das Proletariat mächtig aufgeregt» 1.

Im Handbuch von J. Hergenröther und J. P. Kirsch best man folgende
Ausdrücke zur Beschreibung der Pataria: Partei gegen den verderbten
Adel2, Bettlervolk, Lumpenhändler vom Trödlermarkt von Mailand,
Volksbeschluß zur Wiedereinführung des Klerikerzölibats 3.

Nach J. Goetz hat der Chronist Arnulf recht, wenn er sagt, der Name
der Pataria sei bei der vulgaritas, dem gewöhnlichen Volk, entstanden;
«nach Arnulfs Sprachgebrauch sind darunter die unteren Schichten der
Mailänder Bevölkerung zu verstehen»4. Der Chronist Arnulf neige aber

dazu, alle, die nicht dem höchsten Stand, dem der Kapitäne angehören, für
niedriggeboren zu halten 5. Goetz zitiert ältere Autoren, nach denen die
Mailänder Pöbelherrschaft an die Schreckenstage der französischen Revolution

erinnerte 6. Die Willkür der Führer habe ihren Rückhalt in der
fanatischen Menge gefunden. «Gefördert ward dieses Tyrannenregiment
durch die Tatsache, daß sich seit knapp einem Menschenalter auch im
niederen Volke ein politischer Machtwille regte7. J. Goetz übersieht
nicht das religiöse Anliegen, das aber später zu Plünderungen in
erschreckendem Umfang geführt habe: «Solche Wogen warf nicht ein
blindfanatischer Reformidealismus allein; zumal hinter der unerhörten
Steifnackigkeit der Führer mußte die Kraft einer Persönlichkeit stecken,
die den Ungehorsam jener als Dienst an einer göttlichen Sache gleichsam
verbürgte »8.

Goetz irrte sich aber, wenn er in Anselm, dem späteren Papst
Alexander IL, den geistigen Begründer der Pataria erkennen wollte 9. Ebenso

übertrieb er mit der Behauptung: «Faßt man jedoch die Pataria als

die kirchliche und politische Umsturzbewegung ins Auge, die Mailand
unter Rom beugte und des Erzbischofs Macht beseitigte, wodurch der

1 Ebd. S. 693s.
2 J. Hergenröther-J. P. Kirsch, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte

2 Bde. (Freiburg i. Br. 1913) S. 406.
3 Ebd. S. 406.
4 J. Goetz, Kritische Beiträge zur Geschichte der Pataria, in: Archiv für

Kulturgeschichte 12 (1916) 17-55, 164-194, bes. S. 28.
5 Ebd. S. 34.
6 Ebd. S. 41.
7 Ebd. S. 42.
8 Ebd. S. 180.
9 Vgl. C. Violante, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse

(1045-1057). Istituto Storico Italiano per il Medio Evo. Studi Storici, fase. 11-13
(Roma 1955) p. 171 (gegen Goetz S. 184).

3 33



Demokratie der Weg in die Zukunft geebnet wurde, so bleibt ihr
Auftreten in der Öffentlichkeit mit dem Namen Arialds aus Cuziago
verbunden»1.

J. Haller sah in der Verfügung Papst Nikolaus' IL, die Laien dürften
die Sakramente nicht von beweibten Priestern empfangen, eine Revolution

von oben, während durch die Pataria, die Hefe des mailändischen

Proletariats, die Revolution von unten begann 2. Er stellte einen
feindseligen Gegensatz der Stände schon für die Zeit um 1045 fest : «Die
Geistlichkeit, zahlreich, wohlhabend, gebildet, ergänzte sich aus den höheren

Ständen, Adel und Ritterschaft, von denen ihre Mitglieder sich in der

Lebensführung nicht immer unterschieden, zumal da sie im allgemeinen
verheiratet waren. Unvermeidlich mußte also die Auflehnung der Bürger
gegen die Herrschaft des Adels sich auch gegen die Geistlichkeit richten,
während im Klerus, der dem streng kirchlichen Urteil so breite Angriffsflächen

bot, zugleich die herrschende Aristokratie getroffen wurde. In den

Zündstoff für eine kirchlich-soziale Revolution, der da bereitlag, fiel der

Funke, der ihn zur Flamme anfachte, in Gestalt des Eheverbots Leos IX.
Es wurde, da die Geistlichen es nicht beachteten, zur Losung einer

Volksempörung» 3.

Nach dem Handbuch von K. Bihlmeyer und H. Tüchle war die Pataria
eine Volksbewegung gegen den üppigen Adel und den hohen Klerus, aber

stärker als das demokratisch-soziale Element war der Einsatz für die

Einhaltung der Gesetze gegen Priesterehe und Simonie4. Seit 1935

bekämpfte H. Grundmann die These, es gehe in dei religiösen
Armutsbewegung um eine soziale Revolution. Er bezog dabei ausdrücklich nur
die Patarener des 12. und 13. Jahrhunderts ein, die als Ketzer galten 5.

Für W. Neuss war das Zusammengehen der reformeifrigen römischen

Kurie mit der nach den Lumpen (patto) genannten Pataria, also mit dem

gemeinen Volk, das Zeichen einer Zeitenwende 6.

1 Goetz S. 185.
2 J. Haller, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. 2. Bd. Der Aufbau.

Rowohlts deutsche Enzyklopädie 223/224. (Reinbek bei Hamburg 1965) S. 236-8.
Das Buch ist 1937 geschrieben worden.

3 Ebd. S. 237; vgl. S. 238 Schimpfname «Pataria» Lumpenpack.
4 K. Bihlmeyer-H. Tüchle, Kirchengeschichte. 2. Bd. Das Mittelalter. 17. Aufl.

(Paderborn 1962) S. 155-6.
5 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über

die geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der
religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. und über die geschichtlichen Grundlagen

der deutschen Mystik (Darmstadt 1961) S. 30-31.
6 W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters (Bonn 1946) S. 142.

34



Veit Valentin äußerte 1946: «Die Volksbewegung in der Lombardei,
vor allem in Mailand, die nach dem Lumpenmarkt sogenannte Pataria,
verband sich mit der religiösen Reformbewegung, sie wandte sich gegen
den zumeist noch deutschfreundlichen, kaisertreuen, hohen italienischen
Klerus. Hier regte sich, genau wie in Rom, bereits etwas Demokratisches
und Nationalitalienisches. Der Papst unterstützte diese Bestrebungen,
hier bot sich Hilfe gegen die Bischöfe und die Deutschen» 1.

Nach A. Fliehe verzieh Ariald dem Mailänder Klerus den Reichtum
nicht. Der revolutionäre Eifer verband sich mit dem religiösen Rigorismus,
und so kam es zur blutigen Anarchie, denn die Pataria verfolgte politische
Ziele und wollte die Stadtherrschaft von Mailand erobern2. Die
Gewalttätigkeit der Bewegung läßt sich mit dem Evangelium nicht vereinbaren3.

K. Griewank schrieb um 1951, ohne die Pataria zu nennen: «Innerhalb
der städtischen Gemeinwesen erwachte - in den starken oberitalienischen
Kommunen schon seit dem 11. Jahrhundert - der Widerspruch der
unteren Schichten, der Handwerker und Besitzlosen gegen die Herrschenden

und Besitzenden. Unter günstigen Bedingungen wurde die städtische
Freiheit zur selbständigen stadtstaatlichen 'Demokratie' ausgeweitet...
Die schwerste Erschütterung, die das weltlich-geistliche Gesamtsystem
durch den Investiturstreit erlitt, den Aufstand der einen, der kirchlichen
Säule gegen ihre Unterordnung unter die andere, kaiserliche, ist nicht
ohne Grund oft als 'Revolution', nach der stärksten dabei wirksamen
Kraft auch als 'Papstrevolution' angesprochen worden» 4.

L. Hertling glaubte, Anselm von Baggio, der spätere Papst Alexander
IL, habe die Volksbewegung hervorgerufen gegen die simonistischen und
unenthaltsamen Kleriker. Alexander verlieh den Anführern Ariald und
Erlembald die Fahne der Kirche. «Ein einzigartiger Vorgang: der Papst
ruft die Laien zur Rebellion gegen die Hierarchie»5.

1 V. Valentin, Deutsche Geschichte. Bd. 1 (Knaur-Taschenbuch 103, München-
Zürich 1960) S. 70. Valentin starb 1947. Zutreffend bemerkt er, durch das
Papstwahldekret von 1059 sei der römische Adel bei der Papstwahl ausgeschaltet worden
und die Kardinäle stellten eine neue Kirchenaristokratie dar. Für Valentin (S.75)
war Gregor VII. ein Absolutist und Heinrich IV. einer der frühesten Könige, die
sich mit Hilfe der demokratischen Schichten gegen den Adel in ihrer absolutistischen
Richtung durchzusetzen suchten (S. 71).

2 A. Fliche, La réforme grégorienne et la reconquête chrétienne (1057—1123),
in: Histoire de l'Eglise depuis les origines jusqu'à nos jours, publiée par A. Fliche
et V. Martin t. 8 (Paris 1950) S. 30.

3 Ebd. S. 132.
4 K. Griewank, Der neuzeitliche Revolutionsbegriff. Entstehung und Geschichte

(Suhrkamp Taschenbuch. Wissenschaft 52. Bd., Frankfurt a. M. 1969) S. 29.
5 L. Hertling, Geschichte der kath. Kirche, 4. Aufl. (Berlin 1952) S. 170.

35



Karl Hampe erklärte die Lage Mailands im 11. Jahrhundert so: «Seit
den Tagen des Erzbischofs Aribert, der noch den hohen Adel und die

Bürgerschaft im Kampf gegen die Valvassoren und Konrad IL hinter
sich gehabt hatte, war eine Umschichtung der sozialen Parteien insofern
eingetreten, als die Volksmassen gegen die für ihre Interessen verständnislose

Leitung und mancherlei Übergriffe des um den schwachen
Erzbischof Wido (seit 1045) zusammengeschlossenen Gesamtadels

aufbegehrten». Die Pataria ist für ihn eine demokratische, von
leidenschaftlichen Agitatoren aus dem niederen Adel geleitete Bewegung, in
offenem Aufruhr gegen die verweltlichte Kirche 1.

A. Renner glaubte, die römische Kurie habe in Norditalien einen
Erfolg errungen bei ihrem Eingreifen in die halb demokratische, halb
religiöse Bewegung der Pataria. Die Handwerker und die Händler von
Mailand, von ihren Gegnern mit dem Übernamen «Trödler» bedacht, hatten
sich gegen den Erzbischof und das Domkapitel aus politischen Gründen
aufgelehnt. Sie wollten sich von der städtischen Autorität befreien. Mit
diesen Zielen verband sich in der Kirchenreform der Unwille über die
frivole und unmoralische Lebensweise des Klerus, der die Ämter kaufte
und sich von der Aristokratie nur dadurch unterschied, daß er von den

Kirchengütern lebte, im übrigen verheiratet war wie die andern. Es kam

zur leidenschaftlichen Agitation durch Prediger und zu Gewalttätigkeiten

und Plünderungen. Der Papst stellte sich auf die Seite der
Aufrührer 2.

Fritz Kern, der Kenner des mittelalterlichen Widerstandsrechtes,
sagt: «Wieweit hatte sich doch die kämpfende Kirche Hildebrands

Gregors VII.) und seiner Gesinnungsgenossen von der leidenden
Kirche der Urzeit entfernt! Sie nährte sich am Geist der Pataria, jener
oberitalienischen Revolutionsbewegung, den vornehmer denkenden
Kirchenreformern zum stillen Grauen» 3.

Nach K. Jordan war die Pataria «eine vermutlich nach dem Platz des

Trödelmarktes benannte teils kirchliche, teils soziale Volksbewegung in
Mailand in der Mitte des 11. Jahrhunderts. Getragen von den unteren

1 K. Hampe, Das Hochmittelalter. Gesch. des Abendlandes von 900 bis 1250.
5. Aufl. (Darmstadt 1964, Nachdruck der Ausg. v. 1953) S. 109.

2 A. Renner, in: Histoire universelle illustrée, ed. par E. Th. Rimli, t. 2
(Lausanne 1953) p. 90-91.

3 F. Kern, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter. Zur
Entwicklungsgesch. der Monarchie. 3. Aufl. (Darmstadt 1962, Nachdruck der
Ausg. v. 1954) S. 201.

36



Volksschichten, wandte sie sich gegen den reichen verweltlichten Klerus,

gegen Priesterehe und Simonie. Unter entscheidender Mitwirkung des

Klerikers Anselm (Alexander IL) wurde sie 1056 begründet von dem

Diakon Ariald und dem Subdiakon Landulf, an dessen Stelle später sein

Bruder, der Laie Erlembald, trat... Ein neuerdings gelegentlich
angenommener Zusammenhang der Pataria mit häretischen Bewegungen der
Zeit ist nicht nachweisbar» 1. Nach K. Joidan ist die Pataria aus dem
sozialen Gegensatz der unteren Volksschichten zum Adel erwachsen 2.

Bei F. X. Seppelt heißt es, der hohe Klerus habe in Mailand die gleiche

Lebenshaltung zur Schau getragen wie der hohe Adel, sei durch Simonie
und Priesterehe in Verruf gekommen, und so sei es verständlich, daß die

«demokratische und soziale Bewegung» der Pataria Lumpengesindel)
sich auch gegen den Klerus wandte und einen revolutionären Charakter

angenommen habe 3.

Fr. M. Stratmann schrieb 1957: «Schon zeichneten sich die Anfänge
einer Demokratie ab. Ein Flammenzeichen war die Mailänder Pataria,
eine nationale, antifeudalistische Volksliga, die zwar direkt nur gegen die

simonistischen und im Konkubinat lebenden Priester gerichtet war,
damit aber das für diese Zustände in erster Linie verantwortliche System
der Investitur durch die deutschen Kaiser und die aristokratische
Herrenschicht traf und treffen wollte. Papst Stephan IX- hatte die Exzesse

dieser Volksbewegung verurteilt, nicht diese selbst. Gregor VII. stand
ihr sehr nahe»4. Zum Einsatz kriegerischer Mittel durch Gregor VII.
meint Stratmann: «Es ist richtig, daß er sowohl als Archidiakon wie als

Papst den Einsatz der Heeresmacht für eine Sache, die er für gerecht
hielt, befürwortet hat. Er zitierte gern das schreckliche Prophetenwort...
«Verflucht sei, wer seinem Schwert das Blut zu verweigern wagt» (Jer48,
10), aber er verstand unter dem Schwert die geistliche Waffe strengster
Zurechtweisung, wenngleich er im Geiste seiner Zeit auch das materielle
Schwert im Dienste der Gerechtigkeit einzusetzen keine Bedenken trug»5.

1 K. Jordan, Pataria, in: Die Religion in Gesch. u. Gegenwart. 3. Aufl. 5. Bd.
(Tübingen 1961) Sp. 150-151.

2 K. Jordan, Investiturstreit und frühe Stauferzeit, in : B. Gebhardt-H.
Grundmann, Handbuch der deutschen Geschichte 1. Bd. 8. Aufl. (Stuttgart 1954)
S. 245. Der gleiche Text mit neuerer Literatur in der 9. Auflage (Stuttgart 1970)
S. 325.

3 F. X. Seppelt, Gesch. der Päpste, Bd. 3 (München 1956) S. 46-47.
4 F. M. Stratmann OP, Die Heiligen in der Versuchung der Macht. Die Heiligen

und der Staat Bd. 5 (Frankfurt a. M. 1958) S. 200.
5 Ebd. S. 232.

37



Joseph Lortz sieht im Namen «Pataria» einen Spottnamen, der etwa

«Lumpenpack» bedeute. Die Bewegung der Pataria ist für ihn das
Zeichen des meist anonym geschehenden Erwachens und Aufstrebens der

Volksmassen und der Städte mit ihrem sich verschärfenden Gegensatz
der Stände. «Die offenbaren antifeudalistischen, sozialistisch-demokratischen

Tendenzen sind ergänzt oder sogar getragen von ursprünglich
religiösen Bestrebungen». Zudem war die Pataria der geschichtlich
faßbare Auftakt der ' Pauperes-Christi »-Bewegung' K

Nach der Darstellung H. Grundmanns von 1963 ging es der Pataria
um den Kampf für den Zölibat gegen die Simonie. Sie richtete sich vor
allem gegen den adeligen Domklerus von Mailand. «Wenn also soziale

Gegensätze wirksam wurden, ging es der Pataria doch nicht um eine

soziale oder politische, sondern um eine religiös-kirchliche Reform, nicht
um Umsturz der Standesverhältnisse, sondern um Reinigung der

Kirche»2. Das Volk griff dann aber zur Gewalt. «Die Reform wurde zur
Revolution gegen die bisher unangefochten herrschende, als rechtmäßig
geltende Adelskirche» 3.

E. Bayer umschrieb 1965 die Pataria so: «Die oberitalienische Bewegung

der Patarener (zu italienisch pattari 'Trödler') zur Reform und

Demokratisierung der Kirche des 11./12. Jahrhunderts, war im
Investiturstreit Stütze des Papsttums» 4.

Fr. W. Kantzenbach stellte fest : Hildebrand wurde nicht ordnungsgemäß

zum Papst erhoben. Schon sein Vorgänger und Freund (Alexander

IL) sei Führer der Pataria gewesen, die gegen stolze Prälaten und
mit Frauen lebende Priester demonstrierten. Auch Gregor verdankte
seine Erhebung der Volksmasse der Römer 5.

M. Mourre beschrieb 1968 die Patarener als Mitglieder eines christlichen

mailändischen Bündnisses um die Mitte des 11. Jahrhunderts, das

gegen die Simonie und den Nikolaitismus des hohen lombardischen Klerus

die Reformpolitik unterstützte, welche die Päpste Stephan IX. und

1 J. Lortz, Gesch. der Kirche in idcengeschichtlicher Betrachtung Bd. 1. Altertum

und Mittelalter (Münster 1962) S. 310.
2 H. Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in ihrer

Gesch., ein Handbuch, hgg. v. K. D. Schmidt und E. Wolf. Bd. 2, Lfg. G (Göttingen

1963) S. 14.
3 Ebd. S. 15.
4 E. Bayer, Wörterbuch zur Geschichte. Begriffe und Fachausdrücke 2. Aufl.

(Kröners Taschenausgabe Bd. 289, Stuttgart 1965) S. 391.
5 F. W. Kantzenbach, Die Gesch. der christlichen Kirche im Mittelalter.

Evangelische Enzyklopädie Bd. 15/16. (Gütersloh 1967) S. 95.

38



Alexander IL, ein früheres Haupt der Patarener, einleiteten. Im
Investiturstreit leisteten die Patarener Widerstand gegen den Erzbischof, den

Heinrich IV. 1071 eingesetzt hatte. In der Folgezeit bekommen katha-
rische mailändische Häretiker, die als Erneuerer der Kirche auftraten,
wieder den Namen Patarener (Patariner), eine Bezeichnung, die seither

synonym mit 'Häretiker' wurde, so im Kanon 27 des 3. Laterankonzils

von 1179 1.

K.Fuchs meint noch 1972: «Pataria (ital. 'Lumpengesindel'): eine

1056 gegründete volkstümlich-demokratische Reformpartei, die sich

gegen den Reichtum, vor allem des höheren Klerus, das Konkubinat
und die Simonie sowie das deutsche Königtum wandte... Im 13.

Jahrhundert ging der Name Patarener häufig auf die lombardischen Katharer
über»2.

Einige wichtige Zusammenhänge sind ungenügend berücksichtigt bei

Georg Denzler, der eine Monographie über den Amtszölibat und seine

Geschichte vorlegte 3. Obwohl Denzler klar sagt, daß Papst Stephan
IX. (1057-8) bei der römischen Synode von 1057, im gleichen Jahr, als

die Pataria entstand, strenge Bestimmungen gegen die Priesterehe

getroffen hatte, redet er von dem Tumult der Pataria, gegen die Stephans

Nachfolger energisch hätten Stellung beziehen müssen 4. Die Identität
des Anliegens bei Papst und Pataria wird hier offenbar übersehen. Es ist
auch übertrieben zu sagen: «Man kann sich schwerlich einen größeren
Eiferer, ja einen glühenderen Fanatiker für die zölibatäre Lebensweise
des Klerus denken als Petrus Damiani» 5. Humbert war ja unvergleichlich

schroffer, außer wo er die lateinische Kirche gegen die byzantinischen
Anklagen verteidigte. Gegen den streitsüchtigen Mönch Niketas von
Konstantinopel, der den obligatorischen Zölibat ablehnte, hielt Humbert
von Silva Candida als Wortführer der Gesandtschaft Roms nach

Konstantinopel (1053/54) eine Rede, in der er den Zölibat verteidigte. Denzler

legt dies so dar: «Als Zeugen zitiert er (Humbert) in seiner 'Contradictio'
den Apostel Johannes und Jesus, der eine Jungfrau zur Mutter gehabt

1 M. Mourre, Dictionnaire d'histoire universelle t. 2 (Paris 1968) p. 1599 Pata-
rins.

2 K. Fuchs-H. Raab, Wörterbuch zur Geschichte. Bd. 2 (Dtv n. 3037, München
1972) S. 601-2.

3 G. Denzler, Das Papsttum und der Amtszölibat. 1. Teil: Die Zeit bis zur
Reformation (Päpste und Papsttum Bd. 5, 1, Stuttgart 1973) S. 51-74.

4 Ebd. S. 56.
5 Ebd. S. 58.

39



und keinem seiner Jünger eine eheliche Verbindung erlaubt habe,
entsprechend dem Wort: Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz und folge mir (Mt 16,24). Er zitiert auch die Taten der
Nikolaiten nach der Apokalypse»x. Humbert wies die Behauptung
zurück, daß die lateinische Kirche einen verheirateten Majoristen zwinge,
seine legitime Frau zu entlassen. Der Priester müsse zwar jede geschlechtliche

Verbindung mit der Frau meiden, müsse jedoch für sie weiter

sorgen 2.

Denzler glaubt, Papst Nikolaus IL (1058-1061) habe Petrus Damiani
und Anselm von Lucca nach Mailand gesandt, «um die gefährlichen
Aufstände der Patarener in der Lombardei niederzuschlagen»3. In
Wirklichkeit hätte Petrus Damiani nach Ansicht Nikolaus' IL, Hildebrands
und Humberts gegen den simonistischen und konkubinarischen Klerus
schärfer vorgehen, sich also auf seiten der Pataria mehr exponieren
sollen 4. Fr. Dressler hat gezeigt, daß Petrus Damiani seit 1059, aber
nicht lange vorher, für den Kleruszölibat geworben hat, also in dieser

Hinsicht kein Fanatiker war, ferner daß er die Ansicht Kardinal Humberts

mißbilligte, nach der Laien, die nicht zur Regierung gehörten, also
das gewöhnliche Volk, sich gegen den Klerus auflehnen dürften 5.

Kirchenrechtliche Grundlage für den Kampf gegen den Konkubinat
war, wie Denzler feststellte, die Synode von Rom im Jahre 1049. Damals
wurde den Majoristen jeder geschlechtliche Umgang mit ihren
Ehefrauen verboten, selbst wenn sie glaubten, legitim verheiratet zu sein 6.

Dies galt wenigstens für Rom selbst und die nahe Umgebung 7. «Die
römische Synode des Jahres 1050 tat einen weiteren entscheidenen

Schritt, indem sie Priester wie Laien auffordert, mit unzüchtigen
Priestern und Leviten jede Gemeinschaft zu vermeiden Die Methode der
Isolation, in früheren Zeiten unbekannt, sollte jetzt, wie die Volksbewegung

der Mailänder Pataria deutlich zeigte, ihre Wirkung nicht
verfehlen»8. Wenn also Rom diese Isolation geboten hatte, kann man sie

nicht der Pataria vorwerfen, es sei denn, sie sei zu gewaltsam geschehen.

1 Ebd. S. 53. Apoc. 2,6 und 14,15.
2 Denzler S. 54 mit Anhang Nr. 27 S. 160-3.
3 Ebd. S. 56.
4 Bessere Darstellung bei F. Dressler, Petrus Damiani, Leben und Werk. Studia

Anselmiana 34 (1954) S. 134.
5 Ebd. S. 126-127.
6 Denzler S. 51.
7 Petrus Damiani PL 145, 398-416 Brief an Bischof Kunibert von Turin.
8 Denzler S. 52.

40



Die Papstgeschichte von A. Franzen und R. Bäumer nimmt zum
Problem ebenfalls Stellung: «Die Pataria war eine Volksbewegung, die gegen
den Adel und den mit ihm verbundenen hohen Klerus auftrat.
Demokratisch-soziale Elemente verbanden sich mit der Forderung der

Einhaltung der Kirchengesetze gegen Priesterehe und Simonie» l.
R. Zerfaß redet vom Aufstand der Pataria gegen den Bischof und den

höheren Klerus Mailands durch das Mittel der Predigt. «Das Echo ist
besonders in den Unterschichten der reichen Handelsstadt mit ihren
großen Webereiindustrien außerordentlich groß »2. Das Vorgehen der
Pataria habe zu einer revolutionären Unruhe geführt und nach der

Ermordung Arialds 1066 sei sie unter Führung des Laien Erlembald immer
eindeutiger kirchen- und kommunalpolitischen Zielen dienstbar gemacht
worden 3. Ein Grundprinzip der traditionellen kirchlichen Verkündigung
ist seit Ariald durchbrochen worden: die Verkündigung wird gegen die
örtliche Hierarchie eingesetzt4. Von Ariald heißt es: «Damit leitet er als

Mann der Kirche und von Rom gedeckt eine Welle der Emanzipation ein,
die im Lauf der nächsten Jahre und Jahrzehnte die Fundamente der
kirchlichen Autorität in Mailand unterspülen wird Im Verlauf des

12. Jahrhunderts wird dann auch der Name 'Patarener' zu einem der

gebräuchlichsten Ketzernamen in Oberitalien»5.
1974 sah K. Kupisch in der Pataria eine von oben verhetzte

Pöbelmasse, wenn er schrieb: «Wie Humbert wußte auch Hildebrand um die
Brauchbarkeit des 'kleinen Mannes' bei der Agitation 'gegen oben'. So

bediente er sich dieses Mittels, um gegen den reformfeindlichen lombardischen

Klerus vorzugehen. Die latente soziale Unzufriedenheit der
Mailänder Pataria (so genannt nach dem Trödelmarkt, wo die unteren
Volksschichten ihre Quartiere hatten) ließ sich leicht in Kampfstoff gegen das

stolze Treiben der hohen Prälaten umwandeln. Angestachelt von Donnerreden

fanatischer Volksprediger, kam es zu 'spontanen' Wutausbrüchen
des frommen 'Volkswillens' gegen alle 'Simonisten und Hurenböcke',
deren Meßopfer nichts als 'Hundemist' seien. Man stürmte die Kathe-

1 A. Franzen-R. Bäumer, Papstgeschichte. Das Petrusamt in seiner Idee und
in seiner geschieht!. Entwicklung in der Kirche (Herderbücherei Nr. 424, Freiburg
i. Br. 1974.) S. 151.

2 R. Zerfass, Der Streit um die Laienpredigt. Eine pastoralgeschichtliche
Untersuchung zum Verständnis des Predigtamtes und seiner Entwicklung im 12. und
13. Jh. (Freiburg i. Br. 1974) S. 126.

3 Ebd. S. 127.
4 Ebd. 128.
5 Ebd. S. 130-131.

41



drale, jagte die Priester von den Altären, verprügelte ihre Weiber und
demolierte ihren Hausrat» \

Nach den grundlegenden Arbeiten von C. Violante und nach C. D.

Fonseca war die Pataria des 11. Jahrhunderts vor allem eine aktive
Laienbewegung zum Zwecke der moralischen Klerusreform, aber ohne

antikirchlichen, häretischen oder eigentlich Sozialrevolutionären
Charakter 2. C. Violante zeigt, daß die Pataria nicht einfach eine städtische

Partei ist, denn sie beginnt auf dem Land und verbreitet sich unter
Bauern, die zum städtischen Markt vordringen. Nur wegen des Kampfes

gegen die Simonie, deren sich auch die Bischöfe und Stadtkleriker schuldig

gemacht hatten, verlagerte sich das Interesse auf die Stadt. Auch

wenn die Patarener die Zölibatspflicht des höheren Klerus verkündeten,
griffen sie nicht Priestertum und Sakramente selber an, denn es ging
darum, die Heilswirkung der Sakramente zu retten vor der Habsucht und

Machtgier, die der Simonie zugrundelagen 3. Violante hat auch klar
gesehen, daß sowohl nach Andreas, dem Verfasser der Biographie Arialds,
wie nach dem Chronisten Arnulf die Pataria zuerst gegen die verheirateten

Kleriker und gegen die Konkubinarier vorging, nicht gegen die

Simonisten 4. Erstaunlich bleibt, daß Violante die Ableitung des Namens
der Bewegung von pattaro 'Trödler' und von patta 'Lumpen', also von
einer sozialen Klasse, gut findet5 und, gestützt auf den Gegner Arnulf,
sagt, die Bezeichnung sei in der Zeit der schlimmsten Agitation entstanden,

obwohl er doch zugibt, daß der Schlüssel zum Verständnis der

Vorgänge in einem religiösen Anliegen verborgen ist6.
Einige Historiker scheinen alle Patarener zu den Häretikern zu zählen.

1 K. Kupisch, Kirchengeschichte. Bd. 2 Mittelalter (Urban-Taschenbücher 169,

Stuttgart 1974) S. 60.
2 C. Violante, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse

[1045-57] (Roma 1955). - C. D. Fonseca, Discorso di apertura, in: I Laici nella
«Societas Christiana» dei secoli XI et XII. Atti della terza Settimana internazionale
di studio. Mendola 21-27 agosto 1965. Miscellanea del Centro di studi medioevali.
5. Pubblicazioni dell'Università catt. del Sacro Cuore, Contributi ser. 3, varia 5

(Milano 1968) S. 5-7. - C. Violante, La pauvreté dans les hérésies du XIe siècle
en Occident, in: Etudes sur l'histoire de la pauvreté (Moyen Age - XVIe siècle) sous
la direction de M. Mollat. Publications de la Sorbonne, sér. «Etudes», t. 8 (Paris
1974) t. 1, S. 347-369.

3 C. Violante, La pauvreté p. 368.
4 C. Violante, La pataria S. 182^-.
5 Ebd. S. 198 mit Anm. 2 mit Berufung auf A. Frugoni, Due schede : «Pannosus»

et «Patarinus», in: Bull. dell'Ist. stor. ital. per il medio evo e Arch. Muratoriano
n. 65 (1953) pp. 129-135.

6 Violante, La pataria S. 103.

42



S. Runciman erwähnt die wichtigsten mittelalterlichen manichäischen

Sekten, darunter die Patarener, ohne eine Beziehung des Namens zu
Mailand zu erwähnen. Da sind die Patarener einfach ein späterer Zweig
der Bogomilen und verwandter dualistischer Irrlehren in slawischen und
östlichen Ländern seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts 1.

Raymonde Foreville schrieb um 1964: «Die Lombardei kannte seit langem
soziale Unruhen In den Städten kämpfte man gegen die weltliche
Macht der Bischöfe. Die Kampfansage kam aus Kreisen, die offenkundig
dem Gedanken der apostolischen Armut als Ordnungsprinzip des

priesterlichen Lebens anhingen. Die gregorianische Reform hatte den Verlauf
der Bewegung innerlich beeinflußt: sie hatte die Kritik an einem

unwürdigen, simonistischen oder beweibten Klerus verschärft und die

Entstehung der Pataria ausgelöst». Nach diesen Darlegungen erhält man
den Eindruck, Foreville identifiziere die Patarener des 12. Jahrhunderts
in Brescia mit dem Programm Arnolds von Brescia, der lehrte, die Kirche
habe kein Recht auf weltliche Macht und auf festes Eigentum und in der

Armutsfrage entschieden weiter ging als Ariald 2.

Manche Historiker finden es rätselhaft, daß seit der Mitte des 11.

Jahrhunderts oder seit den Kreuzzügen die Kirche gewaltsame Unternehmen
unterstützte. Nach H. Kühner findet sich schon bei Ariald die Vorstellung

der nova militia ausgeprägt, die etwa achzig Jahre später in der

Kreuzzugspropaganda Bernhards von Clairvaux Bedeutung erlangen
sollte 3. H. Beumann schrieb: «Mit dem Rittertum entstand - zunächst
auf französischem Boden - eine führende soziale Schicht, an der die

Kirche auf die Dauer nicht vorübergehen konnte». Der Repräsentant der

ritterlichen Ethik sei Gregor VIL, denn die militia Christi, eigentlich ein

innerer Kampf gegen die Sünde, werde bei ihm zum irdischen Waffenkampf

im Dienste der Kirche, allerdings nicht gegen die Heiden, sondern

um hierarchischer Ziele willen, auch zur militia sancti Petri 4. H. Patze

1 S. Runciman, Le manichéisme médiéval. L'hérésie dualiste dans le christianisme.

Aus dem Englischen übers, v. S. Pétrement. Le regard de l'histoire (Paris
1972) S. 86-105.

2 R. Foreville, Lateran I-IV. (Geschichte der ökumenischen Konzilien, hg.
v. G. Dumeige u. H. Bacht Bd. 6, Mainz: 1970) S. 106-7.

3 H. Kühner, Gezeiten der Kirche in zwei Jahrtausenden Bd. 1. (Würzburg
1970) S. 165.

4 H. Beumann, Kreuzzugsgedanke und Ostpolitik im hohen Mittelalter, in:
Hist. Jahrb. 72 (1953) S. 112-132, neu in: Heidenmission und Kreuzzugsgedanke in
der deutschen Ostpolitik des Mittelalters (Wege der Forschung Bd. 7, Darmstadt
1963) S. 124.

43



führte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortführung der Gedanken Gregors

d. Gr. den ursprünglich unkriegerischen Ideengehalt der militia
Christi, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Martyrium

für den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert für die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern

wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daß soziale
Unterschiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser

weiterwirkten, und daß irgendein religiöses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daß Ariald oder ein Führer der Pataria häretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig über den

Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gläubigen im damaligen Mailand

behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getragene

Kritik, die mit klassenkämpferischen, antiklerikalen oder sogar
häretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte»2. So bleibt aber das

Rätsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichäische oder bogo-
milische Häretiker «Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angeführten Handbücher und Aufsätze als repräsentativ

für die Forschung unseres Jahrhunderts, fällt auf, daß außer

H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stellten,

sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 für F. Fuchs eine demokratische

Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen

Gegensatz in den inneren Kämpfen Mailands von 1042 bis 1045

feststellen, als wenige capitanei die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.

K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. Patze, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempf, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 Landulf, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum : E. Werner,

Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44


	Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

