Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
Autor: Siegwart, Josef
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEF SIEGWART

DIE PATARIA DES 11. JAHRHUNDERTS
UND DER HEILIGE NIKOLAUS VON PATARA

Es ist unmoglich, in einem Aufsatz die ganze Geschichte der Pataria
darzustellen. Weil die Liturgie die Verehrung des hl. Nikolaus, des
Bischofs von Myra, unerhort weit verbreitet hat, steigert sich auch die
Wirkung der Biographie oder Legende des Heiligen ins UnmeBbare. Es
geht hier nur um die Frage, ob das Wesen und Ziel der Pataria aus der
Spiritualitit der Vita des hl. Nikolaus erklirt werden kénnen und ob
der Name der Pataria nach der Heimatstadt des Heiligen, Patara, geformt
wurde. Weil die Patarener gegen die Nikolaiten, das hei3t gegen die ver-
heirateten Priester und Diakone, vorgingen, konnten sie sich nicht nach
Nikolaus selber benennen, ohne Gefahr zu laufen, mit ihren Gegnern ver-
wechselt zu werden.

1. Die sozialgeschichtliche Fragestellung

Die Bewegung der Patarener, vom seligen Ariald 1056 in Mailand
gegriindet, war wohl die erste revolutiondre Laienbewegung, die vom
romischen Papst wenigstens wihrend der ersten Generation direkt
gefordert wurde. Auch wenn der Griinder und einige Mitglieder Kleriker
waren, liegt das Neue im groBen Anteil der Laien, in der groBen geistigen
und lokalen Beweglichkeit der fithrenden Leute Ariald, Landulf und
Erlembald, deren Vorgehen sich in keine zeitgendssische Ordnung ein-
fiigen 14Bt, und in der Tatsache, daB es sich um einen Schwurbund vor
allem von Laien handelte, was eher an ein modernes Sikularinstitut er-
innert als an eine mittelalterliche Einrichtung. Man konnte sagen, Ariald
sei der erste Wanderprediger in einer Zeit gewesen, in der das kanonische

30



Recht verbot, an Orten, wo es schon eine feste Hierarchie gab, die Seel-
sorge wandernd auszuiiben. Ariald durfte wie ein Wanderapostel die
Sakramente spenden, weil er die Kleriker als zu verdorben ansah, um
erlaubt oder giiltig die Liturgie vollziehen zu kénnen und weil er in seiner
Uberzeugung von Rom her bestirkt wurde. Der Schwurbund oder die
Eidgenossenschaft zum Boykott simonistischer und verheirateter Geist-
licher bestand hauptsichlich aus Laien, weil die christlichen Laien von
Priestern abhingig waren. Als die Médnner der Pataria vom passiven
Widerstand zur bewaffneten Aussperrung simonistisch verwalteter Kir-
chen schritten, glichen sie eher den Ritterorden des 13. Jahrhunderts, in
denen die Krankenpflege im Vergleich zum Kriegsdienst bisweilen zu-
riicktrat, als einer frommen Bruderschaft des 11. Jahrhunderts. Die
Pataria war also revolutionir, weil sie so viel Neues brachte, auch wenn
nicht nachgewiesen ist, dal3 sie sozial, politisch, wirtschaftlich oder religiés
eine Revolution herautbeschwéren wollte.

Der Kommunist Ernst Werner wollte in der Pataria eine sozialrevo-
lutionidre Bewegung erkennen !, wihrend einzelne Historiker der west-
lichen Linde: diese These ablehnen, Th. Schieffer sogar mit den harten
Worten, Werners Veréffentlichungen zum Thema seien «simplistische
sozialokonomische Deutungen» 2. Kommt hier die Einordnung in einen
mehr sozialen oder mehr religivsen Zusammenhang aus dem politischen
Vorurteil des Historikers? Oder gilt hier das Wort von D. G. McRae:
«Soziologie ist Geschichte ohne harte Arbeit, Geschichte ist Soziologie
ohne Verstand» ? in dem Sinne, dal} die Historiker ohne Untersuchung
voraussetzen, eine rein religivse Vereinigung kénne nicht mit einer revo-
lutiondren Verschwoérung verglichen werden? Wenn hier Geschichte und
Soziologie oft aneinander vorbeireden, liegt das kaum nur an der oft
bemingelten Theoriearmut der Historiker 4, denn die Soziologie ist so
stark an der Gegenwart interessiert 3, daB sie die theoretische Basis und
soziologische Terminologie fiir das 11. Jahrhundert kaum zu liefern im-
stande ist.

! E. WERNER, Pauperes Christi. Studien zu sozial-religigsen Bewegungen im
Zeitalter des Reformpapsttums (Leipzig 1956) S. 111: «Grenzfall religioser Volks-
agitation», S. 146: «IThnen (d. h. mehreren Reformbewegungen des 11./12. Jh.) ging
es ... um eine Anderung des gesellschaftlichen Seins».

2 TH. SCHIEFFER, Art. ¢«Pataria», in: LThK 8 (Freiburg i. Br. 1963), 166.

3 H. U. WEHLER, Geschichte als historische Sozialwissenschaft. Edition Suhr-
kamp Nr. 650 (Frankfurt am M. 1973) S. 10.

4+ WEHLER S. 24 u. 29.

5 Ebd. S. 16.

31



Wir verdanken hervorragende sozialgeschichtliche Studien einzelnen
Schulen und Richtungen, z. B. den Mitarbeitern der franzdsischen Zeit-
schrift «Annales. Economies, Sociétés, Civilisations». Nach W. Schulze
hat die Annales-Gruppe den Beweis erbracht, daB eine Geschichtsschrei-
bung mit dem Anspruch auf ernsthafte Aussagen heute ohne die Einbezie-
hung der Soziologie nicht mehr arbeiten kann . Ein Test kann hier die
Pataria werden. Jedenfalls gibt es nicht die Alternative: religiéser oder
sozialer Gegensatz. Man wird fiir das 11. Jahrhundert sagen diirfen, daf
ein scharfer Gegensatz in theologischen Grundfragen eine vom Christen-
tum gepridgte Gesellschaft in zwel oder mehrere Lager trennen mubBte,
daB aber, wo ein klarer Trennungsstrich bestand, das Beharrungsver-
mogen gesellschaftlicher Blockbildungen gréBer war als die Kraft der
kirchlichen Hierarchie, die Auseinandersetzungen zu iiberbriicken. Das
soll sich in der IFolge erweisen.

2. Dze Geschichtsschreibung iiber den sozialen Gegensatz zwischen
Patarenern und adeligem Klerus wn Mailand

In chronologischer Folge sollen zuerst die Geschichtsschreiber zu Worte
kommen. Albert Hauck schilderte 1906 die Zustinde Mailands im
11. Jahrhundert folgendermaBen: «Die Priesterschaft war michtig durch
ihre Zahl, ihren Reichtum und ihre Verbindungen; sie ging fast durchweg
aus den adeligen Familien hervor; besonders sahen die Erzbischofe in
dem hohen Adel die Stiitze ihrer Macht». Vom Klerus, der sich an den
Amterkauf und die Priesterehe gewohnt hatte, berichtet er: « Er huldigte
den Vergniigungen seiner Standesgenossen» 2,

Zur Pataria bemerkt er: «So war die Lage in Mailand. Als nun auch
dort die Forderung der Reform des Klerus erhoben wurde, so muBte sie
wirken wie ein Ruf zur Revolution ... Wer mochte bezweifeln, dall sie
(Ariald und Landulf) von religiosen Motiven beseelt waren? Aber die
Art, wie Landulf auf der StralBe, vor tosenden Volksversammlungen die
kirchlichen Reformforderungen vortrug, machte aus einer religiésen
Bewegung sofort eine revolutiondre ... Und wo blieb die Achtung vor
Recht und Gesetz, wenn er nicht nur forderte, daf3 der Besitz unwiirdiger
Kleriker eingezogen werde, sondern wenn er seinen Zuhorern versicherte,

1 W. ScHULzE, Soziologie und Geschichtswissenschaft. Einfithrung in die Koo-
peration beider Wissenschaften. Kritische Information 8. Bd. (Miinchen 1974) S. 79.
2 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3. Bd. (Leipzig 1906) S. 692.

32



es sei erlaubt, thnen ihre Habe mit Gewalt abzunehmen? Durch solche
Reden ward das Proletariat méchtig aufgeregt» 1.

Im Handbuch von J. Hergenrother und J. P. Kirsch liest man folgende
Ausdriicke zur Beschreibung der Pataria: Partei gegen den verderbten
Adel 2, Bettlervolk, Lumpenhidndler vom Trédlermarkt von Mailand,
VolksbeschluB3 zur Wiedereinfithrung des Klerikerzolibats 3.

Nach J. Goetz hat der Chronist Arnulf recht, wenn er sagt, der Name
der Pataiia sei bei der vulgaritas, dem gewdhnlichen Volk, entstanden;
«nach Arnulfs Sprachgebrauch sind darunter die unteren Schichten der
Maildnder Bevolkerung zu verstehen» *. Der Chronist Arnulf neige aber
dazu, alle, die nicht dem hoéchsten Stand, dem der Kapitane angehoren, fiir
niedriggeboren zu halten 3. Goetz zitiert dltere Autoren, nach denen die
Maildnder Pobelherrschaft an die Schreckenstage der franzésischen Revo-
lution erinnerte 6. Die Willkiir der Fiihrer habe ihren Riickhalt in der
fanatischen Menge gefunden. «Geférdert ward dieses Tyrannenregiment
durch die Tatsache, daB sich seit knapp einem Menschenalter auch im
niederen Volke ein politischer Machtwille regte 7. J. Goetz iibersieht
nicht das religiose Anliegen, das aber spiter zu Pliinderungen in er-
schreckendem Umfang gefiihrt habe: «Solche Wogen warf nicht ein
blindfanatischer Reformidealismus allein; zumal hinter der unerhorten
Steifnackigkeit der Fithrer muBte die Kraft einer Personlichkeit stecken,
die den Ungehorsam jener als Dienst an einer gottlichen Sache gleichsam
verbiirgte» 8.

Goetz irrte sich aber, wenn er in Anselm, dem spidteren Papst Ale-
xander II., den geistigen Begriinder der Pataria erkennen wollte °. Eben-
so iibertrieb er mit der Behauptung: «Fal3t man jedoch die Pataria als
die kirchliche und politische Umsturzbewegung ins Auge, die Mailand
unter Rom beugte und des Erzbischofs Macht beseitigte, wodurch der

1 Ebd. S. 693s.

2 J. HERGENROTHER-]. P. KirscH, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte
2 Bde. (Freiburg i. Br. 1913) S. 406.

3 Ebd. S. 406.

+ J. GoEeTtz, Kritische Beitrige zur Geschichte der Pataria, in: Archiv fir Kultur-
geschichte 12 (1916) 17-55, 164-194, bes. S. 28.

5 Ebd. S. 34.

¢ Ebd. S. 41.

7 Ebd. S. 42.

8 Ebd. S. 180.

? Vgl. C. VioLANTE, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse
(1045-1057). Istituto Storico Italiano per il Medio Evo. Studi Storici, fasc. 11-13
(Roma 1955) p. 171 (gegen GoETz S. 184).

3 o3



Demokratie der Weg in die Zukunft geebnet wurde, so bleibt ihr Auf-
treten in der Offentlichkeit mit dem Namen Arialds aus Cuziago ver-
bunden» L.

J. Haller sah in der Verfiigung Papst Nikolaus’ II., die Laien diirften
die Sakramente nicht von beweibten Priestern empfangen, eine Revo-
lution von oben, wihrend durch die Pataria, die Hefe des maildndischen
Proletariats, die Revolution von unten begann 2. Er stellte einen feind-
seligen Gegensatz der Stidnde schon fiir die Zeit um 1045 fest: « Die Geist-
lichkeit, zahlreich, wohlhabend, gebildet, ergidnzte sich aus den héheren
Standen, Adel und Ritterschaft, von denen ihre Mitglieder sich in der
Lebensfithrung nicht immer unterschieden, zumal da sie im allgemeinen
verheiratet waren. Unvermeidlich mu8te also die Auflehnung der Biirger
gegen die Herrschaft des Adels sich auch gegen die Geistlichkeit richten,
wihrend im Klerus, der dem streng kirchlichen Urteil so breite Angriffs-
flachen bot, zugleich die herrschende Aristokratie getroffen wurde. In den
Zundstoff fiir eine kirchlich-soziale Revolution, der da bereitlag, fiel der
Funke, der ihn zur Flamme anfachte, in Gestalt des Eheverbots Leos IX.
Es wurde, da die Geistlichen es nicht beachteten, zur Losung einer Volks-
emporung» 3.

Nach dem Handbuch von K. Bihlmeyer und H. Tiichle war die Pataria
eine Volksbewegung gegen den iippigen Adel und den hohen Klerus, aber
stirker als das demokratisch-soziale Element war der Einsatz fiir die
Einhaltung der Gesetze gegen Priesterehe und Simonie*. Seit 1935
bekimpfte H. Grundmann die These, es gehe in der religitsen Armuts-
bewegung um eine soziale Revolution. Er bezog dabei ausdriicklich nur
die Patarener des 12. und 13. Jahrhunderts ein, die als Ketzer galten °.
Fiir W. Neuss war das Zusammengehen der reformeifrigen rémischen
Kurie mit der nach den Lumpen (patto) genannten Pataria, also mit dem
gemeinen Volk, das Zeichen einer Zeitenwende .

! GoETz S. 185.

2 J, HALLER, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. 2. Bd. Der Aufbau. Ro-
wohlts deutsche Enzyklopidie 223/224. (Reinbek bei Hamburg 1965) S. 236-8.
Das Buch ist 1937 geschrieben worden.,

3 Ebd. S. 237; vgl. S. 238 Schimpfname «Pataria» = Lumpenpack.

4+ K. BiHLMEYER-H. TtcHLE, Kirchengeschichte. 2. Bd. Das Mittelalter. 17. Aufl.
(Paderborn 1962) S. 155-6.

5 H. GRUNDMANN, Religiose Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen fiber
die geschichtlichen Zusammenhinge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der
religitsen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. und iiber die geschichtlichen Grund-
lagen der deutschen Mystik (Darmstadt 1961) S. 30-31.

6 W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters (Bonn 1946) S. 142.

34



Veit Valentin duBerte 1946: «Die Volksbewegung in der Lombardei,
vor allem in Mailand, die nach dem Lumpenmarkt sogenannte Pataria,
verband sich mit der religidsen Reformbewegung, sie wandte sich gegen
den zumeist noch deutschfreundlichen, kaisertreuen, hohen italienischen
Klerus. Hier regte sich, genau wie in Rom, bereits etwas Demokratisches
und Nationalitalienisches. Der Papst unterstiitzte diese Bestrebungen,
hier bot sich Hilfe gegen die Bischofe und die Deutschen» *.

Nach A. Fliche verzieh Ariald dem Mailinder Klerus den Reichtum
nicht. Der revolutionire Eifer verband sich mit dem religiésen Rigorismus,
und so kam es zur blutigen Anarchie, denn die Pataria verfolgte politische
Ziele und wollte die Stadtherrschaft von Mailand erobern 2. Die Gewalt-
tatigkeit der Bewegung 148t sich mit dem Evangelium nicht vereinbaren 3.

K. Griewank schrieb um 1951, ohne die Pataria zu nennen: «Innerhalb
der stddtischen Gemeinwesen erwachte — in den starken oberitalienischen
Kommunen schon seit dem 11. Jahrhundert — der Widerspruch der un-
teren Schichten, der Handwerker und Besitzlosen gegen die Herrschen-
den und Besitzenden. Unter giinstigen Bedingungen wurde die stddtische
Freiheit zur selbstindigen stadtstaatlichen ‘Demokratie’ ausgeweitet...
Die schwerste Erschiitterung, die das weltlich-geistliche Gesamtsystem
durch den Investiturstreit erlitt, den Aufstand der einen, der kirchlichen
Sdule gegen ihre Unterordnung unter die andere, kaiserliche, ist nicht
ohne Grund oft als ‘Revolution’, nach der stidrksten dabei wirksamen
Kraft auch als “Papstrevolution’ angesprochen wordeny *.

L. Hertling glaubte, Anselm von Baggio, der spitere Papst Alexander
I1., habe die Volksbewegung hervorgerufen gegen die simonistischen und
unenthaltsamen Kleriker. Alexander verlieh den Anfiithrern Ariald und
Erlembald die Fahne der Kirche. «Ein einzigartiger Vorgang: der Papst
ruft die Laien zur Rebellion gegen die Hierarchie» °.

1 V. VALENTIN, Deutsche Geschichte. Bd. 1 (Knaur-Taschenbuch 103, Miinchen—
Zirich 1960) S. 70. Valentin starb 1947. Zutreffend bemerkt er, durch das Papst-
wahldekret von 1059 sei der rémische Adel bei der Papstwahl ausgeschaltet worden
und die Kardindle stellten eine neue Kirchenaristokratie dar. Fiir Valentin (S.75)
war Gregor VII. ein Absolutist und Heinrich IV. einer der frithesten Konige, die
sich mit Hilfe der demokratischen Schichten gegen den Adel in ihrer absolutistischen
Richtung durchzusetzen suchten (S. 71).

2 A. FricHE, La réforme grégorienne et la reconquéte chrétienne (1057-1123),
in: Histoire de I'Eglise depuis les origines jusqu’a nos jours, publiée par A. FLICHE
et V. MARTIN t. 8 (Paris 1950) S. 30.

3 Ebd. S. 132.

*+ K. GRIEWANK, Der neuzeitliche Revolutionsbegriff. Entstehung und Geschichte
(Suhrkamp Taschenbuch. Wissenschaft 52. Bd., Frankfurt a. M. 1969) S. 29.

> L. HErTLING, Geschichte der kath. Kirche, 4. Aufl. (Berlin 1952) S. 170.

35



Karl Hampe erklirte die Lage Mailands im 11. Jahrhundert so: «Seit
den Tagen des Erzbischofs Aribert, der noch den hohen Adel und die
Biirgerschaft im Kampf gegen die Valvassoren und Konrad II. hinter
sich gehabt hatte, war eine Umschichtung der sozialen Parteien insofern
eingetreten, als die Volksmassen gegen die fiir ihre Interessen verstandnis-
lose Leitung und mancherlei Ubergriffe des um den schwachen Erz-
bischof Wido (seit 1045) zusammengeschlossenen Gesamtadels auf-
begehrten». Die Pataria ist fiir ihn eine demokratische, von leiden-
schaftlichen Agitatoren aus dem niederen Adel geleitete Bewegung, in
offenem Aufruhr gegen die verweltlichte Kirche .

A. Renner glaubte, die rémische Kurie habe in Norditalien einen Er-
folg errungen bei ihrem Eingreifen in die halb demokratische, halb reli-
gitse Bewegung der Pataria. Die Handwerker und die Héindler von Mai-
land, von ihren Gegnern mit dem Ubernamen «Trédler» bedacht, hatten
sich gegen den Erzbischof und das Domkapitel aus politischen Griinden
aufgelehnt. Sie wollten sich von der stddtischen Autoritdt befreien. Mit
diesen Zielen verband sich in der Kirchenreform der Unwille iiber die
frivole und unmoralische Lebensweise des Klerus, der die Amter kaufte
und sich von der Aristokratie nur dadurch unterschied, daB er von den
Kirchengiitern lebte, im tibrigen verheiratet war wie die andern. Es kam
zur leidenschaftlichen Agitation durch Prediger und zu Gewalttitig-
keiten und Pliinderungen. Der Papst stellte sich auf die Seite der Auf-
riithrer 2.

Fritz Kern, der Kenner des mittelalterlichen Widerstandsrechtes,
sagt: «Wieweit hatte sich doch die kdmpfende Kirche Hildebrands
(= Gregors VII.) und seiner Gesinnungsgenossen von der leidenden
Kirche der Urzeit entfernt! Sie ndhrte sich am Geist der Pataria, jener
oberitalienischen Revolutionsbewegung, den vornehmer denkenden Kir-
chenreformern zum stillen Grauen» 3.

Nach K. Jordan war die Pataria «eine vermutlich nach dem Platz des
Trodelmarktes benannte teils kirchliche, teils soziale Volksbewegung in
Mailand in der Mitte des 11. Jahrhunderts. Getragen von den unteren

1 K. Hampg, Das Hochmittelalter. Gesch. des Abendlandes von 900 bis 1250.
5. Aufl. (Darmstadt 1964, Nachdruck der Ausg. v. 1953) S. 109.

2 A. RENNER, in: Histoire universelle illustrée, ed. par E. Th. Rimli, t. 2 (Lau-
sanne 1953) p. 90-91.

3 F. KRN, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im fritheren Mittelalter. Zur
Entwicklungsgesch. der Monarchie. 3. Aufl. (Darmstadt 1962, Nachdruck der
Ausg. v. 1954) S. 201.

36



Volksschichten, wandte sie sich gegen den reichen verweltlichten Klerus,
gegen Priesterehe und Simonie. Unter entscheidender Mitwirkung des
Klerikers Anselm (Alexander II.) wurde sie 1056 begriindet von dem
Diakon Ariald und dem Subdiakon Landulf, an dessen Stelle spiter sein
Bruder, der Laie Erlembald, trat ... Ein neuerdings gelegentlich ange-
nommener Zusammenhang der Pataria mit hiretischen Bewegungen der
Zeit ist nicht nachweisbar» !. Nach K. Joidan ist die Pataria aus dem
sozialen Gegensatz der unteren Volksschichten zum Adel erwachsen 2.

Bei F. X. Seppelt heiB3t es, der hohe Klerus habe in Mailand die gleiche
Lebenshaltung zur Schau getragen wie der hohe Adel, sei durch Simonie
und Priesterehe in Verruf gekommen, und so sei es verstiandlich, daB die
«demokratische und soziale Bewegung» der Pataria (= Lumpengesindel)
sich auch gegen den Klerus wandte und einen revolutiondren Charakter
angenommen habe 3.

Fr. M. Stratmann schrieb 1957: «Schon zeichneten sich die Anfinge
einer Demokratie ab. Ein Flammenzeichen war die Mailinder Pataria,
eine nationale, antifeudalistische Volksliga, die zwar direkt nur gegen die
simonistischen und im Konkubinat lebenden Priester gerichtet war, da-
mit aber das fiir diese Zustdnde in erster Linie verantwortliche System
der Investitur durch die deutschen Kaiser und die aristokratische Her-
renschicht traf und treffen wollte. Papst Stephan IX. hatte die Exzesse
dieser Volksbewegung verurteilt, nicht diese selbst. Gregor VII. stand
ihr sehr nahe»*. Zum Einsatz kriegerischer Mittel durch Gregor VII.
meint Stratmann: «Es ist richtig, daB er sowohl als Archidiakon wie als
Papst den Einsatz der Heeresmacht fiir eine Sache, die er fiir gerecht
hielt, befiirwortet hat. Er zitierte gern das schreckliche Prophetenwort...
«Verflucht sei, wer seinem Schwert das Blut zu verweigern wagt» (Jer48,
10), aber er verstand unter dem Schwert die geistliche Waffe strengster
Zurechtweisung, wenngleich er im Geiste seiner Zeit auch das materielle
Schwert im Dienste der Gerechtigkeit einzusetzen keine Bedenken trug»>.

1 K. JorpaN, Pataria, in: Die Religion in Gesch. u. Gegenwart. 3. Aufl. 5. Bd.
(Tubingen 1961) Sp. 150-151.

2 K. JorpaN, Investiturstreit und frihe Stauferzeit, in: B. GEBHARDT-H.
GrunDMANN, Handbuch der deutschen Geschichte 1. Bd. 8. Aufl. (Stuttgart 1954)
S. 245. Der gleiche Text mit neuerer Literatur in der 9. Auflage (Stuttgart 1970)
S. 325.

3 F. X. SErpELT, Gesch. der Papste, Bd. 3 (Miinchen 1956) S, 46-47.

+ F. M. STraTMANN OP, Die Heiligen in der Versuchung der Macht. Die Heiligen
und der Staat Bd. 5 (Frankfurt a. M. 1958) S. 200.

5 Ebd. S. 232,

37



Joseph Lortz sieht im Namen «Pataria» einen Spottnamen, der etwa
«Lumpenpack» bedeute. Die Bewegung der Pataria ist fiir ihn das Zei-
chen des meist anonym geschehenden Erwachens und Aufstrebens der
Volksmassen und der Stadte mit ihrem sich verschdrfenden Gegensatz
der Stinde. «Die offenbaren antifeudalistischen, sozialistisch-demokra-
tischen Tendenzen sind erginzt oder sogar getragen von urspriinglich
religiosen Bestrebungen». Zudem war die Pataria der geschichtlich fal3-
bare Auftakt der ‘Pauperes-Christi»-Bewegung’ 1.

Nach der Darstellung H. Grundmanns von 1963 ging es der Pataria
um den Kampf fiir den Zoélibat gegen die Simonie. Sie richtete sich vor
allem gegen den adeligen Domklerus von Mailand. « Wenn also soziale
Gegensitze wirksam wurden, ging es der Pataria doch nicht um eine
soziale oder politische, sondern um eine religios-kirchliche Reform, nicht
um Umsturz der Standesverhiltnisse, sondern um Reinigung der
Kirche» 2. Das Volk griff dann aber zur Gewalt. «Die Reform wurde zur
Revolution gegen die bisher unangefochten herrschende, als rechtmiBig
geltende Adelskirches 3.

E. Bayer umschrieb 1965 die Pataria so: «Die oberitalienische Bewe-
gung der Patarener (zu italienisch pattari ‘Trédler’) zur Reform und
Demokratisierung der Kirche des 11./12. Jahrhunderts, war im Investi-
turstreit Stiitze des Papsttums» *.

Fr. W. Kantzenbach stellte fest: Hildebrand wurde nicht ordnungs-
gemifB zum Papst erhoben. Schon sein Vorgédnger und Freund (Alexan-
der II.) sei Fiihrer der Pataria gewesen, die gegen stolze Prilaten und
mit Frauen lebende Priester demonstrierten. Auch Gregor verdankte
seine Erhebung der Volksmasse der Romer °.

M. Mourre beschrieb 1968 die Patarener als Mitglieder eines christ-
lichen maildndischen Biindnisses um die Mitte des 11. Jahrhunderts, das
gegen die Simonie und den Nikolaitismus des hohen lombardischen Kle-
rus die Reformpolitik unterstiitzte, welche die Papste Stephan IX. und

1 J. Lortrz, Gesch. der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung Bd. 1. Alter-
tum und Mittelalter (Manster 1962) S. 310.

2 H. GRunDMANN, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in ihrer
Gesch., ein Handbuch, hgg. v. K. D. ScumipT und E. Worr. Bd. 2, Lfg. G (Go6ttin-
gen 1963) S. 14.

3 Ebd. S. 15.

+ E. BAYER, Worterbuch zur Geschichte. Begriffe und Fachausdriicke 2. Aufl.
(Kroners Taschenausgabe Bd. 289, Stuttgart 1965) S. 391.

5 F. W. KanTzENBACH, Die Gesch. der christlichen Kirche im Mittelalter. Evan-
gelische Enzyklopéddie Bd. 15/16. (Giitersloh 1967) S. 95.

38



Alexander II., ein fritheres Haupt der Patarener, einleiteten. Im Investi-
turstreit leisteten die Patarener Widerstand gegen den Erzbischof, den
Heinrich TV .1071 eingesetzt hatte. In der Folgezeit bekommen katha-
rische mailandische Hiretiker, die als Erneuerer der Kirche auftraten,
wieder den Namen Patarener (Patariner), eine Bezeichnung, die seither
synonym mit ‘Hiretiker’ wurde, so im Kanon 27 des 3. Laterankonzils
von 1179 1.

K. Fuchs meint noch 1972: «Pataria (ital. ‘Lumpengesindel’): eine
1056 gegriindete volkstiimlich-demokratische Reformpartei, die sich
gegen den Reichtum, vor allem des hoheren Klerus, das Konkubinat
und die Simonie sowie das deutsche Koénigtum wandte... Im 13. Jahr-
hundert ging der Name Patarener hdufig auf die lombardischen Katharer
iiber» 2,

Einige wichtige Zusammenhédnge sind ungeniigend beriicksichtigt bei
Georg Denzler, der eine Monographie iiber den Amtszélibat und seine
Geschichte vorlegte 3. Obwohl Denzler klar sagt, dal Papst Stephan
IX. (1057-8) bei der réomischen Synode von 1057, im gleichen Jahr, als
die Pataria entstand, strenge Bestimmungen gegen die Priesterehe
getroffen hatte, redet er von dem Tumult der Pataria, gegen die Stephans
Nachfolger energisch hitten Stellung beziehen miissen *. Die Identitat
des Anliegens bei Papst und Pataria wird hier offenbar tibersehen. Es ist
auch iibertrieben zu sagen: «Man kann sich schwerlich einen gréBeren
Eiferer, ja einen glithenderen Fanatiker fiir die z6libatire Lebensweise
des Klerus denken als Petrus Damiani» °>. Humbert war ja unvergleich-
lich schroffer, auBler wo er die lateinische Kirche gegen die byzantinischen
Anklagen verteidigte. Gegen den streitsiichtigen Monch Niketas von
Konstantinopel, der den obligatorischen Zdlibat ablehnte, hielt Humbert
von Silva Candida als Wortfiithrer der Gesandtschaft Roms nach Kon-
stantinopel (1053/54) eine Rede, in der er den Zolibat verteidigte. Denzler
legt dies so dar: «Als Zeugen zitiert er (Humbert) in seiner ‘Contradictio’
den Apostel Johannes und Jesus, der eine Jungfrau zur Mutter gehabt

! M. MouRrRE, Dictionnaire d’histoire universelle t. 2 (Paris 1968) p. 1599 Pata-
rins.

? K. Fucuas-H. RaaB, Worterbuch zur Geschichte. Bd. 2 (Dtv n. 3037, Miinchen
1972) S. 601-2.

3 G. DENZLER, Das Papsttum und der Amtszélibat. 1. Teil: Die Zeit bis zur
Reformation (Papste und Papsttum Bd. 5, 1, Stuttgart 1973) S. 51-74.

*+ Ebd. S. 56.

> Ebd. S. 58.

39



und keinem seiner Jiinger eine eheliche Verbindung erlaubt habe, ent-
sprechend dem Wort: Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz und folge mir (Mt 16,24). Er zitiert auch die Taten der
Nikolaiten nach der Apokalypse» . Humbert wies die Behauptung zu-
riick, daB die lateinische Kirche einen verheirateten Majoristen zwinge,
seine legitime Frau zu entlassen. Der Priester miisse zwar jede geschlecht-
liche Verbindung mit der Frau meiden, miisse jedoch fiir sie weiter
sorgen 2.

Denzler glaubt, Papst Nikolaus II. (1058-1061) habe Petrus Damiani
und Anselm von Lucca nach Mailand gesandt, «um die gefihrlichen Auf-
stinde der Patarener in der Lombardei niederzuschlagen» 3. In Wirk-
lichkeit hitte Petrus Damiani nach Ansicht Nikolaus’ II., Hildebrands
und Humberts gegen den simonistischen und konkubinarischen Klerus
schiarfer vorgehen, sich also auf seiten der Pataria mehr exponieren
sollen *. Fr. Dressler hat gezeigt, da Petrus Damiani seit 1059, aber
nicht lange vorher, fiir den Kleruszolibat geworben hat, also in dieser
Hinsicht kein Fanatiker war, ferner dal3 er die Ansicht Kardinal Hum-
berts miBbilligte, nach der Laien, die nicht zur Regierung gehorten, also
das gewdhnliche Volk, sich gegen den Klerus auflehnen diirften 3.

Kirchenrechtliche Grundlage fiir den Kampf gegen den Konkubinat
war, wie Denzler feststellte, die Synode von Rom im Jahre 1049. Damals
wurde den Majoristen jeder geschlechtliche Umgang mit ihren Ehe-
frauen verboten, selbst wenn sie glaubten, legitim verheiratet zu sein °.
Dies galt wenigstens fiir Rom selbst und die nahe Umgebung 7. «Die
romische Synode des Jahres 1050 tat einen weiteren entscheidenen
Schritt, indem sie Priester wie Laien auffordert, mit unziichtigen Prie-
stern und Leviten jede Gemeinschaft zu vermeiden ... Die Methode der
Isolation, in fritheren Zeiten unbekannt, sollte jetzt, wie die Volksbewe-
gung der Mailinder Pataria deutlich zeigte, ihre Wirkung nicht ver-
fehlen» 8. Wenn also Rom diese Isolation geboten hatte, kann man sie
nicht der Pataria vorwerfen, es sei denn, sie sei zu gewaltsam geschehen.

1 Ebd. S. 53. Apoc. 2,6 und 14,15.

2 DENZLER S. 54 mit Anhang Nr, 27 S. 160-3.

3 Ebd. S. 56.

* Bessere Darstellung bei F. DRESSLER, Petrus Damiani, Leben und Werk. Studia
Anselmiana 34 (1954) S. 134.

5 Ebd. S. 126-127.

6 DENZLER S. 51.

7 Petrus Damiani PL 145, 398-416 Brief an Bischof Kunibert von Turin.

8 DENZLER S. 52.

40



Die Papstgeschichte von A. Franzen und R. Biumer nimmt zum Pro-
blem ebenfalls Stellung: «Die Pataria war eine Volksbewegung, die gegen
den Adel und den mit ihm verbundenen hohen Klerus auftrat. Demo-
kratisch-soziale Elemente verbanden sich mit der Forderung der Ein-
haltung der Kirchengesetze gegen Priesterehe und Simonie» 1.

R. ZerfaB3 redet vom Aufstand der Pataria gegen den Bischof und den
hoheren Klerus Mailands durch das Mittel der Predigt. «Das Echo ist
besonders in den Unterschichten der reichen Handelsstadt mit ihren
groBen Webereiindustrien aullerordentlich groB» 2. Das Vorgehen der
Pataria habe zu einer revolutiondren Unruhe gefiihrt und nach der Er-
mordung Arialds 1066 sei sie unter IFithrung des Laien Erlembald immer
eindeutiger kirchen- und kommunalpolitischen Zielen dienstbar gemacht
worden 3. Ein Grundprinzip der traditionellen kirchlichen Verkiindigung
ist seit Ariald durchbrochen worden: die Verkiindigung wird gegen die
ortliche Hierarchie eingesetzt . Von Ariald heil3t es: «Damit leitet er als
Mann der Kirche und von Rom gedeckt eine Welle der Emanzipation ein,
die im Lauf der néichsten Jahre und Jahrzehnte die Fundamente der
kirchlichen Autoritit in Mailand unterspiilen wird ... Im Verlauf des
12. Jahrhunderts wird dann auch der Name ‘Patarener’ zu einem der
gebrdauchlichsten Ketzernamen in Oberitalien» 3.

1974 sah K. Kupisch in der Pataria eine von oben verhetzte Pobel-
masse, wenn er schrieb: « Wie Humbert wuBte auch Hildebrand um die
Brauchbarkeit des ‘kleinen Mannes’ bei der Agitation ‘gegen oben’. So
bediente er sich dieses Mittels, um gegen den reformfeindlichen lombar-
dischen Klerus vorzugehen. Die latente soziale Unzufriedenheit der Mai-
linder Pataria (so genannt nach dem Trdodelmarkt, wo die unteren Volks-
schichten ihre Quartiere hatten) lieB sich leicht in Kampfstoff gegen das
stolze Treiben der hohen Prilaten umwandeln. Angestachelt von Donner-
reden fanatischer Volksprediger, kam es zu ‘spontanen’ Wutausbriichen
des frommen ‘Volkswillens’ gegen alle ‘Simonisten und Hurenbocke’,
deren MeBopfer nichts als ‘Hundemist’ seien. Man stiirmte die Kathe-

1 A. FranzeN-R. BAUMER, Papstgeschichte. Das Petrusamt in seiner Idee und
in seiner geschichtl. Entwicklung in der Kirche (Herderbiicherei Nr. 424, Freiburg
i. Br. 1974.) 8. 151.

2 R. Zerrass, Der Streit um die Laienpredigt. Eine pastoralgeschichtliche Unter-
suchung zum Verstdndnis des Predigtamtes und seiner Entwicklung im 12. und
13. Jh. (Freiburg i. Br. 1974) S. 126.

3 Ebd. 8. 127,

+ Ebd. 128.

5 Ebd. S. 130-131.

41



drale, jagte die Priester von den Altdren, verpriigelte ihre Weiber und
demolierte ihren Hausrat» %

Nach den grundlegenden Arbeiten von C. Violante und nach C. D.
Fonseca war die Pataria des 11. Jahrhunderts vor allem eine aktive
Laienbewegung zum Zwecke der moralischen Klerusreform, aber ohne
antikirchlichen, hiretischen oder eigentlich sozialrevolutiondren Cha-
rakter 2. C. Violante zeigt, dal3 die Pataria nicht einfach eine stddtische
Partei ist, denn sie beginnt auf dem Land und verbreitet sich unter
Bauern, die zum stddtischen Markt vordringen. Nur wegen des Kampfes
gegen die Simonie, deren sich auch die Bischéfe und Stadtkleriker schul-
dig gemacht hatten, verlagerte sich das Interesse auf die Stadt. Auch
wenn die Patarener die Zolibatspflicht des héheren Klerus verkiindeten,
griffen sie nicht Priestertum und Sakramente selber an, denn es ging
darum, die Heilswirkung der Sakramente zu retten vor der Habsucht und
Machtgier, die der Simonie zugrundelagen 3. Violante hat auch klar
gesehen, daB sowohl nach Andreas, dem Verfasser der Biographie Arialds,
wie nach dem Chronisten Arnulf die Pataria zuerst gegen die verheira-
teten Kleriker und gegen die Konkubinarier vorging, nicht gegen die
Simonisten *. Erstaunlich bleibt, daB Violante die Ableitung des Namens
der Bewegung von pattaro “Trodler’ und von patta ‘Lumpen’, also von
einer sozialen Klasse, gut findet * und, gestiitzt auf den Gegner Arnulf,
sagt, die Bezeichnung sei in der Zeit der schlimmsten Agitation entstan-
den, obwohl er doch zugibt, dal3 der Schliissel zum Verstindnis der Vor-
ginge in einem religiésen Anliegen verborgen ist 6.

Einige Historiker scheinen alle Patarener zu den Héretikern zu zdhlen.

1 K. KuriscH, Kirchengeschichte. Bd. 2 Mittelalter (Urban-Taschenbiicher 169,
Stuttgart 1974) S. 60.

2 C. VioLaNTE, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica 1. Le premesse
[1045-57] (Roma 1955). — C. D. Fonsgeca, Discorso di apertura, in: I Laici nella
«Societas christiana» dei secoli XTI et XII. Atti della terza Settimana internazionale
di studio. Mendola 21-27 agosto 1965. Miscellanea del Centro di studi medioevali.
5. Pubblicazioni dell’Universita catt. del Sacro Cuore, Contributi ser. 3, varia 5
(Milano 1968) S. 5-7. — C. VioLaNTE, La pauvreté dans les hérésies du XIe siecle
en Occident, in: Etudes sur I'histoire de la pauvreté (Moyen Age — XVIe siécle) sous
la direction de M. Mollat. Publications de la Sorbonne, sér. «Etudes», t. 8 (Paris
1974) t. 1, S. 347-369.

3 C. VioLaNTE, La pauvreté p. 368.

4 C. VicLanTE, La pataria S. 1824,

5 Ebd. S.198 mit Anm. 2 mit Berufung auf A. FRuGonN1, Due schede: «Pannosus»
et «Patarinus», in: Bull. dell’Ist. stor. ital. per il medio evo e Arch. Muratoriano
n. 65 (1953) pp. 129-135.

6 VioLANTE, La pataria S. 103,

42



S. Runciman erwidhnt die wichtigsten mittelalterlichen manichéischen
Sekten, darunter die Patarener, ohne eine Beziehung des Namens zu
Mailand zu erwidhnen. Da sind die Patarener einfach ein spaterer Zweig
der Bogomilen und verwandter dualistischer Irrlehren in slawischen und
ostlichen Lindern seit der zweiten Hélfte des 12. Jahrhunderts . Ray-
monde Foreville schrieb um 1964: «Die Lombardei kannte seit langem
soziale Unruhen ... In den Stddten kdmpfte man gegen die weltliche
Macht der Bischofe. Die Kampfansage kam aus Kreisen, die offenkundig
dem Gedanken der apostolischen Armut als Ordnungsprinzip des prie-
sterlichen Lebens anhingen. Die gregorianische Reform hatte den Verlauf
der Bewegung innerlich beeinfluBt: sie hatte die Kritik an einem un-
wiirdigen, simonistischen oder beweibten Klerus verschirft und die Ent-
stehung der Pataria ausgel6st». Nach diesen Darlegungen erhilt man
den Eindruck, Foreville identifiziere die Patarener des 12. Jahrhunderts
in Brescia mit dem Programm Arnolds von Brescia, der lehrte, die Kirche
habe kein Recht auf weltliche Macht und auf festes Eigentum und in der
Armutsfrage entschieden weiter ging als Ariald 2.

Manche Historiker finden es ritselhaft, daB seit der Mitte des 11. Jahr-
hunderts oder seit den Kreuzziigen die Kirche gewaltsame Unternehmen
unterstiitzte. Nach H. Kiihner findet sich schon bei Ariald die Vorstel-
lung der nova mslitia ausgeprigt, die etwa achzig Jahre spdter in der
Kreuzzugspropaganda Bernhards von Clairvaux Bedeutung erlangen
sollte 3. H. Beumann schrieb: «Mit dem Rittertum entstand — zunéchst
auf franzosischem Boden — eine fiihrende soziale Schicht, an der die
Kirche auf die Dauer nicht voriibergehen konnte». Der Reprasentant der
ritterlichen Ethik sei Gregor VII., denn die mulitia Christi, eigentlich ein
innerer Kampf gegen die Siinde, werde bei ihm zum irdischen Waffen-
kampf im Dienste der Kirche, allerdings nicht gegen die Heiden, sondern
um hierarchischer Ziele willen, auch zur miitia sancti Petri *. H. Patze

1 §, RunciMaN, Le manichéisme médiéval. L’hérésie dualiste dans le christia-
nisme. Aus dem Englischen tibers. v. S. Pétrement. Le regard de l'histoire (Paris
1672) S. 86-105.

2 R. ForeviLLE, Lateran I-IV. (Geschichte der 6kumenischen Konzilien, hg.
v. G. Dumeige u. H. Bacht Bd. 6, Mainz 1970) S. 106-7.

3 H. KUHNER, Gezeiten der Kirche in zwei Jahrtausenden Bd. 1. (Wirzburg
1970) S. 165.

¢+ H. BEUMANN, Kreuzzugsgedanke und Ostpolitik im hohen Mittelalter, in:
Hist. Jahrb. 72 (1953) S. 112-132, neu in: Heidenmission und Kreuzzugsgedanke in
der deutschen Ostpolitik des Mittelalters (Wege der Forschung Bd. 7, Darmstadt
1963) S. 124.

43



fiihrte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortfithrung der Gedanken Gre-
gors d. Gr. den urspriinglich unkriegerischen Ideengehalt der mulitia
Christs, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Marty-
rium fiir den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert fiir die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern
wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daB soziale Unter-
schiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser
weiterwirkten, und dal irgendein religiéses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daB Ariald oder ein IMiihrer der Pataria hidretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig iiber den
Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gliubigen im damaligen Mai-
land behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getra-
gene Kritik, die mit klassenkdmpferischen, antiklerikalen oder sogar
hiretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte» 2. So bleibt aber das
Raétsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichdische oder bogo-
milische Hiretiker « Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angefithrten Handbiicher und Aufsitze als reprisen-
tativ fiir die Forschung unseres Jahrhunderts, fillt auf, dall auler
H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stell-
ten, sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 fiir F. Fuchs eine demokra-
tische Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen
Gegensatz in den inneren Kdmpfen Mailands von 1042 bis 1045 fest-
stellen, als wenige capitanci die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.
K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. PatzE, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempr, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 LanDpuLF, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum: E. WER-
NER, Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44



verldssigste Quelle ist, die Chronisten Arnulf und Landulf aber Gegner
der Pataria waren, ist es fiir einen kritischen Historiker unannehmbar,
am Ursprung der Bewegung, gestiitzt auf die Gegner Arialds, einen so-
zialen Gegensatz zu vermuten, der nicht aus dem religiésen Bereich,
sondern aus dem politischen und gesellschaftlichen Leben genommen
wire. Es bedeutet einen Hohn auf die geschichtliche Methode, wenn man,
wie Kupisch und Fossier nur auf die Gegner der Bewegung abstellt.
R. Fossier sagt, die « Lumpenhédndler» hitten als Banden vor den Toren
von Mailand ihre Feldlager aufgeschlagen, sich gegeiBelt, gebettelt und
die Simonie verurteilt und damit ihre blutige Unterdriickung provoziert®.
AuBer der Verwechslung mit den GeiBllern spiterer Zeiten ist hier als
irrefithrend zu riigen, wenn IFossier im Quellenteil gerade iiber Ariald
nur seinen schlimmsten Gegner zitiert, niamlich Landulf 2.

Die soziale These findet sich also ziemlich durchgehend von Hergen-
rother bis Bayer, aber mehrere sehen ein, dal3 das religiése Motiv aus-
schlaggebend war, so Hergenréther, Bihlmeyer, Grundmann, Violante,
Bayer und Kempf. Renner redet von «halb-religisem» Beweggrund.
Jordan unterscheidet: teils religis, teils sozial.

Wer mit Vorliebe auf Andreas, den Biographen Arialds hért, wird
merken, dal Andreas den Namen «Pataria, Patarener» nie ausspricht.
Das bedeutet nicht unbedingt, daB es sich nur um ein Schimpfwort oder
einen Spottnamen handelt, sondern daf3 der Name spiter, d. h. spitestens
um 1075, als Andreas schrieb, meist im iiblen Sinn gebraucht wurde und
daher in der Vita eines Heiligen keinen Platz fand. Andreas nahm es
genau mit der Wahrheit, wollte aber nicht alles erzihlen, was er wuBte 3.

Es ist nun interessant, daB unter den oben aufgefiithrten Historikern
jene, die den religisen Ursprung betonen oder mitbejahen, pattar: weni-
ger schimpflich als «Trodler» wiedergeben. Sie denken dabei an Klein-
kramer und Handler von Altwaren, z. B. gebrauchten Stoffen und Eisen-
fabrikaten. Bei Lortz ist dagegen «Lumpenpack» nur ein Spottname,
trifft also nicht voll die Wahrheit. Je schirfer aber die Historiker unseres
Jahrhunderts die soziale These akzentuieren, etwa mit Worten wie «Hefe

1 R. FossiER, Histoire sociale de 1'Occident médiéval. Collection U, sér. « Histoire
médiévale, dir. par G. Duby (Paris 1970) S. 148.

2 Ebd. S. 215 n. 39b aus Landulf S. 77., lin. 48. Vgl. zur Literatur: M. S. Mazzi,
Milano dei secoli IX—XII in contributi dell’'ultimo trentennio. Archivio stor. ital.
n. 480482, Jg. 132 (1974) 371-415.

3 A. Havuck, Kirchengesch. Deutschlands 3, 691 Anm. 2: «Andreas ... der beson-
ders durch Verschweigen glittet und verschonert».

45



des Proletariats» (Haller), «das gemeine Volk» (NeuB), «blutige Anarchie»
(Fliche) u. a., um so mehr wird Pataria herabwiirdigend {ibersetzt: Lum-
penpack, Lumpengesindel, bei Fliche «loqueteux» d. h. ‘Lumpenkerle’.
Jene, die kritischer sind wie Mourre, und alle, die direkt die Quellen
befragten, wie Hauck, Hampe, Grundmann, Zerfall und Violante, neh-
men hypothetisch die Deutung nach einem Platz des Trédlermarktes in
Mailand an. Man kann also behaupten, am Ursprung der sozialen These
stehen nicht kritisch gepriifte Quellenaussagen, sondern die Deutung
des Namens der Bewegung. Auch E. Werner, der die soziale These 1956
ausfiihrlich zu begriinden suchte, glaubte damals noch an die Herkunft
des Namens vom Lumpenhindlerquartier. Er sagte von der Worterkli-
rung: «Man hoffte, dadurch sowohl den ideengeschichtlichen Standpunkt
als auch die soziale Herkunft erkliren zu kénnen. Von dieser Seite her
gingen J. Goetz in seinen ‘kritischen Beitrigen zur Geschichte der Pata-
ria’ ! und G. Schwartz in der Miszelle: ‘Die Herkunft des Namens Pata-
ria’ 2 an das Problem heran. Wihrend Goetz eine Umprigung des
Schimpfwortes Cathari in Patarini durch die Anhédnger Arialds sieht,
wodurch gleichsam ein Vorgang der Volksetymologie zum Parteischlag-
wort wurde 3, faBte G. Schwartz das Wort als Herkunftsbezeichnung der
Parteiginger aus den Mailinder Quartieren der Lumpenhidndler und
Trodler: patta-pattari ¢... Man wird diesen scharsinnigen Wortanalysen
groBe Beachtung beimessen miissen, denn bei der Quellenlage vermogen
sie wertvolle Fingerzeige fiir den sozialen oder religiésen Charakter der
Pataria zu geben, wird aber dabei eine umfassende Untersuchung nicht
entbehren kénnen, will man eine mdglichst genaue Kenntnis anstre-
ben» 3. Werner hat also gesehen, daB die Erklirung des Namens oft
ausschlaggebend war fiir die soziale These. Fiir ihn, der als Kommunist
ofters K. Marx zitiert, waren die sozialen Umschichtungen die Existenz-
grundlage der Kirchenreform des 11. und 12. Jahrhunderts 6. In Mailand
stellten die Kaufleute den dritten Stand der Biirger dar nach den Capi-
tani und den Valvassores 7. Wenn die Kaufleute 1068 bei der Festsetzung
der Geldbulle fiir Kleriker, die sich der Reform widersetzten, an dritter

1 J. Goetz, Krit. Beitrige S. 17-55, 164-194.

2 G. ScuwarTz, Die Herkunft des Namens Pataria, in: Archiv fiir Kultur-
geschichte 12 (1916) S. 402-410.

3 GoeTtz S. 50 f. 4+ ScHwaARTZ S. 405 1.

5 E. WERNER, Pauperes Christi (Leipzig 1956) S. 112-113. Er sagt S. 122, die
Etymologie « Lumpenhéindler» habe keine durchschlagende Beweiskraft.

6 Ebd. S. 8. 7 Ebd. S. 115s.

46



Stelle genannt wurden, deutet er dies als ein Zeichen der allméhlichen
Uberwindung der Geburtsschranken in der Stadt!. Im Aufstand von
1035 sieht er die Emanzipationsbewegung einer nicht adeligen, stadti-
schen Schicht 2. In den Vierziger Jahren des 11. Jahrhunderts versuchte
der Adel, richtiger wire es, zu sagen, eine Gruppe weniger Adelsfamilien,
das aufstrebende Stadtbiirgertum niederzuwerfen, worauf aber der Adel
aus der Stadt vertrieben wurde 3. Abzulehnen ist es, wenn Werner dann
von einem Klassenkampf einer gemeinsamen Front von Biirgern und
Rittern gegen die erzbischofliche Partei redet *. Hier wird ein religidser
Kampf marxistisch uminterpretiert. Mit Recht sagt er dagegen, Hallers
Bezeichnung «Proletariat» sei hier anachronistisch 3.

Weil der Name der Pataria nicht klar genug auf Lumpensammler und
Weber hinweist, beruft er sich auf A. Borst ¢, um festzustellen: «Auf je-
den Fall muf3 die zahlreiche arbeitende Bevolkerung der Stadt (Mailand)
aus Webern bestanden haben» 7. Das Wort des Patariagegners Benzo von
Alba tiber Anselm von Baggio akzeptiert er: «Dieser Bischof von Lucca
(= Anselm), Alexander (als Papst) genannt, erfand als erster die Pata-
ria» 8. Nach Werner lag Anselm vor allem an einer Vernichtung der Aus-
nahmestellung des Mailinder Klerus?. «Mag er auch an den folgenden
turbulenten Szenen wenig Gefallen gefunden haben, und das um so
mehr, als er als Papst titliche Angriffe von Laien gegen die kirchlichen
Autorititen nicht offiziell gutheien konnte, so waren doch die Ziele der
Anfiihrer der Pataria seine Ziele, die er einst in Mailand selbst verfolgt
hatte» 19,

Wenn man mit Werner dem kaiserlichen Bischof Benzo von Alba, der
die Pataria haBte, glauben mochte, daB Anselm von Baggio die Grund-
idee und das direkte Kampfziel der Pataria erfunden hat, wire der Name
sehr friith entstanden. Violante bestreitet aber mit sehr guten Griinden,
daB Anselm Griinder der Pataria sei, auch wenn er in der gleichen Rich-
tung titig gewesen war!!. Weil aber die Deutung der Patarener als
Lumpenhindler, der sich Violante anschlieBt, unterdessen iiberholt sein

1 Ebd. S. 116. 2 Ebd. S. 117.

3 Ebd. S. 118. 4+ Ebd. S. 118-121,

5 Ebd. S. 121.

6 A. Borst, Die Katharer (Schriften der MGH 12. Bd., Stuttgart 1953) S. 81 f.

7 WERNER, Pauperes S. 122.

8 BENzO V. ALBA, Ad Henricum IV. imperatorem libri VII. MGH SS 11,672,
zitiert bei WERNER, Pauperes S. 125,

9 WERNER, Pauperes S. 125.

10 Ebd. S. 126. 11 VioLANTE, La pataria S. 171.

47



diirfte, wird man die Griinde auch kritisch nachpriifen. Um die Entste-
hung des Namens in spite Zeit anzusetzen, gibt Violante dem Chronisten
Landulf recht, der behauptet: «quod postea pataliam vocatum est», d. h.
was spiter Patalia genannt wurde. Er datiert dieses «spater» auf die Zeit,
wo nach der Verurteilung Arialds und Landulfs durch die Synode der
lombardischen Reformgegner in Fontanetum die Pataria ein allgemeiner,
alle Anhinger umfassender Schwurbund wurde . Um die gleiche Zeit
erhielt Ariald von Rom die Vollmacht, gegen unwiirdige Geistliche,
besonders gegen Simonisten, vorzugehen ?, ja sogar den strikten Befehl
(tmevitabile tussum) von Papst Stephan 3.

Aber es beriihrt seltsam, dal3 hier der unzuverldssigste Gewdhrsmann,
Landulf, der erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts ocder um 1100 schrieb,
soviel Autoritdt erhdlt und das gerade in einer chronologischen Frage,
in der er am wenigsten Vertrauen verdient, weil er zeitlich alles durch-
einanderwirft. Als Grundprinzip der Erklirung miillte gelten: Jeder
Schriftsteller gibt einer Deutung des Namens den Vorzug und setzt diese
darnach an, ob der Name ernst oder ironisch gemeint sei, ob der Ton auf
dem religiésen oder sozialen Anliegen liegt und vor allem, ob der Name
am Anfang oder spiter innerhalb oder auBeihalb der neuen Reform-
partei entstanden sei. Das kénnen wir an den Quellen nachpriifen und
es stimmt in groBen Ziigen sogar fiir die historische Literatur. Aber nicht
iiberpriifbar ist in diesem Punkt die Chronologie Landulfs.

4. Was steht am Ursprung des Namens:
etne veligiose Idee oder ein sozialer Gegensatz?

Die sprachliche Deutung im Sinne einer wissenschaftlich gesicherten
Etymologie war im Mittelalter sicher nicht ausgeschlaggebend fiir das
Urteil fiir oder gegen die Pataria. Denn keine der von Arnulf, Landulf
oder Bonizo insinuierten Erklirungen des Namens kann heute eine
solche GewiBheit beanspruchen. Wenn Andreas in der Biographie Arialds
das Wort Pataria nicht erwidhnt, bedeutet das nicht, dal3 die Bezeichnung
ein Schimpfwort des Gegners gewesen sei, sondern nur, dall die Gegner
oder Freunde damit etwas ausdriicken wollten, was fiir alle iiberholt war.

1 Ebd. S. 197 «commune... omnibus laicis iuramentum». Arnulfi, Gesta 3,13
MGH SS 8,20 lin. 18.

2 Ebd. S. 198: ¢potestate acceptan», ibid. p. 20 lin. 17.

3 VIOLANTE, ebd. S. 200. Vita s. Arialdi cap.7 p.1054 lin. 8.

48



Falls zum Beispiel Ariald die Giiltigkeit der Sakramente von der mora-
lischen Wiirde des Spenders abhidngig machte, war das spiter etwas, was
sowohl in der Einsicht des Andreas wie in der allgemeinen Lehrentwick-
lung der Kirche Ariald in ein schiefes Licht bringen konnte. Andreas
wollte aber seinen Helden nicht unnétig der Kritik aussetzen. Wenn dies
bisher nicht bemerkt wurde, dann deshalb, weil die Pataria bei den Theo-
logen zu einseitig von profanem, politischem und kirchenrechtlichem,
aber ungeniigend von dogmatischem und spirituellem Blickwinkel her
gewiirdigt wurde. Bonizo von Sutri, ein Parteiginger der gregorianischen
Reform und der Pataria gegeniiber freundlich gesinnt, berichtet, da-
mals, als die Massen des Volkes immer mehr sich Ariald und Landolf zu-
neigten und die Simonisten den Erfolg der Gegner zugaben, hitten diese
den Patarenein die Armut zum Vorwurf gemacht und sie Paterinz, d. h.
pannost « Tuchhidndler», « Trodler» genannt 1.

Die Bemerkung, die Bonizo anfiigt, racho heile «Lumpen» (pannus),
trifft keineswegs den urspriinglichen Sinn des biblischen Wortes raka
(Mt 5,22), das vom Aramdischen reka «hohl, leer, Hohlkopf» herkommt 2.
Wir sehen, wie wenig die Etymologien Bonizos ernst zu nehmen sind. Er
erwahnt diese Deutung nur, weil im Grunde der Vorwurf der Armut
nicht eine Schande, sondern einen Ruhmestitel bedeutete. Offenbar
suchte er eine Worterklirung, welche die Schande auf die zurilickwarf,
die im Kampf den Kiiizeren zogen. Es ist auch nicht bewiesen, dal3 der
Name erst hier aufgekommen ist. Erst hier bekam er seinen Sinn, den die
Gegner gerne verwendeten, mit dem Nebengedanken, Armut sei gleichzu-
setzen mit Arbeitsscheu, Unreife, geistiger Abstumpfung, Unterentwick-
lung. So wie man in moderner Zeit von der willenlosen Masse, dem auf-
gehetzten Pobel und dem StraBengesindel spricht. Wenn Karl Bosl
behauptet : « Arbeit war bis in das 12. Jh. sozial diffamierend und
machte unfrei» 3, so war doch die Ehrlichkeit mit dem Begriff der

! BoNi1zo EP. SUTR., Liber ad amicum, lib. 6; ed. E. DUMMLER, MGH Libelli de
lite t. 1 (Hannover 1891) p. 591, lin. 32 — 592, lin. 2: «Nam cum crescente cottidie
numero fidelium mirifice Dei athletae (Landulfus, Arialdus) acrius verbo insudabant
predicationis, et propalata eorum nequicia cottidie Dei inimici inpingebantur et
minuebantur in tantum, ut ipsum eiusdem ecclesiae dictum pontificem (Guidonem)
ab ecclesia quadam die expellerent. Quod videntes symoniaci non valentes tamen
veritati et tante multitudini resistere, confundebantur, eisque paupertatem impro-
perantes, Paterinos, id est pannosos vocabant. Et illi quidem dicentes fratri «racha»
rei erant iudicio — rachos enim Graece, Latine pannus dicitur —, hii vero beati, qui
pro nomine Iesu digni erant contumelias pati».

2 H. Haag, Bibel-Lexikon (Einsiedeln 1951) 1399.

3 K. Bost, Europa im Mittelalter (Wien-Heidelberg 1970) S. 187.

4 49



Handarbeit und die Unehrlichkeit mit dem Ruf des Kaufmanns ver-
kniipft. Rather von Verona (1 974) verbreitete die Lehre, gewisse Berufe
seien unvermeidlich mit Gefahren oder Lastern verbunden, so miisse ein
Kaufmann mit unbedingter Notwendigkeit der Habsucht (avaritia) zum
Opfer fallen !. Die Geldmacherei oder die List und Schlauheit des Hind-
lers, Waren ohne Veredlung teurer zu verkaufen, als er sie gekauft hatte,
ist fiir Rather einfach Betrug 2. DaB die A1beit versklavt, wandelt er ins
Gegenteil um, denn Arbeit mache den Sklaven frei vor Gott 3.

Waren die Patarener nun Trédler, also Hiandler und Kaufleute, oder
waren sie Arme, die von der Aibeit lebten? Oder waren die meisten von
ihnen arme Kaufleute, arm, weil sie den Betrug der Reichen nicht mit-
machten? Nach Bosl waren im Frithmittelalter die pauperes, d. h. jene,
die keine Giiter und Lehen besaBen und in festen Dienst- und Steuer-
pflichten eingespannt waren, klar unterschieden von den Bediirftigen
(egemnz), den Elenden, die eine Art Proletariat bildeten *. Wenn dies auch
fiir das 11. Jahrhundert gilt, und wenn manche Patarener mit Kleider-
fetzen und Tuchfabrikation zu tun hatten, waren sie als arme Leute ab-
hangiger als der Adel und der freie Biirger. Aber die Pataria war absolut
keine einheitliche soziale Klasse. Sie hat sich ja freiwillig zur Handarbeit
anhalten lassen. Ariald verpflichtet aus evangelischem Geist und aus
Ehrlichkeit die Laien zur Handarbeit. Sie sollten Almosen erarbeiten,
um die unehrliche Simonie zu bekdmpfen °. Die Handarbeit war fiir
Ariald das eigentliche Kampfmittel gegen die allgemeine Korruption in
Kirche und Gesellschaft. H. Grundmann hat betont, daB es sich in der
religitsen Bewegung des 11. und 12. Jahrhunderts nicht um Enterbte
und Verarmte handelt, die sich gegen hohere Schichten auflehnen, son-
dern «sie ist eine religiose Reaktion in den Reihen dieser fithrenden
Schichten selbst gegen die gesellschaftliche, wirtschaftliche, kulturelle
Entwicklung. Sie strebt nicht nach ‘Besserung der religiésen Verhdlt-
nisse’, sondern genau nach dem Gegenteil; sie widerstrebt um der Reli-

1 A. Apawm, Arbeit und Besitz nach Ratherius von Verona (Freiburg i. Br. 1927)
S. 38.

2 Ebd. S. 84.

3 Ebd. S. 103. Unwiirdige Abhdngigkeit bei Arbeit S. 233.

+ K. BosL, Potens und Pauper, in: Alteuropa und die moderne Gesellschaft.
Festschr. f. Otto Brunner (Gottingen 1963) S. 60-87.

5 ANDREAS, Vita s. Arialdi cap. 10 p. 1056 lin, 30-32 sagt Ariald dem Volk «Vos
vero, qui coniugati estis et de vestrarum labore manuum vivitis, ut Deus omni-
potens hanc (= Simonie) ab ecclesia sancta repellat et disperdat, cotidie ardenterque
operibus elemosinarum instare debetis».

50



gion willen den Verlockungen und dem Umsichgreifen weltlich-pro-
faner Kultur und Gesinnung» !

Wenn es sich um eine religiose Reaktion handelt, war diese dann anti-
revolutiondr? Dann hitten die Patarener mit revolutiondrer Gewaltan-
wendung fiir ein reaktiondres Ziel gekdmpft. K. Bosl sieht in Grund-
manns Leitidee, dal das Evangelium sozial empfindlich machte, ohne
den Willen zum Strukturwandel hervorzurufen, eine historisch-geistes-
wissenschaftliche Deutung, mit der seine eigene vereinbar sei. Er versteht
aber die Armutsbewegung als eine aus der religiosen Grundhaltung des
Mittelalters aufbrechende, im Wesen also konservative Reaktion auf den
wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung von Klerus, Adel und
Kaufmannschaft 2. Fiir den, der glaubt, im Mittelalter sei alles konser-
vativ, gibt es keine Moglichkeit, die Pataria einzuordnen. K. Bosl geht
es nicht direkt um die Pataria, sondern um die gewaltlosen Strémungen.

Wieweit sind hier nicht nur soziale, sondern wirtschaftliche Forde-
1ungen im Spiel? Die Pataria hat sicher durch eifrige Handarbeit den
Aufschwung der Wirtschaft gefcidert, wahrscheinlich auch den Geld-
umlauf vermehrt. Von stddtischer Konzentrietung und Arbeitsteilung
war aber der Anfang der Armutsbewegung weit entfernt, wie schon
H. Grundmann ausfiihrte: «Denn diese Bewegung ist urspriinglich nicht
von den Stddten und nicht von den unteren sozialen Schichten ausge-
gangen, iiberhaupt nicht von Laien. Sondern Ménche, Eremiten, Kano-
niker vielfach adliger Herkunft trugen sie als Wanderprediger an die
Laien heran, nicht zuerst an die stidtische Bevélkerung und nicht vor-
nehmlich an die unteren Stdnde»3. Die Pataria bekdmpfte aber jene
Klerikerprivilegien, die in Mailand zu einem fast unanfechtbaren, vont
Staat geschiitzten Erbrecht auf Kirchenimter und Pfriinden gefiihrt
hat, also nicht um die Erhaltung der bisherigen Zustdnde. Mindestens
beim gewaltsamen Vorgehen der Laien ging es um die Anderung der ver-
fassungsmiBigen Grundlagen, die es bisher erméglichten, ungestraft
Kirchengiiter zur Férderung des Konkubinats der Priester einzusetzen.

Wenn fast die ganze Literatur unseres Jahrhunderts den Namen
Pataria als «Trodler» oder «Lumpengesindel» deutet, trifft dies keines-
wegs den Gedanken Bonizos von Sutri. Dieser sagt ndmlich, die Feinde

1 H. GRUNDMANN, Religiose Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen tiber
die geschichtlichen Zusammenhinge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und
der religiésen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. (Darmstadt 1961) S. 168-169.

2 K. BosL, Potens und Pauper S. 77.

3 Ebd. S. 520.

al



der Bewegung hitten sie wegen der Armut als «zerlumpfte, in Lumpen
gekleidete Leute» beschimpft. Wer von Handarbeit lebt und in &rmlichen
Fetzen gekleidet auftritt, ist weder ein Trodler noch ein « Lumpenpack»
im moralischen Sinn. Er kann aber Stoffweber sein, ist dann aber beson-
ders heroisch, weil er das, was er erarbeitet, verkauft oder weggibt, ohne
sich selber besser zu kleiden. Fiir Bonizo konnte dies nur der Bewegung
zum Lob gereichen. Das bedeutete uneigenniitzige Zusammenarbeit,
duBerste Solidaritit selbst unter verheirateten Laien, und Opferbereit-
schaft fiir das gemeinsame Ziel. Wenn aber das Wort Patarini wegen
ihrer freiwilligen Armut die Mitglieder als «Zerlumpte» bezeichnete, hei(3t
das nicht, dal der Name zum Spott und Hohn nur von den Feinden
geschaffen wurde. Erst recht kann man daraus nicht ableiten, daf3 sie
Trodler oder Tuchhindler waren, die mit dem Makel der Unehrlichkeit
von Kaufleuten behaftet gewesen wiren, auch wenn spiter das Wort in
Mailand «Trodler» bedeutete. Schon J. Goetz hat gesehen, wie unhaltbar
es ist zu glauben, daB schon zur Zeit Arnulfs ein Quartier nach der
Partei, iibrigens nicht Patareni oder Paterini, sondern Patari genannt wor-
den sei, Arnulf aber, obwohl er Maildnder war, mithsam eine Erklirung
des Wortes suchte. Das Quartier kann also héchstens viel spiter nach
Trodlern so genannt worden sein, wenn es der Ort war, wo die Patarener
gewohnt hatten, vielleicht aber iiberhaupt unabhingig von der Pataria ®.

Auch der Maildnder Chronist Landulf wuBte keine Erklirung. Weil er
stindig von einem placitum, d.h. «gemeinsamen Beschlull», redet,
dachte er vermutlich an eine Ableitung aus pactalia von pactum «Uber-
einkunft». Er sagte immer Patalia, weil die Mailinder oft 1 fiir r aus-
sprachen 2. Arnulf behauptete, das «iibrige gewdhnliche Volk» habe die
Mitglieder dieser Gruppe «zum Spott Patarini genannt» 3. Zu diesem Ur-
teil kommt er, weil er selber dem Wort eine bestimmte Bedeutung gab.
Er hat sie, wie er selbst zugibt, in einem Wérterbuch gefunden, denn
griechisch pathos heiBe « Verwirrung, Umwélzung» (= perturbatio), man
kénne aber auch andere Erklirungen finden *. Heute hidtte Arnulf den
Begriff mit « Revolution» wiedergegeben. Bezeichnend an dieser Deutung

1 J. GoeTz, Krit. Beitrige S. 24-27.

2 Vgl. Ulias fiir den biblischen Urias: LANDULF, Hist. Mediolan. 2,25 p. 62 1in. 18;
zum placitum: ibid. lib. 3 cap. 5 p. 77 lin. 33: «sub obtentu placiti Dei, quod postea
pataliam vocatum estr. Zu patalia vgl. ebd. Register S. 675.

3 ArRNULF, Gesta archiepiscoporum Mediolanensium, ed. L.C. Bethmann et
W. Wattenbach. MGH SS 8 (Hannover 1848) lib. 3, cap. 13 p. 20 lin. 23: «Hos
tales cetera vulgaritas hyronice Patarinos appellaty.

4+ ARNULF, Gesta lib. 4 cap. 11 p. 28 lin. 3440.

52



ist es, daB3 Arnulf nicht eine lateinische, sondern eine griechische Wort-
wurzel sucht. Seine Etymologie hat allerdings niemanden iiberzeugt,
denn sie scheitert an sprachlichen Schwierigkeiten.

5. Kommt der Name der Patarener von der Stadt Patara?

Im Jahre 1952 verdffentlichte Antoine Dondaine einen wichtigen Auf-
satz iiber die zwei Briidder Hugo Etherianus und Leo Tuscus aus Pisa, die
seit 1161/66 in Konstantinopel Hofdmter bekleideten . Hugo, der wis-
senschaftliche Berater Kaiser Manuels I. Komnenos (1143-1180) fiir
Unionsfragen, der 1182 starb, schrieb also zwischen 1166 und 1180, viel-
leicht noch vor dem 3. Laterankonzil, das die Patarini Haretiker nannte,
einen Traktat «Adversus Patherenos», d. h. «Gegen die Patarener» 2. Er
berichtete, die Sekte verbreite sich am Hellespont, d. h. bei den Darda-
nellen (heute Tiirkei). Sie sei die Feindin der griechischen und lateinischen
Kirche. Aber hier handelt es sich um eine griechische Haresie 3.

A. Dondaine fand hier die gleichen Lehren vor wie bei den griechischen
und bulgarischen Bogomilen, ndmlich geheime Propaganda, Angriffe
gegen den Klerus, Verwerfung der Ehe, Verneinung der Realprisenz in
der Eucharistie, also eine eindeutig antisakramentale Haltung, die sich
nicht mit den Mailinder Patarenern vergleichen 14B3t, ferner die Ableh-
nung des Eides, der Autoritdt des Alten Testamentes, des Bilderkultes
und der Verehrung des Kreuzes *. Aus der von Hugo angegebenen Na-
mansform, die lateinisch ist, schloB Dondaine auf ein endbetontes grie-
chisches mwoataprvot, sah darin ganz selbstverstindlich einen Volksnamen
der Bewohner einer Stadt, ndmlich Patara, des Herkunftsortes des
hl. Nikolaus, des Bischofs von Myra. Wegen der Verbreitung der Bogo-
milen in Kleinasien sei es nicht verwunderlich, wenn es auch dort An-
hinger dieser Sekte gegeben habe. Ein griechischer Ursprung erklire
das Wort besser als die Herleitung von Mailand. Auch die Endung sei
ganz normal wie im Neuen Testament Gadarenoi fiir die Leute von
Gadara. Weil in Mailand die Pataria die Sakramente von Simonisten und
Konkubinariern als ungiiltig verwarf, seien die Mitglieder der Partei in

1 A. DonpaINE, Hugues Ethérien et Léon Toscan, in: Archives d’histoire doctri-
nale et littéraire du moyen age 27 (1952) p. 67-134.

Z Ebd. S. 109-114. Vor der Liste der Kapitel heiBlt es genauer: «de abhominabili
patherenorum secta» (ebd. S. 109).

3 Ebd. S. 109-110.

+ Ebd. S. 110.

53



Anlehnung an die antisakramentale Haltung der Katharer Patarini
genannt worden. Allerdings sei eine generelle Gleichsetzung von Patarini
mit Katharern nicht zu behaupten, weil es sich in Mailand wohl um eine
unrichtige Feindbezichtigung handle, die mit Patarenern mindestens
angebliche «Héretiker» brandmarken wollte *.

A. Dondaine fand ziemlich ungeteilte Zustimmung in einem Aufsatz
von Ernst Werner vom Jahre 1956 2. Auch er dachte an Bogomilen in
Patara in Lykien, wogegen ein Stadtteil von Mailand nichts erklire.
Eigenartigerweise hat aber A. Dondaine schon 1959 seine Ansicht gein-
dert. Am SchluB eines Aufsatzes iiber die antikatharische Polemik des
13. Jahrhunderts kommt er auf die Frage zuriick und sagt, die Schrift
von Hugo Etherianus gegen die Patarener, die zwischen 1170 und 1180C
entstand, habe ihn zur Hypothese verleitet, den Patarenernamen von
der Stadt Patara abzuleiten 3. Das Buch von Frau Maja Mileti¢ iiber die
Christen in Bosnien im Lichte der Grabdenkmadler ¢ und die Tatsache,
daB das lateinische Wort Paterinus einem endbetonten Patarends ent-
spreche, wiahrend das Griechische die Form watepivog mit Zirkumflex auf
dem 1 aufweise, fithre ihn zu einer viel verlockenderen Loésung 5. Ein Bild
einer Grabstele aus dem ostlichen Bosnien zeigt eine Person, die sich mit
der rechten Hand auf einen T-férmigen Wanderstab stiitzt. Dieser Stab
war das Abzeichen einer Hirtenwiirde. Er hiel3 pateritsa oder Stab des
Patriarchen von Konstantinopel. Aber auch Basilianerménche und die
«guten Christen», eine Sekte in Bosnien, verwendeten dieses Wahr-
zeichen. Patariner wiren also ganz einfach «Stabtriger» ®.

Dondaine gibt leider keine genaue sprachliche Ableitung. Er sagt auch
nicht, ob seine Hypothese nur fiir die 6stlichen oder auch fiir die west-
lichen Patariner gelten soll. Nun gibt es im spdten Griechischen das Wort
patrizein (lateinisch patrissare) «dem Vater oder den Vitern nacharteny,

1 Ebd. S.111-113.

2 E. WERNER, atapnvol-Patarini: ein Beitrag zur Kirchen-und Sektengeschichte
des 11. Jh., in: Vom Mittelalter zur Neuzeit. Zum 65. Geburtstag von Heinrich
Sproemberg, hgg. v. H. Kretzschmar (= Forschungen zur mittelalterlichen Gesch.
Bd. 1, Berlin 1956) S. 404-419.

3 A. DonDaAINE, Durand de Huesca et la polémique anti-cathare, in: Archivum
Fratrum Praedicatorum vol. 29 (1959) S. 228-277, bes. S. 275.

* Maja MiLeTié, T «Krstjani» di Bosnia alla luce dei loro monumenti di pietra.
Orientalia Christiana Analecta 149 (Roma 1957).

5 Die griech. Form ist zu finden in PG t. 152, col. 1130 D, in den Synodalakten
des 6kumenischen Patriarchen Johannes Glykys, vom Juni 1316.

6 DoNDAINE, Durand S. 276 mit Bild der Grabstele S. 277.

54



das vom Wort pater « Vater» mit einem Suffix gebildet ist 1. Aber hitte
sich daraus nicht so etwas wie patrizins ergeben miissen? Weil hier der
Vokal e zwischen t und r fehlt, wie bei allen Ableitungen von pater —
patros, lieBe sich der Vokalin pateritsa vielleicht aus einer Volksetymologie
aus griechisch patos «Futter» und erizo «streiten» erliutern, dann wire
der Stab Kampfmittel des Nomadenhirten, nicht ein Patriarchenstab.
Es begegnet jedenfalls so vielen sprachlichen und semantischen Schwie-
rigkeiten, Paterini aus pateritsa stammen zu lassen, daB wir fiir die Mai-
linder Partei nichts aus dieser letzten Hypothese Dondaines gewinnen.

Dondaine findet es schwierig, die Patareni als Bewohner der Stadt
Patara zu deuten, weil im 14. Jahrhundert Patarinoi einen Zirkumflex
trigt und nicht auf der letzten Silbe betont werde. Dazu ist zu bemerken:
Erstens kennt auch die Bibel fiir Jesus von Nazareth zwei verschiedene
Formen: Nazarenos (Akzent am SchluB}) bei Mk 10,47 und Nazaraios
(Akzent auf i) bei Mt 2,23, je nach der Etymologie 2. Zweitens schrieb
Methodius der Bekenner eine Vita des hl. Nikolaus von Patara im 9. Jahr-
hundert (Methodius ad Theodorum) und behauptet, Patara sei wegen
des Fluches der begangenen Siinden fast untergegangen 3. Die Bewohner
heiBen dort Pdataroi, es kommt aber nur der Genetiv des Plural vor:
Patdron, mit demn Akzent auf der vorletzten Silbe *. Weil aber in der
lateinischen Wiedergabe des Lebens des hl. Nikolaus, des Bischofs von
Myra, fiir die Araber oder Sarazenen die Bezeichnung Agaren: verwendet
wird %, kann der Name Patareni analog dem Namen Agareni nach der
lateinischen Fassung der Nikolausvita in Italien gebildet worden sein.
Und wie fiir Agareni, die Nachkommen der biblischen Agar(Hagar) 6,
der Akzent der griechischen Form Agarenoi auf der Endsilbe liegt, so
urspriinglich wohl auch bei Patarenoi. Dann kamen manche Kontamina-
tionsformen zwischen Magaritai, den arabischen Siedlern Agyptens, und
Agarenoi vor 7, so konnte sich der Akzent wie in der Form wmoagaritai
zu Patarinoi mit Zirkumflex wandeln.

1 H. Frisk, Griech. etymol. Worterbuch Bd. 2 (Heidelberg 1970) S. 482.

2 J. Scamip, Nazorder, LThK 7, 854.

3 G. AnricH, Hagios Nikolaos 2. Bd. (Berlin 1917) S. 547. Methodius ad Theo-
dorum Kap. 3.

+ Vgl. AnricH 2. Bd. S. 536 Patara.

5 B. MoMBrITIUS, Sanctuarium seu vita sanctorum, ed. monachis Solesmensibus
t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 Vita b. Nicolai episcopi; dort Agareni p. 308 lin. 36.

6 Gen. 16,1-16; 12, 9-33; 25,12. Vgl. ANrIcH 2,570 Agarenoi.

7 H. und R. Kanang, Die Magariten, in: Zeitschr. {. rom. Philol. 76 (1960) 185—
204. Dazu F. Délger, in: Byz. Zeitschr. 54 (1961) 179.

55



Warum ist aber dieser Irrtum nicht von den Kennern der griechischen
Sprache im 13. oder 14. Jahrhundert korrigiert worden? Offenbar lag
hier, wie im biblischen Nazaraios fiir einen Mann mit Nazirdergeliibde
eine Volksetymologie dahinter. Als Methodius der Bekenner {iber Patara,
die Geburtsstadt des hl. Nikolaus schrieb, durfte er selbstverstindlich
feststellen, daB3 die einstige Stadt des 4. Jahrhunderts ein kleines Dorf
geworden war. Aber er schildert so dramatisch die Drohung des Aus-
bruchs eines vulkanartigen Erdfeuers, das Patara wie Sodoma und
Gomorra zerstéren wird, dal er dazu einen besonderen Grund gehabt
haben mufl. Die Ursache ist wohl eine &tiologische Sage, die an einer
Volksetymologie des Namens Patara ankniipft: griech. patos «Weg,
Pfad» und aré «Schaden, Unheil, Verderben». Methodius erwihnt diese
Sprachspielereien zwar nicht, aber ohne sie ist diese Sage kaum zu
begreifen, besonders wenn sie von einem Theologen nacherzidhlt wird, der
847 als Patriarch von Konstantinopel starb . Zu aré gibt es noch das
Wort areie «Drohung». Patareie wurde ganz normal zu lateinisch Pa-
taria. Wie das Wort sagt, wird die unheimliche Drohung des géttlichen
Strafgerichts iiber die Stadt von Methodius ebenfalls erwdhnt 2. So mul3
aus einem Pat-arei-noi das Wort Patarinoi entstanden sein.

Falls diese Erlauterungen nicht geniigen, kann man noch einen Einflul
des spétlateinischen Suffixes -znus heranziehen 3 und an dialektische An-
gleichung an das zwischen Mailand und Ritien hidufige Suffix -enus
denken *. Wenn die obigen Darlegungen stimmen, ist die Drohung des
Gottesgerichtes ein wesentliches Element fiir die Entstehung der Pata-
rinernamens. Die Verbreitung des Sagenmotivs auf andere Stidte liBt
sich nur durch die volkstiimliche Biographie des hl. Nikolaus erkldren.

6. Die Legende vom Zorn Gottes iiber Patara und die Patarener

Die Quelle zur Beschreibung des Erdfeuers bei Patara, das nach
Methodius dem Bekenner (9. Jh.) den Zorn Gottes anzeigte, war ein
anderer Methodius, ndmlich der Bischef von Olympos, der in der zweiten
Halfte des 3. Jahrhunderts das Symposion, ein Werk zum Lob der Jung-

! LThK 7,368-369 Methodios.

2 Vgl. die Ubersetzung am SchluR dieses Aufsatzes, Kap. 3-4.

3 K. VossLER, Einfihrung ins Mittellatein (Miinchen 1953) S. 148 n. 208.

4 Die zahlreichen Ortsnamen in Graubiinden mit dem Suffix -ENU, -ENA, z. B.
Lumbrein, Madulain, Ruschein, sind aufgezdhlt im Réitischen Namenbuch, Bd. 2,
bearbeitet von A. Schorta (Romanica Helvetica Bd. 63) S. 1030.

56



fraulichkeit verfaBte. Aber der Kirchenvater des 3. Jahrhunderts wullte
noch, daB3 dieses auBerordentliche Naturphinomen bei Olympos, also
etwa 100 km von Patara entfernt, zu bewundern war!. Erst etwa im
10. Jahrhundert, also nachdem die Legende vom Erdfeuer als dem Zei-
chen des Gotteszornes bereits verbreitet war, wird Methodius von Olym-
pos auch bisweilen Methodius von Patara ganannt 2. Der &ltere Metho-
dius legte die Lehre des hl. Paulus von der Geschlechtlichkeit rigoristisch
aus, als ob es Gottes Wille wire, die geschlechtliche Enthaltsamkeit ab-
solut zu verlangen und die Ehe nur fiir jene da wire, die sich nicht
beherrschen kénnen und auch dann nur fiir die Fortpflanzung 3. Dennoch
1aBt sich der Name der Patarener nicht auf ihn zuriickfithren, denn man
hdtte sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen, sie nach Methodius
oder nach Olympos zu benennen. Ferner wurde Methodius von Olympos
in der lateinischen Kirche keineswegs so verehrt wie der hl. Nikolaus von
Patara. Und wenn Methodius «von Patara» namengebend fiir die Pata-
riner geworden wire, konnte man héchstens sagen, in der griechischen
Kirche wiren Patarener Rigoristen im Sinne des Bischofs von Olympos,
in der lateinischen Kirche aber Anhinger der Lehre, Gottes Zorn komme
iiber die Stdtten der Unzucht und der Ausschweifung.

Methodius von Olympos beschrieb das Erdfeuer in seinem Werk iiber
die Auferstehung. Er zitierte Ez 37,4: «Weissage iiber diese Gebeine ...
Ihr diirren Gebeine, hort das Wort Gottes» und kniipfte daran die Be-
trachtung an, daB durch Gottes Allmacht ausgetrocknete Knochen bei
der Auferweckung zum Leben gebracht werden. Welche Reinheit der
Mensch fiir die Gnade der Auferstehung haben miisse, legt er so dar:

«Denn ich sah auf dem Olymp — das ist ein Berg Lykiens — ein Feuer, das
selbsttitig unter der Hohe des Bergriickens tief aus der Erde hervorbricht.
Daneben sprieBt ein Strauch, der Agnos (Pfefferstaude) hei3t 4, der so iippig
gedeiht, so griin und saftig ist, dal man meinen konnte, er entstehe eher aus
flieBendem Wasser. Warum das, wenn es sich um verderbliche Naturdinge
handelt, die vom Feuer verzehrt werden? Es ist doch unmoglich, da3 Gegen-
stinde, die eindeutig aus brennbarem Stoff bestehen, unversengt bleiben. Aber

! Vgl. G. AnricH, Hagios Nikolaos 2. Bde. S. 283.

Z Frithestens wohl im anonymen Werk Sudas oder Suidas. Vgl. auch die Anspie-
lung bei Methodius v. Olympos, Symposion, in der Ausgabe der Sources chrétiennes
Bd. 95, Le Banquet ed. H. MusuriLLo (Paris 1963) S. 209 n. 179 Anm. 3.

3 Ebd. n. 74 p. 111, n. 76 X und n. 78 S. 115, besonders n. XII, p. 117 mit
Anm. 2.

* Von Hieronymus wird Lev. 33,40 «agnos» iibersetzt mit «salix torrentis», Weide
an einem Wildbach.

57



nicht nur das ist sonderbar, daB die Pflanze nicht verbrennt, sondern daf sie,
von Natur aus brennbar, kraftiger und frischer dasteht, obwohl der Feuer-
rauch bis zu den Wurzeln dringt. Natiirlich warf ich Zweige der Badume des
umgebenden Waldes in das die Gegend umbrandende Feuer und sofort gin-
gen sie in Flammen auf und wurden zu Asche. Saget nun, warum etwas, das
nicht einmal die Sonnenhitze ertriagt, sondern verdorrt, wenn es nicht in
kurzem Zeitabstand Wasser erhidlt, von solchen Feuerflammen umgeben
nicht verzehrt wird, sondern lebt und kraftig aufkommt.

Was sagt uns dieses unglaubliche Naturereignis? Gott hat dies hingesetzt
als Zeichen des kommenden Gerichtstages und als Vorwarnung und Vor-
bedeutung, damit wir klar erkennen, dal3, wenn alles im Feuer untergehen
wird, der Leib jener, die sich durch Reinheit ! und Gerechtigkeit auszeich-
neten, sowohl vor eiskaltem Wasser wie vom Feuer nichts zu fiirchten haben
und von Gott gefithrt werden. Wahrhaftig, du groBziigiger und reiche Wohl-
taten spendender Herr, (du vollfithrst, was in Weish. 16,24 steht): «Die
Schoépfung, die dir, ihrem Schépfer, untertan ist, wird zur Bestrafung der
Siinder gesteigert und wird gemaBigt, um denen wohlzutun, die auf dich
vertrauen» 2.

Aus diesem Text geht hervor, daB nur die Reinen vor dem Feuer des
Endgerichtes nichts zu fiirchten haben, alle anderen werden unter einem
reinigenden Brand leiden miissen, dessen Wirkung weit iiber die Natur-
kraft hinaus je nach GroBe der Siinde gesteigert wird. Es geht aber nicht
wie bei der Vorstellung eines «Fegefeuers» nur um l48liche Siinden. Das
Erdfeuer gibt eine Vorahnung, weil es nicht einfach tétet und damit den
Schmerz ersterben 1iBt, sondern brennt, ohne zu verzehren, so dal3 ohne
Reinigung kein Ende abzusehen ist.

Methodius der Bekenner, der im 9. Jahrhundert schrieb, versetzte das
vulkanische Phdnomen in die Gegend von Patara. Bei ihm ist es ein
Bild des ewigen Feuers 3. Nach der lateinischen Nikolausvita geschieht
schon ein Wunder der Barmherzigkeit, wenn Gott die Frevler nicht
gleich niederstreckt, sondern bisher sie nur bedroht, so wie er einst dem
Treiben von Sodoma und Gomorra eine Zeitlang zugeschaut hat. Dal
beim Untergang in Schwefel und Feuer vielleicht einige im letzten Augen-
blick zur Reue gekommen wiren, wird nicht klar gesagt, kénnte aber
angetdnt sein, wo von der Reue die Rede ist .

1 Hagneia, im lat. Text castitate ‘Keuschheit’.

2 Methodius v. Olympos, De resurrectione cap. 14; PG 18, 285 D — 288 B. Zum
SchluB vgl. auch Weish. 5,17 «Er bewaffnet die Schopfung zur Rache an seinen
Feinden».

3 Methodius ad Theodorum cap. 3, ed. G. Anrich 2. Bd. S. 547 lin. 29-30.

* Vita b. Nicolai, bei Mombritius 2,297 lin. 8-10 «Ad emendationem (infelices

58



Hier entsteht die Frage, ob es eine Stelle in den Mailinder Chroniken
gebe, wo auf den Zorn Gottes und auf Motive der Nikolausvita angespielt
wird. Wo Landulf die Zeit nach dem Tod Arialds schildert, in der ein
Laie, Erlembald, die Patarener anfiihrte, redet er von einem Fluch und
vom Zorn Gottes nicht tiber die Ausschweifung, sondern gegen die Pata-
ria. Die Stelle lautet folgendermalen:

«Als der Vizegraf Anselm um des Gebetes willen mit seinen Truppen nach
Rom zog und von Papst Alexander II. um Auskunft angegangen wurde,
wie es mit der Stadt und der kirchlichen Ordnung stehe, sagte dieser: Seit
der Zeit, in der die Pataria (Patalia) in unserer Stadt aufkam, wird alles
Gottliche und Menschliche niedergetreten durch innere Kriege, bei denen
die Biirger einander aufs heftigste bekdmpfen und die Priester ohne Ma@} wie
Verbrecher angeklagt werden, auch wo diese Anklage fehl am Platze ist, so
dal es kaum mehr eine strittige Angelegenheit gibt, in die unsere Kirche nicht
verwickelt ist. Darauf antwortete Alexander, von der Ehrfurcht vor unserer
Mutter Kirche bewogen, mit langem und lautem Seufzen: Gott hat ihr Herz
dahin gekehrt, sein Volk zu hassen und gegen seine Diener List anzuwenden.
Verflucht und vom ewigen Gericht des Herrn verdammt sei jener, der mir
diese Volksbewegung angezettelt hat. Auf diese Worte antwortete eine
Stimme, ohne daB eine sprechende Person da war: So geschehe es.

(Kap. 21) Als sich dies zugetragen hatte, ohne dal3 Erlembald davon etwas
wulte, kimpfte ein groBer Teil des Volkes erbittert auf seiten Erlembalds,
nachdem die Capitanei wie Feinde aus der Stadt vertrieben waren und er
lenkte den ganzen Zorn und alle Wut ohne Ziigel in bisher unerhorter Weise
gegen die Priester. Um ndmlich den Zorn Gottes zu verdienen, der zu ziirnen
zogert und dessen Gunst rasch eintritt, veriibte er unséglichen Frevel an den
Priestern, indem er gegen ihre Frauen vorging, und an den Frauen, indem er
gegen die Priester vorging. Weil er liber kein Geld und Gold mehr verfiigte,
Mittel, mit denen er tdglich seine (schein)gerechten Anhinger an sich band,
richtete er wie ein Kaiser einen GesetzeserlaB3 an die Priester durch je dreilig
Ménner, wobei er verkiindete: Wenn ein Priester oder Diakon mit zwolf
Zeugen auf die Worte des Evangeliums schwoéren kann, daB er seit den Tagen,
an denen er die Weihe empfing, mit keiner Frau geschlechtlich verkehrt hat,
soll er frei bleiben. Wenn er dies aber nicht beschworen kann, soll ihm sein
ganzes Vermdgen genommen werden. Andere Pfalzhunde innerhalb und
aullerhalb der Stadt lieBen Spange und Nadel und alle ihre iibrigen Beschif-
tigung, mit der sie ihr Leben fristeten, zuriick, um ihre Zihne zu wetzen. Die
Eseltreiber, die ihren Lebensunterhalt aus den dreckigen Geschirren der
Esel tdglich bezogen und denen die Pataria mit bosen Streichen die Nahrung
verschaffte, warfen nun insgeheim in der Nacht Frauengeschmeide bei den

civitates) misericorditer signum tremendae vindictae acceperunt. De quibus datur
intelligi, quod si ulla se penitudine redarguissent, nequaquam horribili plecterentur
exterminio». Vgl. Ubersetzung unten S.82-83.

59



Priesterhdusern zum Fenster hinein, wihrend die Priester davon nichts
ahnten. Darauf drangen sie mit viel Lirm und groBer Verwiistung in die
Haéuser ein, nachdem sie die Tiiren aufgebrochen hatten, und stiirmten mit
viel Schimpfen und Schreien durch die Gdnge. Sie nahmen alles zuriick, was
sie hineingeworfen hatten. Dabei behaupteten sie mit fiirchterlich drohenden
Worten, der Kleriker habe mit einer Frau geschlafen. Weil niemand den
Priester verteidigte, pliinderten sie ihn aus und nahmen ihm seine ganze
Habe» 1.

In dieser von einem empoérten Gegner geschriebenen Erzdhlung ist das
Sprechen einer Stimme vom Himmel typische Volkssage. Sie soll den
Einfiltigen beweisen, da das Gericht Gottes nicht durch die Pataria
iiber Mailand komme, sondern dal Gott in seiner Langmut zuerst den
Zornesbecher fiille, um dann sein MiBfallen gegen die Volksbewegung
zu richten. DaBl Alexander II. schon bei der Erhebung auf den Stuhl
Petri zu dieser Verehrung des hl. Nikolaus, wie sie sich verbreitet hatte,
eine kritische Distanz gewonnen hat, zeigt der Umstand, daf3 er sich
nicht wie sein Vorgidnger, Nikolaus II., nach dem hl. Nikolaus von Myra
benannte, sondern nach einem legendaren Papst der Urkirche. Aber der
Ausspruch Alexanders ist vollig unglaubwiirdig, einfach erfunden, um
den Fluch auf die Pataria herabzuziehen.

Die Zeitfolge stimmt bei Landulf fast nie. Fiir eine Epoche, in der
sich die Patarener energischer gegen die Simonie als gegen den Konku-
binat richtete, setzt er ein allgemeines Durchgreifen zur Garantie des
Zolibats an. Frither hat er geschildert, daB mehr als ein Jahrzehnt lang
die Presbyterien gepliindert wurden. Jetzt, wo sie lingst leer sein miissen,
soll es zum Generalangriff gekommen sein. Ohne es richtig zu wollen, gibt
er zu, daB die Leute von ihrer Handarbeit wegliefen, um dem Aufgebot
zu gehorchen, ferner da Warensdumer im Dienste der Patarener stan-
den, was ebenfalls auf produktive Tatigkeit hinweist. Dann konstruiert
er den unwahrscheinlichsten IFall der Sippenhaft bei Verletzung des Zoli-
bats. Zwolf Leute sollten bezeugen, daBl der Kleriker die Enthaltsamkeit
peinlich eingehalten habe, als ob sie in der Lage gewesen wiren, einen
Seelsorger wie einen angeketteten Strafgefangenen zu iiberwachen. Ver-
mutlich ist hier ein Einzelfall verallgemeinert worden, bei dem eine Dirne
ausplauderte, wenn sie dafiir die Aussteuer fiir eine ehrbare Heirat er-
hielt. Wenn sie dabei auch das Zimmer angab, war es fiir die Patarener
leicht, den Kleriker zu iiberfithren. Das Originellste an der Geschichte
ist der Einfall, Wertsachen zum Fenster hineinzuwerfen. Nur Frauen

! Lanpurrus, Hist. Mediolan. 3,20-21 p. 88, 47-89, 21.

60



konnten hier als Kundschafterinnen dienen, bei welchem Fenster dies zu
geschehen habe. Wenn der Pl6bel nur einen Vorwand suchte zu pliin-
dern, konnte er auch einbrechen und Frauengeschmeide hineintragen
und dann behaupten, der Schmuck sei schon im Schlafzimmer gewesen.
Dazu braucht man sich nicht die Mithe zu machen, lange aufzulauern
und die Fassaden zu erklettern.

Es gibt aber eine Erklirung, warum hier Landulf so maBlos tibertreibt.
Wenn die Patarener ehemaligen Klerikerfrauen versprachen, ihnen eine
Aussteuer zu verschaffen, wollten die Spender nicht bekannt werden, da-
mit man sie nicht anklagen konnte, Ehen mit Geld zu zerstoren. Das
hitten die Feinde der Pataria jeweils als Eifersuchtsdrama ausgelegt.
Wie der hl. Nikolaus von Patara, der nach der Legende drei Téchter vor
der Prostitution rettete !, den Beschenkten unbekannt bleiben wollte
und daher nachts Gold zum Fenster hineinwarf, so haben wohl die
Patarener in die Zimmer der Klerikerfrauen nachts den Betrag an Wert-
sachen oder Geld hineingeworfen, der fiir ein ehrbares Auskommen ohne
Bindung an den Kleriker notig war. Logischerweise haben die Spender
vorher mit diesen Frauen durch Witwen oder Bekannte Kontakt auf-
genommen und einen Vertrag ausgehandelt, weil diese Almosen sauer
era1beitet waren. Dann mochte es vorkommen, daf3 einzelne Konkubinen
oder einzelne ehemalige Ehefrauen von Priestern trotz eines Enthalt-
samkeitsversprechens auch nach Empfang des Geldes weiter im Presby-
terium lebten, so dall einzelne gewaltsame Elemente der Pataria die
geschenkte Mitgift mit Gewalt zuriickholten. Ubrigens, selbst wenn sich
alles so zugetragen hitte, wie Landulf behauptet, ist das Legendenmotiv
des ndchtlichen Hineinwerfens von Wertsachen durch ein Fenster so
einzigartig, dal es die Leute spontan an Nikolaus von Patara erinnerte,
so daB3 auch die Gegner gesagt hitten, das erinnere sie an Patara, aber
in beschimender Weise.

Die Frage, wieweit in diesem Einzelfall die Dreitochterlegende des
hl. Nikolaus weitergewirkt hat, kénnen wir auf sich beruhen lassen.
Immerhin diirfte die Beurteilung dieser Episode ein Priifstein sein, wie
kritisch die Historiker Landulf gelesen haben. Wichtiger ist in diesem
Zusammenhang die prinzipielle Bejahung eine Gesetzespflicht zu
geschlechtlicher Enthaltsamkeit in der Nikolausvita, die fiir einen heu-
tigen Theologen nicht als rechtgliubig gelten kann, damals aber kaum
besonders auffiel.

1 Alteste griech. Fassung der «Praxis de tribus filiabus» in: Vita per Michaelem
cap. 10-18, ed. G. Anrich, Hag. Nik. 1,118 {. dazu Bd. 2,261-2.

61



7. Waren die friithen Patarener rechiglinbig?

Wenn die Patarener thren Namen von der Stadt Patara aus der Niko-
lausvita erhielten, muf} es dafiir bestimmte Griinde geben. E. Werner
vermutete, die novatianischen Katharer von Pisidien, die im 8. Jahrhun-
dert bezeugt sind, hitten sich als Bogomilen bis nach Patara verbreitet 1.
Aber dabei identifiziert er die Bogomilen mit den Phundagiagiten der
byzantinischen Quellen, mit Novatianern und Paulikianern in Pisidien,
mit der Lehre eines Priesters in Laodikeia, der die zweite gottliche Person
das personifizierte Amen nannte, mit Katharern in Pisidien, die auch
Patarener hitten genannt werden kénnen. Dabei glaubt er noch, weil
Pisidien solche Irrlehrer aufwies, hitte man sie auch nach dem lykischen
Patara nennen konnen, weil Pisidien und Lykien benachbart seien. Die
Gleichsetzung von mehreren Sekten ganz verschiedener Jahrhunderte
und die Analogieschliisse aus der geographischen Nachbarschaft gehen
entschieden zu weit. Wir vermégen das daran zu zeigen, wie er Patariner
als Katharer beschreibt. Nach seiner Ansicht muBten aus dem gewalt-
samen Vorgehen der Laien in Mailand gegen den Klerus zwangsldufig
weitere MaBnahmen folgen: Abdnderungen alter Gebrduche, der kano-
nischen und liturgischen Praxis. « Werden die Forderungen von den lind-
lichen oder stddtischen Unterschichten getragen, dann erhalten sie zu-
meist eine explosive Wirkung und bedrohen die Gesellschaftsordnung» 2.

E. Werner gelang es nur, zu beweisen, dall die Patarener von den
Gegnern der Hiresie verdichtigt wurden, aber daB es fiir die damalige
Lehrentwicklung der Kirche Hiresie war, ergdbe sich nur, wenn man die
marxistischen Theorien teilt, die hier mitgeliefert werden. So bedauer-
lich es ist, daB3 Erlembald, ein Laie, als Fiihrer der Patariatruppen, von
einem simonistischen Bischof geweihtes Chrisma mit Fiillen trat, so ist
damit nicht bewiesen, daB dieses Ereignis geheime Anhinger des Dua-
listen Gerhard von Monteforte der Pataria in die Arme treiben muBte 3.
Denn die hochsten kirchlichen Stellen lieBen damals verlauten, dal Sa-
kramente, die von Simonisten mit Annahme von Geschenken gespendet
wiirden, ungiiltig seien. Die Sakramententheologie war eben im 11. Jahr-
hundert noch nicht so geklirt wie am Ende des 12. Jahrhunderts. E.
Werner gibt zu, daB Kardinal Humbert und selbst Gregor VII. hinter
diesen Lehren standen, die sich logischerweise auswirkten. Er sagt dazu,

1 E. WERNER, nataprvol-Patarini S. 417.
2 Ebd. S. 407.
3 So WERNER ebd. S. 408.

62



der EinfluB auf das niedere Volk sei aber ein anderer gewesen!. Im
Grunde handelt es sich nicht um das niedere Volk, sondern um die theo-
logisch ungebildeten Laien, von denen manche hochadelig waren.

Eine Gruppe von etwa zwanzig Patarenern hatte einst den Mut, nach
Rom zu reisen und sich zu beschweren, weil sie Nachrichten von simonie-
verddchtigen Handlungen Alexanders II. gehort hatten. Zu diesem Fall
sagt Landulf, daB einer von den zwanzig Leuten ihm dies als Augenzeuge
berichtet habe. Es muB3 also etwas Wahres daran sein, wenn Landulf
weill, daB3 in Rom «tanta cathedra», d. h. ‘soviel Katharisches’ an Ein-
zelnen der Gruppe gefunden wurde 2. Was dachte Landulf, wenn er das
Wort cathedra gebraucht ? Ist hier wirklich an einen Dualismus zu denken
wie bei den Katharern des 12. und 13. Jahrhunderts? Selbst Landulf
setzt ihre Lehre nicht mit der Gerhards von Monteforte gleich, sondern
behauptet, es seien Laien, also Ungebildete gewesen, die mit Gerhard
fast einig gingen 3. Schon die Tatsache, dalB3 sie keine Bildung hatten,
macht es unmdoglich, an ausgeprigte Katharer zu denken. Wenn ein
Kleriker wie Landulf, der mehr als eine Generation lang Zeit gehabt
hitte, sich zu erkundigen, was man unter Katharern verstehe, noch in
seiner Chronik die Lehre (doctrina cathara miiBte es heillen) cathedra und
die Katharer mit cathedri verwechselt, ist mindestens beschimend. Selbst
wenn diese Fehler den Abschreibern der Chronik anzulasten wiren,
miiBte man Landulf vorwerfen, keine einzige theologische Kategorie zu
unterscheiden auBler den Anhidngern Gerhards von Monteforte, zu denen
er am liebsten die Pataria zihlen mochte, und ihren Gegnern, die er fiir
rechtgldubig hielt, weil sie die maildndischen Sondertraditionen samt der
verbreiteten Priesterehe billigten. Landulf gab zu, daB die Patarener nicht
wirkliche, sondern «falsche Katharer» seien ¢, d. h. solche, die handelten
als ob sie mit ihnen einig gewesen wiren. Im iibrigen redete er von Erlem-
bald mit seinen chateri > oder cathedri®. Das kann auf Radikalisierung oder
auf Abfall einiger Patarener hindeuten, als Erlembald, der dritte Pataria-
leiter, als Laie ihren Glauben nicht zu iiberwachen imstande war.

1 Ebd. S. 409.

2 LanpurrF, Hist. Mediolan. 3,19 p. 87-88; tanta catedra. p. 88,14: cum aliis
cathedris, p. 88, 18.

3 Ebd. 3,19 p. 87 «et aliquantis cum laicis qui Girardi de Monteforti sententiis
fere consentiebanty.

4+ WERNER, Patarenoi S.417: Lanpurr, Hist. Mediolan. p. 36 lin. 34 «falsis
catharis».

3 LANDULF 3,29 p. 95 «cum chateris».

¢ Ebd. 3,31 p. 98 «cum suis omnibus cathedris».

63



Was konnte Landulf oder den Abschreiber zur Verwechslung mit
cathedra «Lehrstuhl, Predigtkanzel des Bischofs» bewogen haben? Denk-
bar ist eine Sinngebung durch die Bibel. Bei Mt 23,2 sagte Jesus: «Auf
die Kathedra (den Lehrstuhl) des Moses haben sich die Schriftgelehrten
und Pharisder gesetzt!» Wichtig ist dann Vers 4: «Sie binden schwere
Lasten zusammen und laden sie den Menschen auf die Schultern, selbst
aber wollen sie keinen Finger kriitmmen, um sie zu bewegen». Landulf
wuBte, daB dies der Hauptvorwurf an die Laienpatarener war, daf sie
selber als Verheiratete die Ehe zu geniefen wulten, den Priestern aber
iibertriebene Lasten auferlegten, die strikte Einhaltung des Zolibats. Sie
iibertrafen sogar die Pharisder, weil die Patarener riickfillige Kleriker
mit schweren Strafen bedrohten. Wenn Laien etwas mit dem Lehrstuhl
zu tun hatten, heiB3t das, daB sie eine falsche Rolle spielten und sich
kirchliche Leitungsfunktionen anmalten. Das Gleiche warf man den
predigenden Diakonen und Subdiakonen vor. Das Wort cathedra ist also
genau der Sitz dessen, der heuchelt, unbescholten zu leben, wihrend er
andere mit Zwang und Drohung zur Beobachtung von kirchlichen
Gesetzen zwingt. Auch wo Landulf von «falschen Priestern» redet !,
zahlt er den Diakon Ariald und den Subdiakon Landulf zu ihnen. Damit
will er nicht behaupten, die beiden seien 6ffentlich als Priester aufgetre-
ten, sondern sie hitten sich in ihrem Vorgehen gegen die Priester so
benommen, als wiren sie ihnen gleichgestellt oder iibergeordnet, als
hitten sie Jurisdiktion iiber sie und als diirften sie willkiirlich bestrafen.
Von einem Dualismus im Sinn des Manichdismus ist da jedenfalls bei
den Klerikern der Pataria nichts nachzuweisen.

Auch die Ankniipfung an die Novatianer der Antike, die sich bekannt-
lich katharoi nannten, ist nicht eindeutig. Wegen der klinischen Taufe
durfte Novatian nicht in den Klerikerstand aufgenommen werden. Als
er gegen diese Regel verstieB, malite er sich etwas an. Hier gibt es eine
Analogie zu den Patarenern. Der Rigorismus gegen solche, die in der
Verfolgung schwach geworden waren, gewisse diesen Auffassungen zu-
grundeliegende stoische Lehren, vor allem aber das Hinauszégern der
kirchlichen Rekonziliation 2, all das mag Landulf als Parallele geahnt
haben. Der Grund fiir dieses harte Urteil gegen die Pataria war wohl die
Erfahrung der ilteren mailindischen Kleriker, daB nach Beschlagnahme
von Klerikergiitern, welche durch Simonie oder durch Frauengut er-
worben waren, die frither simonistischen oder verheirateten Geistlichen

1 Ebd. 3,1 p. 74, 29 sq.
2 J. QuasTEN, Novatianismus, LThK 7, 10624,

64



BuBle tun muBten und das, was weggenommen war, dennoch nicht zu-
riickkam. Das empfanden sie wie ein unbefugtes Hinauszégern der echten
Versohnung. Uber die Wiederzulassung in klerikale Funktionen nach
der Absetzung hatten aber auch in Mailand nicht Laien zu entscheiden,
sondern pépstliche Legaten und unbescholtene Kleriker. Auch hierin
trifft Landulf nicht den Kern der Sache, wenn er von Katharern im Sinn
Novatians spricht.

Solange wir nur die Quellen aus Mailand mit den Novatianern ver-
gleichen, kommen wir iiber eine etwas iibertriebene Strenge im Durch-
setzen der Zolibatsforderung nicht hinaus. An dieser Hirte ist nichts
nachzuweisen, was iiber die Zeitanschauungen der kirchlichen und der
Reform ergebenen Theologen hinausging. Wichtig ist die Feststellung,
daf die Pataria zuerst gegen die verheirateten Kleriker oder Konkubinen
vorging, erst spiter, seit der Romreise Arialds, bei der dieser genaue
Instruktionen erhielt, gegen die Simonisten. Die Abweisung der Simonie
ist aber gottliches Gebot, die geschlechtliche Enthaltsamkeit der Priester
hat nicht den gleichen Rang in der hl. Schrift. Das beweist auch die
Praxis der Ostkirche, die sich ebenfalls auf das Neue Testament beruft.
Um herauszufinden, wie Ariald den Zélibat begriindet, wird man am
besten auf die Lehre Gregors d. Gr. zuriickgreifen, die Ausschweifung
verstocke den menschlichen Geist. Ambrosius Autpertus verschirfte im
8. Jahrhundert diese Anschauung mit der Formulierung: Die Ausschwei-
fung ist immer verbunden mit der Verblendung des Herzens. Im Mittel-
alter wurde dieser Text bisweilen fdlschlich dem Kirchenvater Ambrosius
statt Ambrosius Autpertus zugeschrieben 1.

Weil hierin nach Andreas ein Hauptargument der Pataria gegen den
Klerikerkonkubinat vorliegt, miissen wir fragen, ob dies die ausschlag-
gebende Differenz zwischen Patarenern und ihren Gegnern war. Suchen
wir zundchst in der zuverlissigsten Quelle, der Vita s. Arialdi, um zu er-
forschen, warum Ariald die Giiltigkeit der «falschen Priester» anzweifelte.

1 R. WEBER, La priére d’Ambroise Autpert contre les vices et son «Conflictus
vitiorum et virtutum», in: Revue bénédictine t. 86 (1976) p. 109-115; cf. GrREG. M.,
Moralia in Iob, lib, 31, cap. 88 (PL 76,621 B): De luxuria caecitas mentis, inconsi-
deratio, inconstantia, praecipitatio, amor sui, odium Dei...» Dazu Ps.-AMBROSIUS
(PL 17,759C-760A): «Luxuria gastrimargiam sequitur, quae dum licentiae metas
excedit, mox de se caecitatem mentis... gignit». AMBROSIUS AUTPERTUS (zitiert bei
R. WEBER S. 112): «Luxuria... nec sola ad exitium prorumpit, quia ipsa quoque
septenaria coalescit. Adhaeret namque illi semper caecitas mentis, inconsideratio,
inconstantia, praecipitatio, affectus praesentis saeculi, horror autem vel desperatio
futuri».

65



8. Ariald war nicht spirvitualistisch antisakramental

Das Hauptargument, das sich offenbar seit der Predigt Arialds in
Mailand 1057 die Patarener und ihre klerikalen Gegner einander zuwar-
fen, war der Vorwurf{, die Gegner seien falsche Kleriker, Pseudopresbyter,
Heuchler und Prediger eines Scheinchristentums. Wo der Maildnder
Chronist Landulf auf die Pataria zu sprechen kommt, redet er von fal-
schen Priestern (pseudosacerdotes), von falschen Predigten, von geheu-
chelter Keuschheit und vorgetduschtem Fasten. Enttduscht iiber die
schwache geistige Abwehr derer, die nach Landulf wirkliche Geistliche
waren, schreibt er:

«Aber ich kenne viele Mitglieder des geistlichen Standes, die aus Leichtsinn
und Trigheit verdrossen die Hande in den SchoB legten, obwohl sie fiir die
Nachwelt viele grundlegende Elemente der heiligen Schriften hitten her-
ausarbeiten und weitergeben kénnen, mit denen sie sich gegen die falschen
Priester hdtten verteidigen und sich von ihnen hidtten befreien kénnen. Sie
gaben sich hierin iiberhaupt keine Miihe. Durch falsche Predigten, durch
geheuchelte Keuschheit und vorgetduschtes Fasten gaben sich die falschen
Priester den Anschein, echte Liebe zu besitzen, ferner durch Geschenke und
private Reichtiimer. Als sie in den Hausern von Witwen und an den Ecken
offentlicher Plitze predigten, gebrauchten sie in schroffer Weise das Schwert,
ja die schneidendsten Schwerter, was der Prophet ausgezeichnet charak-
terisiert hat: ‘Um die Rechtdenkenden im Dunkel mit dem Pfeil hinzustrek-
ken’ (Ps 10 [11], 2[3]. ‘Thre Zihne sind Lanzen und Pfeile, ihre Zange ein
geschliffenes Schwert’ (Ps 57 [56], 5). Von ihnen sagt der Herr: ‘Hiitet euch
vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen’ (Mt 7,15).
Sie binden schwere und unertragliche Lasten auf, mit ihrem Finger wollen
sie diese aber nicht bewegen (Mt 23,4). Sie binden jene, die man 16sen sollte,
sie sprechen die frei, die man binden sollte. Durch subtile Predigt berauben
sie die Witwen der meisten Giiter» ! (Mk. 12,40).

Im Wort dieses schroffen Gegners ist die Falschheit nicht eine ungiil-
tige Weihe, sondern rein moralisch zu verstehen als Verstellung, Heuche-
lei und Vorspiegelung falscher Tatsachen. Andreas, der Verfasser der Bio-
graphie des seligen Ariald, kannte als Schiiler Arialds aus Erfahrung alle
diese Vorwiirfe. Wo er, offenbar ziemlich frei in der Argumentation, aber
doch innerhalb der Gedankenwelt seines Meisters, die erste offentliche
Rede Arialds in seine Vita einfiigt, erteilt er dem Hauptargument der
Gegner bereits eine Antwort. Das ist erkldrbar, denn Andreas schreibt

! Lanpurrus, Hist. Mediolan. 3,1 p. 73-74.

66



1075, also 18 Jahre nach dem ersten Auftreten Arialds !. In dieser Rede
heiBt es:

«Ihr wiBt in der Tat, wie ich glaube voraussetzen zu diirfen, da3 das Men-
schengeschlecht bis zur Ankunft unseres Herrn Jesus Christus blind war,
blind nicht an den Augen des Leibes, sondern des Herzens (vgl. Eph 4,18).
Es war deswegen verblendet, weil es das fiir wahr und echt hielt, was falsch
war, sagte es doch zum Stein und Metall: Du bist mein Gott (vgl. Dt 29,17;
Jer 2,27). Das hochste und ewige Licht, durch das alles geworden ist (Joh 1,3)
und in dem alles Bestand hat (Kol 1,17: 2 Petr 3,5) hatte soviel Mitlied mit
dieser Blindheit und diesem Elend, daB es, um diese Ubel aus den Menschen-
herzen zu entfernen, nicht einen Engel sandte, sondern in eigener Person
vom Himmel herabstieg und Fleisch annahm. Um die Verblendung ganz aus
den Herzen zu vertreiben, schritt es freiwillig bis zum Kreuzestod. In den
Tagen seines Erdenlebens wihlte das ewige Licht soviel Menschen aus der
Welt als nach der vorzeitlichen Vorsehung zur Erleuchtung der ganzen Welt
gentigten, Diese Jiinger, aus deren Herz es alle Dunkelheit der Flaschheit ver-
trieb, erleuchtete das ewige Licht und sandte es in die ganze Welt (vgl.
Mk 16,15) und befahl, das Licht, das sie empfangen hatten, iiberallhin weiter-
zutragen. Und so kehrte das Licht zum Vater, von dem es ausgegangen war,
zuriick. Dieses hochste, ewige und lebendige Licht lie@ zwei Lichtquellen auf
Erden zuriick, durch die alle, die erleuchtet werden sollten, erleuchtet wiirden
und bis zum Ende der Welt immer Lichttrager bleiben sollten, sowohl die zu
Erleuchtenden wie die schon Erleuchteten. Was waren das fiir Lichtquellen ?
Das Wort Gottes und das Leben der Lehrer (doctores)».

Nach Anfiihrung mehrerer Bibelstellen sagt Ariald, daB fiir jene, die
nicht lesen kénnen, das Leben der Lehrer das ablesbare Buch sein sollte.
Weil die Lehrer, d. h. die zur Predigt verpflichteten Geistlichen, aber
nur dubBere Scheinheiligkeit zur Schau stellten, miisse man davor warnen,
sich an sie zu halten. «Seid ihr nicht zur gleichen Blindheit zuriick-
gekehrt, die von den Menschen zu nehmen Christus vom Himmel her
barmherzig gekommen ist? Wenn ndmlich deswegen das Menschen-
geschlecht vor seiner Ankunft, wie gesagt, blind war, weil es Liige fiir
Wahrheit nahm, zieht dann nicht jeder, der jetzt etwas Ahnliches tut,
sich die gleiche Anklage zu? Denn wie jene, in einer Tduschung befangen,
in Steinen und Holzstiicken Gotter zu sehen glaubten, so glaubt ihr,
eure Priester seien echte und wahre, obwohl von ihnen unweigerlich
feststeht, dal3 sie falsche sind». Als Kennzeichen der Falschheit nennt
Ariald dann, daB sie nicht in Armut Christus nachfolgten, sondern reich

1 F. BAETHGEN, Einleitung zur Vita s. Adrialdi, MGH SS t. 30,2, (Leipzig 1934)
S. 1048 lin. 10.

67



seien und wie Laien mit Frauen lebten, ja sogar in Unzucht umso unge-
storter verharrten, als sie von milden Gaben lebten 1.

Auch wenn Andreas, der Verfasser der Vita, zur Verteidigung der
Pataria hier seine Theologie hineintrigt, gibt er hier bestimmt ein
Grundanliegen der ganzen Bewegung der Patarener wieder: die Echtheit
und Wahrhaftigkeit des Zeugnisses. Der Grund, warum man gegen die
beweibten Kleriker vorgehen mufBte, lag darin, daB3 die lombardischen
Priester das sittliche Erbe Jesu verfdlschten, weil sie als Wegweiser und
Prediger nicht nur aus Schwiche versagten, sondern in eine vorchrist-
liche Epoche des Heidentums zuriicksanken. Hitten die Kleriker das
Richtige gelehrt und sich fiir ihre Schwiche entschuldigt, hitte man
dies hinnehmen kdnnen. Aber nach Andreas trugen sie ein falsches Vor-
bild zur Schau.

Der Grundtext, auf dem die Argumentation aufbaut, ist das vierte
Kapitel des Epheserbriefs: « Wandelt wiirdig der Berufung, die an euch
ergangen ist, in aller Demut ...» (Eph 4,2-3). «Er (Christus), der herab-
stieg, ist derselbe, der hinaufstieg ...» (V. 10). «Er ist es auch, der die
einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als Evangelisten,
andere als Hirten und Lehrer (V. 11). Denn wir sollen nicht mehr ... um-
hergetrieben werden von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der
Menschen, durch Arglist im Dienste des Irrtums (V. 14) ... Wandelt nicht
mehr so, wie die Heiden wandeln in ihrem verkehrten Sinn (V. 17, vgl
Ro6m 1,18-32). Sie sind in ihrem Denken verfinstert, dem Leben Gottes
entfremdet weil Unwissenheit in ihnen herrscht, weil ihr Herz verstockt
(= blind) ist (V. 18). Abgestumpft, haben sie sich der Ausschweifung er-
geben, um jede Art von Unreinheit zu veriiben aus Habsucht» (V. 19).
Das Schema ist genau gleich: Appell an die Berufung, Abstieg und Riick-
kehr Christi, Erwdahlung der Jiinger und Lehrer, die Warnung vor dem
Betrug, der Vergleich mit den Heiden und ihrer Blindheit und das Ende
in Ausschweifung und Habsucht bei denen, die das Evangelium ver-
falschen.

Ariald redet vom Menschengeschlecht vor Christus, um die Verblen-
dung und Verstocktheit zu brandmarken, meint aber offenbar einfach
das Heidentum. Im neuen Testament ist bei den bekehrten Heiden-
christen das Bild des heidnischen Gotzendienstes als Sklaverei von
Begierden und Liisten (Tit 3,3), als Dahinleben in Ausschweifung (1
Petr 4,3), als verkehrten Wandel (1 Petr 1,18) und als bdse Gesinnung

1 ANDREAS, Vita s. Arialdi cap. 4 p. 1051-52,

68



(Kol 1,21) geldufig. Die Lehre von Eph 4,17-18, die Heiden seien ver-
stockt, stammt aus dem Romerbrief (1,18-32). Schon im Buch der Weis-
heit (14,12) heil3t es: «Denn der Anfang der Hurerei ist das Ersinnen von
Gotzenbildern; derlei Erfindung aber ist Untergang des Lebens». Selbst
Untreue und Aufruhr sind Folge der Preisgabe des wahren Gottes (Weish
14,24-31, bes. V. 27). In dieser Linie liegt der Romerbrief.

Mehrere Schliisse dringen sich bei der Analyse der ersten Arialdrede
auf: Erstens ist die Darstellung so stark an die Bibel angelehnt, dall mit
einer so hohen Spiritualitit das Volk von Mailand nicht hitte zur Tat
angespornt werden koénnen. Zweitens ist der Ton stark geddmpft, um
bereits alles Anst68ige, das in den Diskussionen von 1057-1075 an Ariald
milfiel, zu vermeiden, so da3 die Argumentation fiir den Zoélibat nicht
mehr richtig einleuchtet. Der Ménch Andreas betont stirker die Chri-
stusnachfolge, die den Zolibat faktisch, nicht gesetzlich mit sich bringt,
als den eigentlichen Kampfesruf: Enthaltsamkeit, soweit es geht, fiir alle
oder fiir die, die den Ruf verstehen, oder wenigstens Einhaltung des
Kirchengesetzes. Das alles empfand Ariald als Willen Gottes, den zu
miBachten eine Katastrophe heraufbeschwoéren wiirde. Drittens ist die
Rede bei Andreas nicht geniigend geschiitzt gegen den Vorwurf, hier
entscheide die moralische Qualitiit des Geistlichen statt der sakramenta-
len Weihe. Wenn der Hauptvorwurf der Feinde darin bestanden hétte,
dafB3 bei ihnen die Sittenreinheit das Sakrament ersetzte, hitte Andreas
sich nicht diese BloBe geben koénnen, Ariald eine solche Rede in den
Mund zu legen. Hier liegt ein sehr gewichtiges Argument vor gegen die
Behauptung vieler Historiker, bei den Patarenern seien bereits die
Lehren vorgetragen worden, die den Novatianern der Antike, den Spiri-
tualisten gnostisch-manichdischer Richtung, den Bogomilen und den
Waldensern des 12. Jahrhunderts teilweise gemeinsam seien: eben dal
die Sittenreinheit die kirchliche Einheit und Sakramentalitit, den Pre-
digtauftrag des kirchlichen Autoritdtstragers und die biblische Norm
relativieren konne.

Warum kdmpfte Ariald bis zur Hingabe seines Lebens fiir den Zélibat?
Ist das Motiv einfach die rémische Synode von 1049? Denzler wiirde das
wohl bejahen. Er sagt von ihr: «Dieselbe Synode verbietet den Majoristen
jeden geschlechtlichen Umgang mit ihren (legitimen) Ehefrauen. AuBer-
dem sollten alle in Rom lebenden Konkubinen der Geistlichen als Skla-
vinnen des Lateranpalastes behandelt werden» !. Dieses Gesetz gab keine

! DENZLER S. 51 mit Text im Anhang Nr. 25 S. 158-9.

69



tieferen religiésen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Hum-
bert, wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibel-
zitat der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi 2.
Das eigentliche Rétsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die
Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zolibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es diirfte die Einsicht sein, daB das hinreiBende Beispiel des
hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sel wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfangliche Begriindung des Zolibats

Die zweil Kernpunkte von Arialds Programm sind: die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen Rigo-
rismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz auBerhalb
der pflichtmidBigen Fortpflanzung verpflichtet seien, miiBBten sie fiir die
in der Ehe unvermeidlichen Siinden durch Handarbeit BuBe tun. Wahr-
scheinlich ist das urspriinglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafiir gibt es viele zeitgenossische Hintergriinde. Der Einsatz seines
Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, dafl er das ewige
Heil der Volksmenge gefihrdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschlieBen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchen-
giiter, die weitgehend fiir den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber fiir Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren person-
liches Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das
Standesschema: nur fiir Priester Zolibat, fiir Laien die schmutzige
Arbeit, die Miihsal des Broterwerbs. Alle muBten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle muf3ten fiir ihre
Verfehlungen BuBe tun.

! Text bei DENzLEK S. 160-163 Nr. 27,

2 Inhaltlich am néchsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der
Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anfithrung von Joh.12,
26: « Wer mir dient, mdge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei ANDREAS, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70



Hans Zeimentz hat gezeigt, daB3 gewisse Einzelheiten von Augustins
Lehre, vor allem die Feststellung, daB die Lust der Sexualitit nicht aus
sich Siinde, sondern ein Fehler der an sich guten Natur des Menschen
sei, spdter verdunkelt wurden. Dazu hat aber sicher Augustinus selber
viel beigetragen. Jedenfalls kam es in den Jahrhunderten nach der Bliite
der Vitertheologie zu einer Abwertung des Geschlechtlichen . In der
Geschichte der Frithmittelalters hatten vor allem die BuBbiicher diese
Tendenz verstarkt. Zur Zeit Arialds war bei den Reformern die Jung-
fraulichkeit das Ideal, die Ehe eher ein Zugestindnis an die Schwachen 2.
Verbreitet war die Ansicht, dal3 geschlechtliches Tun und religidses Tun
einander ausschlossen, wofiir 1 Kor 7,5: «Entzieht euch einander nicht,
es sei denn ... um euch dem Gebet zu widmen», den Beleg lieferte 3. Dies
zitierte auch Kardinal Humbert in seiner Rede von 1053 mit der Bemer-
kung, Paulus befehle das den Laien, um so starker gelte es fiir die Prie-
ster *.

Wir haben allerdings keinen Beweis, dal3 Ariald so weit ging wie Petrus
Damiani, der glaubte, Simon Petrus habe sich erst durch das Martyrium
vom Schmutz der Ehe gereinigt 5. Aber Ariald wies einen simonistischen
Priester vom Altar mit der Bemerkung, diese Geheimnisse diirften nur
von reinen und keuschen gefeiert werden . Petrus Damiani sagte, wer
den Leib des Herrn beriihre, diirfe keine geschlechtlichen Kontakte ha-
ben. Zeimentz fithrt dazu aus: «Petrus Damiani stiitzt seine an Drastik
kaum zu iibertreffenden Ausfithrungen auf 1 Sam 21,4 bis 7. Dort wird
berichtet, Abimelech habe David und dessen Mannen die Schaubrote
erst gegeben, nachdem diese ihm versichert hatten, dalB3 sie drei Tage
ohne Verkehr mit Frauen gelebt hitten. Wenn dies, so folgert Damiani,
fiir den Verzehr der Schaubrote gefordert worden sei, dann sei es um so
mehr Voraussetzung fiir den GenuB des Herrenleibs» 7.

1 H. ZemmeNTz, Ehe nach der Lehre der Frithscholastik. Eine moralgeschicht-
liche Untersuchung zur Anthropologie und Theologie der Ehe in der Schule Anselms
von Laon und Wilhelms von Champeaux, bei Hugo von St. Viktor, Walter von
Mortagne und Petrus Lombardus (Moraltheol. Studien. Hist. Abt. hgg. v. J. G.
Ziegler Bd. 1, Diisseldorf 1973) S. 77.

2 Ebd. S. 36-37.

3 Ebd. S. 36.

* DENZLER S. 162 Nr. 27.

5 ZEmMENTZ S. 38; PeTRUs Damiant, Op. 13 De perfectione monachorum (PL
145, 299): «Petrus autem nuptiarum sordes abluit cruore martyrii...». Dazu DENz-
LER S. 61.

6 ANDREAS, Vita s. Arialdi p. 1074, 11 vgl. C. VIoLANTE, La pataria p. 117-118,.

7 ZEmMENTZ S. 37; PETRUS DaMIANI, Op. 18,1,4 (PL 145, 393).

71



Das Verhalten Arialds und die Angriffe der Patarener auf die Giiter
unwiirdiger Priester zeigt aber nicht nur die Forderung der Keuschheit
fiir den Empfang der Eucharistie, sondern beim Kleriker die Enthalt-
samkeit als Voraussetzung zum Empfang der Altaroblationen und der
iibrigen klerikalen Einkiinfte. Dafiir gibt es Griinde, die in den Zeitum-
stinden liegen. Die zunehmende Sorge um das persénliche Heil ver-
mehrte den BuBeifer und die Zahl der Oblationen der Gldubigen. Darauf
erhohte die Vielzahl von Stiftungen und die Hdufung von Altarobla-
tionen die Zahl der Privatmessen. Weil in einer erweiterten Fassung der
Chrodegangregel um 900 festgesetzt wurde, der Priester diirfe nicht die
Gaben mehrerer Messen fiir eine einzige annehmen !, hat die Zunahme der
Oblationen auch die der Privatmessen fast zwangsldaufig mit sich gebracht.
Die wirtschaftliche Expansion Europas, ganz besonders so groBer Stidte
wie Mailand, forderte die Zunahme der Vergabungen an die Kirche. G.
Duby wies darauf hin, da die héchste Stellung des Priestertums etwa
zusammenfiel mit der Zeit, in der die Wirtschaft die Darbringung groQer
Gaben an die kultischen Mittler zu vermehren erlaubte. Er stellt fest:
«Ohne Zweifel gab es nie in der Geschichte der christlichen Kirche des
Abendlandes mehr und reichlichere Almosen der Laien als in den fiinf
oder sechs Jahrzehnten vor und nach dem Jahre 1000» 2. Die Jahre um
1050/60 waren also die Konjunkturwende, das entscheidende Jahrzehnt
in der Frage, ob das Nachlassen des religiosen Eifers des Klerus3 die
Opferfreudigkeit der Laien gefihrde und den Klerus um seine Glaub-
wiirdigkeit brachte oder nicht.

GroBe Vergabungen ermoéglichten noch 1053 die Errichtung neuer
Kanonikerstellen in Mailand *. Aber nur zwd&lf Kanoniker, die tdglich

1 O. NussBauM, Kloster, Priestermdénch und Privatmesse. Thr Verhiltnis im
Westen von den Anféngen bis zum hohen Mittelalter. (Bonn 1961) S. 169. Er zitiert
hierzu: CHrRODEGANG, Regula 43 (PL 89,1076): «ne privatus sacerdos missarum
peculiarium plura suscipiat onera, sed illa toti sacerdotum coetui relinquat, a quibus
citius et facilius offerentium intentiones possunt compleris.

2 G. Dusy, Guerriers et paysans. VIIe-XIIe siécles, premier essor de 1'économie
européenne (= Bibliothéque des histoires, Paris 1973) S. 187.

3 Dieses Nachlassen kann man im deutschen Reich bei all jenen Klerikern fest-
stellen, die von den neuen lothringischen, burgundischen und réomischen Reform-
malnahmen sich nicht betroffen fithlten, wie es sich im Erlahmen der regula cano-
nica zeigt, vgl. J. StEGwART, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. Mit einem Uberblick iiber die
deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Freiburg/Schw. 1962) S. 162-165,
256-263.

4 Vgl. C. VioLANTE, La pataria 120-122.

72



den Gottesdienst feierten, verpflichteten sich ganz im allgemeinen zu
einem kanonikalen Leben, ohne Erwidhnung des Zolibats !. Die Hiufig-
keit der Messen und geistlichen Offizien nahm also in Mailand noch in
den Jahren vor der Entstehung der Pataria zu, ohne dal3 die Zolibats-
pflicht erneuert wurde 2. Arialds Rede war also ein flammender Pro-
test gegen das Sichgehen-lassen, ferner die strengste und einfachste For-
derung seiner Zeit: dal3 die geschlechtliche Kontinenz von allen gefordert
werde. Alle miiften BuBle tun, um das Unheil abzuwenden, das Gott an-
gedroht habe, nicht nur die Priester, die das Gesetz verletzten. Ganz all-
gemein galt damals die Lust selbst in der Ehe als etwas, was mit Stinde
verbunden sei. Es war eine Errungenschaft der Frithscholastik, wenn
Hugo von St. Victor (1 1141) lehrte, ehelicher Geschlechtsverkehr, der
in rechter Absicht erfolgte, konne ohne Schuld sein 3.

Der Unterschied zwischen der Predigt des kiihler berechnenden An-
selm von Baggio, der juridisch sicher auf der Hohe seiner Zeit stand und
wullte, welche Giiter der Kirche durch die Ehe der Kleriker entfremdet
wurden, und Ariald, war vor allem ein spiritueller. Arialds Groéle liegt
darin, eine geistige Bewegung entfacht zu haben, Inspirator von neuen
Unternehmen geworden zu sein, Laien begeistert zu haben. Es war sicher
nicht zufillig, daBl der Inhaber einer Bank, Nazarius, sich Ariald an-
schlof3 und sein Vermégen zum groBen Teil fiir die gemeinsame Sache
einsetzte. Nicht fiir jedes Abenteuer und auch nicht fiir ein berechnetes
Risiko setzten Leute das aufs Spiel, was die Horer Arialds hingaben.
Ariald wulte offenbar die Heilsfrage lebendiger zu stellen und mit seinem
Anliegen zu verkniipfen als andere Reformer. Er inspirierte einen neuen
Geist. Nur eine neue Spiritualitidt konnte die Gemiiter derart hinrei3en.
Und diese fand sich kaum irgendwo klarer ausgedriickt als in der Vita
des hl. Nikolaus.

10. Arbeit und Enthaltsamkeit als Gesetz der Pataria und der Nikolausvita

Die Vita des hl. Nikolaus stellt gleichsam das Prinzip auf, auch in
duBlerster Not eher die niedrige, nicht standesgemidBe Arbeit zu ver-
richten und dadurch sein Leben zu fristen als die Prostitution einer

1 Eb. S.122.

2 Dazu ebd. S. 12,

3 ZEIMENTZ S. 82. Abaelard (ebd. S. 81) mit seiner philosophischen Argumenta-
tion und der Normannische Anonymus, der den charismatischen Charakter der Ehe
wie der Jungfraulichkeit betont (ebd. S. 38-39), drangen nicht durch.

73



Tochter zu erlauben !. Die Betonung der Laienhandarbeit bei der Pataria
hat den Vorzug, die Arbeit in den Kampf gegen die Simonie einzuspannen.
Ein praktisches Beispiel gab der hl. Theobald (Thibaud) von Provins
(1017-1066), der mit seinem Freund in Pettingen (Luxemburg) den
Lebensunterhalt als Maurer und Bauernknecht verdiente und spiter
vom Bischof von Vicenza zum Priester geweiht wurde 2.

Wie verachtet die Arbeit eines Bauernknechtes noch nach dem Tod
des hl. Petrus Damiani war, zeigt die Episode, die Johannes von Lodi
erzihlt: Das Kind Petrus Damiani wurde einem erwachsenen Bruder
itberlassen, der es hart behandelte wie einen Knecht. Die Frau des Bru-
ders war fiir den Kleinen wie eine Stiefmutter. Er erhielt nur die Nahrung
von Sklaven. «Er ging bariul}, in schlechten Kleidern. Er erhielt oft
IFaustschlige und FuBtritte. SchlieBlich, als er etwas groBer geworden
war, wurde er, obwohl bereits einer so groBen Belastungsprobe aus-
gesetzt, zum Schweinehiiten geschickt. Dabei war er ohne Unterschied
den gleichen Lebensbedingungen wie die Horigen unterworfen» 3. Der
Hohepunkt schlechter Behandlung fiir den Sohn eines Adeligen ist hier
der Befehl zum Schweinehiiten.

Wie groB3 der Schritt der Asketen des 11. und 12. Jahrhunderts war,
als sie nicht mehr von standesgemdBer Arbeit redeten und absichtlich
die niedersten Dienste verlangten, zeigt das Beispiel des hl. Stephan von
Thiers (von Muret), in dessen Orden von Grammont niemand zur Hand-
arbeit von auBlen eingeladen werden durfte, weil die Giste sonst sagen
wiirden: « Noch nie haben wir Ordensleute so niedere Arbeiten verrichten
sehen» *. Woher bezog Stephan von Thiers die eiserne Konsequenz seines
Tuns, die an Ariald erinnert? Stephan war, noch nicht erwachsen, mit
seinem Vater ausgezogen, um zum hl. Nikolaus von Myra zu pilgern, der
in Bari hoch verehrt wurde. Darauf lernte er, weil er in Italien erkrankte,
die Eremiten von Kalabrien und ihre strenge Lebensweise kennen, also
Leute griechischer Observanz. Weil die Vita zeigt, daB trotz aller Gebete
der junge Stephan nicht gesund wurde, bis der Vater ihn in Italien zu-

1 Vita b. Nic. p. 298 lin. 34-39.

2 E. BROUETTE, Theobald v. Provins, LThK 10,22,

3 JouanNEs V. Lopi, Vita b. Petri Damiani cap.1 (PL 144,116 C): «Pedibus
nudis, vestibus ibat incultus; verberibus vapulabat; pugnorum ac calcium crebris
ictibus subjaccbat. Porro, cum iam grandiusculus sub tam iniquis licet oneribus
fuisset affectus, ad porcos pascendos ejicitur caeterisque mancipiorum conditionibus
indifferenter subjiciturs.

+ STEPHANUS MURETENSIS, Regula cap. 40, ed. Becquet (Corpus Christianorum,
Cont. med. t. 8, Turnholti 1968) p. 87.

74



riicklieB, war das fiir die Zeitgenossen das Zeichen des Willens des
hl. Nikolaus, daBB Stephan diesen Weg beschritt 1. Der Weg zur Jung-
fraulichkeit — nach der Vita blieb er immer jungfriulich 2 — und die du-
Berste Armut mit moéglichst groBer Abhdrtung des Leibes3 war das Lebens-
programm, das der hl. Nikolaus auf alle Gebete hin vermittelt hat. Alle
Arbeiten verrichten ohne Auswahl des Angenehmen war hier eine For-
derung des Evangeliums.

Stephan von Thiers ist zu spit gekommen, um Ariald beeinflussen zu
konnen. Er ist um 1045 geboren. Seine Spiritualitit diirfte aber jener
Arialds am nichsten kommen unter den bedeutenden Asketen des
11. Jahrhunderts. Weil Stephan auf der Pilgerfahrt zum hl. Nikolaus die
geistliche Berufung zur Enthaltsamkeit und Handarbeit fand, ist eine
gemeinsame Quelle fiir Ariald und Stephan das Leben des hl. Nikolaus.

Vielleicht gab es fiir die Menschen des 11. Jahrhunderts auBler den
apokryphen Paulusakten keine lateinische Schrift, in der Keuschheit und
Jungfriulichkeit so hervorgehoben werden wie in der Nikolausvita. Hier
wird aber auch die Heilsfrage mit viel Rigorismus gestellt, so daB heute
diese Schrift wohl niemand rechtfertigen méchte. Gerade darin, daB3 hier
von einem Gesetz geschlechtlicher Enthaltsamkeit geredet wird, die zum
Heil notig ist, stimmt diese Vita mit der Spiritualitdt der dltesten Pata-
rener iiberein. Johannes diaconus von Neapel gibt in der 2. Hilfte des
9. Jahrhunderts eine griechische Schrift «Methodius ad Theodorum» frei
wieder. Er erzihlt von den Eltern des hl. Nikolaus, sie hdtten schon vor
der Zeugung ihres einzigen Sohnes die «continentium lex», «das Gesetz
der Enthaltsamen» zu ihrem Ziel erhoben und mit allen Kriften sich
bemiiht, ein zélibatédres Leben zu fithren. Auch wenn wir heute ein solches
Ideal weder als christlich noch als echt menschlich ansehen kénnen, wenn
Eltern einen Sohn aus reinem PflichtbewuBtsein mit Ablehnung aller
geschlechtlichen Lust zeugen wollen, so miissen wir doch feststellen, daf
die Phantasie des Vitaverfassers hierin das Vollideal sah *.

1 Es heiBt vom Vater Stephans in der Vita Stephani cap. 3 (Corp. Chr. t, 8 p. 106):
«Tristis ergo nimis effectus, orando, elemosynas largiendo omnipotentis medici et
beati Nicholai quaerit auxilium, sed de filii sospitate nullum comperit indicium.
O pietas patris! O providentia supernae dispensationis!»

2 Ebd. S. 105 cap. 1, lin. 9: «Semper virgo permansit».

3 Ebd. Cap. 1 ¢filium (Stephanum)... qui de virginitate et diutissima corporis
afflictione... a Deo erat coronandus». Zum Leben Stephans vgl. CHR. PELLISTRANDI.
La pauvreté dans la régle de Grandmont, in: Etudes sur I'histoire de la pauvreté,
sous la direction de M. Mollat (Paris 1974) p. 229-232.

+ Vita b. Nicolai ep., bei B. Mombritius, Sanctuarium t.2 p. 297 lin. 19-20:

75



Weil Ariald in Rom urspriinglich mit seiner Lehre nicht durchkam
und auf den Kampf gegen Simonie wechseln muBte, kann eigentlich nur
hier der Punkt sein, in dem Ariald selber sich bekehren muBte. Natiir-
lich haben alle Gegner der Patarener ihm solche Lehren angekreidet,
indem sie leib- und geschlechtsfeindliche Héresien in eine Linie stellten
mit der Mailinder Bewegung. Ariald selber und natiirlich auch sein
Schiiler und Biograph haben die Lehrentwicklung der Kirche, d. h. die
Riickwendung zu dem, was sicher im Evangelium steht, aus Gehorsam
vollzogen. Aber fiir den hoheren Klerus durften sie den Zolibat fordern,
ja sie erhielten spdter den Befehl dazu, allerdings zusammen mit dem
Kampf gegen die Simonie.

Man wird einwenden, es habe viele Schriften gegeben, die uns nicht
mehr erhalten sind, die wie die Nikolausvita als Quelle dienen konnten
zur Predigt des Rigorismus. Die Antwort fillt leicht. Es gab viele, vor
allem apokryphe oder nichtlateinische Schriften, aber keine, die fiir
rechtgldubig angesehen wurde und zugleich den Namen der Patarener
mit Patara in Beziehung bringt.

Es gibt {ibrigens einen Beweis, daB die Nikolausnachahmung im Nor-
den den Akzent auf die Enthaltsamkeit legte, ndmlich die anonyme
Schrift: «Buch iiber die verschiedenen Richtungen des Ordenslebens in
der Kirche», in dem aulBer Moénchen, Zénobiten, Eremiten und Inklusen
jene erwihnt werden, «die enthaltsam leben und weder Kanoniker noch
Monche noch Eremiten noch Inklusen, sondern Gottesverehrer oder
Licoisi, d. h. Befolger des Gesetzes genannt werden kénnen». Wo dann
iiber die entsprechenden Frauenkongregationen die Rede ist, heillt es,
zuletzt komme man zu sprechen «auf die Inklusen und die Gottesver-
ehrerinnen, die wir Licoisae, d. h. Gesetzesbefolgerinnen oder gewohnlich
Nicoisae nennen, also die Nachahmerinnen des hl. Nikolaus» 1.

«sed omni studio continentium se lege vincientes caelibem vitam actitare satagebant,
et mirum in modum cum in primaevo iuventutis flore hunc solum filium genuissent,
cunctis se voluptatibus abdicarent.

1 Avonvmus R., Liber de diversis ordinibus et professionibus quae sunt in
Ecclesia, Prologus (PL 213,809 B): « Deinde rursum incipientes ab inclusis et ab his
qui continenter vivunt et nec canonici nec monachi nec eremitae nec inclusi sed
deicolae vel licoisi, idest quasi legis custodes possunt dici, ibidem revertemur ad
mulieres quae eremiticam vitam ducunt... Ad ultimum vero pene ad inclusas et
deicolas, quas licoisas, idest legis custodes, vel nicoisas vulgo vocamus, quasi s. Nico-
laum imitantes, ordinem professionum terminamus». Der Teil, der diese Lebensweise
genauer hitte beschreiben sollen, ist nicht erhalten, wahrscheinlich, weil die Recht-
glaubigkeit bald in Frage gestellt wurde. Die Lehrentwicklung der Kirche wollte
kein absolutes, allgemeines Enthaltsamkeitsgesetz mehr dulden.

76



Die Deutung des Textes bereitet Schwierigkeiten. Bernhard Metz
datierte die Entstehung in die Jahre zwischen 1122 und 1130. Der Autor
ist ein Kanoniker aus der Gegend zwischen Nordfrankreich und dem
Moselland, nicht aus Liittich, wie man oft frither behauptet hat . Er ist
sicher kein Liebhaber der Handarbeit, die nach seiner Ansicht vom
Gebet abhilt und zu weltlichen Sorgen fiihrt 2. Er ist so konservativ, da3
er nie die Pataria hitte verstehen koénnen. Der hl. Nikolaus, den die
Nicoisae nachahmen, ist sicher der hl. Bischof von Myra, weil es damals
nur eine einzige lateinische Nikolausvita gab, in die allerdings einige
Episoden aus dem Leben des hl. Nikolaus von Sion (6. Jh.) eingeflossen
sind 3.

Weil der minnliche Zweig, die Licoisi, klar von den Inklusen unter-
schieden werden, sind weder diese noch der weibliche Zweig zu den
Inklusen zu rechnen. Kanoniker oder Chorfrauen nach der Kanoniker-
regel sind sie auch nicht, iiberhaupt keine Klerikergemeinschaft, weil es
sonst kein genaues weibliches Gegenstiick gibe. Die Licoisi gehéren zu
denen, die geschlechtlich enthaltsam leben und dies ist neben der
Gesetzesbeobachtung die einzige unterscheidende Bestimmung, denn
deicolae «Gottesverehrery sind die Mitglieder aller kirchlichen Stéinde.
Die Nikolausnachahmung wird in nicht sehr logischer Weise nur den
Frauen zugeschrieben, ist also bei den Madnnern sicher auch vorauszu-
setzen. Das Gesetz ist sicher nicht nur das mosaische Gesetz des alten
Bundes, handelt es sich doch um christliche Stidnde. So bleibt nichts an-
deres {ibrig als an das Gesetz der geschlechtlichen Kontinenz zu denken.
Es wird ja nicht an das Zolibatsgesetz von Geistlichen angespielt.

Weil es fiir die Laien kein Zolibatsgesetz gibt, kénnte man an das
Gesetz denken, dall verheiratete Christen nur mit gegenseitiger freier
Zustimmung eine Josephsehe fiithren diirfen. Filastrius, Bischof von
Brescia (t um 397) redet einmal von den abstinentes, die Manichdismus
predigen und durch Uberredung die Ehen trennen. Es sei etwas anderes,
mit beiderseitiger Ubereinkunft um Gottes willen dies zu tun, etwas an-
deres, dies gegen das Gesetz aufzuschwatzen und gegen den Willen beider
durchzusetzen ¢. Weil im «Liber de diversis» sowohl Mann wie Frau das

1 B. METz, La pauvreté religieuse dans le «Liber de diversis ordinibus», in:
Histoire de la pauvreté, sous la direction de M. Mollat, t. I (Paris 1974) p. 247-254,
bes. 247-8.

2 Ebd. S. 250-252.

3 G. AwnricH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 6, 26, 83, 208, 216 und o¢fters.

4 FiLasTrius. Diversarum hereseon liber cap. 84 n.1-2 (Corp. Christ. 5.9,

77



Gesetz befolgen, ist hier eine gemeinsame Ubereinkunft vorausgesetzt.
Der hl. Nikolaus hat nicht geheiratet. Die Nachahmung muf} sich hier
also auch auf die Eltern des Heiligen erstrecken, die nach der Geburt in
volliger Enthaltsamkeit lebten. DaB im 11. und 12. Jahrhundert Josephs-
ehen existierten, zeigt die damals als wahr geglaubte und noch in der
Kanonisation 1146 angenommene, aber unhistorische Legende von der
ehelichen Enthaltsamkeit Kaiser Heinrichs II. (f 1024) und seiner Gattin
Kunigunde 1. Die Legende wurde geglaubt, weil Josephsehen immer wie-
der vorkamen.

Selbst wenn wir nicht alle Ausdriicke gedeutet haben, ist schon aus
dem Gesagten zu entnehmen, daB3 es sich bei dem Gesetz nur um ein
Gebot der Enthaltsamkeit fiir alle handeln kann. Das entspricht der
Nikolausvita. Licoisi heilt im Zusammenhang mit dem hl. Nikolaus
kaum etwas anderes als Lykiois-isoi «gleich wie die Lykier». Es wire
allerdings die Form Licioisi zu erwarten und der Schriftsteller denkt an
eine falsche Etymologie von lex «Gesetz». Hier kann auch ein lygo-zsos
«der Weidenrute dhnlich» eingewirkt haben, weil die Weide, die keine
Friichte tragt, als Bild der Keuschheit galt 2. Im 11. Jahrhundert wurde
viel iiber den ligischen Eid diskutiert. So konnte Licoisi von Deutschen
als «ledig-weise» d. h. «nach Art der Ledigen» verstanden worden sein.
Fr. L. Ganshof sagt: «/zgius ist dem deutschen ‘ledig’ verwandt, was hier
‘ledig jeder anderen Bindung’ bedeutet» 3.

Der Ausdruck «Gottesverehrer» kommt in der Nikolausvita nicht vor.
Es heil3t dort «Christusverehrer» * und Verehrer der Ewigkeit 5. Deicola
ist nicht eine Verschreibung fiir Nikolaus. Der «Liber de diversis» er-
wihnt die Gottesverehrer immer an erster Stelle, es handelt sich also um

Turnholti 1957) p. 253: «Alii sunt in Gallis et Hispanis et Aquitania veluti absti-
nentes, qui et Gnosticorum et Manicheorum particulam perniciosissimam aeque
secuntur, eandemque non dubitant praedicare, separantes persuasionibus coniugia
hominum et escarum abstinentiam promittentes...; dann p. 254 lin. 10 n. 30: «Aliud
est itaque consensu communi hoc fieri laudis causa maioris consequendae a domino,
et aliud contra legem suadere, contraque amborum facere voluntatem.

! Vgl. R. KLauseR, Heinrich 11, in: LThK 5,179.

2 G. HeiNz-MoHR, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen
Kunst. (Diisseldorf-Ko6ln 1974) S.302. — Eine Ableitung der Silbe /ic- von Pauli-
kianern ist nur moglich, wenn der Name der Paulikianer vom Apostel Paulus abzu-
leiten wire, der nach den Apckryphen in Lykien im Sinne der Gnostiker gepredigt
haben soll. Dann kime Paulikianos von Paulos Lykios.

3 Fr. L. GaNsHOF Was ist Lehnswesen (Darmstadt 1961) S. 109.

+ Vita b. Nicolai; cultor et amator Christi 305, 39—40; christicolae 306, 35 und 37.

5 Ebd. 299,10 «ecce cultor aeternitatis advenit Nicolaus».

78



den wichtigsten Titel. Durch die erste Arialdrede zieht sich als Leitidee,
daB Gottesverehrer den Zoélibat halten, wihrend Goétzendiener in Ver-
blendung und Unzucht untergehen. Weil es aber unter allen Gestalten
der Apokryphen keine vergleichbare gibt, die zum Symbol der Enthalt-
samkeit geworden ist wie Thekla, Tochter der Theoklia, mu3 Deicola
eine schlechte und sprachlich falsche, aber beabsichtigte Latinisierung
von Thekla sein. Die Paulus- und Thekla-Akten, apokryph und im Wider-
spruch zum Evangelium, verherrlichen ganz einseitig die Jungfriulich-
keit. Sie stammen etwa aus dem 3. Jahrhundert. Sie zeigen Paulus, wie
er in Ikonium predigt, bevor er nach Myra in Lykien reiste. Er habe das
Wort von der Enthaltsamkeit und der Auferstehung verkiindet !: «Selig
sind, die ihr Fleisch rein bewahrt haben, denn sie werden ein Tempel
Gottes werden (vgl. 2 Kor 6,16). Selig sind die Enthaltsamen, denn Gott
wird zu ihnen reden ... Selig sind, die Frauen haben, als hitten sie
nicht, denn sie werden Gott beerben (vgl. 1 Kor 7,29; Rém 8,17)». Thekla
wurde von dem Wort so erfaBlt, daf3 sie ihre Verlobung aufléste. Der
betrogene Verlobte organisierte darauf eine Christenverfolgung, bei der
Thekla die wilden Tiere in der Arena besiegt. Die Lehre des Paulus wird
so zusammengefaBt: «Man mul} einen einzigen Gott allein fiirchten und
enthaltsam leben» 2 und von den Hérern so verstanden: «Auf andere
Weise gibt es fiir euch keine Auferstehung, es sei denn, daB ihr rein bleibt
und das Fleisch nicht befleckt, sondern es keusch bewahrt» oder « Wir
sind auferstanden, indem wir den wahren Gott erkannt haben» 3.

Die richtige Gottesverehrung und -erkenntnis gehéren also wie eine
Norm mit der Enthaltsamkeit zusammen. Wenn dann Thekla {iberall
in der Arena siegt, zeigt sich das Marchenhafte der Erzdhlung. Selbst-
verstdndlich ist hier das Evangelium verfilscht. Aber das hinderte nicht
die weite Verbreitung der Thekla-Akten und der Thekla-Verehrung. Auch
in Mailand bestand zu ihrer Ehre eine Kirche. Damit schlieBt sich der
Ring der Zeugnisse. Weil Paulus in Ikonium so gepredigt haben soll,
nicht in Patara, kann der Patarenername nicht von den Thekla-Akten
abgeleitet werden, wohl aber von der entsprechenden Tendenz der Vita
des Nikolaus von Patara. Das Wort deicola versucht, das Hiretische des
Theklaromans zu verdecken.

1 E. HENNECKE — W. SCHNEEMELCHER, Neutestamentliche Apokryphen in deut-
scher Ubersetzung. 4 Aufl. 2. Bd. (Tibingen 1971) S. 227 (Einleitung), S. 243{. (Text).

2 Ebd. S. 244-5,

3 Ebd. S. 245.

79



Es folgt nun zum SchluB die Ubersetzung der beiden wichtigsten
Texte zum Leben des hl. Nikolaus: des griechischen von «Methodius»,
geschrieben in der 1. Hilfte des 9. Jahrhunderts, und der lateinischen
Paraphrase dazu von Johannes diaconus aus Neapel, der in der 2. Hilfte
des 9. Jahrhunderts diese Schrift verfafte. Von allen Viten und Enko-
mien kommen fiir die Pataria nur jene Texte in Betracht, die Patara,
nicht Myra als Heimat des Heiligen angeben, die ferner Nikolaus als Laien
zeigen, der dem Vater der drei Tochter half. Die meisten Viten stellen
Nikolaus bereits als Kleriker oder Ménch in diese Situation. Ferner muB3
das Motiv der Drohung oder des Zornes Gottes vorkommen. Von etwa
sechs Texten ist «Methodius ad Theodorum» der einzige in griechischer
Sprache, der diese Bedingungen crfiillt. Ferner ist die einzige lateinische
Nikolausvita, die es vor dem Jahr 1057 gab, die Wiedergabe des Berich-
tes von Methodius !. Es gibt auch viele Gemeinsamkeiten zwischen der
Vita s. Arialdi und der lateinischen Nikolausvita, besonders in der Ver-
wendung von Bibelzitaten 2. Es folgt nun die Ubersetzung von aus-
gewihlten Teilen der griechischen und lateinischen Nikolausvita.

Methodius ad T heodorum Vita beati Nicolai episcopi

(1. Halfte 9. Jh.) Edition: G. AN-
RICH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S.546—
563 (abgekiirzt: Meth.) (Zeilenzdh-
lung im Text) S. 547 Kap. 3 lin. 16ft.

[16] Dieser (Nikolaos) stammte aus
der Stadt Patara (wortlich: Stadt
der Patarer), einer der ansehnlichen
Stdadte der Provinz Lykien, [17] die
damals zahlreiche Einwohner zdhlte,
jetzt aber [18] nur noch als Dorf gilt,

(2. Halfte 9. Jh.). Edition: B. Mom-
BRITIUS, Sanctuarium seu vitae sanc-
torum, ed. momnachis Solesmensibus
t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 (abgek.
Mombr.) p. 296 lin. 34 ff.

[34] Nikolaus entstammte also ei-
nem berithmten (hochadeligen) Ge-
schlecht (vgl. 297,16; Meth 549,4-5).
Woher stammte es? Aus der Stadt
Patara. Diese, eine der [35] bedeu-
tendsten Stddte der Provinz Lykien,

1 Vgl. G. AnricH, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 83 ff., 277 ff.

2 Nur zwei Bibelstellen sind in der Vita s. Arialdi und in der Vita b. Nicolai
gleich, namlich Mt. 5,16: Vita s. Arialdi p. 1052, 13; Vita b. Nic. p. 298,12, und
2 Kor. 6, 17 in Vita s. Arialdi p. 1057, 21-22; Vita b. Nic. p. 298, 33—4. Andreas
zitiert aber mit Vorliebe die Nachbarverse der Nikolausvita, so Vita s. Arialdi
p. 1052,12, wo Mt. 5,14 benachbart Mt. 5,15 der Vita b. Nic. p. 298, 42-3. Ebenso
den Ausspruch Jesu vom siien Joch: Vita s. Arialdi: Mt. 11,29 p. 1052,32, aber
Mt. 11,30 bei Vita b. Nic. p. 299,22. Gemeinsam ist auch das Motiv, je groBer die
Stadt, umso mehr Laster: Vita s. Arialdi p. 1051,26: «Mediolanum, ubi haec ini-
quitas tanto erat copiosior, quanto urbibus ceteris ipsa est populosior». Vgl. Vita
b. Nic. p. 296,35-36: Patara urbs «tantum quendam fame rutilabat, quantum et
populoso frequentabatur accessu».

80



Methodius

nicht mehr als Stadt. (Quelle: ¢kaum
mehr ein Dorf», vgl. Vita per Michae-
lem, 3. Kap.; Anrich 1,114,21 bis
115,1.)

[19] Ein solcher Niedergang und
eine solche Abwanderung aus einer
Stadt kommt noch in vielen anderen
[20] Fallen gottlicher Strafgerichte
vor. (vgl. Meth 547,34; Mombr 296,
52). Wenn wir aber mit der [21] hei-
ligen Schrift vertraut sind und dort
Auskunft suchen, koénnen wir er-
sehen, wie fiir die [22] Siinden der
Bewohner die Stidte geziichtigt wer-
den. (Die 5 Stddte am Toten Meer,
um Sodoma und Gomorra, vgl.
Meth 548,9; Mombr 296,36; Weish.
10,6; Jud 7; Gen 19; 2 Petr 2,6-8).

Obwohl die dortige Gegend [23]
eben ist, dem Blick also offen zu-
ganglich bleibt, sieht der Ort aus
[24] wie ein zerrissenes Hemd, aus
dem tagsiiber schwefelhaltige Damp-
fe [25] aufsteigen, nachts aber feuer-
rote Rauchschwaden wie aus dem
[26] Kamin einer Schmiedeesse sicht-
bar nach oben geworfen werden.
Wenn jemand [27] die Hand hinhilt,
bekommt er die Feuerglut zwar zu
spiiren, aber sie verzehrt nicht [28]
das Fleisch, wie das bei einem ge-
wohnlichen Feuer der Fall ist. So ist
dies [29] ein Bild des ewigen Feuers
und gibt eine teilweise dhnliche Vor-
ahnung [30] von der entsprechenden
Wabhrheit. (vgl. Methodius v. Olym-
pos, De resurrectione; PG 18,285D-
288B; vgl. Mombr 297,8.12-13).

Als die Tage der Jugend vergan-

6

Mombritius

hatte einen iiblen Ruf, der so be-
schimend war wie [36] der Zustrom
von Leuten, die den Ort besuchten.
(vgl. Meth 547,22). Jetzt haben es
die Siinden zustandegebracht, da@3
nur eine heruntergekommene [37]
Siedlung eines kleinen Weilers iibrig-
bleibt, wo man selten einen Bewoh-
ner antrifft. Weil sich Gelegenheit
bietet, iiber Patara zu reden, auch
wenn wir [38] am Anfang vom The-
ma abweichen, und weil es doch fiir
viele von Nutzen sein wird, [39] wol-
len wir dafiir sorgen, den Nachkom-
men etwas zu iiberliefern, was als
groBes Wunder miindlich von Gene-
ration zu Generation bis auf uns ge-
kommen ist.

[40] Es gibt ndmlich bei derselben
Stadt (Patara) einen [41] Landstrich,
wo der ganze Boden sehr hiufig
iiberspiilt wird von einem Flammen-
meer. Die Erde ist also aufgerissen
[42] wie ein altes Kleid. Aus olgefiill-
ten Rinnen sendet das Becken am
Tag den schrecklichsten [43] Rauch
aus, in der Nacht speit es Feuer-
flammen aus wie ein Eisenschmelz-
ofen. [44] Es wird berichtet, welcher
Natur das Erdfeuer ist. Wenn je-
mand zum Versuch die eigene Hand
hinhilt, [45] fiihlt er die Hitze, aber
die Hand wird nicht versengt. O
wunderbare  Zuriickhaltung des
Herrn, o erstaunliche Milde. [46]
Wer von uns wiirde nicht, wenn er
allmédchtig wédre, so daB ihm nie-
mand zu sagen wagte: « Warum tust
du das?», sogleich die Frevler [47]
niederstrecken oder beim Verbre-
chen umkommen lassen? Aber der
Herr behandelt sie bald mit viter-
licher Milde, bald droht er mit der
Donnerstimme [48] des Gebieters. Er

81



Methodius

gen waren, brachten die 4alteren
Leute, [31] besonders der Vater, dem
Knaben bei, wie wahr ein unge-
schriebenes, [32] aber bis auf uns
iiberkommenes Wort sei, daB3 wegen
der Ausschweifung und [33] Unzucht
der dortigen Bewohner [34] der g6tt-
liche Gerichtsspruch (vgl. Meth 547,
20) dieses Land verfluchte zu diesem
schaurigen Anblick, damit dieser
Furcht einfléBe und die Warnung
Bekehrung bringe.

[S. 548 lin. 1] Kap. 4. Auch wenn
sich das Strafgericht verzogerte, sah
der Zeuge doch ein, daB dies zur Ein-
floBung der Gottesfurcht [2] gesagt
wurde, damit wir uns erinnern und
aus Furcht vor der Erfiillung der
Drohung fliehen (und ihr entgehen),
[3] der Drohung (vgl. Mombr 296,47),
die lautet: ¢«Mein Geist soll nicht
mehr [4] in diesen Menschen verblei-
ben, weil sie Fleisch sind» (Gen 6,3a).
Gleich darauf wurde als Strafe [5]
die Kiirze der Lebenstage geboten,
denn die Schrift fithrt weiter aus:
«Ihre Lebenszeit [6] soll 120 Jahre
betragen» (Gen 6,3b), und wiederum:
«Die laute Klage iiber Sodoma und
[7] Gomorra ist zu mir hinaufgedrun-
gen» (vgl. Gen 18,20; Jon 1,2; vgl.
Mombr 297,1). « Darum will ich hin-
abgehen (Gen 18,21) und sehen, ob
sie handeln, wie die Klage [8] iiber
sie lautet oder nicht, damit ich es

82

Mombritius

zeigt auch oft seinen Zorn mit klaren
Zeichen, um die Menschen endlich
zur [49] Reue iiber ihre Freveltaten
zu bringen, damit sie nichtim gerech-
ten Gericht die wiirdige Vergeltung
gewdrtigen miissen. So hat Gott
einst, als Gottersbhne mit [50] Men-
schentochtern gegen seinen Willen
verkehrten, Noe befohlen, die Arche
zu bauen (Gen 6,2-4, 14-16. Jud 7).
[51] Wenigstens durch die furchtbare
Drohung sollten sie so erschrecken,
daB sie von dem unsittlichen Ge-
schlechtsverkehr ablassen wiirden
(vgl. Meth 548,9). Aber weil sie [52]
sich keineswegs enthielten, vernich-
tete sie zur Vergeltung die Sintflut,
in der die ganze Welt zugrunde ging.
[p. 297 lin. 1] Auch das Treiben der
Leute von Gomorra und Sodoma
duldete er mit soviel Langmut (Meth
548,6-7), daB er sich wiirdigte, her-
abzusteigen [2] und zu schauen, ob
sie in der Tat ihre Machenschaften
vollfithrten. Abraham begegnete ihm
und bat in [3] freundschaftlichem
Gespriach, er moge, wenn es zehn
Gerechte gebe, nicht alle vernichten.
Wie wire es denkbar, daB [4] die
Wahrheit Abraham getdauscht hatte?
Aber kein Gerechter war zu finden
auller Lot, der aus ihrer Umgebung
[5] entfernt wurde, worauf Gott die
iibrigen mit (feurigem) Schwefel
priifte und bestrafte, mit Recht, da-
mit diejenigen, welche den Geruch
[6] ihrer Tat in alle Richtungen ver-
breiteten, durch den entsprechenden
Gestank umkdmen. Seht nun auf
die [7] ungliicklichen Bewohner der
vorgenannten Stadt (Patara), die
alle Ausschweifungen durchlebt ha-
ben und allen [8] Verlockungen nach-
gegeben haben; sie haben durch die
Barmherzigkeit Gottes als Beweg-



Methodius

weil». (Gen 18,21). Denn von An-
fang an [9] zog die rasende Fleisches-
lust die Sintflut der ganzen Welt
nach sich und die Verbrennung der
fiinf Stddte (Pentapolis am toten
Meer: Weish 10,6; Jud 2,7; 2 Petr
2,6-7), [10] wie auch jetzt das be-
schriebene von Gott verhidngte Los.
[11] In Heiligkeit wird jeder von uns
sein geschmiicktes Kleid erwerben.

Wir werden nicht [12] zu denen
gehoren, die Gott wie den Wortver-
kiinder Gottes und den Erzgesand-
ten Christi, [13] Paulus, vom Him-
mel her aufruft. Weil wir um einen
Preis erkauft sind, [14] sind wir es
schuldig, Gott in unserem Leib zu
ehren (vgl. 1 Kor 6,20). Er ist ein
Tempel des [15] Heiligen Geistes
(vgl. Mombr 297,33 u. 298,31), den
wir empfangen haben (vgl. 1 Kor 6,
19). Es eriibrigt sich, [16] die Erkli-
rung (des hl. Paulus) in Erinnerung
zu rufen. Ich gehe iiber zur Fort-
setzung der Erzdhlung.

Mombritius

grund der Umkehr eln Warnzeichen
der fiirchterlichen Vergeltung emp-
fangen. [9] Dadurch wurde zu ver-
stehen gegeben: Wenn sie sich ir-
gendwie reuig anklagten, [10] wiir-
den sie niemals mit der fiirchterli-
chen Vernichtung bestraft werden.
Wehe, wehe, du bdse Pest, das ist
dein [11] Lohn, das sind deine Ge-
schenke, daB du jene, die du zu
Bosem iiberredest, schlimm enden
lissest. Es kommt, [12] glaube mir,
es kommt jener Tag, an dem auch
du und dein Urheber, der Teufel,
zum ewigen Feuer verdammt werdet
(vgl. Apok 20,10). [13] Ein Abbild
davon ist das Feuer der vorgenann-
ten Stadt, das erhitzt und doch nicht
[14] durch und durch in Glut auf-
gehen 1aBt. Hoffentlich fillt diese
kurze Abschweifung niemandem la-
stig. Jetzt gehen wir zu dem iiber,
was wir begonnen haben, [15] zum
Leben des heiligen Mannes.

Als die genannte Stadt sich noch
durch viel Hochherzigkeit [16] des
Volkes hervortat, standen seine EI-
tern, die zu den Gruppen der Mich-
tigen [17] gehérten, um so hoher in
Ehren, je hoher das Vaterland (pa-
tria) war, das sie glithend ersehnten
(Wortspiel: Patara - patria). Sie
strebten mehr nach himmlischen als
irdischen [18] Wiirden und Ehren.
Aber, obwohl sehr reich, wollten sie
kein [19] Zeichen einer Ehre und
kein leitendes Regierungsamt anneh-
men, sondern sie bemiihten sich mit
allen Kriften, [20] sich zum Gesetz
der Enthaltsamkeit zu verpflichten
und ein zélibatdres Leben zu fiithren.
Auf wunderbare [21] Weise geschah
es, dal3 sie, als sie in der Bliite des
jugendlichen Alters diesen einzigen
Sohn zeugten, sich von aller [22] Lust

83



Methodius

[17] Kap. 5 Dieser (Nikolaus) ist
also aus dem Dorf der Patarer her-
vorgegangen. Er schrieb sich in den
[18] Himmel ein, die Stadt der Erst-
geborenen (= Engel, vgl. Hebr 12,23;
Meth 305,21; Mombr 550,23). Hier
wurde er geboren, [19] wie ich erzih-
len will. Und es ziemte sich, daf3, wie
Leuchter (vgl. Mt 5,15), die von [20]
unten her die Decke erhellen, {(von
oben ihr Licht empfangen), so der
Dreimalheilige (vgl. Mombr 299,11),
der durch das Geisteswehen hervor-
geht, [21] nicht von Vitern von
unten, sondern von Gott, von oben
her, [22] seinen Ursprung nehmen
sollte (vgl. Joh 1,13; Vita per Michae-
lem cap. 4, Anrich 1,115,13-14 Ge-
burt ohne Lust, wie Licht vom
Licht; vgl. Enkomion Methodii cap.
4, Anrich 1,155 25 aus Gott geboren)
und bei uns als solcher verehrt wiirde.
Aber wir haben uns vorgenommen,
den Verlauf [23] seines weiteren Le-
bens zu schildern ... (Es folgen ne-
bensidchliche Bemerkungen). [p. 549
lin. 3] Dieser (Nikolaus) ist zwar aus
einer einzigen Stadt hervorgegangen,
leitet seinen Ursprung aber wie die
Gottesfiirchtigen von einer mehr-
fachen [4] Vaterschaft her. Er hatte
Adelige zu Vorfahren (Adel: Vita
p. Michaelem cap. 3 p. 115,1; Mombr
296,34) und seine Eltern waren [5]
wohlhabend, von wvoéllig unbeschol-
tener Ehre (vgl. Mombr 297,16-18)
und hoéchstem Ansehen. [6] Schnell
erkannten sie, daf3, wer Pech an-
rithrt, mit der Hand daran kleben
bleibt und daher sich damit [7]
besudelt (Sir13,1; Vita p. Mich.
cap. 3, Anrich 2, 115,4-5). Bei der

84

Mombritius

enthielten. Bei den Gebeten, die sie
oft im Tempel [23] verrichteten, er-
baten sie auch nur diesen einzigen
Nachkommen, der nicht nur den
Reichtum, sondern gemaB ihrem
Flehen auch die Sitten [24] erben
sollte (vgl. Meth 549, 8). Gott sah von
oben die Bitten voraus und lie es
an Erhorung [25] nicht fehlen, son-
dern wiirdigte sich, sozusagen am
Anfang seit seiner Geburt [26] zu
zeigen, was fiir einer der Knabe sein
werde. Als ndmlich die Mutter ihn
noch mit Milch nédhrte, begann er
zweimal [27] in der Woche, am Mitt-
woch und am Freitag, nur einmal die
Muttermilch zu trinken (vgl. Meth
549,24) und damit war er jeweils [38]
den ganzen Tag zufrieden. Wer von
den Sterblichen méchte es je wagen,
unendlicher Gott, [29] solche Dinge
oder die Worte deiner Allmacht in
Zweifel zu ziehen? Wer erzittert
nicht, o Gott, beim Anblick Deiner
GroBziigigkeit. [30] Du rufst, was
nicht ist, wie das, was ist. Seht den
Vorauskiinder des neuen Zacharias,
[31] seht, da ist der Sohn einer zwei-
ten Elisabeth (vgl. Meth 549,12-14.
29). Jener (Johannes d. T.) ist in
frithester Kindheit, ja sogar im Mut-
terleib [32] vom Heiligen Geist er-
fiillt worden (Lk 1,15), dieser, noch
vom Wickelband umschniirt, hat
sich auferlegt, was er konnte, um
einen [33] Tempel des gleichen
HI. Geistes zu bauen (vgl. Meth 548,
15; Mombr 598,31). Jener stammte
von einer greisen Mutter und zeigte
mit dem Finger auf Christus, um
ihn bekannt zu machen, dieser, von
[34] einer jugendlichen Mutter, folgte
Christus von Kindheit an. Es kommt
fiir uns allerdings nicht in Frage,
diesen Heiligen, obwohl er bei Gott



Methodius

ersten sich bietenden Gelegenheit
nach der Entbindung leisteten sie
BuBe und [8] Genugtuung fiir die
Geburt dieses beriihmten Sohnes.
Sie begniigten sich mit diesem ersten
und einzigen Kind. (vgl. Meth 549,
16; Mombr 297,23) [9] Das Maéann-
liche, das unter den Erstgeborenen
als Einziges den Mutterleib &6ffnete,
[10] so auch Jesus, unser Gott, der
als Wort zu uns kam und Erstgebo-
rener war, [11] wurde dem Herrn
geheiligt (Lk 2,23), womit man fiir
den Gezeugten Dank sagte. Der Neu-
geborene versiegelte fiir kiinftige Zeit
die Offnung des MutterschoBes durch
Unfruchtbarkeit, [12] um dem Vor-
laufer (Johannes) &dhnlich zu sein,
damit man erkenne, daB er die
gleiche Reinheit wie dieser [13] ange-
nommen hatte. Im Kind begegnen
die gleichen Ziige wie im Gegen-

stiick. [14] Wie jener (Joh.), als er
zu spidt gezeugt wurde, die natiir-
liche Unfruchtbarkeit der Mutter
aufhob, [15] so hat Nikolaus durch
seine Geburt sehr frith der Mutter
die Jungfraulichkeit auferlegt, denn
beide [16] Ehepaare begniigten sich,
hierin Vorbild fiir andere Eltern, mit
einer einzigen Geburt, die aber sehr
gliicklich verlief, [17] und sie wiinsch-
ten nicht viele Kinder, sondern eine
ausgezeichnete Erziehung, was fir
die Viter und fiir die Welt [18] auch
das Vorteilhafteste war. [19] Kap.7.
Als er so geboren war und Gott dar-
gebracht worden war, wies der Siug-
ling rasch Gnadengaben auf, die fiir
[20] sein Alter auBergewthnlich wa-
ren. Denn der [21] neugeborene
Saugling, der doch noch gar nicht

Mombritius

von [35] unaussprechlichem Ver-
dienst ist, dem seligen Johannes
gleichzustellen, weil [36] der Herr
sagt: «Unter den vom Weibe Gebo-
renen ist kein GroBerer aufgestan-
den als Johannes der Taufer». (Mt
11,11). Aber als [37] gebrechliche
Menschen loben wir, soweit wir es
vermdgen, und mit den Worten, die
uns zur Verfiigung stehen, die Wun-
dertaten Gottes. [38] Wer findet das
leicht zu glauben, wenn er hort, der
Kleine habe nur einmal und nicht
mehr Muttermilch getrunken? [39]
Wer staunt nicht und ist nicht wie
ratlos, wenn er so etwas hoért? Aber
wenn wir den Herrn im [40] Evan-
gelilum sagen horen: «Mein Vater
wirkt jetzt und auch ich wirke»
(Joh 5,17), vergeht [41] alle Un-
gliubigkeit, und die Absicht, es zu
bestreiten, entfdilt. In den Kinder-
jahren, die er wie der Patriarch [42]
Jakob einfach zuhause verbrachte,
begann er, seinen guten Charakter
zu zeigen. Er hat also nicht [43] den
Weg der Welt gewdhlt, wie es ge-
wohnlich geschieht im Alter der Aus-
gelassenheit (Meth 550,5), sondern
jetzt schloB er sich den Spuren der
Eltern an, [44] jetzt nutzte er allein
die Schwelle der Kirche ab (Meth
550,4). Und was dort in der Liturgie
allen zuginglich aus der Schrift [45]
zu horen war, befolgte er. Er behielt
es nicht in seinem Innern, um es zu
verdringen. Als aber seine beiden
[46] Eltern gestorben waren (Meth
550,9-10), lenkte er seine Aufmerk-
samkeit o6fters auf jenes Wort des
Evangeliums: « Wenn [47] einer nicht
auf alles verzichtet, was er besitzt,
kann er nicht mein Jiinger sein»
(Lk 14,33). Und als [48] er sich daran
machte, auszufiihren, was er aus

85



Methodius

(22] iiberlegen konnte, erkannte
schon Zahl und Ma@, indem er gewis-
se Tage dem [23] Herrn vorbehielt,
daBl er am Mittwoch und Freitag
ganz regelmifBig [24] kein zweites
Mal Milch zu sich nahm, wie das in
diesem Alter selbst bei friih [25] Ent-
wohnten normal wire, sondern im-
mer [26] nur einmal. Frith hat er
sich also beflissen, eine Erndhrungs-
regel [27] genau einzuhalten, damit
sich in der Tat das Wort Davids an
ihm erfiillte: «Der Gerechte bliiht
wie die Palme» (Ps 91 [92], 13), [29]
oder er ist jedenfalls wie jener (Jo-
hannes der Tdufer) der erste auf der
ganzen Erde, der zeigte, daB er sich
in [30] nichts wie die andern Ge-
schopfe verhielt, sondern von Kind-
heit an die [31] vollkommene Regel-
maBigkeit befolgte, in allem, wie es
sich gehorte und stets sich [32] selber
treu. [p. 550, lin. 1]

Kap. 8. Nikolaus folgte eifrig der
Sitte und der Lebensweise der Viter
und [2] legte keinen iibertriebenen
Wert auf Rechtsgelehrsamkeit und
Vielwisserei. [3] Nur mit der fiir die
Natur und zum Leben notwendig
gebotenen Nahrung und Kleidung

86

Mowbritius

Gottesfurcht vorhatte, begann die
jugendliche Furcht [49] vor einem
eiskalten WindstoB3, der ihn entmu-
tigen konnte, seinen Geist anzutrei-
ben, in die Tat umzusetzen, was er
fiir Christus zu tun plante. [50] Da-
her enthiillte er vor dem wahrhaf-
tigen Gott seine ganze Sehnsucht
und [51] bat, jener, der alles weil,
mochte ihm im Geiste den Weg wei-
sen, wie er iiber sein so grofles Ver-
mogen [52] auf eine Art verfiigen kon-
ne, daB er vor Gottes Angesicht gefal-
le (Meth 550,11-14.30), ohne mensch-
liches Lob zu ernten (Mombr 298,9).
(Epidsode von den drei Toéchtern)
Als er dariiber nachdachte, [53] ge-
schah es, daB3 ein Mann des gleichen
Quartiers, der frither einmal sehr
begiitert gewesen war, in solches
Elend geriet, daB er [54] nicht ein-
mal mehr iiber das Lebensnotwen-
dige verfiigte. Aber es kam noch
schlimmer. In dieser duBlersten Not
beschlo der Mann, die drei jung-
fraulichen Tochter, die er [55] hatte
und die zu heiraten selbst die nicht-
adeligen Médnner verschmahten, dem
Dirnengewerbe zu iiberlassen, [56]
um, wenn auch ungliicklich, doch
wenigstens durch ihr ehrloses Ge-
schaft das Leben fristen zu koénnen.
Wehe, was fiir eine Schande! Gleich
erfiillte das Geriicht [57] von dem
groBen Ubel die Stadt. Schneller
hitte es nicht die Runde machen
koénnen. Es gab [58] reichlich AnlaB
zum Reden. Als der heilige Nikolaus
das vernahm, erfaBte ihn [p. 298,
lin. 1] Mitleid mit dem armseligen
Mann. Jungfrauen der Unzucht preis-
zugeben war ihm ein Greuel. Er war
fest entschlossen, aus seinem reichen
Vermogen (2] ihre Not zu lindern,
um zu verhindern, daB Madchen aus



Methodius

[4] wuchs er auf. Von den Hofen
Gottes, das hei3t von der Kirche,
blieb er [5] untrennbar (Mombr297,
44). Die Verlockungen der Alters-
genossen mit ihrer Zuchtlosigkeit
(Mombr 297,43) und das Verlangen
nach Frauen (wortlich: die weibli-
chen Leidenschaften), all das wies
er ab (vgl. weibl. Leidenschaft: Vita
p- Mich. cap. 8 p. 117,6). (6] In hei-
liger und reiner Absicht wihlte er
die Klugheit, [7] er verkniipfte sein
Leben mit ihr. Er bekiimmerte sich
sehr umsichtig darum, daB das Volk,
(8] das von Ungliick betroffen war,
nicht den Weg der Einsicht ver-
fehlte und den letzten Rest von Mut
[9] sinken lasse. Als er in dieser
Geisteshaltung heranwuchs, verlor
[10] er beide leiblichen Eltern (Mombr
297,45-46), womit er unter Fiithrung
der Vorsehung umso echter wie ein
Sohn Gott [11] ndher kam. Wenn er
sich um das Vermogen kiimmerte
und im Reichtum einen Vorteil sah,
hatte er dennoch keine [12] Freude
an der Fiille der Dinge, sondern er
seufzte und bat Gott [13] um seine
gniddige Herablassung, daB er ihm
vor allem die beste Anweisung und
Einsicht gebe zur Verwaltung der
Giiter, [14] die Einsicht, wie er den
Reichtum einsetzen sollte zum Be-
sten des Gebers. [15] Er suchte, ihn
als Losegeld fiir jene zu verwenden,
die in Ungliick gefallen waren, oder
als Fiirsorgegeld, das auf keine Hin-
dernisse stoBen sollte, [16] auch nicht
bei der besseren Volksschicht. [17]

Kap.9 (Erzdhlung von den drei
Toéchtern) Wihrend er dariiber nach-
dachte und bis zur Erschépfung im
Geheimen um die Armen [18] und
Bediirftigen bekiimmert war, gab es

Mombritius

adeligem Stamm (Meth 550, 21) vom
iiblen Ruf des Bordells [3] besudelt
wiirden. Aber weil er bei seinen Ta-
ten keinen Zuschauer haben wollte
auBer Christus, [4] begann er die
Zeitumstinde auszukundschaften,
um sein Vorhaben so zu bewerkstel-
ligen, daf3 er selbst jenen verborgen
blieb, denen er [5] Wohltaten spen-
dete (Meth 550,32; 551,29). Als er
sich mit solchen Planen beschiftigte,
sagte er: Wohlan, Diener Gottes,
beseitige die Armut des Vaters, [6]
befreie die Tochter von der Gefahr,
zu Dirnen zu werden. Bebaue den
Boden deines Geistes mit dem hei-
ligen Pflug soweit, daB gleich der
doppelte [7] Ertrag hervorsprief3t,
einerseits zur Stillung des Hungers
des Vaters und andererseits zum Los-
kauf der [8] jungfrauen von der Un-
zucht. Verbirg nicht die Friichte, die
Christus wachsen 143t aus einem Bo-
den ohne Unkraut. [9] Offne deine
Schatztruhe, aus der der Vorrat an
Hilfsbereitschaft hervorgeht. Fiirch-
te nicht den Zunder der Schmeiche-
lei und Gefallsucht (Meth 550,30;
Mombr 297,52) [10] denn die Flamme
der Leidenschaften verbrennt nicht
die Reichtiimer, die Christus gut-
hei3t. Nichts zu fiirchten hat [11]
vor dem ewigen Feuer jene Erbau-
ung, bei der der hochste Baumeister
baut. Hoére auf zu zaudern. [12] Voll-
bringe das gute Werk, damit die
Menschen etwas sehen, ja zu spiiren
bekommen und deinen Vater preisen,
[13] der im Himmel ist (Mt 5,16). Als
er eine giinstige Nachtstunde gefun-
den hatte, nahm er nicht wenig Gold,
[14] barg es in einem Tuch, das er
zusammenband, und er machte sich
auf den Weg zum Haus des Mannes.
Dort schaute er durch das Fenster

87



Methodius

einen Nachbarn aus ehrbarem Ge-
schlecht, der frither zu den Reichen
gezahlt hatte [19] und wie ein
zweiter Job von Satan fiir sich bean-
sprucht wurde und in duBerste [20]
Not geraten war. Dieser hatte auch
drei wohlgestaltete Tochter, wvon
denen bekannt war, daBl [21] sie
aus guter Familie stammten. Er
hitte sich soweit treiben lassen, die
Tochter der Prostitution [22] preis-
zugeben und er hitte gerade den Ent-
schlufl gefaB3t, wenn er nicht von
dem [23] aus Gott geborenen (Meth
548,18-20) und unverdient geschenk-
ten guten Boten Nikolaus gehindert
worden ware. Weil [24] gutgestellte
Personen es nicht iiber sich brach-
ten, angesichts der Armut der Fa-
milie eine der Toéchter nach Brauch
und Herkommen zu heiraten, [25]
ein Armer es aber gar nicht gewagt
hitte, um sie zu freien, beschlo3 der
Mann unter dem Zwang der duBer-
sten Not, [26] um zu liberleben, diese
Tochter dem Gewerbe der ehrlosen
Unzucht [27] preiszugeben. [28]

Kap. 10. Als der seligste Nikolaus
dies erfuhr, wurde er von groBem
Mitleid [29] zu den Tochtern erfiillt
und betriibt wegen des iiblen Planes
ihres Vaters. [30] Er fiirchtete zu-
gleich beim Wohltatenspenden die
Wurfschaufel (vgl. Lk 3,17; Jer15,7
likmeterion = liknon, niklon, Anspie-
lung an Namen Nikolaus) des Ge-
richts, das ihn der Gefallsucht zeihen
kénnte (vgl. Mombr 297,52 u. 298, 9).
Er [31] sann darauf, sich der Mad-
chen zu erbarmen. Er betete zu
Gott und fand [32] ein Mittel, unbe-
merkt die Gabe des Mitleids fiir die
Notleidenden an Ort und Stelle zu
bringen. [33] Er nahm, als alles in

88

Mombritius

in alle Richtungen [15] und warf die
hiibsche Summe heimlich hinein.
Ebenso unbemerkt schlich er weg.
Das ist eine neue Strophe des Liedes
von Jakob. [16] Jener ersann sich
eine List, um den von Laban geschul-
deten Lohn nicht zu verlieren (Gen
30,29-34), dieser aber, um der [17]
himmlischen Vorteile nicht beraubt
zu werden. Jener stellte entrindete
Stibe in die Trinkrinnen, um [18]
gesprenkeltes und geflecktes Vieh zu
gewinnen (Gen 30,37-38), dieser warf,
um die Geniisse von Elysium er-
langen zu koénnen, durch eine [19]
Luke eines Hauses gebiindeltes
Gold. Dieser ist, guter Meister Jesus,
dein nicht tauber [20] Horer. Er hat
deinen Befehlen gehorcht. Ja, zwei
Gebote hat er erfiillt: eines bettel-
armen Menschen hat [21] er sich er-
barmt und er hat das Werk der
rechten Hand so verrichtet, daB die
Linke nichts davon wuBte (vgl. Mt6,
3). Als der Mann in der [22] Morgen-
frithe aufstand und jenes Gold fand,
erstarrte er zuerst vor Staunen. Wel-
che [23] Freude ihn dann aber iiber-
kam und wie tiefen Dank er Gott
abstattete, kann man nach Wunsch
an seinen reichen [24] Trdnen ab-
lesen, die er aus iiberwiltigender
Freude vergof3. Dennoch sollten wir
einen Augenblick [25] diesen Mann
fragen, wie es zu diesem unerwarte-
ten Ausbruch der Freude kam. Ich
frage dich, sage mir also, o Mann,
warum [26] frohlockst du vor lauter
Freude? Bisher hast du ein diisteres
Gesicht gezeigt, jetzt sehe ich dich
[27] heiter. Er antwortet: Mit Recht
siehst du an mir die Freude, denn
der mildreiche Herr hat, ich weil
nicht durch wen, [28] meinem Leben
mit Hilfsmitteln beigestanden, deren



Methodius

tiefem Schlafe lag, einen Sack mit
geniigend Gold und warf ihn blitz-
schnell [34] bei den Bediirftigen hin-
ein. O Wunder, er verwirklichte den
eigentlichen Auftrag, der im alten
Gebot [35] liegt: «Liebe deinen Nach-
sten wie dich selbst» (vgl. Lev 19,18;
Mt 22,39). [p. 551, lin. 1] DasHerren-
wort und das Neue Testament gibt
davon einen vollkommenen Wider-
hall: «Wenn du [2] Almosen gibst,
soll deine Linke nicht wissen, was
deine Rechte tut» (Mt 6,3; Mombr
298,21). [3] Und ferner, wie es
(Mt 6,6) befohlen wird, betete der
gliickselige Mann in der geheimen
[4] Kammer seiner Seele hiufig, Gott
zeigte er das geheimste [5] Geschenk.
Und wie er das menschenfreundliche
Werk vom Lichte Gottes her emp-
fangen hatte (Mombr 298,41), [6] so
erhob er fiir den Nachbarn aus dem
lichtwerfenden Fenster den Licht-
glanz der Hilfe und die Hand der
Rettung. [7] Als der Mann, den die
Not quaélte, aus dem Schlafe er-
wachte, machte er den Fund [8] und
weinte aufs hochste betroffen, zu
Tranen geriihrt vor Freude. [9] Das
Folgende moge der Leser beachten.
Sooft er sich vor dem [10] menschen-
freundlichen Gott niederwarf, fiihlte
er sich gedrdngt, ihm zu danken. [11]

Kap. 11. Daher sollen wir die Reden-
den und die Horenden, bedenken,
wie wohlgefillig Gott die tatige
Barmherzigkeit ist, [12] wie sehr
Gott diese Tugend liebt und sie uns
niitzlich ist. Gottes Tat [13] ist die
groBe Offenbarung des Erbarmens,
weil er aus Mitleid und Giite alles
Nichtseiende ins [14] Sein iiberfiihrt
hat. Gottes Tat war es, die von An-
fang an in Siinde Gefallenen [15] auf-

Mowmbritius

ich nur entbehren kénnte bei der
Ausfiihrung eines schiandlichen Plans,
zu dem ich ungewollt Zuflucht ge-
nommen habe. [29] Wem schreibst
du denn die geleistete Wohltat zu?
Etwa deinem Glauben? Das fehlte
noch. Du [30] verwegene Mannes-
zunge! Vor kurzer Zeit hast du noch
einen solchen Mangel an Glauben
und Hoftnung bewiesen, dall du in
der Versuchung [31] Gott nicht mehr
danktest, sondern den EntschluB3
faltest, einen Tempel des HI. Geistes
zur Buhldirne (prostibulum) zu er-
niedrigen (vgl. Meth 548,15; Mombr
297,33 u. 298,41). Und [32] jetzt
gibst du vor, der Erhoérung wiirdig
zu sein? Du wirst fragen: Warum
redest du vom Tempel des HI. Gei-
stes? Warum wohl? [33] Hoére, das
Gefall der Auserwidhlung (Paulus)
wird dies genau erkldren. Er sagt:
Jeder, der keusch lebt, ist ein Tem-
pel [34] Gottes und ein Sitz des
HI. Geistes (vgl. 1 Kor 3,16; 6,18-
19; 2 Kor 6,16-17; kein wortliches
Zitat). Wenn dem so ist, ja, weil es
so ist, warum hast du deine Tochter
[35] fiir die Prostitution bestimmt?
Du antwortest: Das geschah unter
dem Druck der Notlage. Und warum
hast du da nicht [36] mit eigenen
Hinden gearbeitet wie die Apostel
es taten, nicht nur fiir sich, sondern
um auch etwas zu haben [37] zur
Verteilung an die Notleidenden. Sie
haben bestitigt, gearbeitet zu haben.
Da sagt er: Mein adeliger Stand (vgl.
Meth 550,24; Mombr 297,55) lieB
[38] nicht zu, daB ich Handarbeit
leiste. Ungliickseliger, wenn du dich
dariiber erhaben diinkst! Warum
willst du denn lieber, daB3 die Téch-
ter, die aus dir [39] gezeugt sind,
durch salbungsvoll vollzogene Kupp-

89



Methodius

zurichten und sie durch die Viter
und Propheten erziehen zu lassen.
Das Ziel war, dall [16] der Mensch
sich nicht mehr von Gott abwenden
sollte, wobei Gott sich nicht dndert,
auBer wenn [17] der Mensch siindigt.
Wir sind es, die einer freundlichen
Hilfe notwendig bediirfen, [18] um
alles zu tun zur Verherrlichung un-
seres Schopfers und Gestalters, [19]
damit unter uns sein Name geheiligt
werde, wenn sein Almosen fiir [20]
alle und die Mildtédtigkeit, die sich
darin bezeugt, wirksam wird. [21]

Kap. 12. Der mit dem Ol der Furcht
vor Ehre und Ruhm gesalbte [22]
Gottesnachahmer Nikolaus erbarmte
sich in seinem Herzen. Mit Freude
und Geschick dachte er seinen Plan
aus, [23] fiir beides erhob er sich,
Gott zu danken. Der Familienvater
erholte sich vom fritheren [24] Leicht-
sinn und von der Geldnot. Er schitz-
te das himmlische Geschenk als eine
fiir die eine Tochter geniigende [25]
Brautgabe ein und nahm es daher
an, bereitete nun das [26] Braut-
gemach und verheiratete diese in
gesetzlicher Weise. Noch war er im
Ungewissen iiber das seltsame Wal-
ten [27] Gottes und den unverhofften
Nothelfer. Er wiinschte, auch wenn
er [28] noch nicht wulte, auf welche
Weise, von Gott zu erfahren, wer
dieser iiberaus giitige Bote [29] sei.

Kap. 13. Dieser liebte es nicht, ge-
ehrt und gesehen zu werden und
versteckte sich auf [30] das Behut-
samste. Er wartete noch einige Tage,
dann tat er wieder ungesehen in der
Nacht [31] das Gleiche und er warf
einen zweiten Sack Gold zur selben
Fensteréffnung [32] hinein als ge-

90

Mowmbritius

lerdienste ihren Adel verlieren? Ler-
ne also, du Elender, [40] nicht dei-
nem Glauben die Erhérung zuzu-
schreiben. Dein Tun hitte das Ur-
teil des Apostels verdient: « Wer den
Tempel Gottes [41] entweiht, den
wird Gott vernichten» (1 Kor 3,17).
Schreibe die Wohltat vor allem Got-
tes Milde zu, weil er es nicht dul-
dete, daB3 das Licht seines Dieners
lange [42] unter dem Scheffel zuge-
deckt bleibe, um nicht das Licht in
der Finsternis zu verbergen, sondern
um es auf [43] den Leuchter zu stel-
len, damit es allen leuchte, die im
Hause des Herrn sind (Mt 5,15). Al-
so, rufe mindestens deine [44] Toch-
ter zurlick. Spiele den Brautfiihrer
einer richtigen Ehe, {ibergib sie nicht
dem KXuppler ungerechter Verbin-
dungen. Ubergib Eheminnern die
Tochter, [45] die du Unziichtigen
preisgeben wolltest. Sie sollen sich
einer gerechten Ehe erfreuen, nicht
entehrt werden durch ein [46] un-
sittliches Konkubinat. Schon bereit
ist einer, der dir die Mitgift schenkt,
um alle zu einem [47] dauerhaften
Ehebiindnis zu verpflichten. Als da-
her in iiblicher Weise die erstgebo-
rene Tochter Hochzeit gefeiert hatte,
begann [48] der Mann eifrig nachzu-
forschen, wer es sein konnte, der sei-
ner Not soviel Menschlichkeit erwie-
sen hatte. [49] Als er lange dariiber
nachgriibelte, kam Nikolaus, der
Diener Christi, nicht lange, etwa drei
Tage nachher, [50] um das gleiche
Werk zu wiederholen. Welch ein viel-
erfahrener und in allem Wissen un-
terrichteter Mann. [51] Er hat, um
sich zum alten und neuen Bund zu
bekennen (vgl. Meth 551,1), sich
nicht mit dem [52] buchstdblichen
Gesetz begniigt, sondern die Gnade



Methodius

setzliche Mitgift fiir die andere
Schwester. Es geschah wie [33] das
erste Mal. Als der Vater der Tochter
wiederum den Sack Gold fand, so-
bald er vom Schlafe aufgestanden
war, [p.552 lin. 1] fiel er auf sein
Angesicht nieder und stattete Gott
[2] mit Tranen und Seufzern den
schuldigen Dank ab. Er war aufs
hochste bestiirzt, so dall er noch
gar kein Wort [3] hervorbrachte.
Dann sagte er: Wer kann das sein,
Herr, der fiir mich das vollbringt.
Er fiigte bei: [4] Wer ist es, du Uber-
giitiger, dem du das verleihst, Aller-
barmer, bis zu diesem Grade dienst-
bar zu sein gegeniiber [5] mir, ob-
wohlich des Erbarmens nicht wiirdig
bin. Vor allem [6] aber klagte er: Ich
mochte die Nacht schlaflos verbrin-
gen (vgl. Mombr 299,8) und im-
stande sein, durchzuwachen, [7] nicht
um dich zu begreifen, dich, den Un-
begreiflichsten, nicht um zu ergriin-
den, warum du dich herablaBt, [8]
einen Diener fiir dich auftreten zu
lassen, sondern um ihn zu sehen und
mich niederzuwerfen vor deinem [9]
eifrigen Diener und Nachahmer un-
ter den Menschen und um dich zu
verherrlichen. [10]

Kap. 14. Als jener in diesem Vorha-
ben verblieb und zum Werk schrei-
ten wollte, [11] brach der Diener der
Dreifaltigkeit (wortlich: Dreiheit,
vgl. Mombr 299,11), Nikolaus, mit
dem dritten Geschenkbetrag auf,
[12] fiir die dritte Tochter des bettel-
armen Mannes. Er war in der Kraft
Gottes [13] aufgestanden und als er
wieder die reiche Ausstattung hin-
einwarf, [14] sah der Mann, der die
Nacht durchwachte, das Aufleuch-
ten des Geschenks. Er erhob sich [15]

Mombritius

des Evangeliums in sich aufgenom-
men, um aus zweil Fliissen, die einem
Strom [53] entspringen, den lech-
zenden Garten des Glaubens gut zu
bewissern, damit nicht das Dornen-
gestriipp, das durch die Sichel der
Frommigkeit zuriickgeschnitten ist
[54] oder der abscheulich aussehende
Lolch die hoffnungsvolle Frucht zer-
storen konnte. Als aber wieder der
Tag anbrach und [55] der Mann auf-
stand und die gleiche Masse des gelb-
funkelnden Metalls wie frither fand,
iiberkam ihn [56] eine so iiber-
schwengliche Freude, da3 man selbst
mit der Beredsamkeit von Homer
oder (Vergilius) Maro und viel Gerede
die [57] GroBe dieses Lobpreises nicht
wiirdig auszudriicken vermdchte.
Aber wir fiigen einiges aus seinem
Gebet [58] an. Das Ubrige auszu-
denken wollen wir stillschweigend
eher dem Scharfsinn des Lesers iiber-
lassen. [p. 299, lin, 1) Er betete so:
Herr, ohne deinen Willen fillt kein
[2] Sperling vom Dach und kein Blatt
vom Baume, ich bitte deine Giite,
weil du alles [3] weillt, zeige mir
Siinder, wer es ist, der mir so groe
Giiter zukommen ld63t [4] und damit
nicht aufhort. Ich flehe darum, nicht
um verwegen mit befleckten Hdanden
[5] ihn zu besudeln, sondern um dei-
nen Diener zu erkennen, der unter
Menschen weilt, [6] aber das Leben
eines Engels fiihrt (vgl. Meth 548,18)
und um in Ewigkeit deinen Namen
zu preisen. [7] Nach diesem Gebet
sprach er zu sich selbst: Ich will den
Schlaf [8] von meinen Augen fern-
halten, ich will die ganze Nacht
Wache halten. Vielleicht zeigt mir
dann der [9] Herrn seinen Diener.
Und das fiihrte er aus. Nach wenigen
(10] Tagen kam wieder der Verehrer

91



Methodius

schnell, holte den weggehenden, gott-
gesandten Wohltéter ein, priifte ihn
mit seinem Blick, [16] um ihn klar
zu erkennen und erkannte ihn. [17]
Dastiirzte er vorniiber, umfaBte seine
FiiBe voll Dankbarkeit und erfiillte
so die Dankesschuld [18] der Fami-
lie. Damit war jenem kein Hindernis
in den Weg gelegt, von Gott [19] die
unverminderte Riickerstattung zu er-
hoffen. Als der Selige so unerwartet
[20] erkannt worden war, verlangte
er von dem Manne den Eid der Ver-
schwiegenheit, [21] wihrend des gan-
zen Lebens des Spenders niemandem
mitzuteilen, was ihm wvon Nikolaus
[22] zuteil geworden war. Diesen Eid
leistete der NutznieBer des Erbar-
mens, wie er gefordert wurde. [23]
SchlieBlich ging an die iibriggeblie-
bene Tochter die Rettungsgabe, wel-
che die [24] Menschenfreundlichkeit
Gottes durch die Hand des groBen
Nikolaus gespendet hatte.

92

Mombritius

des Ewigen, Nikolaus, vorbei, um
die [11] Dreizahl seines Werkes zu
erfiillen. Er warf den Wert von zwei
Talenten hinein (vgl. 50 Goldstiicke:
Anrich 2,57,3). Durch dieses [12]
Gerdusch aufgeweckt, ging der Mann
sofort hinaus und rief dem fliehen-
den Unbekannten [13] nach: Bleibe
stehen, verweigere mir nicht, dein
Angesicht zu sehen. Schon lange
wollte ich dich [14] sehen. Nach die-
sen Worten eilte er noch mehr, holte
Nikolaus ein und erkannte ihn [15]
in der Dunkelheit. Gleich warf er
sich zu Boden und bemiihte sich, die
FiBe des Wohltédters zu kiissen. Aber
der Heilige [16] lieB das aus religidser
Gesinnung nicht zu. Mit kurzen Wor-
ten forderte er von dem Mann, dal3
er niemandem [17] zu seinen (des
Nikolaus) Lebzeiten den Urheber der
Hilfe mitteilte. Der Selige ahmte sei-
nen [18] gliickseligen Herrn nach, der
nicht nur Menschen, sondern Damo-
nen Schweigen gebot, damit sie [19]
seinen Ruf nicht im Volk verbrei-
teten (Mk 1,25.34; Mt 12,16) und
nicht Wahres mit Falschem wver-
mischten. Um nicht [20] durch das
Gerede Lob zu ernten, untersagte
Nikolaus dem Mann, seinen Namen
zu enthiillen. [21] Er, der allen Lob-
preises wiirdig war, wuBte, [22] dal
er nicht zwei Herren gefallen konnte,
so hat er einen gewidhlt, dessen Joch
leicht ist (Mt 11,30), vor dem er sei-
nen [23] Nacken voll Unterwerfung
beugte. Die schwere Biirde der Welt
mit ihrem Genul warf er weg. [24]
Er wollte auch nicht weltlichen
Ruhm, um nicht den innigen Um-
gang mit den Heiligen zu verlieren.
(25] Er gab sich Gott anheim, der
alles zuteilt und ordnet, wann er
will und wie [26] er will.



	Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
	Die sozialgeschichtliche Fragestellung
	Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen Patarenern und adeligem Klerus in Mailand
	Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung
	Was steht am Ursprung des Namens : eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz?
	Kommt der Name der Patarener von der Stadt Patara?
	Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener
	Waren die früheren Pataraner rechtgläubig?
	Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental
	Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats


