
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara

Autor: Siegwart, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOSEF SI EGWART

DIE PATARIA DES 11. JAHRHUNDERTS
UND DER HEILIGE NIKOLAUS VON PATARA

Es ist unmöglich, in einem Aufsatz die ganze Geschichte der Pataria
darzustellen. Weil die Liturgie die Verehrung des hl. Nikolaus, des

Bischofs von Myra, unerhört weit verbreitet hat, steigert sich auch die

Wirkung der Biographie oder Legende des Heiligen ins Unmeßbare. Es

geht hier nur um die Frage, ob das Wesen und Ziel der Pataria aus der

Spiritualität der Vita des hl. Nikolaus erklärt werden können und ob

der Name der Pataria nach der Heimatstadt des Heiligen, Patara, geformt
wurde. Weil die Patarener gegen die Nikolaiten, das heißt gegen die
verheirateten Priester und Diakone, vorgingen, konnten sie sich nicht nach

Nikolaus selber benennen, ohne Gefahr zu laufen, mit ihren Gegnern
verwechselt zu werden.

1. Die sozialgeschichtliche Fragestellung

Die Bewegung der Patarener, vom seligen Ariald 1056 in Mailand

gegründet, war wohl die erste revolutionäre Laienbewegung, die vom
römischen Papst wenigstens während der ersten Generation direkt
gefördert wurde. Auch wenn der Gründer und einige Mitglieder Kleriker
waren, liegt das Neue im großen Anteil der Laien, in der großen geistigen
und lokalen Beweglichkeit der führenden Leute Ariald, Landulf und

Erlembald, deren Vorgehen sich in keine zeitgenössische Ordnung
einfügen läßt, und in der Tatsache, daß es sich um einen Schwurbund vor
aUem von Laien handelte, was eher an ein modernes Säkularinstitut
erinnert als an eine mittelalterliche Einrichtung. Man könnte sagen, Ariald
sei der erste Wanderprediger in einer Zeit gewesen, in der das kanonische

30



Recht verbot, an Orten, wo es schon eine feste Hierarchie gab, die

Seelsorge wandernd auszuüben. Ariald durfte wie ein Wanderapostel die

Sakramente spenden, weil er die Kleriker als zu verdorben ansah, um
erlaubt oder gültig die Liturgie vollziehen zu können und weil er in seiner

Überzeugung von Rom her bestärkt wurde. Der Schwurbund oder die

Eidgenossenschaft zum Boykott simonistischer und verheirateter Geistlicher

bestand hauptsächlich aus Laien, weil die christlichen Laien von
Priestern abhängig waren. Als die Männer der Pataria vom passiven
Widerstand zur bewaffneten Aussperrung simonistisch verwalteter
Kirchen schritten, glichen sie eher den Ritterorden des 13. Jahrhunderts, in
denen die Krankenpflege im Vergleich zum Kriegsdienst bisweilen
zurücktrat, als einer frommen Bruderschaft des 11. Jahrhunderts. Die
Pataria war also revolutionär, weil sie so viel Neues brachte, auch wenn
nicht nachgewiesen ist, daß sie sozial, politisch, wirtschaftlich oder religiös
eine Revolution heraufbeschwören wollte.

Der Kommunist Ernst Werner wollte in der Pataria eine Sozialrevolutionäre

Bewegung erkennen 1, während einzelne Historiker der
westlichen Ländei diese These ablehnen, Th. Schieffer sogar mit den harten
Worten, Werners Veröffentlichungen zum Thema seien «simplistische
sozialökonomische Deutungen»2. Kommt hier die Einordnung in einen

mehr sozialen oder mehr religiösen Zusammenhang aus dem politischen
Vorurteil des Historikers? Oder gilt hier das Wort von D. G. McRae:

«Soziologie ist Geschichte ohne harte Arbeit, Geschichte ist Soziologie
ohne Verstand» 3 in dem Sinne, daß die Historiker ohne Untersuchung
voraussetzen, eine rein religiöse Vereinigung könne nicht mit einer
revolutionären Verschwörung verglichen werden Wenn hier Geschichte und
Soziologie oft aneinander vorbeireden, liegt das kaum nur an der oft
bemängelten Theoriearmut der Historiker 4, denn die Soziologie ist so

stark an der Gegenwart interessiert5, daß sie die theoretische Basis und
soziologische Terminologie für das 11. Jahrhundert kaum zu liefern
imstande ist.

1 E. Werner, Pauperes Christi. Studien zu sozial-religiösen Bewegungen im
Zeitalter des Reformpapsttums (Leipzig 1956) S. 111: «Grenzfall religiöser
Volksagitation», S. 146: «Ihnen (d. h. mehreren Reformbewegungen des 11./12. Jh.) ging
es um eine Änderung des gesellschaftlichen Seins».

2 Th. Schieffer, Art. «Pataria», in: LThK 8 (Freiburg i. Br. 1963), 166.
3 H. U. Wehler, Geschichte als historische Sozialwissenschaft. Edition Suhr-

kamp Nr. 650 (Frankfurt am M. 1973) S. 10.
4 Wehler S. 24 u. 29.
5 Ebd. S. 16.

31



Wir verdanken hervorragende sozialgeschichtliche Studien einzelnen
Schulen und Richtungen, z. B. den Mitarbeitern der französischen
Zeitschrift «Annales. Economies, Sociétés, Civilisations». Nach W. Schulze

hat die Annales-Gruppe den Beweis erbracht, daß eine Geschichtsschreibung

mit dem Anspruch auf ernsthafte Aussagen heute ohne die Einbeziehung

der Soziologie nicht mehr arbeiten kann 1. Ein Test kann hier die
Pataria werden. JedenfaUs gibt es nicht die Alternative: religiöser oder
sozialer Gegensatz. Man wird für das 11. Jahrhundert sagen dürfen, daß

ein scharfer Gegensatz in theologischen Grundfragen eine vom Christentum

geprägte Gesellschaft in zwei oder mehrere Lager trennen mußte,
daß aber, wo ein klarer Trennungsstrich bestand, das Beharrungsvermögen

gesellschaftlicher Blockbildungen größer war als die Kraft der
kirchlichen Hierarchie, die Auseinandersetzungen zu überbrücken. Das
soll sich in der Folge erweisen.

2. Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen

Patarenern und adeligem Klerus in Mailand

In chronologischer Folge sollen zuerst die Geschichtsschreiber zu Worte
kommen. Albert Hauck schilderte 1906 die Zustände Mailands im
11. Jahrhundert folgendermaßen: «Die Priesterschaft war mächtig durch
ihre Zahl, ihren Reichtum und ihre Verbindungen ; sie ging fast durchweg
aus den adeligen Familien hervor; besonders sahen die Erzbischöfe in
dem hohen Adel die Stütze ihrer Macht». Vom Klerus, der sich an den
Ämterkauf und die Priesterehe gewöhnt hatte, berichtet er: «Er huldigte
den Vergnügungen seiner Standesgenossen» 2.

Zur Pataria bemerkt er: «So war die Lage in Mailand. Als nun auch
dort die Forderung der Reform des Klerus erhoben wurde, so mußte sie

wirken wie ein Ruf zur Revolution Wer möchte bezweifeln, daß sie

(Ariald und Landulf) von religiösen Motiven beseelt waren? Aber die

Art, wie Landulf auf der Straße, vor tosenden Volksversammlungen die
kirchlichen Reformforderungen vortrug, machte aus einer religiösen
Bewegung sofort eine revolutionäre Und wo blieb die Achtung vor
Recht und Gesetz, wenn er nicht nur forderte, daß der Besitz unwürdiger
Kleriker eingezogen werde, sondern wenn er seinen Zuhörern versicherte,

1 W. Schulze, Soziologie und Geschichtswissenschaft. Einführung in die
Kooperation beider Wissenschaften. Kritische Information 8. Bd. (München 1974) S. 79.

2 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3. Bd. (Leipzig 1906) S. 692.

32



es sei erlaubt, ihnen ihre Habe mit Gewalt abzunehmen? Durch solche

Reden ward das Proletariat mächtig aufgeregt» 1.

Im Handbuch von J. Hergenröther und J. P. Kirsch best man folgende
Ausdrücke zur Beschreibung der Pataria: Partei gegen den verderbten
Adel2, Bettlervolk, Lumpenhändler vom Trödlermarkt von Mailand,
Volksbeschluß zur Wiedereinführung des Klerikerzölibats 3.

Nach J. Goetz hat der Chronist Arnulf recht, wenn er sagt, der Name
der Pataria sei bei der vulgaritas, dem gewöhnlichen Volk, entstanden;
«nach Arnulfs Sprachgebrauch sind darunter die unteren Schichten der
Mailänder Bevölkerung zu verstehen»4. Der Chronist Arnulf neige aber

dazu, alle, die nicht dem höchsten Stand, dem der Kapitäne angehören, für
niedriggeboren zu halten 5. Goetz zitiert ältere Autoren, nach denen die
Mailänder Pöbelherrschaft an die Schreckenstage der französischen Revolution

erinnerte 6. Die Willkür der Führer habe ihren Rückhalt in der
fanatischen Menge gefunden. «Gefördert ward dieses Tyrannenregiment
durch die Tatsache, daß sich seit knapp einem Menschenalter auch im
niederen Volke ein politischer Machtwille regte7. J. Goetz übersieht
nicht das religiöse Anliegen, das aber später zu Plünderungen in
erschreckendem Umfang geführt habe: «Solche Wogen warf nicht ein
blindfanatischer Reformidealismus allein; zumal hinter der unerhörten
Steifnackigkeit der Führer mußte die Kraft einer Persönlichkeit stecken,
die den Ungehorsam jener als Dienst an einer göttlichen Sache gleichsam
verbürgte »8.

Goetz irrte sich aber, wenn er in Anselm, dem späteren Papst
Alexander IL, den geistigen Begründer der Pataria erkennen wollte 9. Ebenso

übertrieb er mit der Behauptung: «Faßt man jedoch die Pataria als

die kirchliche und politische Umsturzbewegung ins Auge, die Mailand
unter Rom beugte und des Erzbischofs Macht beseitigte, wodurch der

1 Ebd. S. 693s.
2 J. Hergenröther-J. P. Kirsch, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte

2 Bde. (Freiburg i. Br. 1913) S. 406.
3 Ebd. S. 406.
4 J. Goetz, Kritische Beiträge zur Geschichte der Pataria, in: Archiv für

Kulturgeschichte 12 (1916) 17-55, 164-194, bes. S. 28.
5 Ebd. S. 34.
6 Ebd. S. 41.
7 Ebd. S. 42.
8 Ebd. S. 180.
9 Vgl. C. Violante, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse

(1045-1057). Istituto Storico Italiano per il Medio Evo. Studi Storici, fase. 11-13
(Roma 1955) p. 171 (gegen Goetz S. 184).

3 33



Demokratie der Weg in die Zukunft geebnet wurde, so bleibt ihr
Auftreten in der Öffentlichkeit mit dem Namen Arialds aus Cuziago
verbunden»1.

J. Haller sah in der Verfügung Papst Nikolaus' IL, die Laien dürften
die Sakramente nicht von beweibten Priestern empfangen, eine Revolution

von oben, während durch die Pataria, die Hefe des mailändischen

Proletariats, die Revolution von unten begann 2. Er stellte einen
feindseligen Gegensatz der Stände schon für die Zeit um 1045 fest : «Die
Geistlichkeit, zahlreich, wohlhabend, gebildet, ergänzte sich aus den höheren

Ständen, Adel und Ritterschaft, von denen ihre Mitglieder sich in der

Lebensführung nicht immer unterschieden, zumal da sie im allgemeinen
verheiratet waren. Unvermeidlich mußte also die Auflehnung der Bürger
gegen die Herrschaft des Adels sich auch gegen die Geistlichkeit richten,
während im Klerus, der dem streng kirchlichen Urteil so breite Angriffsflächen

bot, zugleich die herrschende Aristokratie getroffen wurde. In den

Zündstoff für eine kirchlich-soziale Revolution, der da bereitlag, fiel der

Funke, der ihn zur Flamme anfachte, in Gestalt des Eheverbots Leos IX.
Es wurde, da die Geistlichen es nicht beachteten, zur Losung einer

Volksempörung» 3.

Nach dem Handbuch von K. Bihlmeyer und H. Tüchle war die Pataria
eine Volksbewegung gegen den üppigen Adel und den hohen Klerus, aber

stärker als das demokratisch-soziale Element war der Einsatz für die

Einhaltung der Gesetze gegen Priesterehe und Simonie4. Seit 1935

bekämpfte H. Grundmann die These, es gehe in dei religiösen
Armutsbewegung um eine soziale Revolution. Er bezog dabei ausdrücklich nur
die Patarener des 12. und 13. Jahrhunderts ein, die als Ketzer galten 5.

Für W. Neuss war das Zusammengehen der reformeifrigen römischen

Kurie mit der nach den Lumpen (patto) genannten Pataria, also mit dem

gemeinen Volk, das Zeichen einer Zeitenwende 6.

1 Goetz S. 185.
2 J. Haller, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. 2. Bd. Der Aufbau.

Rowohlts deutsche Enzyklopädie 223/224. (Reinbek bei Hamburg 1965) S. 236-8.
Das Buch ist 1937 geschrieben worden.

3 Ebd. S. 237; vgl. S. 238 Schimpfname «Pataria» Lumpenpack.
4 K. Bihlmeyer-H. Tüchle, Kirchengeschichte. 2. Bd. Das Mittelalter. 17. Aufl.

(Paderborn 1962) S. 155-6.
5 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über

die geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der
religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. und über die geschichtlichen Grundlagen

der deutschen Mystik (Darmstadt 1961) S. 30-31.
6 W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters (Bonn 1946) S. 142.

34



Veit Valentin äußerte 1946: «Die Volksbewegung in der Lombardei,
vor allem in Mailand, die nach dem Lumpenmarkt sogenannte Pataria,
verband sich mit der religiösen Reformbewegung, sie wandte sich gegen
den zumeist noch deutschfreundlichen, kaisertreuen, hohen italienischen
Klerus. Hier regte sich, genau wie in Rom, bereits etwas Demokratisches
und Nationalitalienisches. Der Papst unterstützte diese Bestrebungen,
hier bot sich Hilfe gegen die Bischöfe und die Deutschen» 1.

Nach A. Fliehe verzieh Ariald dem Mailänder Klerus den Reichtum
nicht. Der revolutionäre Eifer verband sich mit dem religiösen Rigorismus,
und so kam es zur blutigen Anarchie, denn die Pataria verfolgte politische
Ziele und wollte die Stadtherrschaft von Mailand erobern2. Die
Gewalttätigkeit der Bewegung läßt sich mit dem Evangelium nicht vereinbaren3.

K. Griewank schrieb um 1951, ohne die Pataria zu nennen: «Innerhalb
der städtischen Gemeinwesen erwachte - in den starken oberitalienischen
Kommunen schon seit dem 11. Jahrhundert - der Widerspruch der
unteren Schichten, der Handwerker und Besitzlosen gegen die Herrschenden

und Besitzenden. Unter günstigen Bedingungen wurde die städtische
Freiheit zur selbständigen stadtstaatlichen 'Demokratie' ausgeweitet...
Die schwerste Erschütterung, die das weltlich-geistliche Gesamtsystem
durch den Investiturstreit erlitt, den Aufstand der einen, der kirchlichen
Säule gegen ihre Unterordnung unter die andere, kaiserliche, ist nicht
ohne Grund oft als 'Revolution', nach der stärksten dabei wirksamen
Kraft auch als 'Papstrevolution' angesprochen worden» 4.

L. Hertling glaubte, Anselm von Baggio, der spätere Papst Alexander
IL, habe die Volksbewegung hervorgerufen gegen die simonistischen und
unenthaltsamen Kleriker. Alexander verlieh den Anführern Ariald und
Erlembald die Fahne der Kirche. «Ein einzigartiger Vorgang: der Papst
ruft die Laien zur Rebellion gegen die Hierarchie»5.

1 V. Valentin, Deutsche Geschichte. Bd. 1 (Knaur-Taschenbuch 103, München-
Zürich 1960) S. 70. Valentin starb 1947. Zutreffend bemerkt er, durch das
Papstwahldekret von 1059 sei der römische Adel bei der Papstwahl ausgeschaltet worden
und die Kardinäle stellten eine neue Kirchenaristokratie dar. Für Valentin (S.75)
war Gregor VII. ein Absolutist und Heinrich IV. einer der frühesten Könige, die
sich mit Hilfe der demokratischen Schichten gegen den Adel in ihrer absolutistischen
Richtung durchzusetzen suchten (S. 71).

2 A. Fliche, La réforme grégorienne et la reconquête chrétienne (1057—1123),
in: Histoire de l'Eglise depuis les origines jusqu'à nos jours, publiée par A. Fliche
et V. Martin t. 8 (Paris 1950) S. 30.

3 Ebd. S. 132.
4 K. Griewank, Der neuzeitliche Revolutionsbegriff. Entstehung und Geschichte

(Suhrkamp Taschenbuch. Wissenschaft 52. Bd., Frankfurt a. M. 1969) S. 29.
5 L. Hertling, Geschichte der kath. Kirche, 4. Aufl. (Berlin 1952) S. 170.

35



Karl Hampe erklärte die Lage Mailands im 11. Jahrhundert so: «Seit
den Tagen des Erzbischofs Aribert, der noch den hohen Adel und die

Bürgerschaft im Kampf gegen die Valvassoren und Konrad IL hinter
sich gehabt hatte, war eine Umschichtung der sozialen Parteien insofern
eingetreten, als die Volksmassen gegen die für ihre Interessen verständnislose

Leitung und mancherlei Übergriffe des um den schwachen
Erzbischof Wido (seit 1045) zusammengeschlossenen Gesamtadels

aufbegehrten». Die Pataria ist für ihn eine demokratische, von
leidenschaftlichen Agitatoren aus dem niederen Adel geleitete Bewegung, in
offenem Aufruhr gegen die verweltlichte Kirche 1.

A. Renner glaubte, die römische Kurie habe in Norditalien einen
Erfolg errungen bei ihrem Eingreifen in die halb demokratische, halb
religiöse Bewegung der Pataria. Die Handwerker und die Händler von
Mailand, von ihren Gegnern mit dem Übernamen «Trödler» bedacht, hatten
sich gegen den Erzbischof und das Domkapitel aus politischen Gründen
aufgelehnt. Sie wollten sich von der städtischen Autorität befreien. Mit
diesen Zielen verband sich in der Kirchenreform der Unwille über die
frivole und unmoralische Lebensweise des Klerus, der die Ämter kaufte
und sich von der Aristokratie nur dadurch unterschied, daß er von den

Kirchengütern lebte, im übrigen verheiratet war wie die andern. Es kam

zur leidenschaftlichen Agitation durch Prediger und zu Gewalttätigkeiten

und Plünderungen. Der Papst stellte sich auf die Seite der
Aufrührer 2.

Fritz Kern, der Kenner des mittelalterlichen Widerstandsrechtes,
sagt: «Wieweit hatte sich doch die kämpfende Kirche Hildebrands

Gregors VII.) und seiner Gesinnungsgenossen von der leidenden
Kirche der Urzeit entfernt! Sie nährte sich am Geist der Pataria, jener
oberitalienischen Revolutionsbewegung, den vornehmer denkenden
Kirchenreformern zum stillen Grauen» 3.

Nach K. Jordan war die Pataria «eine vermutlich nach dem Platz des

Trödelmarktes benannte teils kirchliche, teils soziale Volksbewegung in
Mailand in der Mitte des 11. Jahrhunderts. Getragen von den unteren

1 K. Hampe, Das Hochmittelalter. Gesch. des Abendlandes von 900 bis 1250.
5. Aufl. (Darmstadt 1964, Nachdruck der Ausg. v. 1953) S. 109.

2 A. Renner, in: Histoire universelle illustrée, ed. par E. Th. Rimli, t. 2
(Lausanne 1953) p. 90-91.

3 F. Kern, Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter. Zur
Entwicklungsgesch. der Monarchie. 3. Aufl. (Darmstadt 1962, Nachdruck der
Ausg. v. 1954) S. 201.

36



Volksschichten, wandte sie sich gegen den reichen verweltlichten Klerus,

gegen Priesterehe und Simonie. Unter entscheidender Mitwirkung des

Klerikers Anselm (Alexander IL) wurde sie 1056 begründet von dem

Diakon Ariald und dem Subdiakon Landulf, an dessen Stelle später sein

Bruder, der Laie Erlembald, trat... Ein neuerdings gelegentlich
angenommener Zusammenhang der Pataria mit häretischen Bewegungen der
Zeit ist nicht nachweisbar» 1. Nach K. Joidan ist die Pataria aus dem
sozialen Gegensatz der unteren Volksschichten zum Adel erwachsen 2.

Bei F. X. Seppelt heißt es, der hohe Klerus habe in Mailand die gleiche

Lebenshaltung zur Schau getragen wie der hohe Adel, sei durch Simonie
und Priesterehe in Verruf gekommen, und so sei es verständlich, daß die

«demokratische und soziale Bewegung» der Pataria Lumpengesindel)
sich auch gegen den Klerus wandte und einen revolutionären Charakter

angenommen habe 3.

Fr. M. Stratmann schrieb 1957: «Schon zeichneten sich die Anfänge
einer Demokratie ab. Ein Flammenzeichen war die Mailänder Pataria,
eine nationale, antifeudalistische Volksliga, die zwar direkt nur gegen die

simonistischen und im Konkubinat lebenden Priester gerichtet war,
damit aber das für diese Zustände in erster Linie verantwortliche System
der Investitur durch die deutschen Kaiser und die aristokratische
Herrenschicht traf und treffen wollte. Papst Stephan IX- hatte die Exzesse

dieser Volksbewegung verurteilt, nicht diese selbst. Gregor VII. stand
ihr sehr nahe»4. Zum Einsatz kriegerischer Mittel durch Gregor VII.
meint Stratmann: «Es ist richtig, daß er sowohl als Archidiakon wie als

Papst den Einsatz der Heeresmacht für eine Sache, die er für gerecht
hielt, befürwortet hat. Er zitierte gern das schreckliche Prophetenwort...
«Verflucht sei, wer seinem Schwert das Blut zu verweigern wagt» (Jer48,
10), aber er verstand unter dem Schwert die geistliche Waffe strengster
Zurechtweisung, wenngleich er im Geiste seiner Zeit auch das materielle
Schwert im Dienste der Gerechtigkeit einzusetzen keine Bedenken trug»5.

1 K. Jordan, Pataria, in: Die Religion in Gesch. u. Gegenwart. 3. Aufl. 5. Bd.
(Tübingen 1961) Sp. 150-151.

2 K. Jordan, Investiturstreit und frühe Stauferzeit, in : B. Gebhardt-H.
Grundmann, Handbuch der deutschen Geschichte 1. Bd. 8. Aufl. (Stuttgart 1954)
S. 245. Der gleiche Text mit neuerer Literatur in der 9. Auflage (Stuttgart 1970)
S. 325.

3 F. X. Seppelt, Gesch. der Päpste, Bd. 3 (München 1956) S. 46-47.
4 F. M. Stratmann OP, Die Heiligen in der Versuchung der Macht. Die Heiligen

und der Staat Bd. 5 (Frankfurt a. M. 1958) S. 200.
5 Ebd. S. 232.

37



Joseph Lortz sieht im Namen «Pataria» einen Spottnamen, der etwa

«Lumpenpack» bedeute. Die Bewegung der Pataria ist für ihn das
Zeichen des meist anonym geschehenden Erwachens und Aufstrebens der

Volksmassen und der Städte mit ihrem sich verschärfenden Gegensatz
der Stände. «Die offenbaren antifeudalistischen, sozialistisch-demokratischen

Tendenzen sind ergänzt oder sogar getragen von ursprünglich
religiösen Bestrebungen». Zudem war die Pataria der geschichtlich
faßbare Auftakt der ' Pauperes-Christi »-Bewegung' K

Nach der Darstellung H. Grundmanns von 1963 ging es der Pataria
um den Kampf für den Zölibat gegen die Simonie. Sie richtete sich vor
allem gegen den adeligen Domklerus von Mailand. «Wenn also soziale

Gegensätze wirksam wurden, ging es der Pataria doch nicht um eine

soziale oder politische, sondern um eine religiös-kirchliche Reform, nicht
um Umsturz der Standesverhältnisse, sondern um Reinigung der

Kirche»2. Das Volk griff dann aber zur Gewalt. «Die Reform wurde zur
Revolution gegen die bisher unangefochten herrschende, als rechtmäßig
geltende Adelskirche» 3.

E. Bayer umschrieb 1965 die Pataria so: «Die oberitalienische Bewegung

der Patarener (zu italienisch pattari 'Trödler') zur Reform und

Demokratisierung der Kirche des 11./12. Jahrhunderts, war im
Investiturstreit Stütze des Papsttums» 4.

Fr. W. Kantzenbach stellte fest : Hildebrand wurde nicht ordnungsgemäß

zum Papst erhoben. Schon sein Vorgänger und Freund (Alexander

IL) sei Führer der Pataria gewesen, die gegen stolze Prälaten und
mit Frauen lebende Priester demonstrierten. Auch Gregor verdankte
seine Erhebung der Volksmasse der Römer 5.

M. Mourre beschrieb 1968 die Patarener als Mitglieder eines christlichen

mailändischen Bündnisses um die Mitte des 11. Jahrhunderts, das

gegen die Simonie und den Nikolaitismus des hohen lombardischen Klerus

die Reformpolitik unterstützte, welche die Päpste Stephan IX. und

1 J. Lortz, Gesch. der Kirche in idcengeschichtlicher Betrachtung Bd. 1. Altertum

und Mittelalter (Münster 1962) S. 310.
2 H. Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in ihrer

Gesch., ein Handbuch, hgg. v. K. D. Schmidt und E. Wolf. Bd. 2, Lfg. G (Göttingen

1963) S. 14.
3 Ebd. S. 15.
4 E. Bayer, Wörterbuch zur Geschichte. Begriffe und Fachausdrücke 2. Aufl.

(Kröners Taschenausgabe Bd. 289, Stuttgart 1965) S. 391.
5 F. W. Kantzenbach, Die Gesch. der christlichen Kirche im Mittelalter.

Evangelische Enzyklopädie Bd. 15/16. (Gütersloh 1967) S. 95.

38



Alexander IL, ein früheres Haupt der Patarener, einleiteten. Im
Investiturstreit leisteten die Patarener Widerstand gegen den Erzbischof, den

Heinrich IV. 1071 eingesetzt hatte. In der Folgezeit bekommen katha-
rische mailändische Häretiker, die als Erneuerer der Kirche auftraten,
wieder den Namen Patarener (Patariner), eine Bezeichnung, die seither

synonym mit 'Häretiker' wurde, so im Kanon 27 des 3. Laterankonzils

von 1179 1.

K.Fuchs meint noch 1972: «Pataria (ital. 'Lumpengesindel'): eine

1056 gegründete volkstümlich-demokratische Reformpartei, die sich

gegen den Reichtum, vor allem des höheren Klerus, das Konkubinat
und die Simonie sowie das deutsche Königtum wandte... Im 13.

Jahrhundert ging der Name Patarener häufig auf die lombardischen Katharer
über»2.

Einige wichtige Zusammenhänge sind ungenügend berücksichtigt bei

Georg Denzler, der eine Monographie über den Amtszölibat und seine

Geschichte vorlegte 3. Obwohl Denzler klar sagt, daß Papst Stephan
IX. (1057-8) bei der römischen Synode von 1057, im gleichen Jahr, als

die Pataria entstand, strenge Bestimmungen gegen die Priesterehe

getroffen hatte, redet er von dem Tumult der Pataria, gegen die Stephans

Nachfolger energisch hätten Stellung beziehen müssen 4. Die Identität
des Anliegens bei Papst und Pataria wird hier offenbar übersehen. Es ist
auch übertrieben zu sagen: «Man kann sich schwerlich einen größeren
Eiferer, ja einen glühenderen Fanatiker für die zölibatäre Lebensweise
des Klerus denken als Petrus Damiani» 5. Humbert war ja unvergleichlich

schroffer, außer wo er die lateinische Kirche gegen die byzantinischen
Anklagen verteidigte. Gegen den streitsüchtigen Mönch Niketas von
Konstantinopel, der den obligatorischen Zölibat ablehnte, hielt Humbert
von Silva Candida als Wortführer der Gesandtschaft Roms nach

Konstantinopel (1053/54) eine Rede, in der er den Zölibat verteidigte. Denzler

legt dies so dar: «Als Zeugen zitiert er (Humbert) in seiner 'Contradictio'
den Apostel Johannes und Jesus, der eine Jungfrau zur Mutter gehabt

1 M. Mourre, Dictionnaire d'histoire universelle t. 2 (Paris 1968) p. 1599 Pata-
rins.

2 K. Fuchs-H. Raab, Wörterbuch zur Geschichte. Bd. 2 (Dtv n. 3037, München
1972) S. 601-2.

3 G. Denzler, Das Papsttum und der Amtszölibat. 1. Teil: Die Zeit bis zur
Reformation (Päpste und Papsttum Bd. 5, 1, Stuttgart 1973) S. 51-74.

4 Ebd. S. 56.
5 Ebd. S. 58.

39



und keinem seiner Jünger eine eheliche Verbindung erlaubt habe,
entsprechend dem Wort: Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz und folge mir (Mt 16,24). Er zitiert auch die Taten der
Nikolaiten nach der Apokalypse»x. Humbert wies die Behauptung
zurück, daß die lateinische Kirche einen verheirateten Majoristen zwinge,
seine legitime Frau zu entlassen. Der Priester müsse zwar jede geschlechtliche

Verbindung mit der Frau meiden, müsse jedoch für sie weiter

sorgen 2.

Denzler glaubt, Papst Nikolaus IL (1058-1061) habe Petrus Damiani
und Anselm von Lucca nach Mailand gesandt, «um die gefährlichen
Aufstände der Patarener in der Lombardei niederzuschlagen»3. In
Wirklichkeit hätte Petrus Damiani nach Ansicht Nikolaus' IL, Hildebrands
und Humberts gegen den simonistischen und konkubinarischen Klerus
schärfer vorgehen, sich also auf seiten der Pataria mehr exponieren
sollen 4. Fr. Dressler hat gezeigt, daß Petrus Damiani seit 1059, aber
nicht lange vorher, für den Kleruszölibat geworben hat, also in dieser

Hinsicht kein Fanatiker war, ferner daß er die Ansicht Kardinal Humberts

mißbilligte, nach der Laien, die nicht zur Regierung gehörten, also
das gewöhnliche Volk, sich gegen den Klerus auflehnen dürften 5.

Kirchenrechtliche Grundlage für den Kampf gegen den Konkubinat
war, wie Denzler feststellte, die Synode von Rom im Jahre 1049. Damals
wurde den Majoristen jeder geschlechtliche Umgang mit ihren
Ehefrauen verboten, selbst wenn sie glaubten, legitim verheiratet zu sein 6.

Dies galt wenigstens für Rom selbst und die nahe Umgebung 7. «Die
römische Synode des Jahres 1050 tat einen weiteren entscheidenen

Schritt, indem sie Priester wie Laien auffordert, mit unzüchtigen
Priestern und Leviten jede Gemeinschaft zu vermeiden Die Methode der
Isolation, in früheren Zeiten unbekannt, sollte jetzt, wie die Volksbewegung

der Mailänder Pataria deutlich zeigte, ihre Wirkung nicht
verfehlen»8. Wenn also Rom diese Isolation geboten hatte, kann man sie

nicht der Pataria vorwerfen, es sei denn, sie sei zu gewaltsam geschehen.

1 Ebd. S. 53. Apoc. 2,6 und 14,15.
2 Denzler S. 54 mit Anhang Nr. 27 S. 160-3.
3 Ebd. S. 56.
4 Bessere Darstellung bei F. Dressler, Petrus Damiani, Leben und Werk. Studia

Anselmiana 34 (1954) S. 134.
5 Ebd. S. 126-127.
6 Denzler S. 51.
7 Petrus Damiani PL 145, 398-416 Brief an Bischof Kunibert von Turin.
8 Denzler S. 52.

40



Die Papstgeschichte von A. Franzen und R. Bäumer nimmt zum
Problem ebenfalls Stellung: «Die Pataria war eine Volksbewegung, die gegen
den Adel und den mit ihm verbundenen hohen Klerus auftrat.
Demokratisch-soziale Elemente verbanden sich mit der Forderung der

Einhaltung der Kirchengesetze gegen Priesterehe und Simonie» l.
R. Zerfaß redet vom Aufstand der Pataria gegen den Bischof und den

höheren Klerus Mailands durch das Mittel der Predigt. «Das Echo ist
besonders in den Unterschichten der reichen Handelsstadt mit ihren
großen Webereiindustrien außerordentlich groß »2. Das Vorgehen der
Pataria habe zu einer revolutionären Unruhe geführt und nach der

Ermordung Arialds 1066 sei sie unter Führung des Laien Erlembald immer
eindeutiger kirchen- und kommunalpolitischen Zielen dienstbar gemacht
worden 3. Ein Grundprinzip der traditionellen kirchlichen Verkündigung
ist seit Ariald durchbrochen worden: die Verkündigung wird gegen die
örtliche Hierarchie eingesetzt4. Von Ariald heißt es: «Damit leitet er als

Mann der Kirche und von Rom gedeckt eine Welle der Emanzipation ein,
die im Lauf der nächsten Jahre und Jahrzehnte die Fundamente der
kirchlichen Autorität in Mailand unterspülen wird Im Verlauf des

12. Jahrhunderts wird dann auch der Name 'Patarener' zu einem der

gebräuchlichsten Ketzernamen in Oberitalien»5.
1974 sah K. Kupisch in der Pataria eine von oben verhetzte

Pöbelmasse, wenn er schrieb: «Wie Humbert wußte auch Hildebrand um die
Brauchbarkeit des 'kleinen Mannes' bei der Agitation 'gegen oben'. So

bediente er sich dieses Mittels, um gegen den reformfeindlichen lombardischen

Klerus vorzugehen. Die latente soziale Unzufriedenheit der
Mailänder Pataria (so genannt nach dem Trödelmarkt, wo die unteren
Volksschichten ihre Quartiere hatten) ließ sich leicht in Kampfstoff gegen das

stolze Treiben der hohen Prälaten umwandeln. Angestachelt von Donnerreden

fanatischer Volksprediger, kam es zu 'spontanen' Wutausbrüchen
des frommen 'Volkswillens' gegen alle 'Simonisten und Hurenböcke',
deren Meßopfer nichts als 'Hundemist' seien. Man stürmte die Kathe-

1 A. Franzen-R. Bäumer, Papstgeschichte. Das Petrusamt in seiner Idee und
in seiner geschieht!. Entwicklung in der Kirche (Herderbücherei Nr. 424, Freiburg
i. Br. 1974.) S. 151.

2 R. Zerfass, Der Streit um die Laienpredigt. Eine pastoralgeschichtliche
Untersuchung zum Verständnis des Predigtamtes und seiner Entwicklung im 12. und
13. Jh. (Freiburg i. Br. 1974) S. 126.

3 Ebd. S. 127.
4 Ebd. 128.
5 Ebd. S. 130-131.

41



drale, jagte die Priester von den Altären, verprügelte ihre Weiber und
demolierte ihren Hausrat» \

Nach den grundlegenden Arbeiten von C. Violante und nach C. D.

Fonseca war die Pataria des 11. Jahrhunderts vor allem eine aktive
Laienbewegung zum Zwecke der moralischen Klerusreform, aber ohne

antikirchlichen, häretischen oder eigentlich Sozialrevolutionären
Charakter 2. C. Violante zeigt, daß die Pataria nicht einfach eine städtische

Partei ist, denn sie beginnt auf dem Land und verbreitet sich unter
Bauern, die zum städtischen Markt vordringen. Nur wegen des Kampfes

gegen die Simonie, deren sich auch die Bischöfe und Stadtkleriker schuldig

gemacht hatten, verlagerte sich das Interesse auf die Stadt. Auch

wenn die Patarener die Zölibatspflicht des höheren Klerus verkündeten,
griffen sie nicht Priestertum und Sakramente selber an, denn es ging
darum, die Heilswirkung der Sakramente zu retten vor der Habsucht und

Machtgier, die der Simonie zugrundelagen 3. Violante hat auch klar
gesehen, daß sowohl nach Andreas, dem Verfasser der Biographie Arialds,
wie nach dem Chronisten Arnulf die Pataria zuerst gegen die verheirateten

Kleriker und gegen die Konkubinarier vorging, nicht gegen die

Simonisten 4. Erstaunlich bleibt, daß Violante die Ableitung des Namens
der Bewegung von pattaro 'Trödler' und von patta 'Lumpen', also von
einer sozialen Klasse, gut findet5 und, gestützt auf den Gegner Arnulf,
sagt, die Bezeichnung sei in der Zeit der schlimmsten Agitation entstanden,

obwohl er doch zugibt, daß der Schlüssel zum Verständnis der

Vorgänge in einem religiösen Anliegen verborgen ist6.
Einige Historiker scheinen alle Patarener zu den Häretikern zu zählen.

1 K. Kupisch, Kirchengeschichte. Bd. 2 Mittelalter (Urban-Taschenbücher 169,

Stuttgart 1974) S. 60.
2 C. Violante, La pataria milanese e la riforma ecclesiastica I. Le premesse

[1045-57] (Roma 1955). - C. D. Fonseca, Discorso di apertura, in: I Laici nella
«Societas Christiana» dei secoli XI et XII. Atti della terza Settimana internazionale
di studio. Mendola 21-27 agosto 1965. Miscellanea del Centro di studi medioevali.
5. Pubblicazioni dell'Università catt. del Sacro Cuore, Contributi ser. 3, varia 5

(Milano 1968) S. 5-7. - C. Violante, La pauvreté dans les hérésies du XIe siècle
en Occident, in: Etudes sur l'histoire de la pauvreté (Moyen Age - XVIe siècle) sous
la direction de M. Mollat. Publications de la Sorbonne, sér. «Etudes», t. 8 (Paris
1974) t. 1, S. 347-369.

3 C. Violante, La pauvreté p. 368.
4 C. Violante, La pataria S. 182^-.
5 Ebd. S. 198 mit Anm. 2 mit Berufung auf A. Frugoni, Due schede : «Pannosus»

et «Patarinus», in: Bull. dell'Ist. stor. ital. per il medio evo e Arch. Muratoriano
n. 65 (1953) pp. 129-135.

6 Violante, La pataria S. 103.

42



S. Runciman erwähnt die wichtigsten mittelalterlichen manichäischen

Sekten, darunter die Patarener, ohne eine Beziehung des Namens zu
Mailand zu erwähnen. Da sind die Patarener einfach ein späterer Zweig
der Bogomilen und verwandter dualistischer Irrlehren in slawischen und
östlichen Ländern seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts 1.

Raymonde Foreville schrieb um 1964: «Die Lombardei kannte seit langem
soziale Unruhen In den Städten kämpfte man gegen die weltliche
Macht der Bischöfe. Die Kampfansage kam aus Kreisen, die offenkundig
dem Gedanken der apostolischen Armut als Ordnungsprinzip des

priesterlichen Lebens anhingen. Die gregorianische Reform hatte den Verlauf
der Bewegung innerlich beeinflußt: sie hatte die Kritik an einem

unwürdigen, simonistischen oder beweibten Klerus verschärft und die

Entstehung der Pataria ausgelöst». Nach diesen Darlegungen erhält man
den Eindruck, Foreville identifiziere die Patarener des 12. Jahrhunderts
in Brescia mit dem Programm Arnolds von Brescia, der lehrte, die Kirche
habe kein Recht auf weltliche Macht und auf festes Eigentum und in der

Armutsfrage entschieden weiter ging als Ariald 2.

Manche Historiker finden es rätselhaft, daß seit der Mitte des 11.

Jahrhunderts oder seit den Kreuzzügen die Kirche gewaltsame Unternehmen
unterstützte. Nach H. Kühner findet sich schon bei Ariald die Vorstellung

der nova militia ausgeprägt, die etwa achzig Jahre später in der

Kreuzzugspropaganda Bernhards von Clairvaux Bedeutung erlangen
sollte 3. H. Beumann schrieb: «Mit dem Rittertum entstand - zunächst
auf französischem Boden - eine führende soziale Schicht, an der die

Kirche auf die Dauer nicht vorübergehen konnte». Der Repräsentant der

ritterlichen Ethik sei Gregor VIL, denn die militia Christi, eigentlich ein

innerer Kampf gegen die Sünde, werde bei ihm zum irdischen Waffenkampf

im Dienste der Kirche, allerdings nicht gegen die Heiden, sondern

um hierarchischer Ziele willen, auch zur militia sancti Petri 4. H. Patze

1 S. Runciman, Le manichéisme médiéval. L'hérésie dualiste dans le christianisme.

Aus dem Englischen übers, v. S. Pétrement. Le regard de l'histoire (Paris
1972) S. 86-105.

2 R. Foreville, Lateran I-IV. (Geschichte der ökumenischen Konzilien, hg.
v. G. Dumeige u. H. Bacht Bd. 6, Mainz: 1970) S. 106-7.

3 H. Kühner, Gezeiten der Kirche in zwei Jahrtausenden Bd. 1. (Würzburg
1970) S. 165.

4 H. Beumann, Kreuzzugsgedanke und Ostpolitik im hohen Mittelalter, in:
Hist. Jahrb. 72 (1953) S. 112-132, neu in: Heidenmission und Kreuzzugsgedanke in
der deutschen Ostpolitik des Mittelalters (Wege der Forschung Bd. 7, Darmstadt
1963) S. 124.

43



führte aus: «Gregor VII. erweiterte in Fortführung der Gedanken Gregors

d. Gr. den ursprünglich unkriegerischen Ideengehalt der militia
Christi, unter dem man bisher nur Gebete, gute Werke und das Martyrium

für den Glauben verstanden hatte, zum erlaubten Kampf mit dem
Schwert für die Kirche» 1.

Allen diesen Positionen gemeinsam ist der Tadel an den Patarenern

wegen gewaltsamen Vorgehens, die Feststellung, daß soziale
Unterschiede mindestens der Pataria vorausgingen, wenn sie nicht in dieser

weiterwirkten, und daß irgendein religiöses Anliegen wenigstens am
Anfang beteiligt war. Niemand hat mit einleuchtenden Argumenten
gezeigt, daß Ariald oder ein Führer der Pataria häretisch gewesen ist.
Fr. Kempf S. J. gibt etwa das wieder, was man vorsichtig über den

Gegensatz zwischen Klerus und einfachen Gläubigen im damaligen Mailand

behaupten kann: «Es war eine von echter Reformsehnsucht getragene

Kritik, die mit klassenkämpferischen, antiklerikalen oder sogar
häretischen Tendenzen an sich nichts zu tun hatte»2. So bleibt aber das

Rätsel bestehen, warum man in der Folgezeit manichäische oder bogo-
milische Häretiker «Patarener» nannte.

3. Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namendeutung

Nehmen wir die angeführten Handbücher und Aufsätze als repräsentativ

für die Forschung unseres Jahrhunderts, fällt auf, daß außer

H. Grundmann und C. Violante weitaus die meisten zitierten Autoren
von 1913 bis 1967, die sich die Frage nach dem sozialen Gegensatz stellten,

sie auch bejahten. Der Rechtsgeschichtler Kern stellt das Problem
nicht, anderseits ist die Pataria noch 1972 für F. Fuchs eine demokratische

Partei, und Kupisch redet noch 1974 von Agitation und latenter
sozialer Unzufriedenheit.

Wer aber die Quellen kritisch durchgeht, wird einen echten sozialen

Gegensatz in den inneren Kämpfen Mailands von 1042 bis 1045

feststellen, als wenige capitanei die alleinige Herrschaft erringen wollten 3.

K. Hampe hat dies treffend dargestellt. Weil die Vita s. Arialdi die zu-

1 H. Patze, Der Frieden von Christburg vom Jahre 1249, in: Heidenmission und
Kreuzzugsgedanke S. 420.

2 F. Kempf, Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen Reform, in: Handbuch
der Kirchengesch., hg. v. H. Jedin 3. Bd. 1. Teil (Freiburg i. Br. 1966) S. 420.

3 Landulf, Hist. Mediolan. cap. 26; MGH SS t.8 p. 62-65. Zum Datum : E. Werner,

Pauperes Christi S. 118 Anm. 37.

44



verlässigste Quelle ist, die Chronisten Arnulf und Landulf aber Gegner
der Pataria waren, ist es für einen kritischen Historiker unannehmbar,
am Ursprung der Bewegung, gestützt auf die Gegner Arialds, einen
sozialen Gegensatz zu vermuten, der nicht aus dem religiösen Bereich,
sondern aus dem politischen und gesellschaftlichen Leben genommen
wäre. Es bedeutet einen Hohn auf die geschichtliche Methode, wenn man,
wie Kupisch und Fossier nur auf die Gegner der Bewegung abstellt.
R. Fossier sagt, die «Lumpenhändler» hätten als Banden vor den Toren

von Mailand ihre Feldlager aufgeschlagen, sich gegeißelt, gebettelt und
die Simonie verurteilt und damit ihre blutige Unterdrückung provoziert1.
Außer der Verwechslung mit den Geißlern späterer Zeiten ist hier als

irreführend zu rügen, wenn Fossier im Quellenteil gerade über Ariald
nur seinen schlimmsten Gegner zitiert, nämlich Landulf 2.

Die soziale These findet sich also ziemlich durchgehend von Hergenröther

bis Bayer, aber mehrere sehen ein, daß das religiöse Motiv
ausschlaggebend war, so Hergenröther, Bihlmeyer, Grundmann, Violante,
Bayer und Kempf. Renner redet von «halb-religiösem» Beweggrund.
Jordan unterscheidet: teils religiös, teils sozial.

Wer mit Vorliebe auf Andreas, den Biographen Arialds hört, wird
merken, daß Andreas den Namen «Pataria, Patarener» nie ausspricht.
Das bedeutet nicht unbedingt, daß es sich nur um ein Schimpfwort oder
einen Spottnamen handelt, sondern daß der Name später, d. h. spätestens
um 1075, als Andreas schrieb, meist im üblen Sinn gebraucht wurde und
daher in der Vita eines Heiligen keinen Platz fand. Andreas nahm es

genau mit der Wahrheit, wollte aber nicht alles erzählen, was er wußte 3.

Es ist nun interessant, daß unter den oben aufgeführten Historikern
jene, die den religiösen Ursprung betonen oder mitbejahen, pattari weniger

schimpflich als «Trödler» wiedergeben. Sie denken dabei an
Kleinkrämer und Händler von Altwaren, z. B. gebrauchten Stoffen und
Eisenfabrikaten. Bei Lortz ist dagegen «Lumpenpack» nur ein Spottname,
trifft also nicht voll die Wahrheit. Je schärfer aber die Historiker unseres

Jahrhunderts die soziale These akzentuieren, etwa mit Worten wie «Hefe

1 R. Fossier, Histoire sociale de l'Occident médiéval. Collection U, sér. «Histoire
médiévale, dir. par G. Duby (Paris 1970) S. 148.

2 Ebd. S. 215 n. 39b aus Landulf S. 77., lin. 48. Vgl. zur Literatur: M. S. Mazzi,
Milano dei secoli IX-XII in contributi dell'ultimo trentennio. Archivio stor. ital.
n. 480^82, Jg. 132 (1974) 371-415.

3 A. Hauck, Kirchengesch. Deutschlands 3, 691 Anm. 2: «Andreas der besonders

durch Verschweigen glättet und verschönert».

45



des Proletariats» (Haller), «das gemeine Volk» (Neuß), «blutige Anarchie»

(Fliehe) u. a., um so mehr wird Pataria herabwürdigend übersetzt:
Lumpenpack, Lumpengesindel, bei Fliehe «loqueteux» d.h. 'Lumpenkerle'.
Jene, die kritischer sind wie Mourre, und alle, die direkt die Quellen
befragten, wie Hauck, Hampe, Grundmann, Zerfaß und Violante, nehmen

hypothetisch die Deutung nach einem Platz des Trödlermarktes in
Mailand an. Man kann also behaupten, am Ursprung der sozialen These

stehen nicht kritisch geprüfte Quellenaussagen, sondern die Deutung
des Namens der Bewegung. Auch E. Werner, der die soziale These 1956

ausführlich zu begründen suchte, glaubte damals noch an die Herkunft
des Namens vom Lumpenhändlerquartier. Er sagte von der Worterklärung:

«Man hoffte, dadurch sowohl den ideengeschichtlichen Standpunkt
als auch die soziale Herkunft erklären zu können. Von dieser Seite her

gingen J. Goetz in seinen 'kritischen Beiträgen zur Geschichte der Pataria'

1 und G. Schwartz in der Miszelle: 'Die Herkunft des Namens Pataria'

2 an das Problem heran. Während Goetz eine Umprägung des

Schimpfwortes Cathari in Patarini durch die Anhänger Arialds sieht,
wodurch gleichsam ein Vorgang der Volksetymologie zum Parteischlagwort

wurde 3, faßte G. Schwartz das Wort als Herkunftsbezeichnung der

Parteigänger aus den Mailänder Quartieren der Lumpenhändler und
Trödler: patta-pattari4 Man wird diesen scharsinnigen Wortanalysen
große Beachtung beimessen müssen, denn bei der Quellenlage vermögen
sie wertvolle Fingerzeige für den sozialen oder religiösen Charakter der

Pataria zu geben, wird aber dabei eine umfassende Untersuchung nicht
entbehren können, will man eine möglichst genaue Kenntnis anstreben»5.

Werner hat also gesehen, daß die Erklärung des Namens oft
ausschlaggebend war für die soziale These. Für ihn, der als Kommunist
öfters K. Marx zitiert, waren die sozialen Umschichtungen die

Existenzgrundlage der Kirchenreform des 11. und 12. Jahrhunderts 6. In Mailand
stellten die Kaufleute den dritten Stand der Bürger dar nach den Capitani

und den Valvassores 7. Wenn die Kaufleute 1068 bei der Festsetzung
der Geldbuße für Kleriker, die sich der Reform widersetzten, an dritter

1 J. Goetz, Krit. Beiträge S. 17-55, 164-194.
2 G. Schwartz, Die Herkunft des Namens Pataria, in: Archiv für

Kulturgeschichte 12 (1916) S. 402-410.
3 Goetz S. 50 f. 4 Schwartz S. 405 f.
5 E. Werner, Pauperes Christi (Leipzig 1956) S. 112-113. Er sagt S. 122, die

Etymologie «Lumpenhändler» habe keine durchschlagende Beweiskraft.
6 Ebd. S. 8. 7 Ebd. S. 115 s.

46



Stelle genannt wurden, deutet er dies als ein Zeichen der allmählichen

Überwindung der Geburtsschranken in der Stadt1. Im Aufstand von
1035 sieht er die Emanzipationsbewegung einer nicht adeligen, städtischen

Schicht2. In den Vierziger Jahren des 11. Jahrhunderts versuchte
der Adel, richtiger wäre es, zu sagen, eine Gruppe weniger Adelsfamilien,
das aufstrebende Stadtbürgertum niederzuwerfen, worauf aber der Adel

aus der Stadt vertrieben wurde 3. Abzulehnen ist es, wenn Werner dann

von einem Klassenkampf einer gemeinsamen Front von Bürgern und
Rittern gegen die erzbischöfliche Partei redet4. Hier wird ein religiöser

Kampf marxistisch uminterpretiert. Mit Recht sagt er dagegen, Hallers

Bezeichnung «Proletariat» sei hier anachronistisch5.
Weil der Name der Pataria nicht klar genug auf Lumpensammler und

Weber hinweist, beruft er sich auf A. Borst6, um festzustellen : «Auf
jeden Fall muß die zahlreiche arbeitende Bevölkerung der Stadt (Mailand)
aus Webern bestanden haben»7. Das Wort des Patariagegners Benzo von
Alba über Anselm von Baggio akzeptiert er: «Dieser Bischof von Lucca

Anselm), Alexander (als Papst) genannt, erfand als erster die Pataria»

8. Nach Werner lag Anselm vor allem an einer Vernichtung der

Ausnahmestellung des Mailänder Klerus 9. «Mag er auch an den folgenden
turbulenten Szenen wenig Gefallen gefunden haben, und das um so

mehr, als er als Papst tätliche Angriffe von Laien gegen die kirchlichen
Autoritäten nicht offiziell gutheißen konnte, so waren doch die Ziele der

Anführer der Pataria seine Ziele, die er einst in Mailand selbst verfolgt
hatte»10.

Wenn man mit Werner dem kaiserlichen Bischof Benzo von Alba, der

die Pataria haßte, glauben möchte, daß Anselm von Baggio die Grundidee

und das direkte Kampfziel der Pataria erfunden hat, wäre der Name

sehr früh entstanden. Violante bestreitet aber mit sehr guten Gründen,
daß Anselm Gründer der Pataria sei, auch wenn er in der gleichen Richtung

tätig gewesen war11. Weil aber die Deutung der Patarener als

Lumpenhändler, der sich Violante anschließt, unterdessen überholt sein

1 Ebd. S. 116. 2 Ebd. S. 117.
3 Ebd. S. 118. 4 Ebd. S. 118-121.
5 Ebd. S. 121.
6 A. Borst, Die Katharer (Schriften der MGH 12. Bd., Stuttgart 1953) S. 81 f.
7 Werner, Pauperes S. 122.
8 Benzo v. Alba, Ad Henricum IV. imperatorem libri VII. MGH SS 11,672,

zitiert bei Werner, Pauperes S. 125.
9 Werner, Pauperes S. 125.

10 Ebd. S. 126. » Violante, La pataria S. 171.

47



dürfte, wild man die Gründe auch kritisch nachprüfen. Um die Entstehung

des Namens in späte Zeit anzusetzen, gibt Violante dem Chronisten
Landulf recht, der behauptet: «quod postea pataliam vocatum est», d. h.

was später Patalia genannt wurde. Er datiert dieses «später» auf die Zeit,
wo nach der Verurteilung Arialds und Landulfs durch che Synode der
lombardischen Reformgegner in Fontanetum die Pataria ein allgemeiner,
alle Anhänger umfassender Schwurbund wurde 1. Um die gleiche Zeit
erhielt Ariald von Rom die Vollmacht, gegen unwürdige Geistliche,
besonders gegen Simonisten, vorzugehen 2, ja sogar den strikten Befehl

(inevitabile iussum) von Papst Stephan 3.

Aber es berührt seltsam, daß hier der unzuverlässigste Gewährsmann,

Landulf, der erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts oder um 1100 schrieb,
soviel Autorität erhält und das gerade in einer chronologischen Frage,
in der er am wenigsten Vertrauen verdient, weil er zeitlich alles
durcheinanderwirft. Als Grundprinzip der Erklärung müßte gelten: Jeder
Schriftsteller gibt einer Deutung des Namens den Vorzug und setzt diese

darnach an, ob der Name ernst oder ironisch gemeint sei, ob der Ton auf
dem religiösen oder sozialen Anliegen liegt und vor allem, ob der Name

am Anfang oder später innerhalb oder außeihalb der neuen Reformpartei

entstanden sei. Das können wir an den Quellen nachprüfen und
es stimmt in großen Zügen sogar für die historische Literatur. Aber nicht
überprüfbar ist in diesem Punkt die Chronologie Landulfs.

4. Was steht am Ursprung des Namens :

eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz

Die sprachliche Deutung im Sinne einer wissenschaftlich gesicherten
Etymologie war im Mittelalter sicher nicht ausgeschlaggebend für das

Urteil für oder gegen die Pataria. Denn keine der von Arnulf, Landulf
oder Bonizo insinuierten Erklärungen des Namens kann heute eine

solche Gewißheit beanspruchen. Wenn Andreas in der Biographie Arialds
das Wort Pataria nicht erwähnt, bedeutet das nicht, daß die Bezeichnung
ein Schimpfwort des Gegners gewesen sei, sondern nur, daß die Gegner
oder Freunde damit etwas ausdrücken wollten, was für alle überholt war.

1 Ebd. S. 197 «commune... omnibus laicis iuramentum». Arnulfi, Gesta 3,13
MGH SS 8,20 lin. 18.

2 Ebd. S. 198: «potestate accepta», ibid. p. 20 lin. 17.
3 Violante, ebd. S. 200. Vita s. Arialdi cap. 7 p. 1054 lin. 8.

48



Falls zum Beispiel Ariald die Gültigkeit der Sakramente von der
moralischen Würde des Spenders abhängig machte, war das später etwas, was
sowohl in der Einsicht des Andreas wie in der allgemeinen Lehrentwicklung

der Kirche Ariald in ein schiefes Licht bringen konnte. Andreas

wollte aber seinen Helden nicht unnötig der Kritik aussetzen. Wenn dies

bisher nicht bemerkt wurde, dann deshalb, weil die Pataria bei den Theologen

zu einseitig von profanem, politischem und kirchenrechtlichem,
aber ungenügend von dogmatischem und spirituellem Blickwinkel her

gewürdigt wurde. Bonizo von Sutri, ein Parteigänger der gregorianischen
Reform und der Pataria gegenüber freundlich gesinnt, berichtet,
damals, als die Massen des Volkes immer mehr sich Ariald und Landolf
zuneigten und die Simonisten den Erfolg der Gegner zugaben, hätten diese

den Patarenem die Armut zum Vorwurf gemacht und sie Paterini, d. h.

pannosi «Tuchhändler», «Trödler» genannt1.
Die Bemerkung, die Bonizo anfügt, racho heiße «Lumpen» (pannus),

trifft keineswegs den ursprünglichen Sinn des biblischen Wortes raka

(Mt 5,22), das vom Aramäischen reka «hohl, leer, Hohlkopf» herkommt2.
Wir sehen, wie wenig die Etymologien Bonizos ernst zu nehmen sind. Er
erwähnt diese Deutung nur, weil im Grunde der Vorwurf der Armut
nicht eine Schande, sondern einen Ruhmestitel bedeutete. Offenbar
suchte er eine Worterklärung, welche die Schande auf die zurückwarf,
die im Kampf den Küizeren zogen. Es ist auch nicht bewiesen, daß der

Name erst hier aufgekommen ist. Erst hier bekam er seinen Sinn, den die

Gegner gerne verwendeten, mit dem Nebengedanken, Armut sei gleichzusetzen

mit Arbeitsscheu, Unreife, geistiger Abstumpfung, Unterentwicklung.

So wie man in moderner Zeit von der willenlosen Masse, dem

aufgehetzten Pöbel und dem Straßengesindel spricht. Wenn Karl Bosl

behauptet : « Arbeit war bis in das 12. Jh. sozial diffamierend und
machte unfrei»3, so war doch die Ehrlichkeit mit dem Begriff der

1 Bonizo ep. Sutr., Liber ad amicum, lib. 6; ed. E. Dümmler, MGH Libelli de

lite t. 1 (Hannover 1891) p. 591, lin. 32 - 592, lin. 2: «Nam cum crescente cottidie
numero fidelium mirifice Dei athletae (Landulfus, Arialdus) acrius verbo insudabant
predicationis, et propalata eorum nequicia cottidie Dei inimici inpingebantur et
minuebantur in tantum, ut ipsum eiusdem ecclesiae dictum pontificem (Guidonem)
ab ecclesia quadam die expellerent. Quod videntes symoniaci non valentes tamen
veritati et tante multitudini resistere, confundebantur, eisque paupertatem impro-
perantes, Paterinos, id est pannosos vocabant. Et illi quidem dicentes fratri « racha »

rei erant iudicio - rachos enim Graece, Latine pannus dicitur -, hü vero beati, qui
pro nomine Iesu digni erant contumelias pati».

2 H. Haag, Bibel-Lexikon (Einsiedeln 1951) 1399.
3 K. Bosl, Europa im Mittelalter (Wien-Heidelberg 1970) S. 187.

4 49



Handarbeit und die Unehrlichkeit mit dem Ruf des Kaufmanns
verknüpft. Rather von Verona (f 974) verbreitete die Lehre, gewisse Berufe
seien unvermeidlich mit Gefahren oder Lastern verbunden, so müsse ein
Kaufmann mit unbedingter Notwendigkeit der Habsucht (avaritia) zum
Opfei fallen 1. Die Geldmacherei oder die List und Schlauheit des Händlers,

Waren ohne Veredlung teurer zu verkaufen, als er sie gekauft hatte,
ist für Rather einfach Betrug 2. Daß die Albeit versklavt, wandelt er ins

Gegenteil um, denn Arbeit mache den Sklaven frei vor Gott3.
Waren die Patarener nun Trödlei, also Händler und Kaufleute, oder

waren sie Arme, die von der Aibeit lebten? Oder waren die meisten von
ihnen arme Kaufleute, arm, weil sie den Betrug der Reichen nicht
mitmachten? Nach Bosl waren im Frühmittelalter die pauperes, d. h. jene,
die keine Güter und Lehen besaßen und in festen Dienst- und
Steuerpflichten eingespannt waren, klar unterschieden von den Bedürftigen
(egeni), den Elenden, die eine Art Proletariat bildeten 4. Wenn dies auch
für das 11. Jahrhundert gilt, und wenn manche Patarener mit Kleiderfetzen

und Tuchfabrikation zu tun hatten, waren sie als arme Leute
abhängiger als der Adel und der freie Bürger. Aber die Pataria war absolut
keine einheitliche soziale Klasse. Sie hat sich ja freiwillig zur Handarbeit
anhalten lassen. Ariald verpflichtet aus evangelischem Geist und aus
Ehrlichkeit die Laien zur Handarbeit. Sie sollten Almosen erarbeiten,
um die unehrliche Simonie zu bekämpfen 5. Die Handarbeit war für
Ariald das eigentliche Kampfmittel gegen die allgemeine Korruption in
Kirche und Gesellschaft. H. Grundmann hat betont, daß es sich in der

religiösen Bewegung des 11. und 12. Jahrhunderts nicht um Enterbte
und Verarmte handelt, die sich gegen höhere Schichten auflehnen,
sondern «sie ist eine religiöse Reaktion in den Reihen dieser führenden
Schichten selbst gegen die gesellschaftliche, wirtschaftliche, kulturelle
Entwicklung. Sie strebt nicht nach 'Besserung der religiösen Verhältnisse',

sondern genau nach dem Gegenteil; sie widerstrebt um der Reli-

1 A. Adam, Arbeit und Besitz nach Ratherius von Verona (Freiburg i. Br. 1927)
S. 38.

2 Ebd. S. 84.
3 Ebd. S. 103. Unwürdige Abhängigkeit bei Arbeit S. 233.
4 K. Bosl, Potens und Pauper, in: Alteuropa und die moderne Gesellschaft.

Festschr. f. Otto Brunner (Göttingen 1963) S. 60-87.
5 Andreas, Vita s. Arialdi cap. 10 p. 1056 lin. 30-32 sagt Ariald dem Volk «Vos

vero, qui coniugati estis et de vestrarum labore manuum vivitis, ut Deus
omnipotens hanc Simonie) ab ecclesia sancta repellat et disperdat, cotidie ardenterque
operibus elemosinarum instare debetis».

50



gion willen den Verlockungen und dem Umsichgreifen weltlich-profaner

Kultur und Gesinnung» 1.

Wenn es sich um eine religiöse Reaktion handelt, war diese dann
antirevolutionär? Dann hätten die Patarener mit revolutionärer Gewaltanwendung

für ein reaktionäres Ziel gekämpft. K. Bosl sieht in Grundmanns

Leitidee, daß das Evangelium sozial empfindlich machte, ohne

den Willen zum Strukturwandel hervorzurufen, eine historisch-geisteswissenschaftliche

Deutung, mit der seine eigene vereinbar sei. Er versteht
aber die Armutsbewegung als eine aus der religiösen Grundhaltung des

Mittelalters aufbrechende, im Wesen also konservative Reaktion auf den

wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung von Klerus, Adel und
Kaufmannschaft2. Für den, der glaubt, im Mittelalter sei alles konservativ,

gibt es keine Möglichkeit, die Pataria einzuordnen. K. Bosl geht
es nicht direkt um die Pataria, sondern um die gewaltlosen Strömungen.

Wieweit sind hier nicht nur soziale, sondern wirtschaftliche Forde-

îungen im Spiel? Die Pataria hat sicher durch eifrige Handarbeit den

Aufschwung der Wirtschaft geföidert, wahrscheinlich auch den
Geldumlauf vermehrt. Von städtischer Konzentrieiung und Arbeitsteilung
war aber der Anfang der Armutsbewegung weit entfernt, wie schon

H. Grundmann ausführte: «Denn diese Bewegung ist ursprünglich nicht
von den Städten und nicht von den unteren sozialen Schichten

ausgegangen, überhaupt nicht von Laien. Sondern Mönche, Eremiten, Kanoniker

vielfach adliger Herkunft trugen sie als Wanderprediger an die
Laien heran, nicht zuerst an die städtische Bevölkerung und nicht
vornehmlich an die unteren Stände» 3. Die Pataria bekämpfte aber jene

Klerikerprivilegien, die in Mailand zu einem fast unanfechtbaren, vont
Staat geschützten Erbrecht auf Kirchenämter und Pfründen geführt
hat, also nicht um die Erhaltung der bisherigen Zustände. Mindestens
beim gewaltsamen Vorgehen der Laien ging es um die Änderung der

verfassungsmäßigen Grundlagen, die es bisher ermöglichten, ungestraft
Kirchengüter zur Förderung des Konkubinats der Priester einzusetzen.

Wenn fast die ganze Literatur unseres Jahrhunderts den Namen
Pataria als «Trödler» oder «Lumpengesindel» deutet, trifft dies keineswegs

den Gedanken Bonizos von Sutri. Dieser sagt nämlich, die Feinde

1 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über
die geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und
der religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jh. (Darmstadt 1961) S. 168-169.

2 K. Bosl, Potens und Pauper S. 77.
3 Ebd. S. 520.

51



der Bewegung hätten sie wegen der Armut als «zerlumpfte, in Lumpen
gekleidete Leute» beschimpft. Wer von Handarbeit lebt und in ärmlichen
Fetzen gekleidet auftritt, ist weder ein Trödler noch ein «Lumpenpack»
im moralischen Sinn. Er kann aber Stoffweber sein, ist dann aber besonders

heroisch, weil er das, was er erarbeitet, verkauft oder weggibt, ohne

sich selber besser zu kleiden. Für Bonizo konnte dies nur der Bewegung
zum Lob gereichen. Das bedeutete uneigennützige Zusammenarbeit,
äußerste Solidarität selbst unter verheirateten Laien, und Opferbereitschaft

für das gemeinsame Ziel. Wenn aber das Wort Patarini wegen
ihrer freiwilligen Armut die Mitglieder als «Zerlumpte» bezeichnete, heißt
das nicht, daß der Name zum Spott und Hohn nur von den Feinden

geschaffen wurde. Erst recht kann man daraus nicht ableiten, daß sie

Trödler oder Tuchhändler waren, die mit dem Makel der Unehrlichkeit
von Kaufleuten behaftet gewesen wären, auch wenn später das Wort in
Mailand «Trödler» bedeutete. Schon J. Goetz hat gesehen, wie unhaltbar
es ist zu glauben, daß schon zur Zeit Arnulfs ein Quartier nach der

Partei, übrigens nicht Patareni oder Paterini, sondern Patari genannt worden

sei, Arnulf aber, obwohl er Mailänder war, mühsam eine Erklärung
des Wortes suchte. Das Quartier kann also höchstens viel später nach

Trödlern so genannt worden sein, wenn es der Ort war, wo die Patarener

gewohnt hatten, vielleicht aber überhaupt unabhängig von der Pataria 1.

Auch der Mailänder Chronist Landulf wußte keine Erklärung. Weil er

ständig von einem placitum, d.h. «gemeinsamen Beschluß», redet,
dachte er vermutlich an eine Ableitung aus padalia von pactum
«Übereinkunft». Er sagte immer Patalia, weil die Mailänder oft 1 für r
aussprachen 2. Arnulf behauptete, das «übrige gewöhnliche Volk» habe die

Mitglieder dieser Gruppe «zum Spott Patarini genannt» 3. Zu diesem Urteil

kommt er, weil er selber dem Wort eine bestimmte Bedeutung gab.
Er hat sie, wie er selbst zugibt, in einem Wörterbuch gefunden, denn

griechisch pathos heiße «Verwirrung, Umwälzung» perturbatio), man
könne aber auch andere Erklärungen finden 4. Heute hätte Arnulf den

Begriff mit «Revolution» wiedergegeben. Bezeichnend an dieser Deutung

1 J. Goetz, Krit. Beiträge S. 24-27.
2 Vgl. Ulias für den biblischen Urias : Landulf, Hist. Mediolan. 2,25 p. 62 lin. 18 ;

zum placitum: ibid. lib. 3 cap. 5 p. 77 lin. 33 : «sub obtentu placiti Dei, quod postea
pataliam vocatum est». Zu patalia vgl. ebd. Register S. 675.

3 Arnulf, Gesta archiepiscoporum Mediolanensium, ed. L. C. Bethmann et
W. Wattenbach. MGH SS 8 (Hannover 1848) lib. 3, cap. 13 p. 20 lin. 23: «Hos
tales cetera vulgaritas hyronice Patarinos appellat».

4 Arnulf, Gesta lib. 4 cap. 11 p. 28 lin. 34-^t-O.

52



ist es, daß Arnulf nicht eine lateinische, sondern eine griechische
Wortwurzel sucht. Seine Etymologie hat allerdings niemanden überzeugt,
denn sie scheitert an sprachlichen Schwierigkeiten.

5. Kommt der Name der Patarener von der Stadt Patara

Im Jahre 1952 veröffentlichte Antoine Dondaine einen wichtigen Aufsatz

über die zwei Brüder Hugo Etherianus und Leo Tuscus aus Pisa, die
seit 1161/66 in Konstantinopel Hofämter bekleideten l. Hugo, der
wissenschaftliche Berater Kaiser Manuels I. Komnenos (1143-1180) für
Unionsfragen, der 1182 starb, schrieb also zwischen 1166 und 1180,
vielleicht noch vor dem 3. Laterankonzil, das die Patarini Häretiker nannte,
einen Traktat «Adversus Patherenos», d. h. «Gegen die Patarener» 2. Er
berichtete, die Sekte verbreite sich am Hellespont, d. h. bei den Dardanellen

(heute Türkei). Sie sei die Feindin der griechischen und lateinischen
Kirche. Aber hier handelt es sich um eine griechische Häresie 3.

A. Dondaine fand hier die gleichen Lehren vor wie bei den griechischen
und bulgarischen Bogomilen, nämlich geheime Propaganda, Angriffe
gegen den Klerus, Verwerfung der Ehe, Verneinung der Realpräsenz in
der Eucharistie, also eine eindeutig antisakramentale Haltung, die sich
nicht mit den Mailänder Patarenern vergleichen läßt, ferner die Ablehnung

des Eides, der Autorität des Alten Testamentes, des Bilderkultes
und der Verehrung des Kreuzes 4. Aus der von Hugo angegebenen Na-
mansform, die lateinisch ist, schloß Dondaine auf ein endbetontes
griechisches TcaTapTjvoi, sah darin ganz selbstverständlich einen Volksnamen
der Bewohner einer Stadt, nämlich Patara, des Herkunftsortes des

hl. Nikolaus, des Bischofs von Myra. Wegen der Verbreitung der Bogomilen

in Kleinasien sei es nicht verwunderlich, wenn es auch dort
Anhänger dieser Sekte gegeben habe. Ein griechischer Ursprung erkläre
das Wort besser als die Herleitung von Mailand. Auch die Endung sei

ganz normal wie im Neuen Testament Gadarenoi für die Leute von
Gadara. Weil in Mailand die Pataria die Sakramente von Simonisten und
Konkubinariern als ungültig verwarf, seien die Mitglieder der Partei in

1 A. Dondaine, Hugues Ethérien et Léon Toscan, in: Archives d'histoire doctrinale

et littéraire du moyen âge 27 (1952) p. 67-134.
2 Ebd. S. 109-114. Vor der Liste der Kapitel heißt es genauer: «de abhominabili

patherenorum secta» (ebd. S. 109).
3 Ebd. S. 109-110.
4 Ebd. S. 110.

53



Anlehnung an die antisakramentale Haltung der Katharer Patarini
genannt worden. Allerdings sei eine generelle Gleichsetzung von Patarini
mit Katharern nicht zu behaupten, weil es sich in Mailand wohl um eine

unrichtige Feindbezichtigung handle, die mit Patarenern mindestens

angebliche «Häretiker» brandmarken wollte 1.

A. Dondaine fand ziemlich ungeteilte Zustimmung in einem Aufsatz
von Ernst Werner vom Jahre 1956 2. Auch er dachte an Bogomilen in
Patara in Lykien, wogegen ein Stadtteil von Mailand nichts erkläre.

Eigenartigerweise hat aber A. Dondaine schon 1959 seine Ansicht geändert.

Am Schluß eines Aufsatzes über die antikatharische Polemik des

13. Jahrhunderts kommt er auf die Frage zurück und sagt, die Schrift
von Hugo Etherianus gegen die Patarener, die zwischen 1170 und 1180

entstand, habe ihn zur Hypothese verleitet, den Patarenernamen von
der Stadt Patara abzuleiten 3. Das Buch von Frau Maja Miletié über die
Christen in Bosnien im Lichte der Grabdenkmäler 4 und die Tatsache,
daß das lateinische Wort Paterinus einem endbetonten Patarenós
entspreche, während das Griechische die Form Tcocreptvoç mit Zirkumflex auf
dem i aufweise, führe ihn zu einer viel verlockenderen Lösung 5. Ein Bild
einer Grabstele aus dem östlichen Bosnien zeigt eine Person, die sich mit
der rechten Hand auf einen T-förmigen Wanderstab stützt. Dieser Stab

war das Abzeichen einer Hirtenwürde. Er hieß pateritsa oder Stab des

Patriarchen von Konstantinopel. Aber auch Basihanermönche und die

«guten Christen», eine Sekte in Bosnien, verwendeten dieses
Wahrzeichen. Patariner wären also ganz einfach «Stabträger» 6.

Dondaine gibt leider keine genaue sprachliche Ableitung. Er sagt auch

nicht, ob seine Hypothese nur für die östlichen oder auch für die
westlichen Patariner gelten soll. Nun gibt es im späten Griechischen das Wort
patrizein (lateinisch patrissare) «dem Vater oder den Vätern nacharten»,

1 Ebd. S. 111-113.
2 E. Werner, 7taTapY]voî-Patarini : ein Beitrag zur Kirchen- und Sektengeschichte

des 11. Jh., in: Vom Mittelalter zur Neuzeit. Zum 65. Geburtstag von Heinrich
Sproemberg, hgg. v. H. Kretzschmar Forschungen zur mittelalterlichen Gesch.
Bd. 1, Berlin 1956) S. 404-419.

3 A. Dondaine, Durand de Huesca et la polémique anti-cathare, in: Archivum
Fratrum Praedicatorum vol. 29 (1959) S. 228-277, bes. S. 275.

4 Maja Miletic, I «Krstjani» di Bosnia alla luce dei loro monumenti di pietra.
Orientalia Christiana Analecta 149 (Roma 1957).

5 Die griech. Form ist zu finden in PG t. 152, col. 1130 D, in den Synodalakten
des ökumenischen Patriarchen Johannes Glykys, vom Juni 1316.

6 Dondaine, Durand S. 276 mit Bild der Grabstele S. 277.

54



das vom Wort pater «Vater» mit einem Suffix gebildet ist1. Aber hätte
sich daraus nicht so etwas wie patrizini ergeben müssen Weil hier der

Vokal e zwischen t und r fehlt, wie bei allen Ableitungen von pater -
patros, ließe sich der Vokal inpateritsa vielleicht aus einer Volksetymologie
aus griechisch patos «Futter» und erizo «streiten» erläutern, dann wäre
der Stab Kampfmittel des Nomadenhirten, nicht ein Patriarchenstab.
Es begegnet jedenfalls so vielen sprachlichen und semantischen
Schwierigkeiten, Paterini aus pateritsa stammen zu lassen, daß wir für die
Mailänder Partei nichts aus dieser letzten Hypothese Dondaines gewinnen.

Dondaine findet es schwierig, die Patareni als Bewohner der Stadt
Patara zu deuten, weil im 14. Jahrhundert Patarinoi einen Zirkumflex

trägt und nicht auf der letzten Silbe betont werde. Dazu ist zu bemerken :

Erstens kennt auch die Bibel für Jesus von Nazareth zwei verschiedene

Formen : Nazarenos (Akzent am Schluß) bei Mk 10,47 und Nazaraios

(Akzent auf i) bei Mt 2,23, je nach der Etymologie 2. Zweitens schrieb
Methodius der Bekenner eine Vita des hl. Nikolaus von Patara im 9.

Jahrhundert (Methodius ad Theodorum) und behauptet, Patara sei wegen
des Fluches der begangenen Sünden fast untergegangen 3. Die Bewohner
heißen dort Pâtaroi, es kommt aber nur der Genetiv des Plural vor:
Patâron, mit dem Akzent auf der vorletzten Silbe 4. Weil aber in der
lateinischen Wiedergabe des Lebens des hl. Nikolaus, des Bischofs von
Myra, für die Araber oder Sarazenen die Bezeichnung Agareni verwendet
wird 5, kann der Name Patareni analog dem Namen Agareni nach der
lateinischen Fassung der Nikolausvita in Italien gebildet worden sein.

Und wie für Agareni, die Nachkommen der biblischen Agar(Hagar) 6,

der Akzent der griechischen Form Agarenoi auf der Endsilbe hegt, so

ursprünglich wohl auch bei Patarenoi. Dann kamen manche Kontaminationsformen

zwischen Magaritai, den arabischen Siedlern Ägyptens, und

Agarenoi vor 7, so konnte sich der Akzent wie in der Form moagaritai
zu Patarinoi mit Zirkumflex wandeln.

1 H. Frisk, Griech. etymol. Wörterbuch Bd. 2 (Heidelberg 1970) S. 482.
2 J. Schmid, Nazoräer, LThK 7, 854.
3 G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bd. (Berlin 1917) S. 547. Methodius ad

Theodorum Kap. 3.
4 Vgl. Anrich 2. Bd. S. 536 Patara.
5 B. Mombritius, Sanctuarium seu vita sanctorum, ed. monachis Solesmensibus

t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 Vita b. Nicolai episcopi; dort Agareni p. 308 lin. 36.
6 Gen. 16,1-16; 12, 9-33; 25,12. Vgl. Anrich 2,570 Agarenoi.
7 H. und R. Kahane, Die Magariten, in: Zeitschr. f. rom. Philol. 76 (1960) 185-

204. Dazu F. Dölger, in: Byz. Zeitschr. 54 (1961) 179.

55



Warum ist aber dieser Irrtum nicht von den Kennern der griechischen

Sprache im 13. oder 14. Jahrhundert korrigiert worden? Offenbar lag
hier, wie im biblischen Nazaraios für einen Mann mit Naziräergelübde
eine Volksetymologie dahinter. Als Methodius der Bekenner über Patara,
die Geburtsstadt des hl. Nikolaus schrieb, durfte er selbstverständlich
feststellen, daß die einstige Stadt des 4. Jahrhunderts ein kleines Dorf
geworden war. Aber er schildert so dramatisch die Drohung des

Ausbruchs eines vulkanartigen Erdfeuers, das Patara wie Sodoma und
Gomorra zerstören wird, daß er dazu einen besonderen Grund gehabt
haben muß. Die Ursache ist wohl eine ätiologische Sage, die an einer

Volksetymologie des Namens Patara anknüpft: griech. patos «Weg,
Pfad» und are «Schaden, Unheil, Verderben». Methodius erwähnt diese

Sprachspielereien zwar nicht, aber ohne sie ist diese Sage kaum zu
begreifen, besonders wenn sie von einem Theologen nacherzählt wird, der
847 als Patriarch von Konstantinopel starb 1. Zu are gibt es noch das

Wort areie «Drohung». Patareie wurde ganz normal zu lateinisch
Pataria. Wie das Wort sagt, wird die unheimliche Drohung des göttlichen
Strafgerichts über die Stadt von Methodius ebenfalls erwähnt2. So muß

aus einem Pat-arei-noi das Wort Patarinoi entstanden sein.

Falls diese Erläuterungen nicht genügen, kann man noch einen Einfluß
des spätlateinischen Suffixes -inus heranziehen 3 und an dialektische An-
gleichung an das zwischen Mailand und Rätien häufige Suffix -enus
denken 4. Wenn die obigen Darlegungen stimmen, ist die Drohung des

Gottesgerichtes ein wesentliches Element für die Entstehung der Pata-
rinernamens. Die Verbreitung des Sagenmotivs auf andere Städte läßt
sich nur durch die volkstümliche Biographie des hl. Nikolaus erklären.

6. Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener

Die Quelle zur Beschreibung des Erdfeuers bei Patara, das nach
Methodius dem Bekenner (9. Jh.) den Zorn Gottes anzeigte, war ein

anderer Methodius, nämlich der Bischof von Olympos, der in der zweiten
Hälfte des 3. Jahrhunderts das Symposion, ein Werk zum Lob der Jung-

1 LThK 7,368-369 Methodios.
2 Vgl. die Übersetzung am Schluß dieses Aufsatzes, Kap. 3-4.
3 K. Vossler, Einführung ins Mittellatein (München 1953) S. 148 n. 208.
4 Die zahlreichen Ortsnamen in Graubünden mit dem Suffix -ENU, -ENA, z. B.

Lumbrein, Madulain, Ruschein, sind aufgezählt im Rätischen Namenbuch, Bd. 2,

bearbeitet von A. Schorta (Romanica Helvetica Bd. 63) S. 1030.

56



fräulichkeit verfaßte. Aber der Kirchenvater des 3. Jahrhunderts wußte
noch, daß dieses außerordentliche Naturphänomen bei Olympos, also

etwa 100 km von Patara entfernt, zu bewundern war 1. Erst etwa im
10. Jahrhundert, also nachdem die Legende vom Erdfeuer als dem
Zeichen des Gotteszornes bereits verbreitet war, wird Methodius von Olympos

auch bisweilen Methodius von Patara ganannt2. Der ältere Methodius

legte die Lehre des hl. Paulus von der Geschlechtlichkeit rigoristisch
aus, als ob es Gottes Wille wäre, die geschlechtliche Enthaltsamkeit
absolut zu verlangen und die Ehe nur für jene da wäre, die sich nicht
beherrschen können und auch dann nur für die Fortpflanzung 3. Dennoch
läßt sich der Name der Patarener nicht auf ihn zurückführen, denn man
hätte sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen, sie nach Methodius
oder nach Olympos zu benennen. Ferner wurde Methodius von Olympos
in der lateinischen Kirche keineswegs so verehrt wie der hl. Nikolaus von
Patara. Und wenn Methodius «von Patara» namengebend für die Patariner

geworden wäre, könnte man höchstens sagen, in der griechischen
Kirche wären Patarener Rigoristen im Sinne des Bischofs von Olympos,
in der lateinischen Kirche aber Anhänger der Lehre, Gottes Zorn komme
über die Stätten der Unzucht und der Ausschweifung.

Methodius von Olympos beschrieb das Erdfeuer in seinem Werk über
die Auferstehung. Er zitierte Ez 37,4: «Weissage über diese Gebeine

Ihr dürren Gebeine, hört das Wort Gottes» und knüpfte daran die

Betrachtung an, daß durch Gottes Allmacht ausgetrocknete Knochen bei
der Auferweckung zum Leben gebracht werden. Welche Reinheit der
Mensch für die Gnade der Auferstehung haben müsse, legt er so dar :

«Denn ich sah auf dem Olymp - das ist ein Berg Lykiens - ein Feuer, das

selbsttätig unter der Höhe des Bergrückens tief aus der Erde hervorbricht.
Daneben sprießt ein Strauch, der Agnos (Pfefferstaude) heißt4, der so üppig
gedeiht, so grün und saftig ist, daß man meinen könnte, er entstehe eher aus
fließendem Wasser. Warum das, wenn es sich um verderbliche Naturdinge
handelt, die vom Feuer verzehrt werden Es ist doch unmöglich, daß
Gegenstände, die eindeutig aus brennbarem Stoff bestehen, unversengt bleiben. Aber

1 Vgl. G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bde. S. 283.
2 Frühestens wohl im anonymen Werk Sudas oder Suidas. Vgl. auch die Anspielung

bei Methodius v. Olympos, Symposion, in der Ausgabe der Sources chrétiennes
Bd. 95, Le Banquet ed. H. Musurillo (Paris 1963) S. 209 n. 179 Anm. 3.

3 Ebd. n. 74 p. 111, n. 76 X und n. 78 S. 115, besonders n. XII, p. 117 mit
Anm. 2.

4 Von Hieronymus wird Lev. 33,40 «agnos» übersetzt mit «Salix torrentis», Weide
an einem Wildbach.

57



nicht nur das ist sonderbar, daß die Pflanze nicht verbrennt, sondern daß sie,

von Natur aus brennbar, kräftiger und frischer dasteht, obwohl der Feuerrauch

bis zu den Wurzeln dringt. Natürlich warf ich Zweige der Bäume des

umgebenden Waldes in das die Gegend umbrandende Feuer und sofort gingen

sie in Flammen auf und wurden zu Asche. Saget nun, warum etwas, das
nicht einmal die Sonnenhitze erträgt, sondern verdorrt, wenn es nicht in
kurzem Zeitabstand Wasser erhält, von solchen Feuerflammen umgeben
nicht verzehrt wird, sondern lebt und kräftig aufkommt.

Was sagt uns dieses unglaubliche Naturereignis Gott hat dies hingesetzt
als Zeichen des kommenden Gerichtstages und als Vorwarnung und
Vorbedeutung, damit wir klar erkennen, daß, wenn alles im Feuer untergehen
wird, der Leib jener, die sich durch Reinheit 1 und Gerechtigkeit auszeichneten,

sowohl vor eiskaltem Wasser wie vom Feuer nichts zu fürchten haben
und von Gott geführt werden. Wahrhaftig, du großzügiger und reiche Wohltaten

spendender Herr, (du vollführst, was in Weish. 16,24 steht): «Die
Schöpfung, die dir, ihrem Schöpfer, Untertan ist, wird zur Bestrafung der
Sünder gesteigert und wird gemäßigt, um denen wohlzutun, die auf dich
vertrauen» 2.

Aus diesem Text geht hervor, daß nur die Reinen vor dem Feuer des

Endgerichtes nichts zu fürchten haben, alle anderen werden unter einem

reinigenden Brand leiden müssen, dessen Wirkung weit über die Naturkraft

hinaus je nach Größe der Sünde gesteigert wird. Es geht aber nicht
wie bei der Vorstellung eines «Fegefeuers» nur um läßliche Sünden. Das

Erdfeuer gibt eine Vorahnung, weil es nicht einfach tötet und damit den
Schmerz ersterben läßt, sondern brennt, ohne zu verzehren, so daß ohne

Reinigung kein Ende abzusehen ist.
Methodius der Bekenner, der im 9. Jahrhundert schrieb, versetzte das

vulkanische Phänomen in die Gegend von Patara. Bei ihm ist es ein

Bild des ewigen Feuers 3. Nach der lateinischen Nikolausvita geschieht
schon ein Wunder der Barmherzigkeit, wenn Gott die Frevler nicht
gleich niederstreckt, sondern bisher sie nur bedroht, so wie er einst dem
Treiben von Sodoma und Gomorra eine Zeitlang zugeschaut hat. Daß
beim Untergang in Schwefel und Feuer vielleicht einige im letzten Augenblick

zur Reue gekommen wären, wird nicht klar gesagt, könnte aber

angetönt sein, wo von der Reue die Rede ist4.

1 Hagneia, im lat. Text castitate 'Keuschheit'.
2 Methodius v. Olympos, De resnrrectione cap. 14; PG 18, 285 D - 288 B. Zum

Schluß vgl. auch Weish. 5,17 «Er bewaffnet die Schöpfung zur Rache an seinen
Feinden».

3 Methodius ad Theodorum cap. 3, ed. G. Anrich 2. Bd. S. 547 lin. 29-30.
4 Vita b. Nicolai, bei Mombritius 2,297 lin. 8-10 «Ad emendationem (infelices

58



Hier entsteht die Frage, ob es eine Stelle in den Mailänder Chroniken

gebe, wo auf den Zorn Gottes und auf Motive der Nikolausvita angespielt
wird. Wo Landulf die Zeit nach dem Tod Arialds schildert, in der ein

Laie, Erlembald, die Patarener anführte, redet er von einem Fluch und

vom Zorn Gottes nicht über die Ausschweifung, sondern gegen die Pataria.

Die Stelle lautet folgendermaßen :

«Als der Vizegraf Anselm um des Gebetes willen mit seinen Truppen nach
Rom zog und von Papst Alexander IL um Auskunft angegangen wurde,
wie es mit der Stadt und der kirchlichen Ordnung stehe, sagte dieser: Seit
der Zeit, in der die Pataria (Patalia) in unserer Stadt aufkam, wird alles
Göttliche und Menschliche niedergetreten durch innere Kriege, bei denen
die Bürger einander aufs heftigste bekämpfen und die Priester ohne Maß wie
Verbrecher angeklagt werden, auch wo diese Anklage fehl am Platze ist, so
daß es kaum mehr eine strittige Angelegenheit gibt, in die unsere Kirche nicht
verwickelt ist. Darauf antwortete Alexander, von der Ehrfurcht vor unserer
Mutter Kirche bewogen, mit langem und lautem Seufzen: Gott hat ihr Herz
dahin gekehrt, sein Volk zu hassen und gegen seine Diener List anzuwenden.
Verflucht und vom ewigen Gericht des Herrn verdammt sei jener, der mir
diese Volksbewegung angezettelt hat. Auf diese Worte antwortete eine
Stimme, ohne daß eine sprechende Person da war: So geschehe es.

(Kap. 21) Als sich dies zugetragen hatte, ohne daß Erlembald davon etwas
wußte, kämpfte ein großer Teil des Volkes erbittert auf Seiten Erlembalds,
nachdem die Capitanei wie Feinde aus der Stadt vertrieben waren und er
lenkte den ganzen Zorn und alle Wut ohne Zügel in bisher unerhörter Weise

gegen die Priester. Um nämlich den Zorn Gottes zu verdienen, der zu zürnen
zögert und dessen Gunst rasch eintritt, verübte er unsäglichen Frevel an den
Priestern, indem er gegen ihre Frauen vorging, und an den Frauen, indem er
gegen die Priester vorging. Weil er über kein Geld und Gold mehr verfügte,
Mittel, mit denen er täglich seine (schein) gerechten Anhänger an sich band,
richtete er wie ein Kaiser einen Gesetzeserlaß an die Priester durch je dreißig
Männer, wobei er verkündete: Wenn ein Priester oder Diakon mit zwölf
Zeugen auf die Worte des Evangeliums schwören kann, daß er seit den Tagen,
an denen er die Weihe empfing, mit keiner Frau geschlechtlich verkehrt hat,
soll er frei bleiben. Wenn er dies aber nicht beschwören kann, soll ihm sein

ganzes Vermögen genommen werden. Andere Pfalzhunde innerhalb und
außerhalb der Stadt ließen Spange und Nadel und alle ihre übrigen Beschäftigung,

mit der sie ihr Leben fristeten, zurück, um ihre Zähne zu wetzen. Die
Eseltreiber, die ihren Lebensunterhalt aus den dreckigen Geschirren der
Esel täglich bezogen und denen die Pataria mit bösen Streichen die Nahrung
verschaffte, warfen nun insgeheim in der Nacht Frauengeschmeide bei den

civitates) misericorditer Signum tremendae vindictae acceperunt. De quibus datur
intelligi, quod si ulla se penitudine redarguissent, nequaquam horribili plecterentur
exterminio». Vgl. Übersetzung unten S. 82-83.

59



Priesterhäusern zum Fenster hinein, während die Priester davon nichts
ahnten. Darauf drangen sie mit viel Lärm und großer Verwüstung in die
Häuser ein, nachdem sie die Türen aufgebrochen hatten, und stürmten mit
viel Schimpfen und Schreien durch die Gänge. Sie nahmen alles zurück, was
sie hineingeworfen hatten. Dabei behaupteten sie mit fürchterlich drohenden
Worten, der Kleriker habe mit einer Frau geschlafen. Weil niemand den
Priester verteidigte, plünderten sie ihn aus und nahmen ihm seine ganze
Habe» l.

In dieser von einem empörten Gegner geschriebenen Erzählung ist das

Sprechen einer Stimme vom Himmel typische Volkssage. Sie soll den

Einfältigen beweisen, daß das Gericht Gottes nicht durch die Pataria
über Mailand komme, sondern daß Gott in seiner Langmut zuerst den

Zornesbecher fülle, um dann sein Mißfallen gegen die Volksbewegung
zu richten. Daß Alexander II. schon bei der Erhebung auf den Stuhl
Petri zu dieser Verehrung des hl. Nikolaus, wie sie sich verbreitet hatte,
eine kritische Distanz gewonnen hat, zeigt der Umstand, daß er sich

nicht wie sein Vorgänger, Nikolaus IL, nach dem hl. Nikolaus von Myra
benannte, sondern nach einem legendären Papst der Urkirche. Aber der

Ausspruch Alexanders ist völlig unglaubwürdig, einfach erfunden, um
den Fluch auf die Pataria herabzuziehen.

Die Zeitfolge stimmt bei Landulf fast nie. Für eine Epoche, in der
sich die Patarener energischer gegen die Simonie als gegen den Konkubinat

richtete, setzt er ein allgemeines Durchgreifen zur Garantie des

Zölibats an. Früher hat er geschildert, daß mehr als ein Jahrzehnt lang
die Presbytérien geplündert wurden. Jetzt, wo sie längst leer sein müssen,
soll es zum Generalangriff gekommen sein. Ohne es richtig zu wollen, gibt
er zu, daß die Leute von ihrer Handarbeit wegliefen, um dem Aufgebot
zu gehorchen, ferner daß Warensäumer im Dienste der Patarener standen,

was ebenfaUs auf produktive Tätigkeit hinweist. Dann konstruiert
er den unwahrscheinlichsten Fall der Sippenhaft bei Verletzung des

Zölibats. Zwölf Leute sollten bezeugen, daß der Kleriker die Enthaltsamkeit
peinlich eingehalten habe, als ob sie in der Lage gewesen wären, einen

Seelsorger wie einen angeketteten Strafgefangenen zu überwachen.
Vermutlich ist hier ein Einzelfall veraUgemeinert worden, bei dem eine Dirne
ausplauderte, wenn sie dafür die Aussteuer für eine ehrbare Heirat
erhielt. Wenn sie dabei auch das Zimmer angab, war es für die Patarener

leicht, den Kleriker zu überführen. Das Originellste an der Geschichte

ist der Einfall, Wertsachen zum Fenster hineinzuwerfen. Nur Frauen

1 Landulfus, Hist. Mediolan. 3,20-21 p. 88, 47-89, 21.

60



konnten hier als Kundschafterinnen dienen, bei welchem Fenster dies zu
geschehen habe. Wenn der Plöbel nur einen Vorwand suchte zu plündern,

konnte er auch einbrechen und Frauengeschmeide hineintragen
und dann behaupten, der Schmuck sei schon im Schlafzimmer gewesen.
Dazu braucht man sich nicht die Mühe zu machen, lange aufzulauern
und die Fassaden zu erklettern.

Es gibt aber eine Erklärung, warum hier Landulf so maßlos übertreibt.
Wenn die Patarener ehemaligen Klerikerfrauen versprachen, ihnen eine

Aussteuer zu verschaffen, wollten die Spender nicht bekannt werden,
damit man sie nicht anklagen konnte, Ehen mit Geld zu zerstören. Das
hätten die Feinde der Pataria jeweils als Eifersuchtsdrama ausgelegt.
Wie der hl. Nikolaus von Patara, der nach der Legende drei Töchter vor
der Prostitution rettete 1, den Beschenkten unbekannt bleiben wollte
und daher nachts Gold zum Fenster hineinwarf, so haben wohl die
Patarener in die Zimmer der Klerikerfrauen nachts den Betrag an
Wertsachen oder Geld hineingeworfen, der für ein ehrbares Auskommen ohne

Bindung an den Kleriker nötig war. Logischerweise haben die Spender
vorher mit diesen Frauen durch Witwen oder Bekannte Kontakt
aufgenommen und einen Vertrag ausgehandelt, weil diese Almosen sauer
eraibeitet waren. Dann mochte es vorkommen, daß einzelne Konkubinen
oder einzelne ehemalige Ehefrauen von Priestern trotz eines

Enthaltsamkeitsversprechens auch nach Empfang des Geldes weiter im Presby-
terium lebten, so daß einzelne gewaltsame Elemente der Pataria die

geschenkte Mitgift mit Gewalt zurückholten. Übrigens, selbst wenn sich
alles so zugetragen hätte, wie Landulf behauptet, ist das Legendenmotiv
des nächtlichen Hineinwerfens von Wertsachen durch ein Fenster so

einzigartig, daß es die Leute spontan an Nikolaus von Patara erinnerte,
so daß auch die Gegner gesagt hätten, das erinnere sie an Patara, aber
in beschämender Weise.

Die Frage, wieweit in diesem EinzelfaU die Dreitöchterlegende des

hl. Nikolaus weitergewirkt hat, können wir auf sich beruhen lassen.

Immerhin dürfte die Beurteilung dieser Episode ein Prüfstein sein, wie
kritisch die Historiker Landulf gelesen haben. Wichtiger ist in diesem

Zusammenhang die prinzipielle Bejahung eine Gesetzespflicht zu

geschlechthcher Enthaltsamkeit in der Nikolausvita, die für einen
heutigen Theologen nicht als rechtgläubig gelten kann, damals aber kaum
besonders auffiel.

1 Älteste griech. Fassung der «Praxis de tribus filiabus» in: Vita per Michaelem
cap. 10-18, ed. G. Anrieh, Hag. Nik. 1,118 f. dazu Bd. 2,261-2.

61



7. Waren die frühen Patarener rechtgläubig?

Wenn die Patarener ihren Namen von der Stadt Patara aus der
Nikolausvita erhielten, muß es dafür bestimmte Gründe geben. E. Werner
vermutete, die novatianischen Katharer von Pisidien, die im 8. Jahrhundert

bezeugt sind, hätten sich als Bogomilen bis nach Patara verbreitet1.
Aber dabei identifiziert er die Bogomilen mit den Phundagiagiten der

byzantinischen Quellen, mit Novatianern und Paulikianern in Pisidien,
mit der Lehre eines Priesters in Laodikeia, der die zweite göttliche Person
das personifizierte Amen nannte, mit Katharern in Pisidien, die auch
Patarener hätten genannt werden können. Dabei glaubt er noch, weil
Pisidien solche Irrlehrer aufwies, hätte man sie auch nach dem lykischen
Patara nennen können, weil Pisidien und Lykien benachbart seien. Die
Gleichsetzung von mehreren Sekten ganz verschiedener Jahrhunderte
und die Analogieschlüsse aus der geographischen Nachbarschaft gehen
entschieden zu weit. Wir vermögen das daran zu zeigen, wie er Patariner
als Katharer beschreibt. Nach seiner Ansicht mußten aus dem gewaltsamen

Vorgehen der Laien in Mailand gegen den Klerus zwangsläufig
weitere Maßnahmen folgen: Abänderungen alter Gebräuche, der
kanonischen und liturgischen Praxis. «Werden die Forderungen von den
ländlichen oder städtischen Unterschichten getragen, dann erhalten sie

zumeist eine explosive Wirkung und bedrohen die Gesellschaftsordnung» 2.

E. Werner gelang es nur, zu beweisen, daß die Patarener von den

Gegnern der Häresie verdächtigt wurden, aber daß es für die damalige
Lehrentwicklung der Kirche Häresie war, ergäbe sich nur, wenn man die
marxistischen Theorien teilt, die hier mitgeliefert werden. So bedauerlich

es ist, daß Erlembald, ein Laie, als Führer der Patariatruppen, von
einem simonistischen Bischof geweihtes Chrisma mit Füßen trat, so ist
damit nicht bewiesen, daß dieses Ereignis geheime Anhänger des Dua-
listen Gerhard von Monteforte der Pataria in die Arme treiben mußte 3.

Denn die höchsten kirchlichen Stellen ließen damals verlauten, daß

Sakramente, die von Simonisten mit Annahme von Geschenken gespendet
würden, ungültig seien. Die Sakramententheologie war eben im 11.

Jahrhundert noch nicht so geklärt wie am Ende des 12. Jahrhunderts. E.
Werner gibt zu, daß Kardinal Humbert und selbst Gregor VII. hinter
diesen Lehren standen, die sich logischerweise auswirkten. Er sagt dazu,

1 E. Werner, roxT<xp7)vo£-Patarini S. 417.
2 Ebd. S. 407.
3 So Werner ebd. S. 408.

62



der Einfluß auf das niedere Volk sei aber ein anderer gewesen 1. Im
Grunde handelt es sich nicht um das niedere Volk, sondern um die

theologisch ungebildeten Laien, von denen manche hochadelig waren.
Eine Gruppe von etwa zwanzig Patarenern hatte einst den Mut, nach

Rom zu reisen und sich zu beschweren, weil sie Nachrichten von
simonieverdächtigen Handlungen Alexanders IL gehört hatten. Zu diesem Fall
sagt Landulf, daß einer von den zwanzig Leuten ihm dies als Augenzeuge
berichtet habe. Es muß also etwas Wahres daran sein, wenn Landulf
weiß, daß in Rom «tanta cathedra», d. h. 'soviel Katharisches' an
Einzelnen der Gruppe gefunden wurde 2. Was dachte Landulf, wenn er das

Wort cathedra gebraucht Ist hier wirklich an einen Dualismus zu denken
wie bei den Katharern des 12. und 13. Jahrhunderts? Selbst Landulf
setzt ihre Lehre nicht mit der Gerhards von Monteforte gleich, sondern

behauptet, es seien Laien, also Ungebildete gewesen, die mit Gerhard
fast einig gingen 3. Schon die Tatsache, daß sie keine Bildung hatten,
macht es unmöglich, an ausgeprägte Katharer zu denken. Wenn ein

Kleriker wie Landulf, der mehr als eine Generation lang Zeit gehabt
hätte, sich zu erkundigen, was man unter Katharern verstehe, noch in
seiner Chronik die Lehre (dodrina cathara müßte es heißen) cathedra und
die Katharer mit cathedri verwechselt, ist mindestens beschämend. Selbst

wenn diese Fehler den Abschreibern der Chronik anzulasten wären,
müßte man Landulf vorwerfen, keine einzige theologische Kategorie zu
unterscheiden außer den Anhängern Gerhards von Monteforte, zu denen

er am liebsten die Pataria zählen möchte, und ihren Gegnern, die er für
rechtgläubig hielt, weil sie die mailändischen Sondertraditionen samt der

verbreiteten Priesterehe billigten. Landulf gab zu, daß die Patarener nicht
wirkliche, sondern «falsche Katharer» seien 4, d. h. solche, die handelten
als ob sie mit ihnen einig gewesen wären. Im übrigen redete er von Erlembald

mit seinen chateri5 oder cathedri 6. Das kann auf Radikalisierung oder

auf Abfall einiger Patarener hindeuten, als Erlembald, der dritte Patarialeiter,

als Laie ihren Glauben nicht zu überwachen imstande war.

1 Ebd. S. 409.
2 Landulf, Hist. Mediolan. 3,19 p. 87-88; tanta catedra. p. 88,14: cum aliis

cathedris, p. 88, 18.
3 Ebd. 3,19 p. 87 «et atiquantis cum laicis qui Girardi de Monteforti sententiis

fere consentiebant».
4 Werner, Patarenoi S. 417: Landulf, Hist. Mediolan. p. 36 lin. 34 «falsis

catharis ».

5 Landulf 3,29 p. 95 «cum chateris».
6 Ebd. 3,31 p. 98 «cum suis omnibus cathedris».

63



Was konnte Landulf oder den Abschreiber zur Verwechslung mit
cathedra «Lehrstuhl, Predigtkanzel des Bischofs» bewogen haben? Denkbar

ist eine Sinngebung durch die Bibel. Bei Mt 23,2 sagte Jesus: «Auf
die Kathedia (den Lehrstuhl) des Moses haben sich die Schriftgelehrten
und Pharisäer gesetzt!» Wichtig ist dann Vers 4: «Sie binden schwere

Lasten zusammen und laden sie den Menschen auf die Schultern, selbst
aber wollen sie keinen Finger krümmen, um sie zu bewegen». Landulf
wußte, daß dies der Hauptvorwurf an die Laienpatarener war, daß sie

selber als Verheiratete die Ehe zu genießen wußten, den Priestern aber
übertriebene Lasten auferlegten, die strikte Einhaltung des Zölibats. Sie

übertrafen sogar die Pharisäer, weil die Patarener rückfällige Kleriker
mit schweren Strafen bedrohten. Wenn Laien etwas mit dem Lehrstuhl
zu tun hatten, heißt das, daß sie eine falsche Rolle spielten und sich
kirchliche Leitungsfunktionen anmaßten. Das Gleiche warf man den

predigenden Diakonen und Subdiakonen vor. Das Wort cathedra ist also

genau der Sitz dessen, der heuchelt, unbescholten zu leben, während er
andere mit Zwang und Drohung zur Beobachtung von kirchlichen
Gesetzen zwingt. Auch wo Landulf von «falschen Priestern» redet 1,

zählt er den Diakon Ariald und den Subdiakon Landulf zu ihnen. Damit
will er nicht behaupten, die beiden seien öffentlich als Priester aufgetreten,

sondern sie hätten sich in ihrem Vorgehen gegen die Priester so

benommen, als wären sie ihnen gleichgestellt oder übergeordnet, als

hätten sie Jurisdiktion über sie und als dürften sie willkürlich bestrafen.
Von einem Dualismus im Sinn des Manichäismus ist da jedenfalls bei

den Klerikern der Pataria nichts nachzuweisen.
Auch die Anknüpfung an die Novatianer der Antike, die sich bekanntlich

katharoi nannten, ist nicht eindeutig. Wegen der klinischen Taufe
durfte Novatian nicht in den Klerikerstand aufgenommen werden. Als
er gegen diese Regel verstieß, maßte er sich etwas an. Hier gibt es eine

Analogie zu den Patarenern. Der Rigorismus gegen solche, die in der

Verfolgung schwach geworden waren, gewisse diesen Auffassungen
zugrundeliegende stoische Lehren, vor allem aber das Hinauszögern der

kirchlichen Rekonziliation 2, all das mag Landulf als Parallele geahnt
haben. Der Grund für dieses harte Urteil gegen die Pataria war wohl die

Erfahrung der älteren mailändischen Kleriker, daß nach Beschlagnahme
von Klerikergütern, welche durch Simonie oder durch Frauengut
erworben waren, die früher simonistischen oder verheil ateten Geistlichen

1 Ebd. 3,1 p. 74, 29 sq.
2 J. Quasten, Novatianismus, LThK 7, 1062-4.

64



Buße tun mußten und das, was weggenommen war, dennoch nicht
zurückkam. Das empfanden sie wie ein unbefugtes Hinauszögern der echten

Versöhnung. Über die Wiederzulassung in klerikale Funktionen nach
der Absetzung hatten aber auch in Mailand nicht Laien zu entscheiden,
sondern päpsthche Legaten und unbescholtene Kleriker. Auch hierin
trifft Landulf nicht den Kern der Sache, wenn er von Katharern im Sinn
Novatians spricht.

Solange wir nur die Quellen aus Mailand mit den Novatianern
vergleichen, kommen wir über eine etwas übertriebene Strenge im Durchsetzen

der Zölibatsforderung nicht hinaus. An dieser Härte ist nichts
nachzuweisen, was über die Zeitanschauungen der kirchlichen und der
Reform ergebenen Theologen hinausging. Wichtig ist die Feststellung,
daß die Pataria zuerst gegen die verheirateten Kleriker oder Konkubinen
vorging, erst später, seit der Romreise Arialds, bei der dieser genaue
Instruktionen erhielt, gegen die Simonisten. Die Abweisung der Simonie
ist aber göttliches Gebot, die geschlechtliche Enthaltsamkeit der Priester
hat nicht den gleichen Rang in der hl. Schrift. Das beweist auch die

Praxis der Ostkirche, die sich ebenfalls auf das Neue Testament beruft.
Um herauszufinden, wie Ariald den Zölibat begründet, wird man am
besten auf die Lehre Gregors d. Gr. zurückgreifen, die Ausschweifung
verstocke den menschlichen Geist. Ambrosius Autpertus verschärfte im
8. Jahrhundert diese Anschauung mit der Formulierung: Die Ausschweifung

ist immer verbunden mit der Verblendung des Herzens. Im Mittelalter

wurde dieser Text bisweilen fälschlich dem Kirchenvater Ambrosius
statt Ambrosius Autpertus zugeschrieben 1.

Weil hierin nach Andreas ein Hauptargument der Pataria gegen den

Klerikerkonkubinat vorliegt, müssen wir fragen, ob dies die ausschlaggebende

Differenz zwischen Patarenern und ihren Gegnern war. Suchen

wir zunächst in der zuverlässigsten Quelle, der Vita s. Arialdi, um zu
erforschen, warum Ariald die Gültigkeit der «falschen Priester» anzweifelte.

1 R. Weber, La prière d'Ambroise Autpert contre les vices et son «Conflictus
vitiorum et virtutum», in: Revue bénédictine t. 86 (1976) p. 109-115; cf. Greg. M.,
Moralia in lob, lib, 31, cap. 88 (PL 76,621 B) : De luxuria caecitas mentis, inconsi-
deratio, inconstantia, praecipitatio, amor sui, odium Dei...» Dazu Ps.-Ambrosius
(PL 17.759C-760A) : «Luxuria gastrimargiam sequitur, quae dum licentiae metas
excedit, mox de se caecitatem mentis... gignit». Ambrosius Autpertus (zitiert bei
R. Weber S. 112): «Luxuria... nec sola ad exitium prorumpit, quia ipsa quoque
septenaria coalescit. Adhaeret namque illi semper caecitas mentis, inconsideratio,
inconstantia, praecipitatio, affectus praesentis saeculi, horror autem vel desperatio
futuri».

b 65



8. Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental

Das Hauptargument, das sich offenbar seit der Predigt Arialds in
Mailand 1057 die Patarener und ihre klerikalen Gegner einander zuwarfen,

war der Vorwurf, die Gegner seien falsche Kleriker, Pseudopresbyter,
Heuchler und Prediger eines Scheinchristentums. Wo der Mailänder
Chronist Landulf auf die Pataria zu sprechen kommt, redet er von
falschen Priestern (pseudosacerdotes), von falschen Predigten, von
geheuchelter Keuschheit und vorgetäuschtem Fasten. Enttäuscht über die
schwache geistige Abwehr derer, die nach Landulf wirkliche Geistliche

waren, schreibt er:

«Aber ich kenne viele Mitglieder des geistlichen Standes, die aus Leichtsinn
und Trägheit verdrossen die Hände in den Schoß legten, obwohl sie für die
Nachwelt viele grundlegende Elemente der heiligen Schriften hätten
herausarbeiten und weitergeben können, mit denen sie sich gegen die falschen
Priester hätten verteidigen und sich von ihnen hätten befreien können. Sie
gaben sich hierin überhaupt keine Mühe. Durch falsche Predigten, durch
geheuchelte Keuschheit und vorgetäuschtes Fasten gaben sich die falschen
Priester den Anschein, echte Liebe zu besitzen, ferner durch Geschenke und
private Reichtümer. Als sie in den Häusern von Witwen und an den Ecken
öffentlicher Plätze predigten, gebrauchten sie in schroffer Weise das Schwert,
ja die schneidendsten Schwerter, was der Prophet ausgezeichnet
charakterisiert hat: 'Um die Rechtdenkenden im Dunkel mit dem Pfeil hinzustrek-
ken' (Ps 10 [11], 2[3]. 'Ihre Zähne sind Lanzen und Pfeile, ihre Zange ein
geschliffenes Schwert' (Ps 57 [56], 5). Von ihnen sagt der Herr: 'Hütet euch
vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen' (Mt 7,15).
Sie binden schwere und unerträgliche Lasten auf, mit ihrem Finger wollen
sie diese aber nicht bewegen (Mt 23,4). Sie binden jene, die man lösen sollte,
sie sprechen die frei, die man binden sollte. Durch subtile Predigt berauben
sie die Witwen der meisten Güter» 1 (Mk. 12,40).

Im Wort dieses schroffen Gegners ist die Falschheit nicht eine ungültige

Weihe, sondern rein moralisch zu verstehen als Verstellung, Heuchelei

und Vorspiegelung falscher Tatsachen. Andreas, der Verfasser der
Biographie des seligen Ariald, kannte als Schüler Arialds aus Erfahrung aUe

diese Vorwürfe. Wo er, offenbar ziemlich frei in der Argumentation, aber
doch innerhalb der Gedankenwelt seines Meisters, die erste öffentliche
Rede Arialds in seine Vita einfügt, erteilt er dem Hauptargument der

Gegner bereits eine Antwort. Das ist erklärbar, denn Andreas schreibt

1 Landulfus, Hist. Mediolan. 3,1 p. 73-74.

66



1075, also 18 Jahre nach dem ersten Auftreten Arialds *. In dieser Rede

heißt es :

«Ihr wißt in der Tat, wie ich glaube voraussetzen zu dürfen, daß das
Menschengeschlecht bis zur Ankunft unseres Herrn Jesus Christus blind war,
blind nicht an den Augen des Leibes, sondern des Herzens (vgl. Eph 4,18).
Es war deswegen verblendet, weil es das für wahr und echt hielt, was falsch
war, sagte es doch zum Stein und Metall: Du bist mein Gott (vgl. Dt 29,17;
Jer 2,27). Das höchste und ewige Licht, durch das alles geworden ist (Joh 1,3)
und in dem alles Bestand hat (Kol 1,17: 2 Petr 3,5) hatte soviel Mitlied mit
dieser Blindheit und diesem Elend, daß es, um diese Übel aus den Menschenherzen

zu entfernen, nicht einen Engel sandte, sondern in eigener Person
vom Himmel herabstieg und Fleisch annahm. Um die Verblendung ganz aus
den Herzen zu vertreiben, schritt es freiwillig bis zum Kreuzestod. In den
Tagen seines Erdenlebens wählte das ewige Licht soviel Menschen aus der
Welt als nach der vorzeitlichen Vorsehung zur Erleuchtung der ganzen Welt
genügten. Diese Jünger, aus deren Herz es alle Dunkelheit der Flaschheit
vertrieb, erleuchtete das ewige Licht und sandte es in die ganze Welt (vgl.
Mk 16,15) und befahl, das Licht, das sie empfangen hatten, überallhin
weiterzutragen. Und so kehrte das Licht zum Vater, von dem es ausgegangen war,
zurück. Dieses höchste, ewige und lebendige Licht ließ zwei Lichtquellen auf
Erden zurück, durch die alle, die erleuchtet werden sollten, erleuchtet würden
und bis zum Ende der Welt immer Lichtträger bleiben sollten, sowohl die zu
Erleuchtenden wie die schon Erleuchteten. Was waren das für Lichtquellen?
Das Wort Gottes und das Leben der Lehrer (doctores) ».

Nach Anführung mehrerer Bibelstellen sagt Ariald, daß für jene, die
nicht lesen können, das Leben der Lehrer das ablesbare Buch sein sollte.
Weil die Lehrer, d. h. die zur Predigt verpflichteten Geistlichen, aber

nur äußere Scheinheiligkeit zur Schau stellten, müsse man davor warnen,
sich an sie zu halten. «Seid ihr nicht zur gleichen Blindheit
zurückgekehrt, die von den Menschen zu nehmen Christus vom Himmel her

barmherzig gekommen ist? Wenn nämlich deswegen das Menschengeschlecht

vor seiner Ankunft, wie gesagt, blind war, weil es Lüge für
Wahrheit nahm, zieht dann nicht jeder, der jetzt etwas Ähnliches tut,
sich die gleiche Anklage zu? Denn wie jene, in einer Täuschung befangen,
in Steinen und Holzstücken Götter zu sehen glaubten, so glaubt ihr,
eure Priester seien echte und wahre, obwohl von ihnen unweigerlich
feststeht, daß sie falsche sind». Als Kennzeichen der Falschheit nennt
Ariald dann, daß sie nicht in Armut Christus nachfolgten, sondern reich

1 F. Baethgen, Einleitung zur Vita s. Adrialdi, MGH SS t. 30,2, (Leipzig 1934)
1048 lin. 10,

67



seien und wie Laien mit Frauen lebten, ja sogar in Unzucht umso
ungestörter verharrten, als sie von milden Gaben lebten 1.

Auch wenn Andreas, der Verfasser der Vita, zur Verteidigung der

Pataria hier seine Theologie hineinträgt, gibt er hier bestimmt ein

Grundanhegen der ganzen Bewegung der Patarener wieder : die Echtheit
und Wahrhaftigkeit des Zeugnisses. Der Grund, warum man gegen die
beweibten Kleriker vorgehen mußte, lag darin, daß die lombardischen
Priester das sittliche Erbe Jesu verfälschten, weil sie als Wegweiser und
Prediger nicht nur aus Schwäche versagten, sondern in eine vorchristliche

Epoche des Heidentums zurücksanken. Hätten die Kleriker das

Richtige gelehrt und sich für ihre Schwäche entschuldigt, hätte man
dies hinnehmen können. Aber nach Andreas trugen sie ein falsches Vorbild

zur Schau.

Der Grundtext, auf dem die Argumentation aufbaut, ist das vierte
Kapitel des Epheserbriefs : «Wandelt würdig der Berufung, die an euch

ergangen ist, in aller Demut...» (Eph 4,2-3). «Er (Christus), der herabstieg,

ist derselbe, der hinaufstieg...» (V. 10). «Er ist es auch, der die
einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als Evangelisten,
andere als Hirten und Lehrer (V. 11). Denn wir sollen nicht mehr
umhergetrieben werden von jedem Wind der Lehre durch das Trugspiel der

Menschen, durch Arglist im Dienste des Irrtums (V. 14) Wandelt nicht
mehr so, wie die Heiden wandeln in ihrem verkehrten Sinn (V. 17, vgl
Rom 1,18-32). Sie sind in ihrem Denken verfinstert, dem Leben Gottes
entfremdet weil Unwissenheit in ihnen herrscht, weil ihr Herz verstockt

blind) ist (V. 18). Abgestumpft, haben sie sich der Ausschweifung
ergeben, um jede Art von Unreinheit zu verüben aus Habsucht» (V. 19).
Das Schema ist genau gleich : Appell an die Berufung, Abstieg und Rückkehr

Christi, Erwählung der Jünger und Lehrer, die Warnung vor dem

Betrug, der Vergleich mit den Heiden und ihrer Blindheit und das Ende
in Ausschweifung und Habsucht bei denen, die das Evangelium
verfälschen.

Ariald redet vom Menschengeschlecht vor Christus, um die Verblendung

und Verstocktheit zu brandmarken, meint aber offenbar einfach
das Heidentum. Im neuen Testament ist bei den bekehrten Heidenchristen

das Bild des heidnischen Götzendienstes als Sklaverei von
Begierden und Lüsten (Tit 3,3), als Dahinleben in Ausschweifung (1

Petr4,3), als verkehrten Wandel (1 Petr 1,18) und als böse Gesinnung

1 Andreas, Vita s. Arialdi cap. 4 p. 1051-52.

68



(Kol 1,21) geläufig. Die Lehre von Eph 4,17-18, die Heiden seien

verstockt, stammt aus dem Römerbrief (1,18-32). Schon im Buch der Weisheit

(14,12) heißt es: «Denn der Anfang der Hurerei ist das Ersinnen von
Götzenbildern; derlei Erfindung aber ist Untergang des Lebens». Selbst

Untreue und Aufruhr sind Folge der Preisgabe des wahren Gottes (Weish
14,24-31, bes. V. 27). In dieser Linie liegt der Römerbrief.

Mehrere Schlüsse drängen sich bei der Analyse der ersten Arialdrede
auf: Erstens ist die Darstellung so stark an die Bibel angelehnt, daß mit
einer so hohen Spiritualität das Volk von Mailand nicht hätte zur Tat
angespornt werden können. Zweitens ist der Ton stark gedämpft, um
bereits alles Anstößige, das in den Diskussionen von 1057-1075 an Ariald
mißfiel, zu vermeiden, so daß die Argumentation für den Zölibat nicht
mehr richtig einleuchtet. Der Mönch Andreas betont stärker die

Christusnachfolge, die den Zölibat faktisch, nicht gesetzlich mit sich bringt,
als den eigentlichen Kampfesruf: Enthaltsamkeit, soweit es geht, für alle
oder für die, die den Ruf verstehen, oder wenigstens Einhaltung des

Kirchengesetzes. Das alles empfand Ariald als Willen Gottes, den zu
mißachten eine Katastrophe heraufbeschwören würde. Drittens ist die

Rede bei Andreas nicht genügend geschützt gegen den Vorwurf, hier
entscheide die moralische Qualität des Geistlichen statt der sakramentalen

Weihe. Wenn der Hauptvorwurf der Feinde darin bestanden hätte,
daß bei ihnen die Sittenreinheit das Sakrament ersetzte, hätte Andreas
sich nicht diese Blöße geben können, Ariald eine solche Rede in den

Mund zu legen. Hier liegt ein sehr gewichtiges Argument vor gegen die

Behauptung vieler Historiker, bei den Patarenern seien bereits die
Lehren vorgetragen worden, die den Novatianern der Antike, den Spiri-
tualisten gnostisch-manichäischer Richtung, den Bogomilen und den

Waldensern des 12. Jahrhunderts teilweise gemeinsam seien: eben daß

die Sittenreinheit die kirchliche Einheit und Sakramentalität, den

Predigtauftrag des kirchlichen Autoritätsträgers und die biblische Norm
relativieren könne.

Warum kämpfte Ariald bis zur Hingabe seines Lebens für den Zölibat
Ist das Motiv einfach die römische Synode von 1049 Denzler würde das

wohl bejahen. Er sagt von ihr: «Dieselbe Synode verbietet den Majoristen
jeden geschlechtlichen Umgang mit ihren (legitimen) Ehefrauen. Außerdem

sollten alle in Rom lebenden Konkubinen der Geistlichen als
Sklavinnen des Lateranpalastes behandelt werden»1. Dieses Gesetz gab keine

1 Denzler S. 51 mit Text im Anhang Nr. 25 S. 158-9.

69



tieferen religiösen Antriebe und keine echt spirituelle Motivation. Die
Arialdrede entspricht auch nicht der Argumentation des Kardinals Humbert,

wie er sie in Konstantinopel 1053 vorbrachte 1. Kein einziges Bibelzitat

der Humbertrede wiederholt sich in der ganzen Vita s. Arialdi2.
Das eigentliche Rätsel bleibt also bestehen: Woher bezog Ariald die

Intuition, jetzt sei der von Gott gewollte Zeitpunkt gekommen, um mit
allen Mitteln das Zölibatsgesetz in den Mittelpunkt der Reform zu
stellen? Es dürfte die Einsicht sein, daß das hinreißende Beispiel des

hl. Nikolaus von Patara oder der ihn betreffenden Legende jetzt so aktuell
sei wie nie, wenn man Gottes Zorn abwenden wolle.

9. Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats

Die zwei Kernpunkte von Arialds Programm sind : die geschlechtliche
Enthaltsamkeit des Klerus durchzusetzen und die Laien zur Handarbeit
zu verpflichten. Die beiden Punkte lassen sich nur durch sexuellen
Rigorismus verbinden : Weil verheiratete Laien auch zur Kontinenz außerhalb
der pflichtmäßigen Fortpflanzung verpflichtet seien, müßten sie für die

in der Ehe unvermeidlichen Sünden durch Handarbeit Buße tun.
Wahrscheinlich ist das ursprünglich der Irrtum Arialds, den er aber sehr bald
selber korrigierte, als man ihn darauf aufmerksam machte.

Dafür gibt es viele zeitgenössische Hintergründe. Der Einsatz seines

Lebens und der sittliche Ernst seines Anrufes zeigen, daß er das ewige
Heil der Volksmenge gefährdet sah, wenn die Elite des Volkes nicht die
Lehre reformiere und mehrheitlich sich bekehre, um sich der allgemeinen
Kirchenreform anzuschließen. Die angegriffenen Priester sollten sich im
Lichte von Arialds Predigt vorkommen wie Schmarotzer jener Kirchengüter,

die weitgehend für den Unterhalt der Klerikerfamilien verwendet
wurden, eigentlich aber für Witwen, Waisen und Arme bestimmt waren.
Die Priester schienen sakramentale Heilsvermittler, an deren persönliches

Heil das Volk nicht mehr glaubte. Ariald ging es nicht um das

Standesschema: nur für Priester Zölibat, für Laien die schmutzige
Arbeit, die Mühsal des Broterwerbs. Alle mußten irgendwie enthaltsam
leben und den Ruf des Evangeliums vernehmen, alle mußten für ihre
Verfehlungen Buße tun.

1 Text bei Denzler S. 160-163 Nr. 27.
2 Inhaltlich am nächsten stehen sich Humberts Zitat von Mt. 16,24 von der

Nachfolge, Selbstverleugnung und dem Kreuz und Arialds Anführung von Joh. 12,
26: «Wer mir dient, möge mir folgen» (Parallele zu Mt. 16,25), bei Andreas, Vita
s. Arialdi, cap. 4 p. 1052, lin. 29.

70



Hans Zeimentz hat gezeigt, daß gewisse Einzelheiten von Augustins
Lehre, vor allem die Feststellung, daß die Lust der Sexualität nicht aus
sich Sünde, sondern ein Fehler der an sich guten Natur des Menschen

sei, später verdunkelt wurden. Dazu hat aber sicher Augustinus selber

viel beigetragen. Jedenfalls kam es in den Jahrhunderten nach der Blüte
der Vätertheologie zu einer Abwertung des Geschlechtlichen 1. In der
Geschichte der Frühmittelalters hatten vor allem die Bußbücher diese

Tendenz verstärkt. Zur Zeit Arialds war bei den Reformern die
Jungfräulichkeit das Ideal, die Ehe eher ein Zugeständnis an die Schwachen 2.

Verbreitet war die Ansicht, daß geschlechtliches Tun und religiöses Tun
einander ausschlössen, wofür 1 Kor 7,5: «Entzieht euch einander nicht,
es sei denn um euch dem Gebet zu widmen», den Beleg lieferte 3. Dies
zitierte auch Kardinal Humbert in seiner Rede von 1053 mit der Bemerkung,

Paulus befehle das den Laien, um so stärker gelte es für die Priester

4.

Wir haben allerdings keinen Beweis, daß Ariald so weit ging wie Petrus
Damiani, der glaubte, Simon Petrus habe sich erst durch das Martyrium
vom Schmutz der Ehe gereinigt5. Aber Ariald wies einen simonistischen
Priester vom Altar mit der Bemerkung, diese Geheimnisse dürften nur
von reinen und keuschen gefeiert werden 6. Petrus Damiani sagte, wer
den Leib des Herrn berühre, dürfe keine geschlechtlichen Kontakte
haben. Zeimentz führt dazu aus: «Petrus Damiani stützt seine an Drastik
kaum zu übertreffenden Ausführungen auf 1 Sam 21,4 bis 7. Dort wird
berichtet, Abimelech habe David und dessen Mannen die Schaubrote
erst gegeben, nachdem diese ihm versichert hatten, daß sie drei Tage
ohne Verkehr mit Frauen gelebt hätten. Wenn dies, so folgert Damiani,
für den Verzehr der Schaubrote gefordert worden sei, dann sei es um so

mehr Voraussetzung für den Genuß des Herrenleibs» 7.

1 H. Zeimentz, Ehe nach der Lehre der Frühscholastik. Eine moralgeschichtliche

Untersuchung zur Anthropologie und Theologie der Ehe in der Schule Anselms
von Laon und Wilhelms von Champeaux, bei Hugo von St. Viktor, Walter von
Mortagne und Petrus Lombardus (Moraltheol. Studien. Hist. Abt. hgg. v. J. G.

Ziegler Bd. 1, Düsseldorf 1973) S. 77.
2 Ebd. S. 36-37.
3 Ebd. S. 36.
4 Denzler S. 162 Nr. 27.
5 Zeimentz S. 38; Petrus Damiani, Op. 13 De perfectione monachorum (PL

145, 299): «Petrus autem nuptiarum sordes abluit cruore martyrii...». Dazu Denzler

S. 61.
6 Andreas, Vita s. Arialdi p. 1074, 11 vgl. C. Violante, La pataria p. 117-118.
7 Zeimentz S. 37; Petrus Damiani, Op. 18,1,4 (PL 145, 393).

71



Das Verhalten Arialds und die Angriffe der Patarener auf die Güter

unwürdiger Priester zeigt aber nicht nur die Forderung der Keuschheit
für den Empfang der Eucharistie, sondern beim Kleriker die Enthaltsamkeit

als Voraussetzung zum Empfang der Altaroblationen und der

übrigen klerikalen Einkünfte. Dafür gibt es Gründe, die in den Zeitumständen

hegen. Die zunehmende Sorge um das persönliche Heil
vermehrte den Bußeifer und die Zahl der Oblationen der Gläubigen. Darauf
erhöhte die Vielzahl von Stiftungen und die Häufung von Altaroblationen

die Zahl der Privatmessen. Weil in einer erweiterten Fassung der

Chrodegangregel um 900 festgesetzt wurde, der Priester dürfe nicht die
Gaben mehrerer Messen für eine einzige annehmen1, hat die Zunahme der
Oblationen auch die der Privatmessen fast zwangsläufig mit sich gebracht.
Die wirtschaftliche Expansion Europas, ganz besonders so großer Städte
wie Mailand, förderte die Zunahme der Vergabungen an die Kirche. G.

Duby wies darauf hin, daß die höchste Stellung des Priestertums etwa
zusammenfiel mit der Zeit, in der die Wirtschaft die Darbringung großer
Gaben an die kultischen Mittler zu vermehren erlaubte. Er stellt fest:
«Ohne Zweifel gab es nie in der Geschichte der christlichen Kirche des

Abendlandes mehr und reichlichere Almosen der Laien als in den fünf
oder sechs Jahrzehnten vor und nach dem Jahre 1000» 2. Die Jahre um
1050/60 waren also die Konjunkturwende, das entscheidende Jahrzehnt
in der Frage, ob das Nachlassen des religiösen Eifers des Klerus 3 die

Opferfreudigkeit der Laien gefährde und den Klerus um seine

Glaubwürdigkeit brachte oder nicht.
Große Vergabungen ermöglichten noch 1053 die Errichtung neuer

Kanonikerstellen in Mailand 4. Aber nur zwölf Kanoniker, die täglich

1 O. Nussbaum, Kloster, Priestermönch und Privatmesse. Ihr Verhältnis im
Westen von den Anfängen bis zum hohen Mittelalter. (Bonn 1961) S. 169. Er zitiert
hierzu: Chrodegang, Regula 43 (PL 89,1076): «ne privatus sacerdos missarum
peculiarium plura suscipiat onera, sed illa toti sacerdotum coetui relinquat, a quibus
citius et facilius offerentium intentiones possunt compleri».

2 G. Duby, Guerriers et paysans. VIIe-XIIe siècles, premier essor de l'économie
européenne Bibliothèque des histoires, Paris 1973) S. 187.

3 Dieses Nachlassen kann man im deutschen Reich bei all jenen Klerikern
feststellen, die von den neuen lothringischen, burgundischen und römischen
Reformmaßnahmen sich nicht betroffen fühlten, wie es sich im Erlahmen der régula canonica

zeigt, vgl. J. Siegwart, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jh. bis 1160. Mit einem Überblick über die
deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Freiburg/Schw. 1962) S. 162-165,
256-263.

4 Vgl. C. Violante, La pataria 120-122.

72



den Gottesdienst feierten, verpflichteten sich ganz im allgemeinen zu
einem kanonikalen Leben, ohne Erwähnung des Zölibats 1. Die Häufigkeit

der Messen und geistlichen Offizien nahm also in Mailand noch in
den Jahren vor der Entstehung der Pataria zu, ohne daß die Zölibatspflicht

erneuert wurde 2. Arialds Rede war also ein flammender Protest

gegen das Sichgehen-lassen, ferner die strengste und einfachste
Forderung seiner Zeit : daß die geschlechtliche Kontinenz von allen gefordert
werde. Alle müßten Buße tun, um das Unheil abzuwenden, das Gott
angedroht habe, nicht nur die Priester, die das Gesetz verletzten. Ganz

allgemein galt damals die Lust selbst in der Ehe als etwas, was mit Sünde

verbunden sei. Es war eine Errungenschaft der Frühscholastik, wenn
Hugo von St. Victor (t 1141) lehrte, ehelicher Geschlechtsverkehr, der
in rechter Absicht erfolgte, könne ohne Schuld sein 3.

Der Unterschied zwischen der Predigt des kühler berechnenden
Anselm von Baggio, der juridisch sicher auf der Flöhe seiner Zeit stand und
wußte, welche Güter der Kirche durch die Ehe der Kleriker entfremdet
wurden, und Ariald, war vor allem ein spiritueller. Arialds Größe liegt
darin, eine geistige Bewegung entfacht zu haben, Inspirator von neuen
Unternehmen geworden zu sein, Laien begeistert zu haben. Es war sicher
nicht zufällig, daß der Inhaber einer Bank, Nazarius, sich Ariald
anschloß und sein Vermögen zum großen Teil für die gemeinsame Sache

einsetzte. Nicht für jedes Abenteuer und auch nicht für ein berechnetes

Risiko setzten Leute das aufs Spiel, was die Hörer Arialds hingaben.
Ariald wußte offenbar die Heilsfrage lebendiger zu stellen und mit seinem

Anliegen zu verknüpfen als andere Reformer. Er inspirierte einen neuen
Geist. Nur eine neue Spiritualität konnte die Gemüter derart hinreißen.
Und diese fand sich kaum irgendwo klarer ausgedrückt als in der Vita
des hl. Nikolaus.

10. Arbeit und Enthaltsamkeit als Gesetz der Pataria und der Nikolausvita

Die Vita des hl. Nikolaus stellt gleichsam das Prinzip auf, auch in
äußerster Not eher die niedrige, nicht standesgemäße Arbeit zu
verrichten und dadurch sein Leben zu fristen als die Prostitution einer

1 Eb. S. 122.
2 Dazu ebd. S. 12.
3 Zeimentz S. 82. Abaelard (ebd. S. 81) mit seiner philosophischen Argumentation

und der Normannische Anonymus, der den charismatischen Charakter der Ehe
wie der Jungfräulichkeit betont (ebd. S. 38-39), drangen nicht durch.

73



Tochter zu erlauben 1. Die Betonung der Laienhandarbeit bei der Pataria
hat den Vorzug, die Arbeit in den Kampf gegen die Simonie einzuspannen.
Ein praktisches Beispiel gab der hl. Theobald (Thibaud) von Provins

(1017-1066), der mit seinem Freund in Pettingen (Luxemburg) den

Lebensunterhalt als Maurer und Bauernknecht verdiente und später
vom Bischof von Vicenza zum Priester geweiht wurde 2.

Wie verachtet die Arbeit eines Bauernknechtes noch nach dem Tod
des hl. Petrus Damiani war, zeigt die Episode, die Johannes von Lodi
erzählt: Das Kind Petrus Damiani wurde einem erwachsenen Bruder
überlassen, der es hart behandelte wie einen Knecht. Die Frau des Bruders

war für den Kleinen wie eine Stiefmutter. Er erhielt nur die Nahrung
von Sklaven. «Er ging barfuß, in schlechten Kleidern. Er erhielt oft
Faustschläge und Fußtritte. Schließlich, als er etwas größer geworden

war, wurde er, obwohl bereits einer so großen Belastungsprobe
ausgesetzt, zum Schweinehüten geschickt. Dabei war er ohne Unterschied
den gleichen Lebensbedingungen wie die Hörigen unterworfen » 3. Der

Höhepunkt schlechter Behandlung für den Sohn eines Adeligen ist hier
der Befehl zum Schweinehüten.

Wie groß der Schritt der Asketen des 11. und 12. Jahrhunderts war,
als sie nicht mehr von standesgemäßer Arbeit redeten und absichtlich
die niedersten Dienste verlangten, zeigt das Beispiel des hl. Stephan von
Thiers (von Muret), in dessen Orden von Grammont niemand zur Handarbeit

von außen eingeladen werden durfte, weil die Gäste sonst sagen
würden : «Noch nie haben wir Ordensleute so niedere Arbeiten verrichten
sehen» 4. Woher bezog Stephan von Thiers die eiserne Konsequenz seines

Tuns, die an Ariald erinnert? Stephan war, noch nicht erwachsen, mit
seinem Vater ausgezogen, um zum hl. Nikolaus von Myra zu pilgern, der

in Bari hoch verehrt wurde. Darauf lernte er, weil er in Italien erkrankte,
die Eremiten von Kalabrien und ihre strenge Lebensweise kennen, also

Leute griechischer Observanz. Weil die Vita zeigt, daß trotz aller Gebete

der junge Stephan nicht gesund wurde, bis der Vater ihn in Italien zu-

1 Vita b. Nie. p. 298 lin. 34-39.
2 E. Brouette, Theobald v. Provins, LThK 10,22.
3 Johannes v. Lodi, Vita b. Petri Damiani cap. 1 (PL 144,116 C) : «Pedibus

nudis, vestibus ibat incultus; verberibus vapulabat; pugnorum ac calcium crebris
ictibus subjaccbat. Porro, cum iam grandiusculus sub tarn iniquis licet oneribus
fuisset affectus, ad porcos pascendos ejicitur caeterisque mancipiorum conditionibus
indifferenter subjicitur».

4 Stephanus Muretensis, Regula cap. 40, ed. Becquet (Corpus Christianorum,
Cont. med. t. 8, Turnbolti 1968) p. 87.

74



rückließ, war das für die Zeitgenossen das Zeichen des Willens des

hl. Nikolaus, daß Stephan diesen Weg beschritt1. Der Weg zur
Jungfräulichkeit - nach der Vita blieb er immer jungfräulich 2 - und die
äußerste Armut mit möglichst großer Abhärtung des Leibes3 war das

Lebensprogramm, das der hl. Nikolaus auf alle Gebete hin vermittelt hat. Alle
Arbeiten verrichten ohne Auswahl des Angenehmen war hier eine

Forderung des Evangeliums.
Stephan von Thiers ist zu spät gekommen, um Ariald beeinflussen zu

können. Er ist um 1045 geboren. Seine Spiritualität dürfte aber jener
Arialds am nächsten kommen unter den bedeutenden Asketen des

11. Jahrhunderts. Weil Stephan auf der Pilgerfahrt zum hl. Nikolaus die

geistliche Berufung zur Enthaltsamkeit und Handarbeit fand, ist eine

gemeinsame Quelle für Ariald und Stephan das Leben des hl. Nikolaus.
Vielleicht gab es für die Menschen des 11. Jahrhunderts außer den

apokryphen Paulusakten keine lateinische Schrift, in der Keuschheit und

Jungfräulichkeit so hervorgehoben werden wie in der Nikolausvita. Hier
wird aber auch die Heilsfrage mit viel Rigorismus gestellt, so daß heute
diese Schrift wohl niemand rechtfertigen möchte. Gerade darin, daß hier

von einem Gesetz geschlechtlicher Enthaltsamkeit geredet wird, die zum
Heil nötig ist, stimmt diese Vita mit der Spiritualität der ältesten Patarener

überein. Johannes diaconus von Neapel gibt in der 2. Hälfte des

9. Jahrhunderts eine griechische Schrift «Methodius ad Theodorum» frei
wieder. Er erzählt von den Eltern des hl. Nikolaus, sie hätten schon vor
der Zeugung ihres einzigen Sohnes die «continentium lex», «das Gesetz

der Enthaltsamen» zu ihrem Ziel erhoben und mit allen Kräften sich

bemüht, ein zölibatäres Leben zu führen. Auch wenn wir heute ein solches

Ideal weder als christlich noch als echt menschlich ansehen können, wenn
Eltern einen Sohn aus reinem Pflichtbewußtsein mit Ablehnung aller

geschlechtlichen Lust zeugen wollen, so müssen wir doch feststellen, daß

die Phantasie des Vitaverfassers hierin das Vollideal sah 4.

1 Es heißt vom Vater Stephans in der Vita Stephani cap. 3 (Corp. Chr. t, 8 p. 106) :

«Tristis ergo nimis effectus, orando, elemosynas largiendo omnipotentis medici et
beati Nicholai quaerit auxilium, sed de filii sospitate nullum comperit indicium.
O pietas patris O Providentia supernae dispensationis »

2 Ebd. S. 105 cap. 1, lin. 9: «Semper virgo permansit».
3 Ebd. Cap. 1 «filium (Stephanum)... qui de virginitate et diutissima corporis

afflictione... a Deo erat coronandus». Zum Leben Stephans vgl. Chr. Pellistrandi.
La pauvreté dans la règle de Grandmont, in: Etudes sur l'histoire de la pauvreté,
sous la direction de M. Mollat (Paris 1974) p. 229-232.

4 Vita b. Nicolai ep., bei B. Mombritius, Sanctuarium t. 2 p. 297 lin. 19-20:

75



Weil Ariald in Rom ursprünglich mit seiner Lehre nicht durchkam
und auf den Kampf gegen Simonie wechseln mußte, kann eigentlich nur
hier der Punkt sein, in dem Ariald selber sich bekehren mußte. Natürlich

haben alle Gegner der Patarener ihm solche Lehren angekreidet,
indem sie leib- und geschlechtsfeindliche Häresien in eine Linie stellten
mit der Mailänder Bewegung. Ariald selber und natürlich auch sein

Schüler und Biograph haben die Lehrentwicklung der Kirche, d. h. die

Rückwendung zu dem, was sicher im Evangelium steht, aus Gehorsam

vollzogen. Aber für den höheren Klerus durften sie den Zölibat fordern,
ja sie erhielten später den Befehl dazu, allerdings zusammen mit dem

Kampf gegen die Simonie.
Man wird einwenden, es habe viele Schriften gegeben, die uns nicht

mehr erhalten sind, die wie die Nikolausvita als Quelle dienen konnten
zur Predigt des Rigorismus. Die Antwort fällt leicht. Es gab viele, vor
allem apokryphe oder nichtlateinische Schriften, aber keine, die für
rechtgläubig angesehen wurde und zugleich den Namen der Patarener
mit Patara in Beziehung bringt.

Es gibt übrigens einen Beweis, daß die Nikolausnachahmung im Norden

den Akzent auf die Enthaltsamkeit legte, nämlich die anonyme
Schrift: «Buch über die verschiedenen Richtungen des Ordenslebens in
der Kirche», in dem außer Mönchen, Zönobiten, Eremiten und Inklusen
jene erwähnt werden, «die enthaltsam leben und weder Kanoniker noch
Mönche noch Eremiten noch Inklusen, sondern Gottesverehrer oder

Licoisi, d. h. Befolger des Gesetzes genannt werden können». Wo dann
über die entsprechenden Frauenkongregationen die Rede ist, heißt es,

zuletzt komme man zu sprechen «auf die Inklusen und die
Gottesverehrerinnen, die wir Licoisae, d. h. Gesetzesbefolgerinnen oder gewöhnlich
Nicoisae nennen, also die Nachahmerinnen des hl. Nikolaus»1.

«sed omni studio continentium se lege vincientes caelibem vitam actitare satagebant,
et mirum in modum cum in primaevo iuventutis flore hunc solum filium genuissent,
cunctis se voluptatibus abdicarent.

1 Anonymus R., Liber de diversis ordinibus et professionibus quae sunt in
Ecclesia, Prologus (PL 213,809 B) : «Deinde rursum incipientes ab inclusis et ab his
qui continenter vivunt et nec canonici nec monachi nec eremitae nec inclusi sed
deicolae vel licoisi, idest quasi legis custodes possunt dici, ibidem revertemur ad
mulieres quae eremiticam vitam ducunt... Ad ultimum vero pene ad inclusas et
deicolas, quas licoisas, idest legis custodes, vel nicoisas vulgo vocamus, quasi s. Nico-
laum imitantes, ordinem professionum terminamus». Der Teil, der diese Lebensweise
genauer hätte beschreiben sollen, ist nicht erhalten, wahrscheinlich, weil die
Rechtgläubigkeit bald in Frage gestellt wurde. Die Lehrentwicklung der Kirche wollte
kein absolutes, allgemeines Enthaltsamkeitsgesetz mehr dulden.

76



Die Deutung des Textes bereitet Schwierigkeiten. Bernhard Metz

datierte die Entstehung in die Jahre zwischen 1122 und 1130. Der Autor
ist ein Kanoniker aus der Gegend zwischen Nordfrankreich und dem

Moselland, nicht aus Lüttich, wie man oft früher behauptet hat1. Er ist
sicher kein Liebhaber der Handarbeit, die nach seiner Ansicht vom
Gebet abhält und zu weltlichen Sorgen führt2. Er ist so konservativ, daß

er nie die Pataria hätte verstehen können. Der hl. Nikolaus, den die

Nicoisae nachahmen, ist sicher der hl. Bischof von Myra, weil es damals

nur eine einzige lateinische Nikolausvita gab, in die allerdings einige

Episoden aus dem Leben des hl. Nikolaus von Sion (6. Jh.) eingeflossen
sind 3.

Weil der männliche Zweig, die Licoisi, klar von den Inklusen
unterschieden werden, sind weder diese noch der weibliche Zweig zu den

Inklusen zu rechnen. Kanoniker oder Chorfrauen nach der Kanonikerregel

sind sie auch nicht, überhaupt keine Klerikergemeinschaft, weil es

sonst kein genaues weibliches Gegenstück gäbe. Die Licoisi gehören zu
denen, die geschlechtlich enthaltsam leben und dies ist neben der

Gesetzesbeobachtung die einzige unterscheidende Bestimmung, denn
deicolae «Gottesverehrer» sind die Mitglieder aller kirchlichen Stände.
Die Nikolausnachahmung wird in nicht sehr logischer Weise nur den

Frauen zugeschrieben, ist also bei den Männern sicher auch vorauszusetzen.

Das Gesetz ist sicher nicht nur das mosaische Gesetz des alten
Bundes, handelt es sich doch um christliche Stände. So bleibt nichts
anderes übrig als an das Gesetz der geschlechtlichen Kontinenz zu denken.
Es wird ja nicht an das Zölibatsgesetz von Geistlichen angespielt.

Weil es für die Laien kein Zölibatsgesetz gibt, könnte man an das

Gesetz denken, daß verheiratete Christen nur mit gegenseitiger freier

Zustimmung eine Josephsehe führen dürfen. Filastrius, Bischof von
Brescia (j um 397) redet einmal von den abstinentes, die Manichäismus

predigen und durch Überredung die Ehen trennen. Es sei etwas anderes,

mit beiderseitiger Übereinkunft um Gottes willen dies zu tun, etwas
anderes, dies gegen das Gesetz aufzuschwatzen und gegen den Willen beider
durchzusetzen 4. Weil im «Liber de diversis» sowohl Mann wie Frau das

1 B. Metz, La pauvreté religieuse dans le «Liber de diversis ordinibus», in:
Histoire de la pauvreté, sous la direction de M. Mollat, t. I (Paris 1974) p. 247-254,
bes. 247-8.

2 Ebd. S. 250-252.
3 G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 6, 26, 83, 208, 216 und öfters.
4 Filastrius. Diversarum hereseon liber cap. 84 n. 1-2 (Corp. Christ. 5. 9,

77



Gesetz befolgen, ist hier eine gemeinsame Übereinkunft vorausgesetzt.
Der hl. Nikolaus hat nicht geheiratet. Die Nachahmung muß sich hier
also auch auf die Eltern des Heiligen erstrecken, die nach der Geburt in
völliger Enthaltsamkeit lebten. Daß im 11. und 12. Jahrhundert Josephsehen

existierten, zeigt die damals als wahr geglaubte und noch in der
Kanonisation 1146 angenommene, aber unhistorische Legende von der
ehelichen Enthaltsamkeit Kaiser Heinrichs IL (f 1024) und seiner Gattin
Kunigunde 1. Die Legende wurde geglaubt, weil Josephsehen immer wieder

vorkamen.
Selbst wenn wir nicht alle Ausdrücke gedeutet haben, ist schon aus

dem Gesagten zu entnehmen, daß es sich bei dem Gesetz nur um ein
Gebot der Enthaltsamkeit für alle handeln kann. Das entspricht der
Nikolausvita. Licoisi heißt im Zusammenhang mit dem hl. Nikolaus
kaum etwas anderes als Lykiois-isoi «gleich wie die Lykier». Es wäre

allerdings die Form Licioisi zu erwarten und der Schriftsteller denkt an
eine falsche Etymologie von lex «Gesetz». Hier kann auch ein lygo-isos
«der Weidenrute ähnlich» eingewirkt haben, weil die Weide, die keine
Früchte trägt, als Bild der Keuschheit galt2. Im 11. Jahrhundert wurde
viel über den ligischen Eid diskutiert. So konnte Licoisi von Deutschen
als «ledig-weise» d. h. «nach Art der Ledigen» verstanden worden sein.

Fr. L. Ganshof sagt: «ligius ist dem deutschen 'ledig' verwandt, was hier

'ledig jeder anderen Bindung' bedeutet» 3.

Der Ausdruck «Gottesverehrer» kommt in der Nikolausvita nicht vor.
Es heißt dort «Christusverehrer» 4 und Verehrer der Ewigkeit5. Deicola
ist nicht eine Verschreibung für Nikolaus. Der «Liber de diversis»
erwähnt die Gottesverehrer immer an erster Stelle, es handelt sich also um

Turnholti 1957) p. 253: «Alii sunt in Gallis et Hispanis et Aquitania veluti
abstinentes, qui et Gnosticorum et Manicheorum particulam perniciosissimam aeque
secuntur, eandemque non dubitant praedicare, séparantes persuasionibus coniugia
hominum et escarum abstinentiam promittentes... ; dann p. 254 lin. 10 n. 30: «Aliud
est itaque consensu communi hoc fieri laudis causa maioris consequendae a domino,
et aliud contra legem suadere, contraque amborum facere voluntatem.

1 Vgl. R. Klauser, Heinrich II. in: LThK 5,179.
2 G. Heinz-Mohr, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen

Kunst. (Düsseldorf-Köln 1974) S. 302. - Eine Ableitung der Silbe lie- von Pauli-
kianern ist nur möglich, wenn der Name der Paulikianer vom Apostel Paulus
abzuleiten wäre, der nach den Apokryphen in Lykien im Sinne der Gnostiker gepredigt
haben soll. Dann käme Paulikianos von Paulos Lykios.

3 Fr. L. Ganshof Was ist Lehnswesen (Darmstadt 1961) S. 109.
4 Vita b. Nicolai; eultor et amator Christi 305, 39-40; christicolae 306, 35 und 37.
5 Ebd. 299,10 «ecce eultor aeternitatis advenit Nicolaus».

78



den wichtigsten Titel. Durch die erste Arialdrede zieht sich als Leitidee,
daß Gottesverehrer den Zölibat halten, während Götzendiener in
Verblendung und Unzucht untergehen. Weil es aber unter allen Gestalten
der Apokryphen keine vergleichbare gibt, die zum Symbol der Enthaltsamkeit

geworden ist wie Thekla, Tochter der Theoklia, muß Deicola
eine schlechte und sprachlich falsche, aber beabsichtigte Latinisierung
von Thekla sein. Die Paulus- und Thekla-Akten, apokryph und im
Widerspruch zum Evangelium, verherrlichen ganz einseitig die Jungfräulichkeit.

Sie stammen etwa aus dem 3. Jahrhundert. Sie zeigen Paulus, wie

er in Ikonium predigt, bevor er nach Myra in Lykien reiste. Er habe das

Wort von der Enthaltsamkeit und der Auferstehung verkündetl: «Selig
sind, die ihr Fleisch rein bewahrt haben, denn sie werden ein Tempel
Gottes werden (vgl. 2 Kor 6,16). Selig sind die Enthaltsamen, denn Gott
wird zu ihnen reden Selig sind, die Frauen haben, als hätten sie

nicht, denn sie werden Gott beerben (vgl. 1 Kor 7,29; Rom 8,171». Thekla
wurde von dem Wort so erfaßt, daß sie ihre Verlobung auflöste. Der
betrogene Verlobte organisierte darauf eine Christenverfolgung, bei der
Thekla die wilden Tiere in der Arena besiegt. Die Lehre des Paulus wird
so zusammengefaßt: «Man muß einen einzigen Gott allein fürchten und
enthaltsam leben»2 und von den Hörern so verstanden: «Auf andere
Weise gibt es für euch keine Auferstehung, es sei denn, daß ihr rein bleibt
und das Fleisch nicht befleckt, sondern es keusch bewahrt» oder «Wir
sind auferstanden, indem wir den wahren Gott erkannt haben» 3.

Die richtige Gottesverehrung und -erkenntnis gehören also wie eine

Norm mit der Enthaltsamkeit zusammen. Wenn dann Thekla überall
in der Arena siegt, zeigt sich das Märchenhafte der Erzählung.
Selbstverständlich ist hier das Evangelium verfälscht. Aber das hinderte nicht
die weite Verbreitung der Thekla-Akten und der Thekla-Verehrung. Auch
in Mailand bestand zu ihrer Ehre eine Kirche. Damit schließt sich der

Ring der Zeugnisse. Weil Paulus in Ikonium so gepredigt haben soll,
nicht in Patara, kann der Patarenername nicht von den Thekla-Akten
abgeleitet werden, wohl aber von der entsprechenden Tendenz der Vita
des Nikolaus von Patara. Das Wort deicola versucht, das Häretische des

Theklaromans zu verdecken.

1 E. Hennecke-W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in
deutscher Übersetzung. 4 Aufl. 2. Bd. (Tübingen 1971) S. 227 (Einleitung), S. 2431 (Text).

2 Ebd. S. 244-5.
3 Ebd. S. 245.

79



Es folgt nun zum Schluß die Übersetzung der beiden wichtigsten
Texte zum Leben des hl. Nikolaus: des griechischen von «Methodius»,

geschrieben in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts, und der lateinischen

Paraphrase dazu von Johannes diaconus aus Neapel, der in der 2. Hälfte
des 9. Jahrhunderts diese Schrift verfaßte. Von allen Viten und Enko-
mien kommen für die Pataria nur jene Texte in Betracht, die Patara,
nicht Myra als Heimat des Heiligen angeben, die ferner Nikolaus als Laien
zeigen, der dem Vater der drei Töchter half. Die meisten Viten stellen
Nikolaus bereits als Kleriker oder Mönch in diese Situation. Ferner muß
das Motiv der Drohung oder des Zornes Gottes vorkommen. Von etwa
sechs Texten ist «Methodius ad Theodorum» der einzige in griechischer
Sprache, der diese Bedingungen erfüllt. Ferner ist die einzige lateinische

Nikolausvita, die es vor dem Jahr 1057 gab, die Wiedergabe des Berichtes

von Methodius 1. Es gibt auch viele Gemeinsamkeiten zwischen der

Vita s. Arialdi und der lateinischen Nikolausvita, besonders in der
Verwendung von Bibelzitaten 2. Es folgt nun die Übersetzung von
ausgewählten Teilen der griechischen und lateinischen Nikolausvita.

Methodius ad Theodorum Vita beati Nicolai episcopi

(1. Hälfte 9. Jh.) Edition: G. An- (2. Hälfte 9. Jh.). Edition: B. Mom-

rich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S.546- brititjs, Sanctuarium seu vitae sanc-
563 (abgekürzt: Meth.) (Zeilenzäh- torum, ed. monachis Solesmensibus
lung im Text) S. 547 Kap. 3 lin. 16ff. t. 2 (Paris 1910) p. 296-309 (abgek.

Mombr.) p. 296 lin. 34 ff.

[16] Dieser (Nikolaos) stammte aus [34] Nikolaus entstammte also
eider Stadt Patara (wörtlich: Stadt nem berühmten (hochadeligen) Ge-
der Patarer), einer der ansehnlichen schlecht (vgl. 297,16; Meth 549,4-5).
Städte der Provinz Lykien, [17] die Woher stammte es? Aus der Stadt
damals zahlreiche Einwohner zählte, Patara. Diese, eine der [35] bedeu-
jetzt aber [18] nur noch als Dorf gilt, tendsten Städte der Provinz Lykien,

1 Vgl. G. Anrich, Hagios Nikolaos 2. Bd. S. 83 ff., 277 ff.
2 Nur zwei Bibelstellen sind in der Vita s. Arialdi und in der Vita b. Nicolai

gleich, nämlich Mt. 5,16: Vita s. Arialdi p. 1052, 13; Vita b. Nie. p. 298,12, und
2 Kor. 6, 17 in Vita s. Arialdi p. 1057, 21-22; Vita b. Nie. p. 298, 33^1. Andreas
zitiert aber mit Vorliebe die Nachbarverse der Nikolausvita, so Vita s. Arialdi
p. 1052,12, wo Mt. 5,14 benachbart Mt. 5,15 der Vita b. Nie. p. 298, 42-3. Ebenso
den Ausspruch Jesu vom süßen Joch: Vita s. Arialdi: Mt. 11,29 p. 1052,32, aber
Mt. 11,30 bei Vita b. Nie. p. 299,22. Gemeinsam ist auch das Motiv, je größer die
Stadt, umso mehr Laster: Vita s. Arialdi p. 1051,26: «Mediolanum, ubi haec ini-
quitas tanto erat copiosior, quanto urbibus ceteris ipsa est populosior». Vgl. Vita
b. Nie. p. 296,35-36: Patara urbs «tantum quendam fame rutüabat, quantum et
populoso frequentabatur accessu».

80



Methodius Mombritius

nicht mehr als Stadt. (Quelle: «kaum
mehr ein Dorf», vgl. Vita per Michae-
lem, 3. Kap.; Anrich 1,114,21 bis
115,1.)

[19] Ein solcher Niedergang und
eine solche Abwanderung aus einer
Stadt kommt noch in vielen anderen
[20] Fällen göttlicher Strafgerichte
vor. (vgl. Meth 547,34; Mombr 296,

52). Wenn wir aber mit der [21]
heiligen Schrift vertraut sind und dort
Auskunft suchen, können wir
ersehen, wie für die [22] Sünden der
Bewohner die Städte gezüchtigt werden.

(Die 5 Städte am Toten Meer,

um Sodoma und Gomorra, vgl.
Meth 548,9; Mombr 296,36; Weish.
10,6; Jud7; Gen 19; 2 Petr 2,6-8).

Obwohl die dortige Gegend [23]
eben ist, dem Blick also offen
zugänglich bleibt, sieht der Ort aus
[24] wie ein zerrissenes Hemd, aus
dem tagsüber schwefelhaltige Dämpfe

[25] aufsteigen, nachts aber feuerrote

Rauchschwaden wie aus dem
[26] Kamin einer Schmiedeesse sichtbar

nach oben geworfen werden.
Wenn jemand [27] die Hand hinhält,
bekommt er die Feuerglut zwar zu
spüren, aber sie verzehrt nicht [28]
das Fleisch, wie das bei einem
gewöhnlichen Feuer der Fall ist. So ist
dies [29] ein Bild des ewigen Feuers
und gibt eine teilweise ähnliche
Vorahnung [30] von der entsprechenden
Wahrheit, (vgl. Methodius v. Olympos,

De resurrectione ; PG 18.285D-
288B; vgl. Mombr 297,8.12-13).

Als die Tage der Jugend vergan-

hatte einen üblen Ruf, der so
beschämend war wie [36] der Zustrom
von Leuten, die den Ort besuchten,
(vgl. Meth 547,22). Jetzt haben es

die Sünden zustandegebracht, daß

nur eine heruntergekommene [37]
Siedlung eines kleinen Weilers
übrigbleibt, wo man selten einen Bewohner

antrifft. Weil sich Gelegenheit
bietet, über Patara zu reden, auch
wenn wir [38] am Anfang vom Thema

abweichen, und weil es doch für
viele von Nutzen sein wird, [39] wollen

wir dafür sorgen, den Nachkommen

etwas zu überliefern, was als

großes Wunder mündlich von
Generation zu Generation bis auf uns
gekommen ist.

[40] Es gibt nämlich bei derselben
Stadt (Patara) einen [41] Landstrich,
wo der ganze Boden sehr häufig
überspült wird von einem Flammenmeer.

Die Erde ist also aufgerissen
[42] wie ein altes Kleid. Aus ölgefüll-
ten Rinnen sendet das Becken am
Tag den schrecklichsten [43] Rauch
aus, in der Nacht speit es Feuer-
flammen aus wie ein Eisenschmelzofen.

[44] Es wird berichtet, welcher
Natur das Erdfeuer ist. Wenn
jemand zum Versuch die eigene Hand
hinhält, [45] fühlt er die Hitze, aber
die Hand wird nicht versengt. O

wunderbare Zurückhaltung des

Herrn, o erstaunliche Milde. [46]
Wer von uns würde nicht, wenn er
allmächtig wäre, so daß ihm
niemand zu sagen wagte: «Warum tust
du das?», sogleich die Frevler [47]
niederstrecken oder beim Verbrechen

umkommen lassen? Aber der
Herr behandelt sie bald mit väterlicher

Milde, bald droht er mit der
Donnerstimme [48] des Gebieters. Er

81



Methodius Mombritius

gen waren, brachten die älteren
Leute, [31] besonders der Vater, dem
Knaben bei, wie wahr ein
ungeschriebenes, [32] aber bis auf uns
überkommenes Wort sei, daß wegen
der Ausschweifung und [33] Unzucht
der dortigen Bewohner [34] der göttliche

Gerichtsspruch (vgl. Meth 547,
20) dieses Land verfluchte zu diesem
schaurigen Anblick, damit dieser
Furcht einflöße und die Warnung
Bekehrung bringe.

[S. 548 lin. 1] Kap. 4. Auch wenn
sich das Strafgericht verzögerte, sah
der Zeuge doch ein, daß dies zur
Einflößung der Gottesfurcht [2] gesagt
wurde, damit wir uns erinnern und
aus Furcht vor der Erfüllung der
Drohung fliehen (und ihr entgehen),
[3] der Drohung (vgl. Mombr 296,47),
die lautet: «Mein Geist soll nicht
mehr [4] in diesen Menschen verbleiben,

weil sie Fleisch sind» (Gen 6,3a).
Gleich darauf wurde als Strafe [5]
die Kürze der Lebenstage geboten,
denn die Schrift führt weiter aus:
«Ihre Lebenszeit [6] soll 120 Jahre
betragen » (Gen 6,3b), und wiederum:
«Die laute Klage über Sodoma und
[7] Gomorra ist zu mir hinaufgedrungen»

(vgl. Gen 18,20; Jon 1,2; vgl.
Mombr 297,1). «Darum will ich
hinabgehen (Gen 18,21) und sehen, ob
sie handeln, wie die Klage [8] über
sie lautet oder nicht, damit ich es

zeigt auch oft seinen Zorn mit klaren
Zeichen, um die Menschen endlich
zur [49] Reue über ihre Freveltaten
zu bringen, damit sie nicht im gerechten

Gericht die würdige Vergeltung
gewärtigen müssen. So hat Gott
einst, als Göttersöhne mit [50]
Menschentöchtern gegen seinen Willen
verkehrten, Noe befohlen, die Arche
zu bauen (Gen 6,2-4, 14-16. Jud7).
[51] Wenigstens durch die furchtbare
Drohung sollten sie so erschrecken,
daß sie von dem unsittlichen
Geschlechtsverkehr ablassen würden
(vgl. Meth 548,9). Aber weil sie [52]
sich keineswegs enthielten, vernichtete

sie zur Vergeltung die Sintflut,
in der die ganze Welt zugrunde ging,
[p. 297 lin. 1] Auch das Treiben der
Leute von Gomorra und Sodoma
duldete er mit soviel Langmut (Meth
548,6-7), daß er sich würdigte,
herabzusteigen [2] und zu schauen, ob
sie in der Tat ihre Machenschaften
vollführten. Abraham begegnete ihm
und bat in [3] freundschaftlichem
Gespräch, er möge, wenn es zehn
Gerechte gebe, nicht alle vernichten.
Wie wäre es denkbar, daß [4] die
Wahrheit Abraham getäuscht hätte
Aber kein Gerechter war zu finden
außer Lot, der aus ihrer Umgebung
[5] entfernt wurde, worauf Gott die
übrigen mit (feurigem) Schwefel

prüfte und bestrafte, mit Recht,
damit diejenigen, welche den Geruch
[6] ihrer Tat in alle Richtungen
verbreiteten, durch den entsprechenden
Gestank umkämen. Seht nun auf
die [7] unglücklichen Bewohner der
vorgenannten Stadt (Patara), die
alle Ausschweifungen durchlebt
haben und allen [8] Verlockungen
nachgegeben haben; sie haben durch die
Barmherzigkeit Gottes als Beweg-

82



Methodius Mombritius

weiß». (Gen 18,21). Denn von
Anfang an [9] zog die rasende Fleischeslust

die Sintflut der ganzen Welt
nach sich und die Verbrennung der
fünf Städte (Pentapolis am toten
Meer: Weish 10,6; Jud2,7; 2 Petr
2,6-7), [10] wie auch jetzt das
beschriebene von Gott verhängte Los.
[11] In Heiligkeit wird jeder von uns
sein geschmücktes Kleid erwerben.

Wir werden nicht [12] zu denen
gehören, die Gott wie den Wortver-
künder Gottes und den Erzgesandten

Christi, [13] Paulus, vom Himmel

her aufruft. Weil wir um einen
Preis erkauft sind, [14] sind wir es

schuldig, Gott in unserem Leib zu
ehren (vgl. 1 Koro,20). Er ist ein
Tempel des [15] Heiligen Geistes
(vgl. Mombr 297,33 u. 298,31), den
wir empfangen haben (vgl. 1 Kor 6,

19). Es erübrigt sich, [16] die Erklärung

(des hl. Paulus) in Erinnerung
zu rufen. Ich gehe über zur
Fortsetzung der Erzählung.

grund der Umkehr ein Warnzeichen
der fürchterlichen Vergeltung
empfangen. [9] Dadurch wurde zu
verstehen gegeben: Wenn sie sich
irgendwie reuig anklagten, [10] würden

sie niemals mit der fürchterlichen

Vernichtung bestraft werden.
Wehe, wehe, du böse Pest, das ist
dein [11] Lohn, das sind deine
Geschenke, daß du jene, die du zu
Bösem überredest, schlimm enden
lassest. Es kommt, [12] glaube mir,
es kommt jener Tag, an dem auch
du und dein Urheber, der Teufel,
zum ewigen Feuer verdammt werdet
(vgl. Apok 20,10). [13] Ein Abbild
davon ist das Feuer der vorgenannten

Stadt, das erhitzt und doch nicht
[14] durch und durch in Glut
aufgehen läßt. Hoffentlich fällt diese
kurze Abschweifung niemandem
lästig. Jetzt gehen wir zu dem über,
was wir begonnen haben, [15] zum
Leben des heiligen Mannes.
Als die genannte Stadt sich noch
durch viel Hochherzigkeit [16] des
Volkes hervortat, standen seine
Eltern, die zu den Gruppen der Mächtigen

[17] gehörten, um so höher in
Ehren, je höher das Vaterland
(patria) war, das sie glühend ersehnten
(Wortspiel: Patara - patria). Sie
strebten mehr nach himmlischen als
irdischen [18] Würden und Ehren.
Aber, obwohl sehr reich, wollten sie
kein [19] Zeichen einer Ehre und
kein leitendes Regierungsamt annehmen,

sondern sie bemühten sich mit
allen Kräften, [20] sich zum Gesetz
der Enthaltsamkeit zu verpflichten
und ein zölibatäres Leben zu führen.
Auf wunderbare [21] Weise geschah
es, daß sie, als sie in der Blüte des

jugendlichen Alters diesen einzigen
Sohn zeugten, sich von aller [22] Lust

83



Methodius Mombritius

[17] Kap. 5 Dieser (Nikolaus) ist
also aus dem Dorf der Patarer
hervorgegangen. Er schrieb sich in den
[18] Himmel ein, die Stadt der
Erstgeborenen Engel, vgl. Hebr 12,23;
Meth 305,21; Mombr 550,23). Hier
wurde er geboren, [19] wie ich erzählen

will. Und es ziemte sich, daß, wie
Leuchter (vgl. Mt 5,15), die von [20]
unten her die Decke erhellen, <von
oben ihr Licht empfangen), so der
Dreimalheilige (vgl. Mombr 299,11),
der durch das Geisteswehen hervorgeht,

[21] nicht von Vätern von
unten, sondern von Gott, von oben
her, [22] seinen Ursprung nehmen
sollte (vgl. Joh 1,13 ; Vita perMichae-
lem cap. 4, Anrich 1,115,13-14
Geburt ohne Lust, wie Licht vom
Licht; vgl. Enkomion Methodii cap.
4, Anrich 1,155 25 aus Gott geboren)
und bei uns als solcher verehrt würde.
Aber wir haben uns vorgenommen,
den Verlauf [23] seines weiteren
Lebens zu schildern (Es folgen
nebensächliche Bemerkungen), [p. 549
lin. 3] Dieser (Nikolaus) ist zwar aus
einer einzigen Stadt hervorgegangen,
leitet seinen Ursprung aber wie die
Gottesfürchtigen von einer
mehrfachen [4] Vaterschaft her. Er hatte
Adelige zu Vorfahren (Adel: Vita
p. Michaelem cap. 3 p. 115,1 ; Mombr
296,34) und seine Eltern waren [5]
wohlhabend, von völlig unbescholtener

Ehre (vgl. Mombr 297,16-18)
und höchstem Ansehen. [6] Schnell
erkannten sie, daß, wer Pech
anrührt, mit der Hand daran kleben
bleibt und daher sich damit [7]
besudelt (Sir 13,1; Vita p. Mich.
cap. 3, Anrich 2, 115,4—5). Bei der

enthielten. Bei den Gebeten, die sie

oft im Tempel [23] verrichteten,
erbaten sie auch nur diesen einzigen
Nachkommen, der nicht nur den
Reichtum, sondern gemäß ihrem
Flehen auch die Sitten [24] erben
sollte (vgl. Meth 549,8). Gott sah von
oben die Bitten voraus und ließ es

an Erhörung [25] nicht fehlen,
sondern würdigte sich, sozusagen am
Anfang seit seiner Geburt [26] zu
zeigen, was für einer der Knabe sein
werde. Als nämlich die Mutter ihn
noch mit Milch nährte, begann er
zweimal [27] in der Woche, am
Mittwoch und am Freitag, nur einmal die
Muttermilch zu trinken (vgl. Meth
549,24) und damit war er jeweils [38]
den ganzen Tag zufrieden. Wer von
den Sterblichen möchte es je wagen,
unendlicher Gott, [29] solche Dinge
oder die Worte deiner Allmacht in
Zweifel zu ziehen? Wer erzittert
nicht, o Gott, beim Anblick Deiner
Großzügigkeit. [30] Du rufst, was
nicht ist, wie das, was ist. Seht den
Vorauskünder des neuen Zacharias,
[31] seht, da ist der Sohn einer zweiten

Elisabeth (vgl. Meth 549,12-14.
29). Jener (Johannes d. T.) ist in
frühester Kindheit, ja sogar im
Mutterleib [32] vom Heiligen Geist
erfüllt worden (Lk 1,15), dieser, noch
vom Wickelband umschnürt, hat
sich auferlegt, was er konnte, um
einen [33] Tempel des gleichen
Hl. Geistes zu bauen (vgl. Meth 548,
15; Mombr 598,31). Jener stammte
von einer greisen Mutter und zeigte
mit dem Finger auf Christus, um
ihn bekannt zu machen, dieser, von
[34] einer jugendlichen Mutter, folgte
Christus von Kindheit an. Es kommt
für uns allerdings nicht in Frage,
diesen Heiligen, obwohl er bei Gott

84



Methodius Mombritius

ersten sich bietenden Gelegenheit
nach der Entbindung leisteten sie
Buße und [8] Genugtuung für die
Geburt dieses berühmten Sohnes.
Sie begnügten sich mit diesem ersten
und einzigen Kind. (vgl. Meth 549,
16; Mombr 297,23) [9] Das Männliche,

das unter den Erstgeborenen
als Einziges den Mutterleib öffnete,
[10] so auch Jesus, unser Gott, der
als Wort zu uns kam und Erstgeborener

war, [11] wurde dem Herrn
geheiligt (Lk2,23), womit man für
den Gezeugten Dank sagte. Der
Neugeborene versiegelte für künftige Zeit
die Öffnung des Mutterschoßes durch
Unfruchtbarkeit, [12] um dem
Vorläufer (Johannes) ähnlich zu sein,
damit man erkenne, daß er die
gleiche Reinheit wie dieser [13]
angenommen hatte. Im Kind begegnen
die gleichen Züge wie im Gegen¬

stück. [14] Wie jener (Joh.), als er
zu spät gezeugt wurde, die natürliche

Unfruchtbarkeit der Mutter
aufhob, [15] so hat Nikolaus durch
seine Geburt sehr früh der Mutter
die Jungfräulichkeit auferlegt, denn
beide [16] Ehepaare begnügten sich,
hierin Vorbild für andere Eltern, mit
einer einzigen Geburt, die aber sehr
glücklich verlief, [17] und sie wünschten

nicht viele Kinder, sondern eine
ausgezeichnete Erziehung, was für
die Väter und für die Welt [18] auch
das Vorteilhafteste war. [19] Kap. 7.

Als er so geboren war und Gott
dargebracht worden war, wies der Säugling

rasch Gnadengaben auf, die für
[20] sein Alter außergewöhnlich
waren. Denn der [21] neugeborene
Säugling, der doch noch gar nicht

von [35] unaussprechlichem
Verdienst ist, dem seligen Johannes
gleichzustellen, weil [36] der Herr
sagt: «Unter den vom Weibe Geborenen

ist kein Größerer aufgestanden

als Johannes der Täufer». (Mt
11,11). Aber als [37] gebrechliche
Menschen loben wir, soweit wir es

vermögen, und mit den Worten, die
uns zur Verfügung stehen, die
Wundertaten Gottes. [38] Wer findet das
leicht zu glauben, wenn er hört, der
Kleine habe nur einmal und nicht
mehr Muttermilch getrunken [39]
Wer staunt nicht und ist nicht wie
ratlos, wenn er so etwas hört Aber
wenn wir den Herrn im [40]
Evangelium sagen hören: «Mein Vater
wirkt jetzt und auch ich wirke»
(Joh 5,17), vergeht [41] alle Un-
gläubigkeit, und die Absicht, es zu
bestreiten, entfällt. In den Kinderjahren,

die er wie der Patriarch [42]
Jakob einfach zuhause verbrachte,
begann er, seinen guten Charakter
zu zeigen. Er hat also nicht [43] den
Weg der Welt gewählt, wie es

gewöhnlich geschieht im Alter der
Ausgelassenheit (Meth 550,5), sondern
jetzt schloß er sich den Spuren der
Eltern an, [44] jetzt nutzte er allein
die Schwelle der Kirche ab (Meth
550,4). Und was dort in der Liturgie
allen zugänglich aus der Schrift [45]
zu hören war, befolgte er. Er behielt
es nicht in seinem Innern, um es zu
verdrängen. Als aber seine beiden
[46] Eltern gestorben waren (Meth
550,9-10), lenkte er seine Aufmerksamkeit

öfters auf jenes Wort des

Evangeliums : «Wenn [47] einer nicht
auf alles verzichtet, was er besitzt,
kann er nicht mein Jünger sein»

(Lk 14,33). Und als [48] er sich daran
machte, auszuführen, was er aus

85



Methodius Mouibritius

[22] überlegen konnte, erkannte
schon Zahl und Maß, indem er gewisse

Tage dem [23] Herrn vorbehielt,
daß er am Mittwoch und Freitag
ganz regelmäßig [24] kein zweites
Mal Milch zu sich nahm, wie das in
diesem Alter selbst bei früh [25]
Entwöhnten normal wäre, sondern
immer [26] nur einmal. Früh hat er
sich also beflissen, eine Ernährungsregel

[27] genau einzuhalten, damit
sich in der Tat das Wort Davids an
ihm erfüllte: «Der Gerechte blüht
wie die Palme» (Ps 91 [92], 13), [29]
oder er ist jedenfalls wie jener
(Johannes der Täufer) der erste auf der
ganzen Erde, der zeigte, daß er sich
in [30] nichts wie die andern
Geschöpfe verhielt, sondern von Kindheit

an die [31] vollkommene
Regelmäßigkeit befolgte, in allem, wie es

sich gehörte und stets sich [32] selber
treu. [p. 550, lin. 1]

Kap. 8. Nikolaus folgte eifrig der
Sitte und der Lebensweise der Väter
und [2] legte keinen übertriebenen
Wert auf Rechtsgelehrsamkeit und
Vielwisserei. [3] Nur mit der für die
Natur und zum Leben notwendig
gebotenen Nahrung und Kleidung

Gottesfurcht vorhatte, begann die
jugendliche Furcht [49] vor einem
eiskalten Windstoß, der ihn entmutigen

könnte, seinen Geist anzutreiben,

in die Tat umzusetzen, was er
für Christus zu tun plante. [50] Daher

enthüllte er vor dem wahrhaftigen

Gott seine ganze Sehnsucht
und [51] bat, jener, der alles weiß,
möchte ihm im Geiste den Weg weisen,

wie er über sein so großes
Vermögen [52] auf eine Art verfügen könne,

daß er vor Gottes Angesicht gefalle

(Meth550,11-14.30), ohne menschliches

Lob zu ernten (Mombr 298,9).
(Epidsode von den drei Töchtern)
Als er darüber nachdachte, [53]
geschah es, daß ein Mann des gleichen
Quartiers, der früher einmal sehr

begütert gewesen war, in solches
Elend geriet, daß er [54] nicht
einmal mehr über das Lebensnotwendige

verfügte. Aber es kam noch
schlimmer. In dieser äußersten Not
beschloß der Mann, die drei
jungfräulichen Töchter, die er [55] hatte
und die zu heiraten selbst die
nichtadeligen Männer verschmähten, dem
Dirnengewerbe zu überlassen, [56]
um, wenn auch unglücklich, doch
wenigstens durch ihr ehrloses
Geschäft das Leben fristen zu können.
Wehe, was für eine Schande! Gleich
erfüllte das Gerücht [57] von dem

großen Übel die Stadt. Schneller
hätte es nicht die Runde machen
können. Es gab [58] reichlich Anlaß
zum Reden. Als der heilige Nikolaus
das vernahm, erfaßte ihn [p. 298,
lin. 1] Mitleid mit dem armseligen
Mann. Jungfrauen der Unzucht
preiszugeben war ihm ein Greuel. Er war
fest entschlossen, aus seinem reichen
Vermögen [2] ihre Not zu lindern,
um zu verhindern, daß Mädchen aus

86



Methodius Mombritius

[4] wuchs er auf. Von den Höfen
Gottes, das heißt von der Kirche,
blieb er [5] untrennbar (Mombr297,
44). Die Verlockungen der
Altersgenossen mit ihrer Zuchtlosigkeit
(Mombr 297,43) und das Verlangen
nach Frauen (wörtlich: die weiblichen

Leidenschaften), all das wies
er ab (vgl. weibl. Leidenschaft: Vita
p. Mich. cap. 8 p. 117,6). [6] In
heiliger und reiner Absicht wählte er
die Klugheit, [7] er verknüpfte sein
Leben mit ihr. Er bekümmerte sich
sehr umsichtig darum, daß das Volk,
[8] das von Unglück betroffen war,
nicht den Weg der Einsicht
verfehlte und den letzten Rest von Mut
[9] sinken lasse. Als er in dieser
Geisteshaltung heranwuchs, verlor
[10] er beide leiblichen Eltern (Mombr
297,45-46), womit er unter Führung
der Vorsehung umso echter wie ein
Sohn Gott [11] näher kam. Wenn er
sich um das Vermögen kümmerte
und im Reichtum einen Vorteil sah,
hatte er dennoch keine [12] Freude
an der Fülle der Dinge, sondern er
seufzte und bat Gott [13] um seine
gnädige Herablassung, daß er ihm
vor allem die beste Anweisung und
Einsicht gebe zur Verwaltung der
Güter, [14] die Einsicht, wie er den
Reichtum einsetzen sollte zum
Besten des Gebers. [15] Er suchte, ihn
als Lösegeld für jene zu verwenden,
die in Unglück gefallen waren, oder
als Fürsorgegeld, das auf keine
Hindernisse stoßen sollte, [16] auch nicht
bei der besseren Volksschicht. [17]

Kap. 9 (Erzählung von den drei
Töchtern) Während er darüber
nachdachte und bis zur Erschöpfung im
Geheimen um die Armen [18] und
Bedürftigen bekümmert war, gab es

adeligem Stamm (Meth 550,21) vom
üblen Ruf des Bordells [3] besudelt
würden. Aber weil er bei seinen Taten

keinen Zuschauer haben wollte
außer Christus, [4] begann er die
Zeitumstände auszukundschaften,
um sein Vorhaben so zu bewerkstelligen,

daß er selbst jenen verborgen
blieb, denen er [5] Wohltaten spendete

(Meth 550,32; 551,29). Als er
sich mit solchen Plänen beschäftigte,
sagte er: Wohlan, Diener Gottes,
beseitige die Armut des Vaters, [6]
befreie die Töchter von der Gefahr,
zu Dirnen zu werden. Bebaue den
Boden deines Geistes mit dem
heiligen Pflug soweit, daß gleich der
doppelte [7] Ertrag hervorsprießt,
einerseits zur Stillung des Hungers
des Vaters und andererseits zum
Loskauf der [8] Jungfrauen von der
Unzucht. Verbirg nicht die Früchte, die
Christus wachsen läßt aus einem
Boden ohne Unkraut. [9] Öffne deine
Schatztruhe, aus der der Vorrat an
Hüfsbereitschaft hervorgeht. Fürchte

nicht den Zunder der Schmeichelei

und Gefallsucht (Meth 550,30;
Mombr 297,52) [10] denn die Flamme
der Leidenschaften verbrennt nicht
die Reichtümer, die Christus
gutheißt. Nichts zu fürchten hat [11]
vor dem ewigen Feuer jene Erbauung,

bei der der höchste Baumeister
baut. Höre auf zu zaudern. [12]
Vollbringe das gute Werk, damit die
Menschen etwas sehen, ja zu spüren
bekommen und deinen Vater preisen,
[13] der im Himmel ist (Mt 5,16). Als
er eine günstige Nachtstunde gefunden

hatte, nahm er nicht wenig Gold,
[14] barg es in einem Tuch, das er
zusammenband, und er machte sich
auf den Weg zum Haus des Mannes.
Dort schaute er durch das Fenster

87



Methodius Mombritius

einen Nachbarn aus ehrbarem
Geschlecht, der früher zu den Reichen
gezählt hatte [19] und wie ein
zweiter Job von Satan für sich
beansprucht wurde und in äußerste [20]
Not geraten war. Dieser hatte auch
drei wohlgestaltete Töchter, von
denen bekannt war, daß [21] sie
aus guter Familie stammten. Er
hätte sich soweit treiben lassen, die
Töchter der Prostitution [22]
preiszugeben und er hätte gerade den
Entschluß gefaßt, wenn er nicht von
dem [23] aus Gott geborenen (Meth
548,18-20) und unverdient geschenkten

guten Boten Nikolaus gehindert
worden wäre. Weil [24] gutgestellte
Personen es nicht über sich brachten,

angesichts der Armut der
Familie eine der Töchter nach Brauch
und Herkommen zu heiraten, [25]
ein Armer es aber gar nicht gewagt
hätte, um sie zu freien, beschloß der
Mann unter dem Zwang der äußersten

Not, [26] um zu überleben, diese
Töchter dem Gewerbe der ehrlosen
Unzucht [27] preiszugeben. [28]

Kap. 10. Als der seligste Nikolaus
dies erfuhr, wurde er von großem
Mitleid [29] zu den Töchtern erfüllt
und betrübt wegen des üblen Planes
ihres Vaters. [30] Er fürchtete
zugleich beim Wohltatenspenden die
Wurfschaufel (vgl. Lk3,17; Jer 15,7
likmeterion liknon, niklon, Anspielung

an Namen Nikolaus) des
Gerichts, das ihn der Gefallsucht zeihen
könnte (vgl. Mombr 297,52 u. 298,9).
Er [31] sann darauf, sich der Mädchen

zu erbarmen. Er betete zu
Gott und fand [32] ein Mittel,
unbemerkt die Gabe des Mitleids für die
Notleidenden an Ort und Stelle zu
bringen. [33] Er nahm, als alles in

in alle Richtungen [15] und warf die
hübsche Summe heimlich hinein.
Ebenso unbemerkt schlich er weg.
Das ist eine neue Strophe des Liedes
von Jakob. [16] Jener ersann sich
eine List, um den von Laban geschuldeten

Lohn nicht zu verlieren (Gen
30,29-34), dieser aber, um der [17]
himmlischen Vorteile nicht beraubt
zu werden. Jener stellte entrindete
Stäbe in die Trinkrinnen, um [18]
gesprenkeltes und geflecktes Vieh zu
gewinnen (Gen 30,37-38), dieserwarf,
um die Genüsse von Elysium
erlangen zu können, durch eine [19]
Luke eines Hauses gebündeltes
Gold. Dieser ist, guter Meister Jesus,
dein nicht tauber [20] Hörer. Er hat
deinen Befehlen gehorcht. Ja, zwei
Gebote hat er erfüllt: eines bettelarmen

Menschen hat [21] er sich
erbarmt und er hat das Werk der
rechten Hand so verrichtet, daß die
Linke nichts davon wußte (vgl. Mt6,
3). Als der Mann in der [22] Morgenfrühe

aufstand und jenes Gold fand,
erstarrte er zuerst vor Staunen. Welche

[23] Freude ihn dann aber überkam

und wie tiefen Dank er Gott
abstattete, kann man nach Wunsch
an seinen reichen [24] Tränen
ablesen, die er aus überwältigender
Freude vergoß. Dennoch sollten wir
einen Augenblick [25] diesen Mann
fragen, wie es zu diesem unerwarteten

Ausbruch der Freude kam. Ich
frage dich, sage mir also, o Mann,
warum [26] frohlockst du vor lauter
Freude Bisher hast du ein düsteres
Gesicht gezeigt, jetzt sehe ich dich
[27] heiter. Er antwortet : Mit Recht
siehst du an mir die Freude, denn
der mildreiche Herr hat, ich weiß
nicht durch wen, [28] meinem Leben
mit Hilfsmitteln beigestanden, deren

88



Methodius Mombritius

tiefem Schlafe lag, einen Sack mit
genügend Gold und warf ihn
blitzschnell [34] bei den Bedürftigen hinein.

O Wunder, er verwirklichte den
eigentlichen Auftrag, der im alten
Gebot [35] liegt : «Liebe deinen Nächsten

wie dich selbst» (vgl. Lev 19,18;
Mt 22,39). [p. 551, lin. 1] DasHerren-
wort und das Neue Testament gibt
davon einen vollkommenen Widerhall:

«Wenn du [2] Almosen gibst,
soll deine Linke nicht wissen, was
deine Rechte tut» (Mt6,3; Mombr
298,21). [3] Und ferner, wie es

(Mt 6,6) befohlen wird, betete der
glückselige Mann in der geheimen
[4] Kammer seiner Seele häufig, Gott
zeigte er das geheimste [5] Geschenk.
Und wie er das menschenfreundliche
Werk vom Lichte Gottes her
empfangen hatte (Mombr 298,41), [6] so
erhob er für den Nachbarn aus dem
lichtwerfenden Fenster den Lichtglanz

der Hilfe und die Hand der
Rettung. [7] Als der Mann, den die
Not quälte, aus dem Schlafe
erwachte, machte er den Fund [8] und
weinte aufs höchste betroffen, zu
Tränen gerührt vor Freude. [9] Das
Folgende möge der Leser beachten.
Sooft er sich vor dem [10]
menschenfreundlichen Gott niederwarf, fühlte
er sich gedrängt, ihm zu danken. [11]

Kap. 11. Daher sollen wir die Redenden

und die Hörenden, bedenken,
wie wohlgefällig Gott die tätige
Barmherzigkeit ist, [12] wie sehr
Gott diese Tugend liebt und sie uns
nützlich ist. Gottes Tat [13] ist die
große Offenbarung des Erbarmens,
weil er aus Mitleid und Güte alles
Nichtseiende ins [14] Sein überführt
hat. Gottes Tat war es, die von
Anfang an in Sünde Gefallenen [15] auf-

ich nur entbehren könnte bei der
Ausführung eines schändlichen Plans,
zu dem ich ungewollt Zuflucht
genommen habe. [29] Wem schreibst
du denn die geleistete Wohltat zu
Etwa deinem Glauben Das fehlte
noch. Du [30] verwegene Manneszunge

Vor kurzer Zeit hast du noch
einen solchen Mangel an Glauben
und Hoffnung bewiesen, daß du in
der Versuchung [31] Gott nicht mehr
danktest, sondern den Entschluß
faßtest, einen Tempel des Hl. Geistes

zur Buhldirne (prostibulum) zu
erniedrigen (vgl. Meth 548,15; Mombr
297,33 u. 298,41). Und [32] jetzt
gibst du vor, der Erhörung würdig
zu sein? Du wirst fragen: Warum
redest du vom Tempel des Hl.
Geistes? Warum wohl? [33] Höre, das
Gefäß der Auscrwählung (Paulus)
wird dies genau erklären. Er sagt:
Jeder, der keusch lebt, ist ein Tempel

[34] Gottes und ein Sitz des
Hl. Geistes (vgl. 1 Kor 3,16; 6,18-
19; 2 Kor 6,16-17; kein wörtliches
Zitat). Wenn dem so ist, ja, weil es

so ist, warum hast du deine Töchter
[35] für die Prostitution bestimmt?
Du antwortest: Das geschah unter
dem Druck der Notlage. Und warum
hast du da nicht [36] mit eigenen
Händen gearbeitet wie die Apostel
es taten, nicht nur für sich, sondern
um auch etwas zu haben [37] zur
Verteilung an die Notleidenden. Sie
haben bestätigt, gearbeitet zu haben.
Da sagt er : Mein adeliger Stand (vgl.
Meth 550,24; Mombr 297,55) ließ
[38] nicht zu, daß ich Handarbeit
leiste. Unglückseliger, wenn du dich
darüber erhaben dünkst! Warum
willst du denn lieber, daß die Töchter,

die aus dir [39] gezeugt sind,
durch salbungsvoll vollzogene Kupp-

89



Methodius Mombritius

zurichten und sie durch die Väter
und Propheten erziehen zu lassen.
Das Ziel war, daß [16] der Mensch
sich nicht mehr von Gott abwenden
sollte, wobei Gott sich nicht ändert,
außer wenn [17] der Mensch sündigt.
Wir sind es, die einer freundlichen
Hilfe notwendig bedürfen, [18] um
alles zu tun zur Verherrlichung
unseres Schöpfers und Gestalters, [19]
damit unter uns sein Name geheiligt
werde, wenn sein Almosen für [20]
alle und die Mildtätigkeit, die sich
darin bezeugt, wirksam wird. [21]

Kap. 12. Der mit dem Öl der Furcht
vor Ehre und Ruhm gesalbte [22]
Gottesnachahmer Nikolaus erbarmte
sich in seinem Herzen. Mit Freude
und Geschick dachte er seinen Plan
aus, [23] für beides erhob er sich,
Gott zu danken. Der Familienvater
erholte sich vom früheren [24] Leichtsinn

und von der Geldnot. Er schätzte
das himmlische Geschenk als eine

für die eine Tochter genügende [25]
Brautgabe ein und nahm es daher
an, bereitete nun das [26]
Brautgemach und verheiratete diese in
gesetzlicher Weise. Noch war er im
Ungewissen über das seltsame Walten

[27] Gottes und den unverhofften
Nothelfer. Er wünschte, auch wenn
er [28] noch nicht wußte, auf welche
Weise, von Gott zu erfahren, wer
dieser überaus gütige Bote [29] sei.

Kap. 13. Dieser liebte es nicht,
geehrt und gesehen zu werden und
versteckte sich auf [30] das
Behutsamste. Er wartete noch einige Tage,
dann tat er wieder ungesehen in der
Nacht [31] das Gleiche und er warf
einen zweiten Sack Gold zur selben
Fensteröffnung [32] hinein als ge-

lerdienste ihren Adel verlieren Lerne

also, du Elender, [40] nicht
deinem Glauben die Erhörung
zuzuschreiben. Dein Tun hätte das Urteil

des Apostels verdient: «Wer den
Tempel Gottes [41] entweiht, den
wird Gott vernichten» (1 Kor 3,17).
Schreibe die Wohltat vor allem Gottes

Milde zu, weil er es nicht
duldete, daß das Licht seines Dieners
lange [42] unter dem Scheffel
zugedeckt bleibe, um nicht das Licht in
der Finsternis zu verbergen, sondern
um es auf [43] den Leuchter zu stellen,

damit es allen leuchte, die im
Hause des Herrn sind (Mt 5,15). Also,

rufe mindestens deine [44] Töchter

zurück. Spiele den Brautführer
einer richtigen Ehe, übergib sie nicht
dem Kuppler ungerechter
Verbindungen. Übergib Ehemännern die
Töchter, [45] die du Unzüchtigen
preisgeben wolltest. Sie sollen sich
einer gerechten Ehe erfreuen, nicht
entehrt werden durch ein [46]
unsittliches Konkubinat. Schon bereit
ist einer, der dir die Mitgift schenkt,
um alle zu einem [47] dauerhaften
Ehebündnis zu verpflichten. Als
daher in üblicher Weise die erstgeborene

Tochter Hochzeit gefeiert hatte,
begann [48] der Mann eifrig
nachzuforschen, wer es sein könnte, der seiner

Not soviel Menschlichkeit erwiesen

hatte. [49] Als er lange darüber
nachgrübelte, kam Nikolaus, der
Diener Christi, nicht lange, etwa drei
Tage nachher, [50] um das gleiche
Werk zu wiederholen. Welch ein
vielerfahrener und in allem Wissen
unterrichteter Mann. [51] Er hat, um
sich zum alten und neuen Bund zu
bekennen (vgl. Meth 551,1), sich
nicht mit dem [52] buchstäblichen
Gesetz begnügt, sondern die Gnade

90



Methodius Mombritius

setzliche Mitgift für die andere
Schwester. Es geschah wie [33] das

erste Mal. Als der Vater der Töchter
wiederum den Sack Gold fand,
sobald er vom Schlafe aufgestanden
war, [p. 552 lin. 1] fiel er auf sein

Angesicht nieder und stattete Gott
[2] mit Tränen und Seufzern den
schuldigen Dank ab. Er war aufs
höchste bestürzt, so daß er noch

gar kein Wort [3] hervorbrachte.
Dann sagte er: Wer kann das sein,
Herr, der für mich das vollbringt.
Er fügte bei: [4] Wer ist es, du
Übergütiger, dem du das verleihst,
Allerbarmer, bis zu diesem Grade dienstbar

zu sein gegenüber [5] mir,
obwohl ich des Erbarmens nicht würdig
bin. Vor allem [6] aber klagte er: Ich
möchte die Nacht schlaflos verbringen

(vgl. Mombr 299,8) und
imstande sein, durchzuwachen, [7] nicht
um dich zu begreifen, dich, den
Unbegreiflichsten, nicht um zu ergründen,

warum du dich herabläßt, [8]
einen Diener für dich auftreten zu
lassen, sondern um ihn zu sehen und
mich niederzuwerfen vor deinem [9]
eifrigen Diener und Nachahmer unter

den Menschen und um dich zu
verherrlichen. [10]

Kap. 14. Als jener in diesem Vorhaben

verblieb und zum Werk schreiten

wollte, [11] brach der Diener der
Dreifaltigkeit (wörtlich : Dreiheit,
vgl. Mombr 299,11), Nikolaus, mit
dem dritten Geschenkbetrag auf,
[12] für die dritte Tochter des bettelarmen

Mannes. Er war in der Kraft
Gottes [13] aufgestanden und als er
wieder die reiche Ausstattung
hineinwarf, [14] sah der Mann, der die
Nacht durchwachte, das Aufleuchten

des Geschenks. Er erhob sich [15]

des Evangeliums in sich aufgenommen,

um aus zwei Flüssen, die einem
Strom [53] entspringen, den
lechzenden Garten des Glaubens gut zu
bewässern, damit nicht das Dornen-
gestrüpp, das durch die Sichel der
Frömmigkeit zurückgeschnitten ist
[54] oder der abscheulich aussehende
Lolch die hoffnungsvolle Frucht
zerstören könnte. Als aber wieder der
Tag anbrach und [55] der Mann
aufstand und die gleiche Masse des
gelbfunkelnden Metalls wie früher fand,
überkam ihn [56] eine so

überschwengliche Freude, daß man selbst
mit der Beredsamkeit von Homer
oder (Vergilius) Maro und viel Gerede
die [57] Größe dieses Lobpreises nicht
würdig auszudrücken vermöchte.
Aber wir fügen einiges aus seinem
Gebet [58] an. Das Übrige
auszudenken wollen wir stillschweigend
eher dem Scharfsinn des Lesers
überlassen, [p. 299, lin, 1) Er betete so:
Herr, ohne deinen Willen fällt kein
[2] Sperling vom Dach und kein Blatt
vom Baume, ich bitte deine Güte,
weil du alles [3] weißt, zeige mir
Sünder, wer es ist, der mir so große
Güter zukommen läßt [4] und damit
nicht aufhört. Ich flehe darum, nicht
um verwegen mit befleckten Händen
[5] ihn zu besudeln, sondern um deinen

Diener zu erkennen, der unter
Menschen weilt, [6] aber das Leben
eines Engels führt (vgl. Meth 548,18)
und um in Ewigkeit deinen Namen
zu preisen. [7] Nach diesem Gebet
sprach er zu sich selbst : Ich will den
Schlaf [8] von meinen Augen
fernhalten, ich will die ganze Nacht
Wache halten. Vielleicht zeigt mir
dann der [9] Herrn seinen Diener.
Und das führte er aus. Nach wenigen
[10] Tagen kam wieder der Verehrer

91



Methodius Mombritius

schnell, holte den weggehenden,
gottgesandten Wohltäter ein, prüfte ihn
mit seinem Blick, [16] um ihn klar
zu erkennen und erkannte ihn. [17J
Da stürzte er vornüber, umfaßte seine
Füße voll Dankbarkeit und erfüllte
so die Dankesschuld [18] der Familie.

Damit war jenem kein Hindernis
in den Weg gelegt, von Gott [19] die
unverminderte Rückerstattung zu
erhoffen. Als der Selige so unerwartet
[20] erkannt worden war, verlangte
er von dem Manne den Eid der
Verschwiegenheit, [21] während des ganzen

Lebens des Spenders niemandem
mitzuteilen, was ihm von Nikolaus
[22] zuteil geworden war. Diesen Eid
leistete der Nutznießer des Erbarmens,

wie er gefordert wurde. [23]
Schließlich ging an die übriggebliebene

Tochter die Rettungsgabe, welche

die [24] Menschenfreundlichkeit
Gottes durch die Hand des großen
Nikolaus gespendet hatte.

des Ewigen, Nikolaus, vorbei, um
die [11] Dreizahl seines Werkes zu
erfüllen. Er warf den Wert von zwei
Talenten hinein (vgl. 50 Goldstücke:
Anrich 2,57,3). Durch dieses [12]
Geräusch aufgeweckt, ging der Mann
sofort hinaus und rief dem fliehenden

Unbekannten [13] nach: Bleibe
stehen, verweigere mir nicht, dein
Angesicht zu sehen. Schon lange
wollte ich dich [14] sehen. Nach diesen

Worten eilte er noch mehr, holte
Nikolaus ein und erkannte ihn [15]
in der Dunkelheit. Gleich warf er
sich zu Boden und bemühte sich, die
Füße des Wohltäters zu küssen. Aber
der Heilige [16] ließ das aus religiöser
Gesinnung nicht zu. Mit kurzen Worten

forderte er von dem Mann, daß
er niemandem [17] zu seinen (des

Nikolaus) Lebzeiten den Urheber der
Hilfe mitteilte. Der Selige ahmte
seinen [18] glückseligen Herrn nach, der
nicht nur Menschen, sondern Dämonen

Schweigen gebot, damit sie [19]
seinen Ruf nicht im Volk verbreiteten

(Mk 1,25.34; Mt 12,16) und
nicht Wahres mit Falschem
vermischten. Um nicht [20] durch das
Gerede Lob zu ernten, untersagte
Nikolaus dem Mann, seinen Namen
zu enthüllen. [21] Er, der allen
Lobpreises würdig war, wußte, [22] daß

er nicht zwei Herren gefallen konnte,
so hat er einen gewählt, dessen Joch
leicht ist (Mt 11,30), vor dem er
seinen [23] Nacken voll Unterwerfung
beugte. Die schwere Bürde der Welt
mit ihrem Genuß warf er weg. [24]
Er wollte auch nicht weltlichen
Ruhm, um nicht den innigen
Umgang mit den Heiligen zu verlieren.
[25] Er gab sich Gott anheim, der
alles zuteilt und ordnet, wann er

will und wie [26] er will.

92


	Die Pataria des 11. Jahrhunderts und der heilige Nikolaus von Patara
	Die sozialgeschichtliche Fragestellung
	Die Geschichtsschreibung über den sozialen Gegensatz zwischen Patarenern und adeligem Klerus in Mailand
	Beurteilung der sozialen These im Lichte der Namensdeutung
	Was steht am Ursprung des Namens : eine religiöse Idee oder ein sozialer Gegensatz?
	Kommt der Name der Patarener von der Stadt Patara?
	Die Legende vom Zorn Gottes über Patara und die Patarener
	Waren die früheren Pataraner rechtgläubig?
	Ariald war nicht spiritualistisch antisakramental
	Arialds zeitgebundene anfängliche Begründung des Zölibats


