
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 71 (1977)

Artikel: Ministerio Parocchiale nel IX secolo secondo il Cod. XC della Capitolare
di Verona

Autor: Meersseman, Gilles Gérard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GILLES GERARD MEERSSEMAN

MINISTERIO PAROCCHIALE
NEL IX SECOLO SECONDO IL COD. XC

DELLA CAPITOLARE DI VERONA

Predicazione e confessione, trattate dal punto di vista del ministeio
parrocchiale, costituiscono due temi di sentita attualità così ai nostri
giorni come mille anni fa, nel secolo IX- I documenti che pubblichiamo,
infatti, si leggono nel cod. XC della Capitolare di Verona, scritto da una
trentina di mani diverse alla fine del IX o all'inizio del X secolo. E' uno
zibaldone che contiene soprattutto carmi religiosi e profani, tutti già
pubblicati altrove 1, e due opuscoli in prosa non ancora debitamente
valorizzati: uno sulla predicazione (f. 4r-llv), l'altro sulla confessione

(f. 78r-87v). Riproduciamo entrambi i documenti in appendice,
dividendoli per maggior chiarezza in paragrafi da noi numerati.

A) Libellus de assidua praedicatione

Il primo trattatello dev'essere opera di un vescovo perché nel prologo
(§ 2), l'autore dice che il suo amore paterno e il suo dovere pastorale lo
hanno spinto a fornire alcune semplici ammonizioni che i chierici con

cura d'anime nelle parrochie dovrebbero fare spesso ai loro fedeli. Compilando

il libellus, egli ha voluto liberare la propria coscienza; vedano ora
i sacerdoti e i diaconi di adempiere questo grave obbligo, e di non trascurarlo

per motivi d'ordine materiale. All'inizio del prologo (§ 1), l'autore

1 Vedi la nostra descrizione particolareggiata del contenuto pubblicata sotto il
titolo: «Il codice XC della Capitolare di Verona», in: Archivio Veneto, serie V, voi.
CIV (1975) 11—44. Alla p. 40, linea 4, correggere con in non.



esorta chiunque abbia nelle mani l'opuscolo, a leggerlo, rileggerlo, farlo

leggere e copiare dai colleghi, perché un libro frequentemente letto fa

bene all'anima, mentre non giova a chi, per proteggere la nitidezza del

codice, lo nasconde nell'armadio.
La predica che i parroci e i loro diaconi devono fare spesso è una esortazione

a vivere concordi, a liquidare presto le liti, a perdonare le offese, a

scusarsi presso i fratelli offesi. L'argomentazione è basata sulla preghiera
che tutti, anche gli illetterati, sanno a memoria: il Pater noster, in cui
chiediamo al Signore di rimettere i nostri debiti come siamo disposti a

rimettere quelli del confratelli. Recitando questa preghiera, ognuno si

ricordi del patto proposto al Signore quando promette di perdonare le
offese fatte a Lui, a condizione che i suoi figli perdonino le offese ricevute
dai fratelli, e chiedano scusa a coloro ch'essi hanno offesi. La collera

passeggera contro qualcuno è comprensibile, purché non diventi odio,

perché l'odio è tanto grave quanto l'omicidio, dice san Giovanni.
Nella società carolingia l'usanza esigeva per ogni torto fatto al prossimo

una reparazione da pari a pari, eventualmente con l'intervento di
un arbitro, che poteva essere il parroco, come attesta neh" 852 l'arcivescovo

Hincmaro di Reims \ Il nostro sermone non menziona tale prassi, ma
si richiama solo alle massime evangeliche ; quindi potrebbe pronunciarsi
anche oggi nelle parrocchie ove di tanto in tanto nascono liti o perdurano
inveterati odi fra due famiglie. Il corpo dell'allocuzione (§ 3-13) è attinto
dal sermone 211 di s. Agostino, cap. 1-5 2. Questa predica pronunciata
durante la Quaresima, cominciava così: «Dies isti sancti, quos agimus in
observatione quadragesimae, commonent nos de fraterna concordia

loqui vobis, ut quicumque habet adversus aliquem querelam, finiat ne
fìniatur». Volendo che l'ammonizione venga fatta spesso (frequentissime
§ 1, in festivitatibus maioribus §2) l'anonimo autore del nostro «libello»
cambia l'esordio agostiniano in questo modo: «In multis sanctarum
scripturarum locis admonet nos spiritus sanctus de fraterna concordia

loqui vobis, et ideo quicumque habet adversus aliquem querelam, finiat
ne fìniatur».

1 PL 25, 778B: «Conventus autem talium confratrum, si necesse fuerit, ut simul
conveniant, ut si forte aliquis contra parem suum discordiam habuerit, quem
reconciliari necesse sit, et sine conventu presbyteri et ceterorum esse non possit»
etc. Cfr. G. G. Meersseman, Per la storiografia delle confraternite laicali nell'alto
medio evo, in: «Storiografia e Storia, Studi in onore di Eugenio Dupré Theseider»
(Roma 1974) p. 62, § 4.

2 PL 38, 1054-56 (recensione dei Mauristi).



L'autore omette i due ultimi capitoli del sermone agostiniano 1 e lo
conclude a modo suo (§ 13) : il parroco deve avvertire i fedeli che, avendo

ricordato a loro il gran precetto del perdono, ha esonerato la sua coscienza

; il Signore esigerà con usura dai suoi servi il rendiconto del debiti non
condonati agli altri; nessun peccato è più grave del rancore; quindi
ognuno si riconcili presto con prossimo; non osservando il patto con Dio
su questo punto, avete forse provocato il castigo divino su tutta la regione,
da tanto tempo priva della pioggia necessaria. Quest'ultimo particolare
non è di sapore agostiniano, ed esprime una credenza molto più recente.

Il «libello» occupa nel nostro codici i fogli 4r-llv. Sui seguenti quaderni
(f. 12r-21v) lo stesso copista ha trascritto altri due sermoni antichi, validi
nel IX secolo e, mutatis nutandis, anche oggi. Il primo condannava la
baldoria e la usanza pagane del capodanno ; il secondo denunciava certe
credenze superstiziose e pratiche magiche in uso all'epoca carolingia. Nel
codice entrambi i sermoni vengono attribuiti a s. Agostino; nell'edizione
maurina delle opere agostiniane invece, figurano fra i sermoni dubbi 2,

ma non devono essere posteriori al VI secolo.

Dal IV secolo in poi, i grandi vescovi, sia latini, sia germanici: Ambrogio

di Milano (f 397), Agostino di Ippona (f 410), Massimo di Torino
(|465), Cesario di Arles (f 542), Martino di Braga (f 580), Eligio di
Noyon (t 680), Bonifacio di Magonza (j 754), Halitgaro di Cambrai

(f 831) denunciano questi abusi. La testimonianza di Bonifacio è

significativa perché dice che alcune usanze dei genere sono state importate
oltr'alpe da alamanni, bavari e franchi che le hanno viste fiorire a Roma,
e perciò nel 743 egli prega papa Zaccaria di condannarle come Agostino
le condannò, e cita un passo del nostro secondo sermone attribuendolo a

s. Agostino 3.

1 Nei capitoli 1-5 l'omissione di qualche inciso deve essere intenzionale da parte
dell'autore del libellus, per rendere il testo più scorrevole.

2 PL 39, n° 129, col. 2001-2003; n° 279, col. 2268-2270, § 4, lin. 19 ove si leggono
le ultime parole del secondo sermone mutilo: «quando aliquid perderet: dominus
dedit, dominus abstulit».

3 MGH Epistolae, II, 301 ; PL 89, 746-47 : «Dicunt quoque se vidisse ibi mulieres
pagano ritu phylacteria et ligaturas et in brachiis et cruribus ligatas habere et
publice ad vendendum vénales ad comparandum aliis offere. Quae omnia eo quod
ibi a carnalibus et insipientibus videntur, nobis hic et improperium et impedimentum
praedicationis et doctrinae perficiunt. De talibus ait Apostolus increpans: «Dies
observatis et tempora; timeo ne sine causa laboraverim in vobis». Et sanctus
Augustinus dixit: «Nam qui praedictis malis, idest auguris et divinis et aruspicibus
vel phylacteriis et aliis quibuslibet auguriis crediderit, etsi ieiunet, etsi oret, etsi
iugiter ad ecclesiam curret, etsi largas eleemosinas faciat, etsi corpusculum suum



Il paganesimo superstizioso, denunicato da Agostino e Bonifacio, non
solo sopravviveva apertamente, vegeto come la gramigna, ma si insinuava
nel culto degli angeli e dei santi, nelle benedizioni paraliturgiche e negli
esorcismi rituali della Chiesa. Nell'VIII secolo un diacono franco, Alde-
berto, esibendosi come santone guaritore, propagava un sincretismo di
animismo pagano e di dottrine giudeo cristiane, che gli conferiva dominio
sulle forze maligne della natura. Fu condannato nel 744 dal Consilio di
Soissons e nel 745 da quello di Roma per opera di Bonifacio e di Zaccaria

1, ma ancora molti anni dopo la sua morte (747) le sue pratiche magiche
si usavano nella medicina popolare. Nel nostro codice (f. lr-2r) un'altra
mano ha copiato tre scongiuri del santone Aldeberto 2.

B) Ordo poenitentiae veronensis

L'altro opuscolo (f. 78r-87v) è un ordo per la riconciliazione dei fedeli
che vengono a confessarsi di qualche peccato grave; non si tratta della
riconciliazione pubblica di peccatori notori. Nell'opuscolo precedente
l'autore suppone che anche il diacono usi predicare; in questo trattatello
invece, si dice che non tutti i chierici, ma solo i vescovi e i presbiteri
possono riconciliare i peccatori; tuttavia, nell'assenza del sacerdote, il
diacono deve caritatevolmente accolgiere il penitente (§ 4).

Ci colpisce l'insistenza con cui il sacerdote viene esortato ad immedesimarsi

col peccatore: deve compatire e fare penitenza con lui (§ 1,2,5,8).
Per prepararsi al rito, entrambi devono appartarsi e pregare : il penitente
dica il Pater noster e il sacerdote chieda a Dio misericordia non solo per
il peccatore ma anche per se stesso, affinché sia un mediatore meno
indegno fra il peccatore e Gesù Cristo (§ 6-7).

Interrogando il penitente, il sacerdote domandi anzittutto se è disposto
a perdonare le offese ricevute, perché altrimenti, come risulta dal Pater

noster, non potrà ottenere il perdono da Dio né la penitenze e l'assoluzione
dal sacerdote (§ 9). E' la stessa dottrina che l'autore del primo opuscolo
vuol far predicare spesso dai parroci. Entrambi gli opuscoli pastorali si

completano a vicenda.

omni afflictione cruciaverit, nihil ei proderit quamdiu sacrilegia illa non reliquerit. »

La citazione agostiniana si legge nel cap. 5 del secondo sermone, che manca nel
nostro codice. Cfr. PL 39,2270-71.

1 MGH Concilia aevi karolini, I, 34, 39-40; Epistolae III, 317-25; PL 89, 751-56,
938-52.

2 Vedi i testi nella nostra sopra menzionata descrizione del codice XC, p. 37^44.



Uordo fu pubblicato nel 1741 dal Muratori * «ex codice manuscripto
antiquissimo capituli canonicorum veronensium», secondo una trascrizione

fatta per lui dal canonico Bart. Campagnola 2. Nel 1898 parecchie
altre recensioni dello stesso ordo furono raccolte dallo Schmitz 3, il quale
trascurò il nostro codice e l'edizione muratoriana. Nel 1932 il Jungmann
si servì dell'edizione muratoriana, ma senza controllarla sul codice che

egli credeva scritto assai più tardi delle recensioni edite dallo Schmitz:
«aus einer undatierten, wohl ziemlich späten Veroneser Handschrift»4.

Orbene, Y ordo finisce al f. 87v come lo riproduciamo. Poi, sui ff. 88r-89v
un'altra mano, coeva però, trascrisse dalle decretali pseudo-isidoriane
tre passi sul modo di condurre un processo canonico ; il seguente f. 90r
rimase bianco; sui ff. 90v-91r ancora un'altra mano copiò una oratio ad

crucem 5; poi, dopo due facciate bianche, troviamo sui ff. 92 v-96r due

testi scritti da mani diverse, ma coeve alle precedenti. E' probabile che

il Campagnola non abbia segnalato al Muratori né le tre facciate bianche,
né i passi pseudo-isidoriani, né Yoratio ad crucem, né le cinque mani
diverse che trascrissero i singoli testi. In tal modo, nell'edizione
muratoriana, Yordo è immediatamente seguito dagli altri due testi che si

leggono ai fogli 92v-96v, ed è agganciato ad essi per mezzo della formula
Poenitens dicit, che non figura affatto nel codice. Quindi i due testi
riprodotti dal Muratori sulla colonna 722C-724B non sono parti
integranti dell'orbo, come crede lo Jungmann.

Inoltre queste pseudo-appendici dell'orilo sono due confiteor: uno
lungo, l'altro breve. Il primo, che si legge nel codice ai ff. 92v-96r col.

722C-724A) comincia con le parole: «Confiteor tibi domine». Lo Jung-
mann crede che sia stato concepito per monaci 6, perché (f. 92v 722C)

il penitente si confessa «de omnibus peccatis que feci contra tuam
voluntatem et leges Christianas et contra sandam regulam et contra omnia

praecepta divina». L'inciso stampato in corsivo sarebbe convenuto ad un
monaco, ma la logica del contesto lo fa sospettare interpolato. Infatti

1 L. A. Muratori, Antiquitates italicae medii aevi V (Milano 1741) 719-722B.
2 Come dice Muratori ivi, 718C.
3 H. J. Schmitz, Die Bußbücher und das kanonische Bußverfahren II (Düsseldorf

1898, ristampa Graz 1958), 177-179, 199-203, 405-460.
4 J. A. Jungmann, Die lateinischen Bußriten in ihrer geschichtlichen Entwicklung

(Innsbruck 1932) p. 152 e nota 98.
5 Sui passi pseudo-isidoriani e sull' oratio ad crucem, vedi il nostro esame

particolareggiato del codice, p. 20, n. 53-54.
6 J. A. Jungmann, op. cit. p. 200-201, e nota 146.



tutto questo Confiteor è un grossolano componimento, anzi il più rozzo
fra i molti Confiteor carolingi in cui venivano enumerati tutti i peccati
immaginabili, fra i quali il penitente doveva riconoscere e accusare solo

i suoi propri.
Tuttavia non è certo che sia stato composto per monaci; poteva

adattarsi a chierici di qualsiasi grado, dal sacerdozio in giù, poiché più
avanti (f. 94r col. 822E) si legge: «opus dei negligenter feci et circa
altaria et sacrificia omne negligentiam habui, corpus et sanguinem domini
indigne sumpsi». Quando poi, alla fine (f. 95r col. 723B) il penitente
dice: «Neglegens fui de operibus dei et de ordine meo quod(!) custodire
debui», non si tratta di un ordine monastico, ma di uno dei sette ordini
sacri descritti nella regola di Aquisgrana (816/817) imposta a tutti i
chierici viventi «in congregatione» nelle canoniche dell'impero 1. Quindi,
ad essa poteva riferirsi il termine sancta régula professata dai chierici
veronesi cui apparteneva il codice. Dopo il confiteor del chierico penitente,
il sacerdote dice : «Domine frater2, de istis culpis quas tu dicis, totas in me
agnosci3 et alias plurimas quorum non est numerus. Oremus pro invi-
cem». Seguono l'orazione «Iesu Christe salvator» e il Misereatur della
«Confessio s. Fulgentii»4 leggermente sviluppato.

Il secondo Confiteor riprodotto dal Muratori (col. 724B) comincia su

una nuova facciata (f. 96v) : «Suscipe confessionem meam». Lo ritroviamo
nella raccolta eucologica dello Pseudo-Alcuino5 e in un'altra, pure
carolingia, pubblicata dal Wilmart ed intitolata «Confessio brevissima inter
missam»6. Come il Confiteor lungo, così anche quello breve non fa parte
dell'orio e non serve, quindi, a qualificarlo.

~L'ordo stesso è stato compilato con tre pezzi di diversa provenienza. Il
primo (§ 1-5) era servito come prologo ad un liber poenitentialis dell'VIII
secolo, che specificava le penitenze per le varie categorie di peccati.
Uordo propriamente detto (§ 6-21) prescrive anzitutto al penitente e al
sacerdote di pregare (§ 6-7). Essendo il penitente incoraggiato dal sacer-

1 Mansi, Conciliorum nova et amplissimo collectio XIV, 154—146.
2 L'apostrofe Domine frater era usitata fra i chierici; il semplice vocabolo Frater

che Jungmann (loc. cit.) rileva in un ordo confitendi dell' XI secolo, si riferisce
probabilmente ad un monaco.

3 Si noti l'italianismo totas (— omnes). S'intenda agnosci nel senso di agnosco o
agnovi.

4 A. Wilmart, Precum libelli quattuor aevi carolini, I (Roma 1940) p. 67.
5 PL 101, 501. Secondo A. Wilmart, in: Revue bénédictine 48 (1936) 236-75,

l'opuscolo fu compilato a Nonantola intorno all'anno 850.
6 A. Wilmart, Precum libelli, I, 141.



dote compaziente (§ 8), questi lo interroga, prima sui punti essenziali

della fede per rinfrescarne la memoria, e poi, a modo di esame di coscienza,

sui diversi peccati, cominciando da quelli contro la carità (§ 9). Degli

altri peccati Yordo menziona solo quelli di lussuria, e il confessore

ammonisce il penitente che, se non promette di rinunciarvi, non potrà
ricevere la penitenza riparatrice. Se invece egli promette di smettere,
potrà anche indicare gli altri peccati dei quali chiede la remissione (§ 10).

Un ordo analogo, riportato nella Regola di Aquisgrana, non limita
l'interrogatorio ai peccati di lussuria, ma enumera tutti i peccati possibili
sui quali si deve esaminare la coscienza. Non escludiamo che fra i due

paragrafi del nostro ordo un passo omeoteleuto sia stato saltato, in quanto
entrambi gli ordines adoperano più volte il verbo dimittere, dapprima nel

senso di perdonare le offese e, alla fine, nel senso di smettere un vizio.
Ecco il passo della Regola di Aquisgrana :

Interrog. Vis dimittere omnia mala illis omnibus qui in te pecca-
verunt, ut deus dimittat tibi omnia peccata tua, elicente eodem domino in
evangelio: Si remiseritis hominibus peccata eorum, remittentur vobis

peccata vestra? Resp. Volo. Postea require eum diligenter, si sunt
secum opera mala quae séparant hominem, ut ait Apostolus, a regno
Dei, et haec sunt : mala cogitatio, malus sermo et otiosum, odium, invidia,
detractio, maledictio, convitium, turpiloquium, scurrilitas, dissimulatio,
adulatio, murmuratio, cupiditas carnalis, elatio, desidia, pigritia, inhono-
ratio bonorum, inhonoratio cognatorum, inhonoratio dierum domini-

carum et sanctarum solemnitatum, ignorantia, negligentia, vana gloria
iracundia, avaritia, falsa testificatio, somnolentia, intemperantia in cibis,

rapina, gula, ebrietas, comessatio, fornicatio, adulterium, sacrilegium,
superbia, periurium, furtum, homicidium et his similia. Et postquam
confessus fuerit sua peccata, si vult dimittere ea, da ei poenitentiam, et
si non vult, non des ei poenitentiam, quia non potes. Et si vult dimittere
ipsa peccata, fac ei confiteri ea, et ad ultimum dicere: «Multa sunt
peccata mea in factis, in verbis, in cogitatione». Tunc da ei poenitentiam
canonice mensuratam 1.

Anche il nostro ordo veronese termina in tal modo il colloquio preparatorio,

ma vuole che il penitente metta la destra in quella del sacerdote,

promettendogli con quel gesto 2 l'emendazione della vita e l'adempimento

1 Mansi, XIV, 336.
2 Nel medioevo ogni promessa non scritta veniva confermata con una stretta di

mano fra i contraenti.



della penitenza imposta; poi il penitente viene condotto all'altare ove
confessa formalmente i suoi peccati (§ 10). I consigli pastorali relativi
ad entrambi questi punti (§ 11-12) sono forse stati interpolati.

Seguono (§ 12-21) i riti e le formule della riconciliazione. Prosternandosi

col penitente davanti all'altare, il sacerdote recita il Salmo 37 e

un'orazione (§ 13-14), alcuni versi del Salmo 102 e un'altra orazione (§15-
16), poi una parta del Salmo 50 e una terza orazione (§ 17). Il rito finale

dell'unzione, di origine gallicana l, è accompagnato da quattro orazioni
(§ 18-21), l'ultima delle quali manifesta che ormai il penitente è restituito
alla comunione eucaristica.

La terza parte (§ 22-24) sembra riprendere il discorso cominciato
all'inizio dell'ondo (§ 6) ; invece aggiunge semplicemente una diversa orazione
del sacerdote per se stesso (§ 23) e una diversa orazione per la riconciliazione

del penitente (§ 24) ; entrambe erano prescritte dal nuovo Poeni-
tentiale ecclesiarum Germaniae 2. Il copista del codice le aggiunse come

pezzi di ricambio, perché il suo ordo, di provenienza gallicana, era ormai
sorpassato. Queste aggiunte dimostrano una volta di più i rapporti
esistenti tra Verona e i centri alamanni (Basilea, Reichenau e San Gallo)
sin dall'inizio del IX secolo 3.

Riproduciamo in appendice il libellus sulla predicazione e Y ordo poeni-
tentiae transcritti nel codice veronese. In entrambi i documenti le sviste
del copisti sono state rettificate da noi includendo le lettere superflue tra
parentesi quadre [ ], aggiungendo fra parentesi uncinate < > le lettere e

le parole saltate, e segnalando nell'apparato le grafie corrette nel testo.
Alcune lettere non più leggibili del libellus sono state integrate da noi in
corsivo; il testo maurino del sermone agostiniano è stato molto utile,
ma non ne riportiamo nell'apparato tutte le varianti, perché è facilmente
accessibile nella Patrologia del Migne. Per la stessa ragione non abbiamo

riportato tutte le sviste di Campagnola riprodotte dal Muratori.

1 J. A. Jungmann, op. cit. 120.
2 Già pubblicato secondo il cod. Vaticano lat. 4772 dai fratelli Ballerini e riprodotto

dallo Schmitz II, 406-407.
3 G. G. Meersseman-E. Adda-J. Deshusses, L'orazionale dell'arcidiacono Pacifico

e il Carpsum del cantore Stefano, Studi e testi sulla liturgia di Verona dal IX
all' XI sec. Spicilegium Friburgense 21, Friburgo 1975) passim.

10



APPENDICE

A) Libellus de assidua praedicatione

1. In cuiuscumque manus libellus iste venerit, rogo et cum grandi umili-
tate supplico, ut eum et ipse frequentissime legat et aliis ad legendum et
aliis ad transcribendum non solum tradat, sed etiam ingerat, ut et suis

et aliorum profectibus duplicem a domino remuneracionem accipiat.
Hoc ideo suggero, quia sunt multi, et forte religiosi aliqui, qui plures
libros et satis nitide et pulchre ligatos habere volunt, et eos in ita ar-
mariis clausos tenent, ut illos nec ipsi legant nec aliis ad legendum
tribuant, ignorantes quia nichil prodest libros habere et eos propter
mundi impedimenta non legere. Liber enim bene coopertus, nitidus, si

non legatur, non facit animam mundam. Ille enim qui iugiter legitur, et

pro eoque sepe volvitur, pulcher a foris esse non potest, sed pulchram
animam intus facit.

2. Pro intuitu paterne pietatis et qualiscumque pastoris sollicitudine
admoniciones a simplices parochiis necessarias in hoc libro conscripsimus,

quas in festivitatibus maioribus sancti presbiteri et diacones debeant
sibi populis commissis recitare. Quam rem ego, dum animo benigno
implere curavi, absolvi aput deum conscientiam meam. Si qui vero
presibteri vel diacones ita se nimirum terrenis inpedimentis obligaverint,
ut sermones istos non possint populo frequencius recensere, videant

qualiter se ante tribunal Christi de tradito sibi grege dominico possint
reddere racionem. Sed de domini misericordia credimus quia ita omnibus
clericis et precipue presbiteris vel diaconibus inspirare dignabitur, ut
non de negligencia reatum incurrere, set magis de assidua predicacione
aeternum premium mereantur accipere.

3. In multis sanctarum scripturarum locis admonet nos spiritus sanctus
de fraterna concordia loqui vobis, et ideo quicumque habet adversus

aliquem querelam l, finiat, ne finia[n]tur. Nolite ista contemnere, fratres
mei. Cum enim ista vita mortalis et fragilis et incerta sit et tantas
temptaciones pericliteturb, <et> oret ne submergatur, non potestc
esse in quovis iusto sine qualibuscumque peccatis. Unum est remedium

a admonicionis cod. | *> periclitamur cod. | ° possit cod.

1 Col. 3,13.

11



per quod a vivere possimus, quia docuit nos magister deus noster dicere

in oracione: «Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debi-
toribus nostris» 1. Pactum et placitum cum deo fecimus, et condicionem
solvendi debiti conscripsimus caut<ion>e: «Dimitte nobis», plena fiducia

petimus, «sicut et nos dimittimus». Si autem non dimittimus, qua con-
sciencia dimitti nobis peccata confidimus? Homo se non fallatD: deus

neminem fallit.
4. Humanum est irasci: utinam nec hoc possimus! Humanuni est

irasci, set non debet unusquisque per iracundiam suam natos surculos
breves diversis suspicionibus inrigare et ad trabem odii pervenire. Aliud
est enim ira, aliud est odium. Nam sepe eciam pater irascitur filio, sed

non odit filium. Si propterea irascitur ut corrigatur, amando irascitur.
Propterea dictum est: «Festucam in oculo fratris tui vides, trabem in
oculo tuo non vides» 2. Culpas iram in alio, et tenetur odium in teipso. In
comparacione odii ira festuca est, sed festucam si nutrias, trabes erit.

5. Si advertitis beati Iohannis epistolam, cum legeretur, debuit vos
terrere. Ait enim: «Tenebre transierunt; lux vera iam lucet»3; deinde
secutus adiunxit: «Qui se dicit in lumine esse, et fratrem suum odit, in
tenebris est usque adhuc»4. Set forte tales tenebras homo esse putat,
quales in carceribus paciuntur inclusi. Utinam tales essent Et tamen in
talibus nemo esse vult. In istis enim carcerum tenebris possunt includi et
innocentes. In talibus enim inclusi sunt maitires. Tenebre circumquaque
fundebant, sed lux vigebat in cordibus eorum. In illis enim tenebris

carcerum oculi <non> videbant, sed amor(e) fraterno deum videba<n>t c.

6. Vultis scire quales sunt tenebre de quibus dictum est: «Qui odit
fratrem suum, in tenebris est usque adhuc»? Alio loco dicit: «Qui odit
fratrem suum, homicida est» s. Qui odit fratrem suum, ambulat, exit, intrat,
procedit, nullo carcere inclusus; reatu tamen ligatus est. Cum audis:

«Qui odit fratrem suum, in tenebris est usque adhuc», ne forte contemnas
tales tenebras, adiungit et dicit: «Qui odit fratrem suum, omicida est».

Odisti fratrem, et securus ambulas, et concordare non vis Non agnoscis

quare tibi deus spacium dederit, et iam homicida es, et adhuc vivis? Si

deus iratum haberes, cum odio fratris subito rappereris. Si parcet tibi
dominus, parce et tu tibi ipsi.

a quam cod. | b fallit cod. | c add. corporalibus oculis non videbant cod.

1 Mat. 6,12 I 2 Mat. 7,3 | 3 1 loh. 2,8 | * 1 loh. 2,9 |
5 1 Ioh. 3,15.

12



7. Concorda cum fratre tuo. Aut si forte tu vis, <et> file non vult? Sufficit

tibi. Si non habeas unde illum doleas: te solvisti. Die, si vis
concordare, et ille non vult, die securus: «Dimitte nobis debita nostra sicut
et nos dimittimus debitoribus nostris». Si forte peccasti in ilio, vis cum
ilio concordare, vis ei dicere: «Frater, ignosce mihi, quia peccavi in te»,
et ille non vult tibi ignoscere, ipse observet, quando habet orare. Quando
venturus ad oracionem, quid a facturus est? Die: «Pater noster qui es in
celis, sanctifìcetur nomen tuum»; adhuc die: «Adveniat regnum tuum».
Insequere b : «Fiad voluntas tua sicut in celo et in terra». Adhuc ambula:
«Panem nostrum cotidianum da nobis hodie», et reliqua. Dixisti; quid
sequitur, vide ; forte vis eum transcendere et aliud dicere Non est quod
transire possis: ibi teneris. Die ergo, et verum die.

8. Aut si nullum peccatum <h>abes unde dicas: «Dimitte nobis debita
nostra», noli dicere. Et ubi est illud quod idem apostolus dicit: «Si

dixeritis quia peccatum non habemus, nosmetipsos secìucimus et Veritas
in nobis non est» 1. Si vero mordet consciencia fragilitatis - et in hoc
seculo ubique habunda[vi]t iniquitas - die ergo: «Dimitte nobis debita
nostra». Sed qui<d> sequitur, vide. Noluisti enim peccatum dimittere
fratri, et dicturus es: «Sicut et nos dimittimus debitoribus nostris». An
non es dicturus? Et si dicturus es, nichil es accepturus. Die ergo, et verum
die. Quomodo dicturus es verum, qui fratii tuo noluisti relaxari peccatum?

9. Illum admonui, modo te consulor, o quisquis es, si tamen <es> qui [a]

dixisti fratri tuo: «Dimitte mihi, quia in te peccavi», si dixisti corde, set

vera humilitate, non ficta cantate, quomodo deus in corde videt, dixisti,
sed noluit tibi dimittere, noli esse sollicitus. Servi estis ambo, habetis
dominum; conservo tuo debes. Noluit tibi dimittere? Interpella dominum

amborum2. Quodc tibi dimiserit dominus, si potest, exigebit
servus d. Dico aliud e : Admonui enim eum qui non vult dimittere fratri-
suo, cum petat ille dimitti sibi, ut faciad quod <nolebat, ne, quando)
orat, [ne] non accipiat quod sibif desiderat. Admonui enim et illum qui
petit veniam peccati sui a fratre suo et non accepit, ut in eo, quod s non
optinet a fratre suo, securus sit <de> domino suo.

a quod cod. | " is sequere cod. | c quod] quia cod. \ d exigat servus] exigebit securus

cod. | e aliquid cod. | f sibi quod cod. | s quod quia cod.

1 1 loh. 1,8 I 2 cfr. Mat. 18,23-35

13



10. Aliutque est, admoneam. Peccavit in te frater tuus et non vult tibi
dicere: «Dimitte mihi quia in te peccavi». Abundant verba ista. Utinam
deus eradicet de agro suo, hoc est de cordibus vestris, quia multi sunt qui
sciunt se peccasse in fratribus suis et nolunt dicere: «Dimitte mihi». Et
non erubescunt peccare, erubescunt veniam petere; non erubescunt de

iniquitate, erubescunt de humilitate. Ipsos primos admoneo: Quicumque
habetis discordiam cum fratribus vestris, vos revocatis ad vos et con-
sideratis vos et iustum iudicium fertis in vobis intus in cordibus vestris,
et invenietis vos non debuisse facere quod fecistis, non debuistis dicere

que dixistis.
11. Petite veniam, fratres; tacite quod apostolus ait: «Donantes vobis-

metipsis sicut et dominus in Christo donavit vobis» 1. Facite et nolite
erubescere veniam petere, ne petituri inveniamini. Ecce omnibus dico,
viris et feminis et clericis dico, et mihi ipsi: «Omnes audivimus, omnes
timeamus. Si peccavimus inter fratres nostros, adhuc inducias vivendi
accepimus, nondum damnati sumus cum vivimus. Faciamus id quod
iubet pater qui erit iudex, et petamus veniam a fratribus quod peccando

/orte offendimus aliquid, aliquid lesi[su]mus.
12. Sunt persone humiles pro ordine seculi <h>uius, a quibus si petatis

veniam, extollunter in superbia. Hoc est quod dico: Alitando dominus

peccat in servum suum, quia etsi ille dominus est, ille servus, ambo servi

<domini> alieni sunt, quia ambo Christi sanguine redemti sunt. Tamen
durum videtur, ut iubeam hoc et precipiam hoc, si forte dominus homo

peccat in servum suum iniuste iudicando, iniuste cedendo, dicat fili:
«Ignosce mihi, da mihi veniam», non quia non habeat facere, set ne ille
superbire incipiat. Quid ergo? Ante oculos dei peniteat eum, ante oculos

dei puniat cor suum, et si non potest servo suo dicere, quia non oportet :

«Da veniam mihi», blande illum alloquatur. Blanda [illum] enim appel-
'lacio veniç postulatio est.

13. Ego, fratres mei karissimi, dum vobis hec suggero, absolvo apud
deum conscientiam meam. Nullus enim ex vobis ante tribunal Christi
dicere poterit se non fuisse admonitum, nec <ad> ea que bona sunt, pro-
vocatum, nec ab illis que sunt mala, proibitum. Ergo secundum precep-
tum domini mei ad mensam cordis [nostri vel] vestri profero pecuniam
domini mei. Ille cum venerit, exacturus est <ad> usuram 2. Nam inter
omnia mala nullum peccatum gravius admittimus quam quando inimi-

1 Eph. 4,32 | 2 Lue. 19,23: «Quare non dedisti pecuniam meam ad mensam, ut
ego veniens cum usuris utique exegissem illam».

14



citiam in corde servamus. Deberemus agnoscere quia propter odium et
inimicitiam nostram retroactis temporibus pluviam non meremur acci-

pere. Ideo quicumque se agnoscunt contra aliquos de fratribus suis odium
in corde retinere, cito se reconciliare festinet, ne malum tota provincia
cogatur sustinere et in illorum videatur animum a redundare. Dimittimus
ergo fratribus nostris. Ad dominum nostrum ac b caucioni[bu]s sue
vinculum fìducialìter teneamus. Ipse enim dixit: «Date et dabitur vobis;
dimittite et dimittetur vobis»1. Quod ipse prestare dignetur qui cum

patre et spiritu sancto vivit et regnat in secula seculorum. Amen.

B) Ordo poenitentiae veronensis

In nomine dei sum<m>i incipit prologus canon<is> poenit<entie>
1. Quociescumque christiani<s>, qui ad penitenciam accedunt, ieiunia

damus, et nos debemus participare cum eis una<m> aut duas septimanas
aut quantum possimus ieiunare, ut non dicatur nobis, quod sacerdotibus

iudeorum dictum est a domino : «Ve vobis legis doctoribus, qui adgravatis
homines et inponitis super humeros eorum honçra gravia et importa-
bilia2; ipsi autem digito vestro non tangitis sarcinas ipsas»3. Nemo

enim sublevare potest cadentem sub pondus, nisi inclinaverit ut porrigat
ei manus, neque ullus medicorum vulnera infirmancium potest curare,
nisi fetoribus particeps fuerit. Ita quoque nullus sacerdotum vel pontificum

peccatorum vulnera curare potest aut ab animis c peccata auferre,
nisi per instantem sollicitudinem et oraciones et lacrimas.

2. Necesse est nobis ergo, fratres karissimi, sollicitos esse pro peccanti-
bus d, quia «sumus alterius membra4, <et si quid patitur unum mem-
brum>, compaciuntur omnia membra» 5. Ideoque et nos, si viderimus

aliquem in peccatis iacentem, festinemus eum ad penitenciam pro nostra
doctrina revocare, et quocienscumque dederitis consilium peccanti, simul
date illi et e penitenciam.

3. Et iterum die ei, quantum debeat ieiunare et redimere peccata sua,
ne forte obliviscatur, quantum eum oporteat pro peccatis suis ieiunare.

a anime cod. | b ad cod. ] ° animas cod. | d peccantes cod, \ e ei cod.

1 Luc. 6,37-38 | 2 Mat. 23,4: «Alligant enim onera gravia et importabilia» |

3 Lue. 11,46: «Ipsi uno digito vestro non tangitis sarcinam» | 4 Rom. 12,5: «Multi
unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter alterius membra» | 5 1 Cor.
12,26: «et si quid patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra».

15



Necesse est tibi uta iterum inquiras ab eo, ne forte erubescat et timeat
a[d] te amplius iudicari b.

4. Non omnes clerici debent hanc scripturam usurpare aut legere nisi

episcopi <et> presbiteri, quibus c clavçs regni celorum tradite sunt. Si

autem nécessitas evenerit et presbiter non fuerit presens, diaconus suscipiat

penitentem.
5. Et sicut superius diximus, humiliare se debet episcopus sive presbiter

et d cum tristicia et gemitu lacrimisquee orare non solum pro suo
delicto sed et pro omnium christianorum, ut possit cum beato Paulo
dicere: «Quis infirmatur et ego non infirmor? Quis scandalizatur et ego

non uror » 1

6. Cum ergo venerit quis confiteri peccata sua, die ei, ut expectet modicum,

donee f in ecclesia solus aut in corde suo dicat Pater noster qui es in
celis. Et dicis oracionem hanc:

7. Domine deus, propicius esto mihi peccatori s, ut condigne possim tibi
gracias agere, qui m§ indignum propter tuam misericordiam ad officium
sacerdotale\m\ dignatus es provocare, et me exiguum et humilem mediatorem

constitutisti ad orare, et intercedere, ad dominum nostrum Iesum Christum

pro peccantibus. Ideoque domine dominator, qui omnes homines vis salvos

fieri et ad [agh] agnitionem veritatis venire., qui non vis mortem peccatoris,
set ut convertatur et vivat, suseipe oracionem meam, quam fundo ante.

conspedu<my clemencie. tue pro peccatis meis et pro eorum qui ad peniten-
tiam convenerunt, per^ (dominum}.

8. Videns autem file, qui ad penitenciam venit, sacerdotem tristem et
lacrimantem per sua facinora, magis ipse timore[m] Domini percussus
amplius tristatur et timet.

9. Interrogas eum : Quid postulas l Ille autem respondebit tibi : Deo

et tibi sacerdoti confessionem meam facere volo. Tunc interrogas eum his
verbis: Credis in patrem et filium et spiritum sanctum? Respondebit:
Credo. <Interrogas> : Credis quod iste très persone., ques modo diximus,
pater etfilius et Spiritus sanctus, très persone, sint et unus deus Respondebit :

Credo. <Interrogas> : Credis quod in ista carne in qua sumus, in ipsa (h)abes

a et cod. |
•> iudicare cod. | c quibus] cuius cod. \ û et ]ut cod. \ e lacrimasque cod. |

1 donec om. Muratori, add. intret in cubiculum tuum ad orationem Schmitz | s

propicius — peccatori bis cod. \ b Muratori unisce per con il seguente verbo videns e scrive
Pervidens |

1 postulat cod.

1 2 Cor. 11,29.

16



resurgere in die iudicii et recipere sive bonum sive malum quod gessisti?

Respondebit: Credo. <Interrogas>: Vis dimittere peccata quecumque in te

peccaverunt, Domino dicente : Si non remiseritis hominibus peccata eorum,
nec pater vester celestis dimittet vobis peccata vestra 1

10. Sed et require si est incestuosus. Si non vult ipsa incesta dimittere,
non potes[t] ei dare penitenciam, nam si vult ipsa incesta dimittere, tunc
fac eum confrteri omnia peccata sua, et ad ultimum dicere: Multa sunt

peccata mea in factis, in verbis, in cogitationibus. Tunc da ei penitenciam.
Postea, si videris eum ex toto corde conversum, suscipe eum per manum
dexteram; impromittat emendacionem viciorum suorum, et due eum ad
altare <et> confiteatur peccata sua.

11. Eum vero qui poterit festinanter ieiunare quod ei impositum est,

noli prohibere; magis enim laudandi sunt hii qui celeriter debitum per-
solvere festinant, quia si ieiunaverit quod ei dictum est, purificabitur ;

et sit mandatum ei ut de cetero non pecceta: quod si iterum <ad>

pristinas consuetudines vel peccata reversus fuerit, sic est quomodo canis

qui revertitur ad vomitum suum. Et tamen recurrat, numquam desperet.
12. Omnis itaque penitens non solum hoc debet ieiunare, quod fili

mandatum est, sed et postquam iussa compleverit, debet ex seipso,

quantum ei aptum fuerit, ieiunare quarta sive sexta feria. Si enim iussa

compleverit, peccata ei remittuntur ; si vero postea ieiunaverit, coronam
sibi adquirit et regnum celorum. Et postquam ieiunaverit et comederit,
caveat a crapula et ebrietate, quia omnis luxuria de ebrietate nascitur.
Ideo beatus apostolus prohibet dicens: «Nolite inebriari vino in quo est
luxuria» 2.

13. Postquam confessus fuerit, iactent se pariter ad altare. In primis
dicis psalmum XXXVI <X> Domine ne in ira tua1, et die eum totum et
trina11 vice Chyrieleison et oracionem dominicam, et dicis istam oracionem:

14. Precor te domine clemenciam et misericordiam maiestatis tue., et

famulo tuo c itti facinora confitenti veniam relaxare digneris, et preteritorum
criminum culpas donare digneris, qui humeris tuis ovem perditam reduxisti
ad caulas, qui publicani precibus et confessione placatus es, tu eciam famulo

a nel codice inversione dei passi precedenti : et sit mandatum - non peccet, quia si
ieiunaverit - purificetur | b tercia cod. | c famuli tui cod.

1 Mat. 18,35: «Sic et pater meus coelestis faciet vobis, si non remiseritis unusquis-
que fratri suo de cordibus vestris» | 2 Eph. 5,8 | 3 Ps 37,1 : «Domine ne in furore...
neque in ira».

17



tuo Uli placare, domine, tu huius preces suscipe, Christe. Remitte ei omnia
crimina et peccata et da ei[s] pro suppliciis veniam, pro merore leticiam, pro
morte vitam, ut qui ad tantam spem caelestis apicis revolutus a est, de tua
misericordia confidens, ad aeterna te protegente perveniat, per dominum.

15. Postea dicis istos versiculos cum Gloria: Benedic anima mea domino

et noli oblivisci omnes retribuciones eius. Qui propiciabitur omnibus
peccatis tuis, qui sanat omnes languores tuos. Qui redimet de interitu vitam
tuam, qui saciat in bonis desiderium tuum. Qui coronat te. in misericordia,
et renovabitur sicut aquile iuventus tua 1.

16. Et dicis oracionem hanc: Domine deus noster, qui non offensione[m]

nostra\m\ (vincerisy, sed satisfactione[m] placaris, respice quaesumus super

famulum tuum illum, qui se tibi peccasse graviter (confitetury. Tuum est

absolucionem criminum dare et veniam relaxare peccantibus, qui dixisti
penitenciam te malle quam mortem. Concede ergo, domine, huic famulo tuo

UH, ut tibi penitencie excubias celebret, ut cum redis adibus suis offerri[s)
sibi ad diem iudicii sempiterna (gaudiay gratuletur, per dominum.

17. Postea dicis Miserere mei deus usque ubi dicitur omnes iniquitates
meas dele 2, et hanc ocacionem dicis : Deus iustorum gloria et misericordia

peccatorum, da huic famulo tuo itti piene indulgencie locum. Exoratus

indulge, (uty qui praeterita peccata déplorât, futura mala non senciat.
Dimitte ei, domine, omnia crimina et in semitis iusticie eum placatus instaura,
ut securus [merear] dehinceps inter tuos benemeritos currere et ad pacis
aeterna premia pervenire mereatur b, per dominum.

18. Hic signas eum cum chrysma aut oleo sancto, et dicis oracionem
hanc: Benedicat tibi dominus et custodial te. Ostendat dominus faciem suam
tibi et misereatur tibi. Convertat dominus vultum suum ad te et det tibi
pacem, qui regnal in secuta seculorum. Amen.

19. Item aha. Benedicat te (.deus} omnipotens et per abundantiaim^
Spiritus sancti corroboret, mentem tuam sandificat, castimonia decoret

atque c sensus tuos in bonis operibus informet, qui te enutriet et ab omnibus
diabolicis et humanis insidiis sua te semper protedione et virtute defendat,
ut quecumque ab eo postulaveris, clementer concédât; auferat omnia m.ala

quae ges[ti]sisti et tribuat graciam quam semper rogasti**.

a caelestis apicis revolutus] caelestiam sapienciam volutus cod. | b mereamur cod. |

c adque cod. | a add. qui tecum vivit cod.

1 Ps. 102,2^1: «omnibus iniquitatibus tuis... sanat omnes infirmitates tuas... qui
replet in bonis... |

2 Ps. 50,1-11.

18



20. Item oracio super penitentem: Exaudi, domine preces nostras, et

confitentium tibi parce peccatis, ut quos reatus accusât, indulgencia tue

miseradonis absolvat.

21. Item alia oracio: Da nobis, deus, ut sicut publicani aprecibus et

confessione placatus es, ita et huic famulo tuo itti placaris et precibus eius

aspira, ut in confessione flebili permanens et peticione perpetua^ clemenciam

tuam celeriter exoret sanctisque altaribus et sacramentis restitutus c rursus
divino famulatui mancipetur, per dominum.

22. Cum ergo venerit alìquis ad sacerdotem confiteri peccata sua, prius
in corde suo haec aput se debet orare :

23. Domine deus omnipotens, propicius esto mihi peccatori, ut me pro
peccantibus et peccata sua confitentibus dignum inter te et ipsos mediatorem
constituas, quique peccatorum mortem non vis, sed ut convertantur et vivant,
suscipe oracionem servi lui quam pro famulis famulabusque tuis ante

conspeclum gloriae tuae penitere cupienlibus effundo, ut pariter eos et a

peccatis exuas (ety in futurum (ety ab omni crimine inlesos custodias.

24. Alia oracio. Respiciat dominus Iesus ad tuam salutem et infundat
super te dona virtutum, ut nichil in te inimicus fraud[ar]e decipiat. Custo-

diat te dominus Iesus Christus, qui diabolum interfecitd et nos omnes liberava

de tormentis penarum, ut ad regna celorum dignus pervenias in bene-

didionem Christi. Custodiat le deus altissimus omni tempore vite tue et

deffendat te ab omni periculo in hoc mundo et in futuro. Convertat (ady te

dominus deus noster vultum suum et det tibi pacem omnibus diebus vite tue.

Ipse autem deus sanctified te, ut sis perfedus et integer corpore et anima,
iety sine querela in adventum domini nostri Iesu Christi servet penitentia e

tua. Det tibi deus angelum pacis custodem, ut regat te in hoc mundo et in
futuro, (ety animam tuam preservetf ab omni delido. Deffendat te dominus
ab omnibus malis et ab omni reatu adversarii, ut cum venerit dominus, non
discutiat sed in gloria sua remunerando te adsumat, per dominum etc.

a publicam cod. | " perpetuum cod. | c restituatur cod. | d interficit cod. | e peni-
tencia] precio cod. | ' préservât] purificet cod.

19


	Ministerio Parocchiale nel IX secolo secondo il Cod. XC della Capitolare di Verona

