
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 70 (1976)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

KIRCHENRECHT UND AUFKLÄRUNG
IM KATHOLISCHEN DEUTSCHLAND
DES SPÄTEN 18. JAHRHUNDERTS *

Die Geschichte der katholischen Kirchenrechtswissenschaft im 18.
Jahrhundert ist noch zu schreiben. Die Übersicht, die P. Muschard vor mehr als

vierzig Jahren erstellt hat, reicht nur zu einer ersten Information 1.

Biographien selbst hervorragender Kanonisten und Monographien zu einzelnen
Fragen sind selten 2. Vor allem für die Erforschung der Kirchenrechtswissenschaft

in den geistlichen Territorien des Reiches und an ihren Universitäten
Würzburg, Mainz, Trier, Köln, Salzburg und Fulda wäre noch manches zu
tun. Es mag in diesem Zusammenhang genügen, an die Bedeutung eines
Gregorius Zallwein, Benedikt Oberhausei, des «ultramontanistarum validis-
simus malleus», und Johann Baptist v. Horix zu erinnern. Über Johann
Kaspar Barthel, den Fürsten der Kanonisten, der in Würzburg eine neue
Schule des Reichskirchenrechts begründete, über seinen Schüler Georg
Christoph Neller, den Freund und Mitarbeiter des Febronius, über diesen
selbst, den Trierer Weihbischof Hontheim, und den Mainzer Kanonisten und
Weihbischof Behlen habe ich Studien vorgelegt als Beiträge zu einer Ge-

* Bemerkungen zu Peter Frowein, Philipp Hedderich 1744-1808. Ein rheinischer

Kanonist aus dem Minoritenorden im Zeitalter der Aufklärung. Böhlau Verlag,

Köln-Wien 1973, xxviu^l79 S. Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte Bd. 3.
1 Paul Muschard, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern und

Zisterziensern des 18. Jahrhunderts, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktinerordens NF 16 (47) (1929) 225-315; 477-596; ders., Die
kanonistischen Schulen des deutschen Katholizismus im 18. Jahrhundert außerhalb des
Benediktinerordens, in: Theologische Quartalsschrift 112 (1931) 350^1-00.

2 An jüngsten Veröffentlichungen etwa: Eckhart Seifert, Paul Joseph Riegger
(1705-1775). Ein Beitrag zur theoretischen Grundlegung des josephinischen
Staatskirchenrechts. Schriften zur Rechtsgeschichte 5 (Berlin 1973) ; Engelbert
Plassmann, Staatskirchenrechtliche Grundgedanken der deutschen Kanonisten an
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (Freiburg-Basel-Wien 1968). Vgl. dazu
meine Besprechung: Kirche und Staat im Urteil deutscher Kanonisten (1780-1830),
in: ZSKG 63 (1969) 188-202.

389



schichte des reichskirchlichen Episkopalismus 1. Über den Barthel-Schüler
Johann Nepomuk Endres hat Friedrich Merzbacher eine eigene Untersuchung

veröffentlicht 2. Viele Lücken bleiben indessen noch zu schließen,
und jeder neue Beitrag zur Erforschung des Kirchenrechts in den katholischen

Territorien des Reiches wird die besondere Aufmerksamkeit dessen
finden, der an der Geschichte der Reichskirche, des Febronianismus und
Josephinismus, der Beziehungen von Kirche und Staat oder an dem
Verhältnis von «Einheit und Vielfalt in der Kirche» (S. vi) interessiert ist.

Etwas weniger als die Hälfte des vorliegenden, gut ausgestatteten Buches,
einer von dem Bonner Kirchenhistoriker Eduard Hegel betreuten und für
den Druck gekürzten Dissertation, macht die Biographie des bedeutendsten
Kanonisten der kurzlebigen kurfürstlichen Universität Bonn, des Minoriten
Philipp Hedderich, aus (S. 3-218). In der zweiten Hälfte des Buches werden
«Werke und Lehre» des Bonner Kanonisten untersucht (S. 219-377). Mehr
als 70 Seiten füllen Anhänge, darunter das offensichtlich erschöpfende und
bibliographisch zuverlässige Verzeichnis seiner Veröffentlichungen 3.

Für die Biographie bedient sich Frowein einer «pointillitischen» Manier
(S. v). Die äußerst schmale Quellenbasis konnte er nur hie und da geringfügig
verbreitern. Von Hedderichs Korrespondenz ist «nur wenig» erhalten (S. v),
das heißt : außer den von mir aufgefundenen Briefen an den Geschichtsforscher

und Wormser Weihbischof Stephan Alexander Würdtwein 4 und der
von M. Braubach veröffentlichten Korrespondenz mit Spiegel (S. 374) hat
Frowein davon nichts benützt, und Finderglück ist ihm nicht beschieden

gewesen. Von der «Korrespondenz mit großen Gelehrten» (S. 61), der
Hedderich «besonderen Wert» beigemessen haben soll, hat Frowein nichts
nachweisen können. Nach Briefwechseln mit der Prominenz des reichskirchlichen
Episkopalismus, den Weihbischöfen Hontheim und Heimes, den Kanonisten
und Kirchenhistorikern Jung, Dürr, Schlör, Neller, Frank, Horix - um Namen

1 Heribert Raab, Johann Kaspar Bartheis Stellung in der Diskussion um die
Concordata Nationis Germanicae. Ein Beitrag zur Würzburger Kanonistik im
18. Jahrhundert, in: Herbipolis Jubilaus (Würzburg 1952) 599-616; ders., Georg
Christoph Neller und Febronius, in : Archiv für mittclrheinische Kirchengeschichte
11 (1959) 185-206; ders.. Die Concordata Nationis Germanicae in der kanonistischen

Diskussion des 17. bis 19. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Geschichte der epis-
kopalistischen Theorie in Deutschland (Wiesbaden 1956) ; ders., Der Mainzer
Weihbischof Ludwig Philipp Behlen (1714-1777), in: Mainzer Almanach 1968(1968)
262-274; ders., Johann Nikolaus von Hontheim (1701-1790), in: Rheinische
Lebensbilder V (1973) 23-44. Vgl. dazu auch meine Beiträge in: H. Jedin (Hrsg.),
Handbuch der Kirchengeschichte V (1970).

2 Friedrich Merzbacher, Der Kanonist Johann Nepomuk Endres (1730-1791),
in: Archiv für katholisches Kirchenrecht 139 (1970) 42-68.

3 Fehl am Platze ist das «Copyright» in den bibliographischen Angaben zu
Hedderichs Elementa von 1791 (S. 404).

4 Heribert Raab, Die Concordata Nationis Gprmanicae 193 f., ders., Briefe
von Karl Joseph von Wreden an Stephan Alexander Würdtwein (1785-1787), in:
Annalen des Historischen Vereins für den Niederrhein 153/154 (1953) ; 170-200,
bes. 172.

390



nur aus Hedderichs nächster rheinischer Umgebung zu nennen - sucht man
bei Frowein vergebens. Es drängt sich indessen der Verdacht auf, daß
Frowein nur wenigen Hinweisen auf mögliche Fundorte nachgegangen ist. Der
Verzicht auf die Durchsicht der Bestände der Kölner Nuntiatur und ihres
Archivs ist angesichts der Quellenlage unverständlich und unentschuldbar 1.

Die Nuntiaturen Capraia, Bellisomi, Pacca enthalten nicht nur verschiedene
eigenhändige Briefe von Hedderich, nicht wenige der unter ihm angefertigten

Dissertationen, Berichte der Nuntien über den Bonner Kanonisten
nach Rom, ferner Briefe des kurkölnischen Ministers Belderbuch, von Freunden

und Gegnern der Aufklärung in Bonn. Selbst für entlegene Detailfragen
hätte Frowein die Nunziatura di Colonia mit größtem Gewinn benützen
können; ich nenne als Beispiel nur die am Rande seiner Untersuchung
stehende kleine Schrift von Johannes Weimer, Justa hierarchiae sacra Idea, die
mit Druckerlaubnis Hedderichs Ende Februar 1787 veröffentlicht worden
ist und über die schon unterm Datum vom 25.III. 1787 in Nunziatura di
Colonia 197 A berichtet wird. Ohne das Material der Kölner Nuntiatur sind
zentrale Kapitel des Buches - der Kampf zwischen dem Bonner Kanonisten
und dem Nuntius, zwischen rheinischem Episkopalismus und römischer
Kurie - überhaupt nicht zu schreiben, und daß sich Frowein an diese
Probleme nicht gewagt hat - was er gelegentlich aus zeitgenössischen sekundären
Quellen zum Eingreifen der Kölner Nuntiatur in den Streit um Hedderich
bemerkt (S. 98), muß ungenügend bleiben - macht einen bedauerlichen
Mangel des Buches aus.

Was Frowein mit beträchtlichem Arbeitsaufwand über Hedderich
zusammengetragen hat und, sich häufig wiederholend, in vielen kleinen und
kleinsten, sorgfältig gegliederten Abschnitten vorträgt, fügt sich weder zu
einer Biographie recht zusammen, noch vermittelt es konstitutive, neue
Erkenntnisse über die Kirchenrechtswissenschaft im letzten Drittel des
18. Jahrhunderts an einer katholischen Universität oder den Episkopalismus
in den rheinischen Erzstiften. Auf weite Strecken bietet das Buch nicht mehr
als mitunter recht schwache Referate über die vorliegende Literatur. Nicht
nur für das letzte Jahrzehnt seines Helden gilt Froweins Feststellung, daß

wegen des Mangels an Quellen, «wegen des Fehlens von Schriften und
Aufzeichnungen (vieles) nur mangelhaft erkennbar» (S. 375) ist.

Als «Vater der Vernunft im Erzstift Köln» hat eine Streitschrift von 1790
reichlich übertreibend, den Bonner Kanonisten gefeiert. Der preußische
Gesandte Christian Wilhelm v. Dohm nannte ihn anläßlich der Einweihungsfeier

der kurfürstlichen Universität Bonn einen «zweiten Luther». Die
aufklärungsfeindliche Publizistik sah ihn voll Wut und Bosheit auf den Stuhl
Petri losstürmen (S. 173), und Papst Pius VI. soll ihn als «infensissimus sedis

1 Die Befürchtung, die Auswertung dieses «Aktenmaterials» würde den Rahmen
der «vorliegenden Arbeit» gesprengt haben (S. vin), halten wir für unbegründet;
dieses Material hätte vielmehr den Verfasser in die Lage versetzt, einige Kapitel
seiner Arbeit aus primären Quellen bestreiten zu können, anstatt sie mit Vermutungen

und Nichtigkeiten füllen zu müssen.

391



apostolicae hostis» (S. 167) tituliert haben. Aus der großen Schar der febro-
nianisch-josephinischen Kirchenrechtler hebt sich Hedderich nach dem Urteil

von Frowein «zwar durch Produktivität und Straffung des Übernommenen

hervor, nicht jedoch durch Originalität. Er kann nicht einmal für sich in
Anspruch nehmen, eine - wie Braubach meinte - besonders 'wirksame' oder
'berühmte' Zusammenfassung jener Schulrichtung gegeben zu haben»
(S. 250). Sein wichtigstes Werk, die weitgehend an die österreichischen Kanonisten

Riegger und Rautenstrauch angelehnten Elementa juris canonici
wurden über Kurköln hinaus «als Lehrbuch nur begrenzt wirksam» (S. 250) ;

die meisten seiner Dissertationen waren noch schneller vergessen als seine
Streitschriften zum Emser Kongreß und Nuntiaturstreit, und die Zahl seiner
Schüler war in den letzten Jahren seines Wirkens zu gering, als daß man «ein
vernehmbares Echo erwarten dürfte» (S. 375). Mit dem Einmarsch der
Revolutionstruppen in Bonn 1794 verlor der Fünfzigjährige seine eigentliche
Wirkungsstätte. Eine nennenswerte Rolle hat er in den letzten vierzehn
Jahren seines Lebens - 1808 ist er gestorben - nicht mehr gespielt, auch nicht
als Dozent in Düsseldorf. «Seine Periode» war, wie einer seiner aufgeklärt-
episkopalistischen Freunde feststellen mußte, «vorüber» (S. 208), und seine

Nachwirkungen im frühen 19. Jahrhundert sind bei weitem nicht so
«nachhaltig» gewesen, wie dem Leser suggeriert werden soll. Hedderich, so das
Resultat des mehr als 450 Seiten starken Buches, «gehört nicht zu den ersten
Größen des kanonischen Rechts seiner Zeit. Er steht eher in der zweiten
«Linie» (S. 374). Sein «Andenken» haben vor alleni seine Gegner bewahrt
(S. 375). Es war sein Schicksal, daß nach relativ kurzer Tätigkeit ihm im
reifen Mannesalter die Möglichkeit zu lehren und zu wirken mit dem
Zusammenbruch des Erzstifts Köln genommen worden ist.

Es mag durchaus möglich und sinnvoll sein, an eher mittelmäßigen, aber
typischen Persönlichkeiten geschichtlich relevante Prozesse, Geistesströmungen,

konstitutive Verhaltensweisen aufzuzeigen, wenn die Quellen es
erlauben. Wo sie jedoch, wie in vorliegendem Fall durchweg äußerst spärlich
fließen, für weite Strecken der Untersuchung versiegen oder nicht benutzt
werden, sollte der Autor der Versuchung widerstehen, sich mit Lesefrüchten,
Vermutungen, Exkursen in unzulässiger Weise zu helfen. Wie sich Frowein
über die selbstverständliche Regel, nur sparsamsten Gebrauch von
«vielleicht» und «wahrscheinlich» zu machen, hinwegsetzt, mögen ein paar beliebig
herausgegriffene Beispiele illustrieren. S. 10: Hedderichs früher Eintritt in
den Minoritenorden «läßt die Vermutung zu, daß die Entscheidung durch
verwandtschaftliche Beziehungen gefördert, durch die Umwelt und das
Herkommen in einem kleinen Weinort und durch die Aussicht auf eine gute
und unentgeltliche Ausbildung motiviert wurde». - S. 16: «Hedderichs
Studium wird in den herkömmlichen scholastischen Bahnen verlaufen sein.
Hedderich wird es (sein Studium) jedoch nicht ohne Erfolg abgeschlossen
haben». - S. 24. : «Es ist nicht ausgeschlossen, daß Zimmer damals von ihm
(Hedderich) einen günstigen Eindruck erhielt. Vielleicht war auch Hedderichs

geringes Alter ein wichtiger Grund, ihm zunächst zum Rechtsstudium
zu raten. Es mag auch das Vorbild Benedikt XIV. (t 1758), der sich einen
großen Namen als Kanonist gemacht hatte, Pate gestanden haben». -
392



Bewiesen wird diese Vermutung ebensowenig wie die auf S. 78: «Vielleicht
hatte er (Hedderich) Würdtwein um 1779 in Mainz besucht». - S. 86:
«Hedderich soll auch mit dem in besonderer Gunst stehenden Hoffaktor Simon
Baruch in guter Beziehung gestanden haben». - Festzustellen, daß in der
Aufklärungszeit «antisemitische Gefühle grassiert» haben (ebda S. 86) bleibt
Frowein vorbehalten; die «Aufklärungszeit» dürfte eher philosemitisch
gewesen sein. - S. 88 stellt der Verfasser folgende Vermutung an: «Vielleicht
hatte Hedderich einen gewissen Anteil an der (Kölner) Brevierreform von
1780». S. 89: «Hedderich soll schon vorher Belderbusch unterstützt haben,
als er die zum guten Teil von einem subsidium charitatis der Klöster getragenen

Kosten für die Renovierung des Schlosses übertrieben hatte, um die
Einnahmen seines Gönners zu verdunkeln». - S. 89: «Es ist nicht
unwahrscheinlich, daß sich Hedderichs Einfluß auch auf die Berufung der Examinatores

synodales in Köln auswirkte». S. 94: «So wird Hedderich bei einigen
Berufungen an die Bonner Akademie sicher mitgewirkt haben. Vielleicht
hatte er schon 1777 seinen langjährigen Trierer Schüler van der Schüren für
einen philosophischen Lehrstuhl empfohlen». S. 115: «Vielleicht hat Hedderich

aber ähnlich wie zu den Materialien Eichhoffs auch zu dessen neuem
Urkundenbuch Urkunden geliefert». - S. 141: «Vielleicht hat Hedderich...
einem seiner Schüler, dem aus Bonn gebürtigen Cassius Gareis, zum Amt des

Lektors für Kirchenrecht im Münsteraner Konvent verholten». S. 146: «Der
Kurfürst scheint Hedderich zur Verantwortung gezogen zu haben» (wegen
der Fälschung des Lehrbuchs von Schenkl). - S. 149: «Die Erwiderung auf
diese Schrift stammte wahrscheinlich wieder von Waidenfels». S. 164 : Daniels
«scheint sich aus den langjährigen Streitigkeiten herausgehalten zu haben».

Gehen wir auf einige Kapitel des Buches näher ein. Frowein betont (S. 27),
daß Hedderich in Köln bei Franz Karl Josef v. Hillesheim «die ersten Ideen
des geistlichen Rechtes» empfangen hat. Über Hillesheim, den langjährigen
Rektor der konservativen Kölner Universität, der 1769 mit Hontheim und
Deel im Auftrag der geistlichen Kurfürsten die Koblenzer Gravamina von
1769 aufgestellt hat \ liegt eine erschöpfende Untersuchung nicht vor 2.

Frowein stützt sich in erster Linie für die Beurteilung von Hillesheim auf
Stelzmann und einige kleinere Funde, schöpft jedoch die Literatur zum
rheinischen Episkopalismus nicht aus. Römisches Material hat er nicht
benutzt. Hillesheims Entwicklung und seine Stellung in der katholischen
Aufklärung im rheinischen Episkopalismus, zur Utrechter Kirche oder in der

1 Vgl. hierzu die Bemerkung des Kölner Nuntius Caprara von 1775: «Un certo
Illesheim, è uomo di dottrina, del quale il ministro si servi per fabbricare colle corti
di Magonza, e di Treveri il noto trattato segreto. Per premio ottenne dal Sig. Elettore

un canonicato della Metropolitana», Heribert Raab, Die Finalrelation des

Kölner Nuntius Giovanni Battista Caprara, in: Römische Quartalschrift 50 (1955)
213 1

2 Arnold Stelzmann, Franz Carl Joseph von Hillesheim. Ein Beitrag zur
rheinischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts, in: Annalen des Histor. Vereins
f. d. Niederrhein 149/150 (1950/51) 181-232; Hans Heinrich Kurth, Das Kölnische
Domkapitel im 18. Jahrhundert (Phil. Diss. Bonn 1953, maschschr.) S. 116.

393



Isenbiehlschen Angelegenheit ist nicht genügend oder überhaupt noch nicht
erforscht. Sein Verhältnis zu Hedderich war nicht einfach das des Lehrers
zum Schüler. Hillesheim ist entscheidend beeinflußt von der Methode und
den kirchenrechtlichen Vorstellungen des Würzburger Kanonisten Barthel;
er steht mit dem von dem Kurfürst-Erzbischof Franz Georg v. Schönborn
nach Trier berufenen fränkischen Kanonisten Neller und mit Hontheim in
Verbindung und nennt sie sogar seine Freunde. Hillesheim wurde der
Mitarbeit am Febronius verdächtigt, aber bereits 1764, ein Jahr nach Erscheinen
des berühmt-berüchtigten Buches, konnte ihn Nuntius Oddi neben Martin
Gerbert, Gregorius Zallwein, Eusebius Amort zu den deutschen Gelehrten
rechnen, die Hontheim die Stirn bieten könnten. Obwohl Schüler Bartheis
und Anhänger des reichskirchlichen Episkopalismus mißbillige er «in molte
parti il libro di Febronio» l. Nuntius Oddi schlug daher wenig später vor, den
«dotto e zelante ecclesiastico», der «retiene ancora delle massime di riverenza
verso la S. Sede più di suoi amici, e maestri Neller e Barthel», über die
Gewährung einer Osnabrücker Präbende in das eigene Lager zu ziehen. Ähnliche

Überlegungen sind von Giuseppe Garampi während seiner Rheinreise
angestellt worden: «Coll'assidua conversione di questo soggetto (Hillesheim)
ebbi occasione di conoscere in lui un acume e giustatezza singolare di
pensare, la quale unita alla seriissima applicazione lo rendono capace di degne
imprese in materia di gius canonico, che possiede perfettamente con i neces-
sarii presidii della storia ecclesiastica, e specialmente di Germania, e del gius
pubblico di sua nazione. - Forse la prevenzione per la patria, e i principii
succhiati dal suo maestro, lo rendono meno propenso per i diritti pontificii,
che incontrano in quei paesi qualche ostacolo di fatto. Pure valutata quanto
si deve la rettitudine delle sue intenzioni tengo ferma opinione, che gran
buon uso potressimo noi fare dell' opera sua, non solo impiegandola contro
gli acattolici, che tutto giorno per difetto di solida resistenza guadagnano
impunemente terreno sopra di noi, con dare al gius pubblico di Germania
quel'aspetto che loro torna meglio; ma di più potrebbe essere di gran presidio
ai nunzii apostolici di Colonia per le notizie che ha del proprio paese, qualora
questi avessero la destrezza di tenerselo amico» 2.

Wann, vor allem aus welchen Gründen Hillesheim «in das andere 'Lager'
übergewechselt» (S. 9) ist, bleibt bei Frowein ungeklärt. Verschiedene
Äußerungen der Nuntien Caprara und Bellisomi lassen einen solchen Wechsel als
unwahrscheinlich erscheinen. In der Finalrelation Bellisomis von 1786 heißt
es von Hillesheim «ha sempre avuto principii contri a nostri diritti» 3. Dem
Nuntius Pacca galt der Kölner Domherr und Gelehrte, obwohl er Verbindung
zu ihm zu suchen schien, als wenig vertrauenswürdig. «Quello, che è certo, si
è, che Egli è sforse la persona più dotta, che sia in Colonia nelle materie di

1 Nunziatura di Germania 647, f. 116v.
2 D. Gregorio Palmieri, Viaggio in Germania, Baviera, Svizzera, Olanda e Francia

compiuti negli anni 1761-1763. Diario del Cardinal Garampi (Roma 1889) 176.
3 Heribert Raab, Die Finalrelation des Kölner Nuntius Carlo Bellisomi (1785-

1786), in: Römische Quartalsschrift 51 (1956) 113.

394



Giuspubblico Ecclesiastico, ma di poco sana dottrina, ed era stretto amico del
famoso Neller» '. Eine Distanzierung von Febronius, den Hillesheim nach dem
Urteil des Priors der Kölner Kartause Ludwig Decker noch 1770 « valde appro-
bat, ac défendit»2, vielleicht ausgelöst durch den Widerruf Hontheims 3 oder
durch Veränderungen im Erzstift Köln - summarisch heißt es bei Frowein
(S. 29) Hedderich habe «seinen Lehrer dem er sicher manches verdankte,
allmählich vom Bonner Hof verdrängt» - kann nicht mit einem Übeitritt in
das Lager der Kölner Nuntiatur oder militant orthodoxe Kreise um den
Kölner Stadtpfarrer Peter Anth gleichgesetzt werden. Den «Emmanuel» des
Mainzer Professors Johann Lorenz Isenbiehl4 wollte Hillesheim Anfang 1778
den Kölner und «Böhmischen Minoriten commumeieren und deren Meinung
begehren». Ihm selbst dringe «das bedauernswürdige Schicksal des
scharfsinnigen, aber vielleicht wenig genug behutsamen Isenbiehl» besonders tief
ins Herz. Aber die Kölnische Theologische Fakultät ist, «wenn ich die Minoriten

ausnehme, mit solchen obscuris viris, um daß ich ganz gelassen
ausdrücke, besetzet, daß ich mir nicht einmal trauete, von dem Emmanuel zu
reden». Über Isenbiehl und seinen «Emmanuel» sprach aber noch im gleichen
Jahr Hedderich in seiner kirchengeschichtlichen Vorlesung (S. 80), ob durch
seinen «Lehrer» Hillesheim ermuntert, muß vorerst dahingestellt bleiben.

Nach dem Tod des Kanonisten Johann Georg Schloer (1783) eröffnete sich
für Hedderich die Möglichkeit, von Bonn an die Universität Mainz berufen
zu werden. Froweins wenig klare Ausführungen hierzu (S. 116-118) können
ergänzt werden durch einen Brief des Kirchenhistorikers Johannes Jung 5

an den Kurfürsten von Mainz, auf den Frowein bei der Benützung der Mainzer

Universitätsakten im Hessischen Staatsarchiv Darmstadt aufmerksam
geworden sein müßte, zumal ihm Jung als Mitstreiter Hedderichs in der
Fastenfrage (S. 122) bekannt war. Jung, der in seinen Veröffentlichungen
häufig ähnliche Fragen berührte wie sein episkopalistischer Kollege in Bonn,
schrieb unterm 19. Mai 1785 dem Mainzer Kurfürsten: «Von Herrn Hedderich

habe ich gehört, daß er um seine Beibehaltung (in Bonn) angestanden
und selbe erhalten habe ; vermutlich hat man ihn von hier aus abgeschreckt 6,

1 Nunziatura di Colonia 192 A, f. 240v.
2 Ludwig Decker an Nuntius Caprara, Köln 20.III. 1770. Archivio della

Nunziatura di Colonia 48 (unfoliert).
3 Stelzmann, Hillesheim 213; Hillesheim soli 1788 in einem Exercitium aca-

demicum die Beschlüsse des Koblenzer Kongresses von 1769, an deren Zustandekommen

er hervorragend beteiligt war, widerrufen haben.
4 Johann Lorenz Isenbiehl, Versuch über die Weissagung des Emmanuel

(Koblenz 1777).
5 Nicht mehr benützt worden ist für Jung der Aufsatz von K. Suso Frank,

Johannes Jung und die Vertretung der Kirchengeschichte an der alten Universität
Mainz, in: Beiträge zur Mainzer Kirchengeschichte in der Neuzeit. Festschrift für
A. Ph. Brück zum 60. Geburtstag (Mainz 1973) 253-277.

6 Auf wen und auf welche Schritte Jung hier anspielt ist nicht bekannt. Wenn
wir aber einmal, wie Frowein es immer wieder tut, Vermutungen anstellen dürfen,
ist es durchaus denkbar, daß Hedderichs Mainzer «Freund», der unbedeutende

395



vielleicht auch das Beyspiel von mir vorgestellt» '. Als Nachfolger Hedderichs

war, was Frowein ebenfalls übersehen hat, für Bonn bereits Karl
Joseph v. Wreden, «ein Sohn des ehemaligen Generalkassierers zu Mannheim
in Vorschlag gebracht worden. Wreden wurde, wie Jung zu berichten weiß,
«auch wirklich nach Bonn berufen». Er hatte Gelegenheit mit dem
Kurfürsten zu sprechen und wurde von Hedderich und dem Minister Waldeufels
geprüft. «Da aber wie gesagt, Er, Hedderich, eine andere Entschließung
gefasset, wurde besagter junger Mensch, der ohnehin schon in der Köllnischen
Ertzdiözes eine Präbende hat, noch mit einem Kanonikat zu Bonn beschenket
und ihm zugleich ein Gehalt von 600 fl. angewiesen. Dafür soll er die Woche
mehrmal Sr. Kurf. Gnaden über die neueste Litteratur vom geistlichen
Recht mündlich zu bestimmten Stunden referieren, sich darüber mit Höchst-
denselben besprechen etc». Daß der Mainzer Weihbischof Heimes die
Entscheidung Hedderichs mit Verärgerung aufgenommen hat, zumal die Vakanz
des Lehrstuhls bereits zwei Jahre dauerte und er mit den Leistungen des zweiten

Kanonisten Franz Philipp Frank unzufrieden war, ist bekannt, nichts
jedoch erfährt man über die Reaktion Hedderichs auf VVredens Berufung
nach Bonn. Nicht nur für die Biographie Hedderichs, sondern darüber hinaus
für die Aufklärung im Erzstift Köln wäre eine Darstellung der Beziehungen
des Bonner Kanonisten zu seinem bald an Einfluß auf den Kurfürst-Erzbischof

gewinnenden Rivalen und Mitstreiter Wreden von Bedeutung. Was
jedoch Frowein in wenigen Sätzen über ihre Zusammenarbeit während des

Nuntiaturstreites und des publizistischen Kampfes um die Bulle Pauls IL
und ihre heftige Auseinandersetzung aus dem Jahre 1802 zu sagen hat, ist
völlig unzureichend 2. Für Wreden, der später als kirchenpolitischer Berater
am großherzoglichen Hof in Darmstadt eine beachtliche Rolle gespielt hat
und sogar als Kandidat für den Mainzer Bischofsstuhl ausersehen war 3,

konnte Hedderich 1802 nur ein grober, «aller Zucht entwachsener Mönch»
(S. 190) sein. Wreden selbst wird als radikal denkender Aufklärer und Febro-
nianer» (S. 121) nicht gerade treffend charakterisiert, und außerdem kann
er nicht beides gleichzeitig sein.

Recht vage ist das, was Frowein über die «Febronianer» unter Hedderichs
Bonner Kollegen zu sagen hat. Für Johann Ludwig Werner (S. 164) sei

nachgetragen, daß er erst im November 1789 nach Bonn gekommen ist und
bereits im Oktober 1790, nachdem er als «Kurkölnischer Botschafter» an der

Kanonist Franz Philipp Frank, die Berufung des fähigeren Kollegen aus Bonn zu
hintertreiben versucht haben könnte.

1 J. Jung an den Kurfürsten von Mainz, Mainz 19. VI. 1785. Hess. Sta. Darmstadt
Abt. VI, 1: Univ. Mainz, Konv. 1, Fasz. 14, fol. 21.

2 Hier nur der Hinweis, daß Wreden Ende Februar 1789 dem Wormser
Weihbischof Würdtwein Hedderichs Dissertation De Turno übersandte mit der Bemerkung,

sie werde «jedem Liebhaber des kanonischen Rechts willkommen sein», weil
es «nicht viel Brauchbares über diese Materie» gebe.

3 H. Stumm, Zwei gescheiterte Kandidaturen für den Mainzer Bischofsstuhl im
19. Jahrhundert. 1.) Die Kandidatur Wredens, in: Jahrbuch für das Bistum Mainz
3 (1948) 214 ff.

396



Kaiserwahl in Frankfurt und an den Beratungen über die Wahlkapitulation
Leopolds IL teilgenommen hatte, als Reichshofrat nach Wien berufen wurde.
Übersehen hat Frowein, daß sich Werner, der in Trier Neilers Vorlesungen
hörte, im April 1783 negativ über den «beynahe ganz unverständlichen Vortrag

des Geheimerathen Neller» ' ausgesprochen und den Kurfürst-Erzbischof

Clemens Wenzeslaus für eine Ablösung des Kanonisten zu gewinnen
versucht hat. Nach Oberthürs Meinung soll Werner Trier verlassen haben,
«weil seine Grundsätze der dasigen Pfaffheit zu frei erschienen» 2. Neun Jahre
später forderte jedoch derselbe Werner von einem Hofmeister für seine Kinder

folgende Eigenschaften: «a) reine Religion - nicht mönchische, sondern
wie Fleuri Bossuet, Fenelon Hontheim hatte b) darf er weder
demokratisch noch reformsüchtig seyn, mit ersterer Eigenschaft würde er sich im
hiesigen Klima (Wien), mit letzterer in meinem Hause nur schlecht befinden»3.

Wenig Greifbares und im Grunde nichts Neues ergibt sich für Hedderichs
Beziehungen zu den rheinischen Episkopalisten und den Kanonisten in
Mainz und Trier. S. 45^16 wird von Frowein behauptet, daß Hedderich mit
Franz Philipp Frank, Professor für geistliches Recht an der Universität
Mainz, «länger in Verbindung» gestanden hat. Keine Quelle stützt diese

Behauptung. S. 117 läßt Frowein, lediglich nach den äußerst knappen
«panegyrischen» Notizen von Apolinar (S. v; 45) die Vermutung folgen, daß
Hedderich mit Frank «vielleicht schon seit seiner Trierer Zeit befreundet
war». S. 244 ist, wieder ohne Spur einer Quelle, nur auf Grund der Tatsache,
daß Frank in Erfurt Hedderichs Lehrbuch benützte (S. 117), aber wie
zugegeben werden muß, auch nach Riegger las (S. 244), die Tatsache einer Freundschaft

festgestellt: «Hedderichs Freund F. Ph. Frank» 4. So leichtfertig werden

von Frowein persönliche Verbindungen konstruiert und wissenschaftsgeschichtliche

Zusammenhänge suggeriert, nicht nur in diesem Fall, sondern
durchweg in seinem Buch.

Den wichtigsten Teil von Froweins Buch macht die Analyse von Hedderichs

Publikationen und vor allem seiner kanonistischen Lehre aus. Aber gerade
hier wird deutlich, wie wenig selbständig der Bonner Kanonist gewesen ist.
Unverkennbar ist die Tendenz einer Entwicklung in seinen Auffassungen
vom reichskirchlichen Episkopalismus zum josephinischen Staatskirchen-
tum. Wenn seinen Schülern Glauben geschenkt werden darf, näherte sich
Hedderich der kirchenfeindlichen Aufklärung mehr als fast alle Febronianer,
von denen die Kirche als göttliche Institution stets anerkannt wurde, mit

1 Werner an Kurfürst-Erzbischof Clemens Wenzeslaus, 4. April 1783. Staatsarchiv

Koblenz I C 12815, f. 484.
2 Max Braubach, Der Bonner Professor Oberthür und die Aufklärung in Kurköln,

in: Annalen des Historischen Vereins f. d. Niederrhein 126 (1939) 131.
3 Stadtbibliothek Trier, HS 1819/986, f. 15-16.
4 Über Frank ist sehr wenig bekannt. Literarische Spuren hat er kaum hinterlassen.

Vgl. zuletzt Helmuth Mathy, Ein Gutachten von Franz Philipp Frank zur
Reform des kanonistischen Studiums in Mainz (1783), in: Beiträge zur Mainzer
Kirchengeschichte in der Neuzeit. Festschrift für A. Ph. Brück zum 60. Geburtstag,
hrsg. v. F. Reichert (Mainz 1973) S. 343-350.

397



dem Auftrag, die Heilsgüter Christi der Menschheit zuzuwenden. Febronia-
nismus und Rationalismus hätten überhaupt von Frowein schärfer
auseinandergehalten werden müssen. Hedderichs Vorlesung über Kirchengeschichte
sieht er in «dreifacher Vereinseitigung als ein typisches Produkt der Aufklärung»

an (S. 269). An die Erbsünde zu glauben, hält Hedderich für «sehr
unsinnig» (S. 270). Die Transsubstantiation sei noch im 4. Jahrhundert «ganz
unbekannt» gewesen (S. 271). Von der Auferstehung Christi oder von dem
fortdauernden Wirken Gottes in der Kirche ist in der ganzen Vorlesung nicht
einmal die Rede. Das Meßopfer wird ein «ungeheures, überladenes
Flickwerk» genannt. Am 28. XL 1786 verwandte Hedderich, wie wir einem Brief
des Bonner Kanonikers Neesen an die Kölner Nuntiatur entnehmen können,
eine ganze Vorlesungsstunde auf die Erklärung des Febronius: «Hieri
Febronii sistema, totiusque operis argumentum per integram horam explana-
vit. His prolegomenis juventum animos praeparavit ad relinquendam juris
suis canonici institutionem capiendam et digerendam».

Wie der Bonner Kanonist über das Konzil von Trient (S. 350) dachte - und
diese Äußerungen wurden in der Kölner Nuntiatur als besonders gefährlich
angesehen - erfahren wir aus einer Rede, die der «Frankenbürger, bischöfliche
Vikar, Direktor und Professor des Nationalseminariums zu Colmar», Georg
Friedrich Pape, ein ehemaliger Prämonstratenser aus Wedinghausen, vor
dem Mainzer Klub am 25. November 1792 gehalten hat. Pape hatte in Bonn
Hedderich gehört, dort 1790 bei Andreas Spitz in Kirchengeschichte promoviert

und im gleichen Jahr «in dem heiligen Köln ohne Druckort eine Schrift :

Vereinigung der drei christlichen Hauptsekten» drucken lassen. In seiner
Mainzer Rede von 1792 sagte er: «Hedderich, der verdienstvolle Professor
zu Bonn, sprach schon lang der Trienter Synode sowie mehreren anderen die
Ökumenizität ab. Dieser erste Kanonist Deutschlands hatte in seinen öffentlichen

Vorlesungen die Ökumenizität dieses Konzils selbst nach orthodoxen
Prinzipien schon ganz weg demonstriert, als der Kurfürst Max Franz auf
Anstehen der hochwürdigen Langohren oder Dummherren zu Köln diesem
Mann den Prozeß ankündigte. Hedderich wollte zwar nicht widerrufen,
mußte sich aber doch dadurch entschuldigen, daß er sagte : Das Konzil von
Trient sei durch die Annahme der deutschen Fürsten auf dem Reichstage
nach der Zeit ökumenisch geworden» l.

1 Georg Friedrich Pape, Vereinigung der neufränkischen Verfassung mit dem
Katholizismus. Vorgetragen am 25ten November 1792 in der Versammlung der
Freunde für Freiheit und Gleichheit im großen ehemaligen Hofsale zu Mainz von
Georg Friedrich Pape, Frankenbürger, bischöflichem Vikar, Direktor und Professor
des Nationalseminariums zu Kolmar, Kommissar des Oberrheinischen Departements

unter den Armeen des Bürger Generals Cüstine (Mainz 1792) S. 16. Zit. auch
bei Hansen, Quellen zur Geschichte der Rheinlande im Zeitalter der Französischen
Revolution I, S. 569; Heinrich Scheel, Die Mainzer Republik I: Protokolle des

Jakobinerklubs (Berlin 1975) S. 305 1 - In seinem nicht unterschriebenen «Pro
Memoria über das Domkapitularische Schreiben» (S. 446) verweist Hedderich auf
sein «Vorlesebuch wo ich ausdrücklich schreibe 'Cum omnia, quae ad Concilium

398



An Berichtigungen und Nachträgen sei lediglich folgendes zusammengestellt.

Von einer «Blüte» des Lullismus in Mainz während des letzten Drittels

des 18. Jahrhunderts (S. 9 f.). kann nicht die Rede sein. Daß Hontheim
in Löwen «besonders Zeger Bernhard van Espen hörte» (S. 39), ist unmöglich;
der berühmte Kanonist war, als Hontheim seine Studien begann, bereits
gestorben. - Eine Übertreibung ist es zu behaupten, daß Neller «beinahe als
Professor nach Göttingen gegangen wäre» (S. 47) 1. So weit waren die Dinge
nie gediehen. Für Kurfürst-Erzbischof Franz Georg v. Schönborn (S. 38 f.)
vermisse ich die Untersuchungen von Adelheid Loos, Die Politik des
Kurfürsten von Tier, Franz Georg v. Schönborn (1729-1756) (Bonn 1969) und
F. Zierlein, Franz Georg von Schönborn, Kurfürst von Trier, Fürstbischof
von Worms, Fürstpropst von Ellwangen, in : Ellwanger Jahrbuch 23 (1970)
79-116. - Zu Stephan Alexander Würdtwein (S. 63 f.), dem Wormser
Weihbischof und «deutschen Mabillon», wäre noch heranzuziehen gewesen Th.
Niederquell, Aus dem Briefwechsel Stephan Alexander Würdtweins, in:
Archiv für hessische Geschichte und Altertumskunde 30 (1969/70) 246-273. -
Für Carl Friedrich Bahrdt (S. 80) hätte Frowein besser auf die reiche
einschlägige Literatur verweisen sollen als auf den Aufsatz von Brück über
Würdtwein, wo sich nur sehr wenig über den «Mann mit der eisernen Stirn»
findet. Zu S. 117 wäre für den von Hedderich «verehrten» Mainzer
Kirchenhistoriker Franz Anton Dürr, den er auch wiederholt zitierte (S. 238 Anm. 23),
an Literatur nachzutragen: Helmuth Mathy, Franz Anton Dürr, ein Mainzer

Historiker des 18. Jahrhunderts, in: Mainzer Almanach 1969 (1969) 61-
80; ders., Die Vorschläge des Historikers und Juristen Franz Anton Dürr
zur Reform der Mainzer Universität, in: Jahrbuch der «Freunde der Universität

Mainz 1970, S. 72-87. Die Frage einer Abhängigkeit Hedderichs von
Dürr, die bereits 1775 in einer Streitschrift aufgeworfen wurde (S. 49,
Anm. 80), wird von Frowein nicht verfolgt. Über die Beziehungen zwischen
den beiden Gelehrten, die in ihren kirchenrechtlichen und kirchenhistorischen

Untersuchungen vieles gemeinsam haben, erfährt man nichts, auch
nichts über die Beziehungen Hedderichs zu Johann Richard Roth, der zu
den febronianisch gesinnten Bonner Kollegen Hedderichs (S. 164) und seinen
Mainzer Gesinnungsgenossen (S. 166) gezählt, jedoch nicht gewürdigt wird.
Unbekannt geblieben ist Frowein der Aufsatz von Adam M. Reitzel,
Johann Richard von Roth. Zwischen Hochschulreform und Revolution. Ein
Beitrag zur Mainzer Universitätsgeschichte, in: Mainzer Almanach 1969
(1969) 31-54. Nach Reitzel 37 trat Roth seine Stelle in Bonn gar nicht erst
an. Er kann also nicht zu Hedderichs Kollegen gerechnet werden und von

generale requiruntur in Concilio Tridentino adfuerint, recte inter Œcumenica
recenseretur'».

1 Hierfür beruft sich Frowein auf meine Concordata Nationis Germanicae S. 101

(richtig muß es heißen S. 102), wo ich jedoch nur die durch eine Quelle hinreichend
gestützte Vermutung geäußert habe: «Vielleicht war es dieses Werk (Principia juris
ecclesiastici), mit dem Neller sich um eine Professur in Göttingen zu bewerben
gedachte, das den Kurfürsten bestimmte, den jungen Gelehrten nach Trier zu
berufen...». - Ähnlich leichtfertig benutzt Frowein wiederholt die Literatur.

t

399



Bonn, wie Frowein meint (S. 164), sehr bald wieder nach Mainz zurückgegangen

sein. Übrigens irrt Frowein, wenn er Roth zu den Verteidigern der
«staatskirchlichen Ideen des Josephinismus» zählt. Den Mainzer Urkundensammler

und Urkundenfälscher Bodmann (S. 132, Anm. 34; S. 404, 460) als
«Febronianer» und «Kirchenrechtler» vorzustellen, geht schwerlich an. - Die
Pax religiosa des Joh. Fried. Ignaz (nicht J. F. J.) Karg von Bebenburg
wurde bereits 1684, nicht erst 1693 auf den Index gesetzt (S. 163, Anm. 181).
Daß Karg kurkölnischer Obristkanzler unter Kurfürst Joseph Clemens gewesen

ist, hätte erwähnt werden dürfen 1, zumal anzunehmen ist, daß mit der
Übersetzung eine kirchenrechtliche Tradition im Erzstift aufgezeigt werden
sollte. - S. 195, Anm. 9: Die Ernennung Berdolets zum Bischof von Aachen
erfolgte nicht am «30 .V. 1802», sondern am «29. April 1802» (vgl. Friedrich,
Berdolet S. 117). - Für den Benediktiner Bonifaz Schalk (S. 231 f.) wäre
nachzutragen August Werner Mühl, Die Aufklärung an der Universität Fulda
mit besonderer Berücksichtigung der philosophischen und juristischen
Fakultät (1734-1805) (Fulda 1961). - S. 259, Anm. 38 ist die Angabe, Ferdinand
Stöger «starb zwischen 1811 und 1825», reichlich ungenau. Ohne größere
Schwierigkeiten hätte das genaue Todesdatum des bekannten und heftig
befehdeten Wiener Kirchenhistorikers, der 1. Februar 1816, festgestellt werden

können.
An Stilblüten sei eine kleine Auswahl notiert. S. 4: «Mainz, die ehrwürdige

Residenz des gewichtigsten Erzbischofs des Reiches ...s. S. 143: «Die Gegner
der Bonner Schule hatten eine weitere Abschußbasis ihrer Flugschriften»
(gemeint ist die Theologische Fakultät in Düsseldorf). S. 183: «Die Zeiten
waren wirklich betrübt». S. 210: «Hedderich kam nicht zum ausgiebigen
Genuß der Rente. Er, dessen Gesundheit in den letzten Jahren mehrfach
angegriffen worden war ...». S. 211 : «Sein Totenzettel bringt auf der Rückseite

einen kurzen Abriß seines Lebens, noch immer in einer reichen Fülle von
Titeln geronnen ...».

Froweins Fleißarbeit bietet inhaltlich weniger, als man von einem Buch
von mehr als 450 Seiten erwarten darf. Immer wieder stößt man, vor allem
im ersten Teil des Buches, auf Vermutungen und Kombinationen an Stelle
von quellenmäßig belegten Feststellungen. Trotz einer unbestreitbaren
Materialfülle, die sich allerdings in nicht wenigen Anmerkungen fehl am Platz,
ja ärgerlich ausnimmt2, ist die Frage berechtigt, ob die vorgetragenen
Ergebnisse, die im wesentlichen nicht neu sind, eine Arbeit dieses Umfangs
rechtfertigen können.

Heribert Raab

x Zu Karg sei verwiesen auf Louis Jadin, L'Europe au début du XVIIIe siècle.

Correspondance du Baron Karg de Bebenbourg, chancelier du Prince-Evêque de

Liège, Joseph-Clément de Bavière, Archevêque Electeur de Cologne, avec le Cardinal

Paolucci, Secrétaire d'Etat (1700-1719), 2 Bde (Bruxelles 1968), dazu meine
Besprechung in : ZSKG 67 (1973) 312-326.

2 hierzu M. Braubach in seiner Rezension in: Rheinische Vierteljahrsblätter 39
(1975) 451.

400



BASILEA SACRA

Neuerscheinungen zur Basler Kirchengeschichte

Schon ihrer Monumentalität wegen soll dieser Überblick über einige
Neuerscheinungen zur Basler Kirchengeschichte mit der die heutigen Schweizergrenzen

gar überschreitenden Helvetia Sacra beginnen. Mögen auch gelegentlich

geäußerte Bedenken über die Konzeption des Werkes berechtigt und
nicht alle Wünsche erfüllt sein 1, Tatsache ist, daß die bisher erschienenen
Bände der HS zum unentbehrlichen Arbeitsinstrument geworden sind, das
im allgemeinen zuverlässig über die Dignitäre kirchlicher Institutionen orientiert.

Für Basel von zentraler Bedeutung ist der erste Band 2 mit der Bischofsliste

von Iustinianus (Mitte 4. Jh.) bis zu Anton Hänggi (seit 1968), versehen
mit Einleitungen über das alte und das neue Bistum Basel und ergänzt mit
Listen der Weihbischöfe, Generalvikare, Offiziale, Dompröpste, Domkantoren,

Großarchidiakone, Domkustoden, Domscholaster sowie der bischöflichen

Kommissare. Eine gleichmäßig kritische Würdigung aller hier behandelten

Amtsträger übersteigt notgedrungen die Kompetenzen eines Einzelnen,

und wenn im Verlaufe der Zeit bei der Konsultierung einige
Fragezeichen angebracht werden oder sich Ergänzungen ergeben, so beeinträchtigen

diese den Wert dieser Zusammenstellung der leitenden Persönlichkeiten
der Basler Diözese mitnichten.

Das Gleiche gilt auch für die weiteren Bände der HS, die jedoch für die
Basler Kirchengeschichte im engeren Sinn weniger ergiebig sind. Der
Kapuzinerorden 3 - als observante Gruppe innerhalb der Franziskaner in der
ersten Hälfte des 16. Jhs. entstanden - hat in der reformierten Rheinstadt
nicht Fuß fassen können, weist aber im Gebiet des heutigen Bistums Basel
eine stattliche Reihe von Männer- und Frauenklöstern auf (Luzern,
Solothurn, Zug, Sursee, Delsberg, Ölten, Schüpfheim, Porrentruy, Dornach,
Heiligkreuz/Entlebuch ; St. Anna auf Gerlisberg bei Luzern, Maria Hilf auf
dem Gubel, Namen Jesu in Solothurn), wobei zu bedenken ist, daß andere
wie Baden, Frauenfeld oder Bremgarten im Verlaufe der Zeit aus verschiedenen

Gründen aufgehoben worden sind.

1 Vgl. z.B. P. Rück, in: ZSKG 67 (1973) 158 ss.; H.Maurer, in: Schweiz.
Ztschr. f. Gesch. 23 (1973) 535 ss.

2 Helvetia Sacra, hrsg. von Albert Bruckner, Abt. I, Bd. 1 : Schweizerische
Kardinäle. Das Apostolische Gesandtschaftswesen in der Schweiz. Erzbistümer und
Bistümer I (Annecy-Chur). Bern, Francke Verlag, 1972. 697 S. und 4 Karten.

3 Helvetia Sacra, Abt. V: Der Franziskanerorden, Bd. 2, 1. und 2. Teil: Die
Kapuziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz. Bern, Francke Verlag, 1974.
1124 S. und eine Karte.

26 401



Während die Karmeliter ' nur im Wallis sowie in der Waadt je eine
Niederlassung und die nach der Augustinerregel lebenden Somasker 2 nur
in Lugano ein Kolleg besessen haben, umfaßte die Oberdeutsche Provinz
der Gesellschaft Jesu, wie P. Ferdinand Strobel, der wohl beste Kenner der
Materie, in dem von ihm bearbeiteten Band darlegt3, nach Abtrennung der
Österreichischen Provinz 1563 1. das Gebiet der Dreizehnörtigen
Eidgenossenschaft mit Untertanengebieten und Zugewandten Orten samt
Graubünden (ohne Veltlin, Bormio und Chiavenna), 2. das Fürstbistum Basel
(Territorium und Diözese), 3. die Fürstbistümer Chur, Brixen und Trient,
4. das Habsburgische Vorderösterreich, 5. die Gebiete des schwäbischen und
bayerischen Kreises sowie schließlich 6. das Fürstbistum Eichstätt und
gehört insbesondere wegen des Kollegiums in Porrentruy in das Blickfeld einer
weiter gefaßten Basilea Sacra. Erste Anregung zur Gründung des Kollegiums
in Porrentruy ging vom Nuntius Bartolomeo di Portia (1575/76) aus, doch
brauchte es lange Verhandlungen, bis sich der Fürstbischof von Basel Jakob
Christoph Blarer von Wartensee 1590 zur Berufung von Jesuiten und zur
Errichtung des Kollegs entschloß, das in der zweiten Hälfte des 17. Jhs.
seine glanzvollste Periode erlebte und auch nach der päpstlichen Aufhebung
der Gesellschaft 1773 von Exjesuiten weiter geführt wurde. Seine Bedeutung

als geistiger Mittelpunkt für den Katholizismus im Fürstbistum während

des Ancien Régimes kann nicht hoch genug veranschlagt werden. -
Im neuen Bistum Basel ist sodann die letzte und kleinste schweizerische
Niederlassung der neu gegründeten Societas, Luzern (1845), zum Ausgangspunkt

großer Auseinandersetzungen geworden, die bekanntlich 1847 mit der
formellen Ausweisung der Jesuiten endeten.

In die Stadt Basel zum dortigen Domstift zurück führt die unter der
Leitung von Albert Bruckner entstandene Dissertation von Paul Bloesch.
Um vom mittelalterlichen Leben einer Kirche ein einigermaßen
wirklichkeitsgetreues Bild zu erlangen, sind auf dem Hintergrund ihrer kirchenrechtlichen

Struktur personen- und sozialgeschichtlich die dort wirkende
Geistlichkeit bzw. die von ihr betreuten Gläubigen, verwaltungsgeschichtlich die
von der Geistlichkeit wahrgenommenen Aufgaben, wirtschaftsgeschichtlich
die materiellen Grundlagen zum Unterhalt der Amtsträger und Gebäulich-
keiten sowie innerkirchlich das geistlich-geistige Leben und die Liturgie zu
erforschen. Urkunden, Zinsbücher, Urbare, Visitationsprotokolle und
Handschriften vorwiegend theologischen, philosophischen und liturgischen Inhalts
stellen die hauptsächlichsten Quellen zur Abklärung dieser Fragenkomplexe
dar: erst seit verhältnismäßig kurzer Zeit sind zur Erhellung der früh- und

1 Helvetia Sacra, Abt. VI : Die Karmeliter in der Schweiz, bearb. von F. Huot,
gedruckt auf S. 1125-1175 des Kapuzinerbandes (1974).

2 Die Somasker in der Schweiz, bearb. von U. Orelli, in : Helvetia Sacra, Abt. VII :

Der Regularklerus. Bern, Francke Verlag, 1976. S. 611-640.
3 Helvetia Sacra, Abt. VII: Der Regularklerus. Die Gesellschaft Jesu. Bern,

Francke Verlag, 1976, S. 1-609.

402



hochmittelalterlichen Zustände auch die Verbrüderungsbücher und Nekro-
logien stärker ins Zentrum der Forschung gerückt '. Mit diesen verwandt,
aber noch wenig beachtet, sind die Anniversarbücher, kalendermäßig angelegte

Verzeichnisse der jeweiligen Verpflichtungen bei den Totenfürbitten,
die vor allem im späteren Mittelalter aufgekommen sind und oft einen tiefen
Einblick in das gottesdienstliche Geschehen vermitteln. Meist über viele
Jahrzehnte geführt, mit Streichungen und Nachträgen versehen, gehören
die Anniversarbücher zu den nur mühsam erschließbaren und schwer edierbaren

Quellen. An diese anspruchsvolle Aufgabe hat sich Bloesch mit seiner
Untersuchung und Edition des Anniversarbuches des Basler Domstiftes 2

herangemacht und sie meines Erachtens vorzüglich gelöst. Der Kommentarband

unterrichtet knapp über das Wesentliche: nach einem historischen
Überblick über das Domkapitel und dessen Organisation werden die
liturgische Durchführung der Anniversarfeiern, die verschiedenen Arten von
Stiftungen sowie deren wirtschaftliche Verwaltung im weitesten Sinne
besprochen; anschließend erfolgt die codicologische und paläographische
Beschreibung des Anniversarbuches Codex B (Original im Generallandesarchiv
Karlsruhe) mit der Kennzeichnung der daran beteiligten 44 Schreiberhände,
die von 1334/38 bis 1610 gearbeitet haben und mit je einer Schriftprobe
belegt werden. Dieser als Liber chori angelegte Codex wird sodann
verglichen einerseits mit dem Fragment T, dem Rest eines aus dem späten
13. Jh. stammenden Jahrzeitenbuches, anderseits mit dem Jahrzeitenbuch U
von 1380 und mit Nikolaus Blauensteins Kopie des Liber vitae (Codex A)
sowie außerdem mit verschiedenen andern Verwaltungsbüchern. Schließlich

bespricht der Vf. die kalendarische Anlage mit ihren komputistischen
und liturgischen Angaben. Besonderes Lob verdient die äußerst sorgfältige
Edition, aus der sich, trotz Anwendung nur einfacher drucktechnischer
Mittel, der Anteil der verschiedenen Schreiber bzw. die zeitlich unterschiedlichen

Eintragungen samt Nachträgen und Varianten zu den übrigen
aufgezählten Jahrzeitbüchern ablesen lassen. Mit dieser durch ein ausführliches
Register bestens erschlossenen Ausgabe ist der Forschung eine reichhaltige
Quelle zur weiteren Auswertung zugänglich gemacht worden.

Zur Geschichte baslerischer Klöster und Stifter, die in den letzten Jahren
eine intensive Bearbeitung erfahren haben 3, liegt als neuester Beitrag B. M.

1 Ausgangspunkt war die von G. Tellenbach u. a. unternommene Edition des
Liber Memorialis von Remiremont im Rahmen der MGH (1970). Zum
gegenwärtigen Forschungsstand vgl. etwa K. Schmid und J. Wollasch, Societas et
Fraternitas. Begründung eines kommentierten Quellenwerkes zur Erforschung der
Personen und Personengruppen des Mittelalters, in: Frühmittelalterliche Studien
9 (1975) 1-48.

2 P. Bloesch, Das Anniversarbuch des Basler Domstifts (Liber vite ecclesie
Basiliensis) 1334/38-1610. Basel, Kommissionsverlag Friedrich Reinhardt, 1975.
Kommentarband 124 S. und 16 Taf., Textband 622 S. (Quellen und Forschungen
zur Basler Geschichte, hrsg. vom Staatsarchiv Basel, Bd. 7 I und II).

3 Als wichtigste Studien sind zu nennen: V. Gerz-von Büren, Geschichte des

403



von Scarpatettis umfangreiche Dissertation über St. Leonhard vor, welche
die ganze Entwicklung des Stifts bis zur Reformation darzustellen
versucht *. Sie ist chronologisch in drei Teile gegliedert, wobei jeder Teil thematisch

einer Phase der Stiftsgeschichte entspricht.
Im ersten Teil (S. 3-61) möchte der Vf. die bisherige Auffassung von der

Konsekration der Kirche im Jahre 1118/19 durch Bischof Rudolf revidieren
und die Anfänge von St. Leonhard in die Zeit zwischen ca. 1060 und 1082

(nach Vf. das Todesjahr des Stifters Ezelin) legen. Daß v. Scarpatettis
Argumentation verfehlt ist, hat Peter Rück überzeugend nachgewiesen 2,

so daß nicht mehr darauf zurückzukommen ist.
Der zweite Teil, «Das regulierte Stift bis zur Reformation im 15.

Jahrhundert (1133/35-1462)» (S. 65-190), umfaßt die eigentliche mittelalterliche
Stiftsgeschichte, die mit der unter Bischof Adalbero III. vollzogenen
Erhebung zum Augustiner-Chorherrenstift nach der Marbacher Regel beginnt
und, den dritten Teil zeitlich überlappend, mit der Darstellung der zerrütteten
Verhältnisse im 15. Jh. endet. Auch hier ist zunächst wie für die Gründungsgeschichte

die Quellenlage äußerst dürftig; sie beginnt reichlicher erst gegen
die Mitte des 13. Jhs. zu fließen, wo die klostereigene Überlieferung einsetzt,
die - wie nicht anders zu erwarten ist - in erster Linie den Güterbesitz und
die damit zusammenhängende Verwaltung betrifft. Von der Quellenlage her
müßte deshalb die Wirtschaftsgeschichte in den Mittelpunkt der Darstellung
gestellt werden; v. Scarpatetti geht tatsächlich mehrfach darauf ein (S. 141ss.,
154 ss., 179 ss. usw.), ohne jedoch eine über allgemeine Aussagen und
Zusammenstellungen hinausführende Interpretation zu versuchen. Die Behauptung,

daß eine Wirtschaftsgeschichte von St. Leonhard von beschränktem
Interesse wäre, weil das Stift «keine wirtschaftliche Individualität» war (vgl.
S. 1), ist kein Argument; jedenfalls dürfte es für die Forschung nützlicher
sein, die vorhandenen Quellen so gründlich wie möglich auszuwerten, als
mittels Analogieschlüssen etwa das spirituelle Leben erschließen zu wollen. -
Unter den faßbaren Pröpsten treten vor allem Heinrich von Weißenburg
(t 1294), Martin zur Sunnen (1294-1303), der das Zinsbuch (schon vor seiner
Propstzeit) 3 wie auch das Cartular angelegt hat, Peter Fröweler (1371-1389)
und Leonhard Grub (1451/52) deutlicher in Erscheinung.

Clarissenklosters St. Clara in Kleinbasel 1266-1529 (1969); B. Degler-Spengler,
Das Klarissenkloster Gnadental in Basel 1289-1529 (1969) ; G. P. Marchal, Die
Statuten des weltlichen Kollegiatstifts St. Peter in Basel (1972).

1 B. M. von Scarpatetti, Die Kirche und das Augustiner-Chorherrenstift
St. Leonhard in Basel (11./12. Jh.-1525). Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt
Basel und der späten Devotio Moderna. Basel und Stuttgart, Verlag Helbing und
Lichtenhahn, 1974. 401 S. und 4 Tal (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft
Bd. 131).

2 P. Rück, Quellenkritische Bemerkungen zu den Anfängen von St. Leonhard
in Basel, in: Schweiz. Ztschr. f. Gesch. 2.5 (1975) 148-154.

3 Zu dem von v. Scarpatetti mehrfach erwähnten Zinsbuch von 1290 vgl. auch
A. Bruckner, Bemerkungen zu einem Basler Zinsbuch des 13. Jahrhunderts, in:
Miscellanea in memoria di Giorgio Cencetti (Torino 1973) p. 231 ss.

404



Das Hauptgewicht der Dissertation liegt eindeutig auf dem dritten Teil
«Die Reform. St. Leonhard als Priorat des Windesheimer Kapitels (1452/
1462-1525)» (S. 193-348). Eingeleitet wird er mit allgemeinen Erwägungen
zur Klosterreform im Spätmittelalter, die zur Erörterung des Anteils der
Konzilien überführen. Auch St. Leonhard wurde von diesen Bemühungen
betroffen, sogar durch den Kardinallegaten und Basler Konzilspräsidenten
Julianus Cesarini selbst, der in diesem Stift Wohnung genommen hatte;
v. Scarpatetti schreibt in diesem Zusammenhang (S. 201 s.) : «Auch seinen
Gastgebern, den Kanonikern zu St. Leonhard, muß der Konzilspräsident die
Reform nahegelegt haben. Jedoch geben uns bezeichnenderweise erst die
Windesheimer Chorherren Kenntnis darüber. Ein Regest um 1500 spricht
von Statuten, die Cesarini 1434 dem Konvent übergeben habe. In den
zeitgenössischen Quellen des Konzils und des Stifts verlautet nichts über seinen
Versuch». Das Wort «bezeichnenderweise» deutet eine Fehlinterpretation des
Vfs. an, denn tatsächlich ist der Text der von Cesarini verfaßten Constitu-
tiones überliefert; er findet sich - was v. Scarpatetti nicht unbedingt wissen
konnte - in einem Papiercodex aus der Mitte des 15. Jhs. im Archiv des

Augustiner-Chorherrenhospizes auf dem Großen St. Bernhard mit folgendem
Incipit und Explicit: 'Hic incipit reformatio venerabilis monasterii sancti
Leonardi Basiliensis canonicorum regularium sancti Augustini facta per rev.
in Christo patrem et dominum dominum Julianum tituli sancti Angeli dya-
conum cardinalem'. Julianus miseradone divina sancte romane ecclesie sancti
Angeli dyaconus cardinalis in Germania apostolice sedis legatus nec non vice
et nomine eiusdem sedis presidens in sacro generali concilio Basiliensi ...In
quorum omnium, evidens testimonium. Datum Basilee die vicesima mensis
iunii anno a nativitate domini millesimo quadringentesimo tricesimo quarto.
'Explicit' 1. Erfolg wird Cesarinis Reformversuch ebenso wenig beschieden

gewesen sein wie demjenigen, der - wde v. Scarpatetti nachweist - von
Bischof Arnold 1451/52 eingeleitet wurde und sich ebenfalls noch im Rahmen
der Augustinerregel bewegte. Deswegen nahm der gleiche Bischof um 1457
herum Verhandlungen mit Windesheim auf, die am 14. Dezember 1462 zur
Übergabe von St. Leonhard an das Windesheimer Kapitel geführt haben.
Durch diese Verfassungsänderung löste sich einerseits der Konvent von
St. Leonhard stark vom kirchlichen Leben Basels, entwickelte jedoch anderseits

eine beachtliche Aktivität zur Reform der Konvente von St. Martin
auf dem Zürichberg, von Interlaken, Beerenberg bei Winterthur, Klemlützel
und schließlich vom Klingentalkloster in Basel. Die Windesheimer-Periode,
die um 1505 zu Ende ging, stellt aber auch einen Höhepunkt hinsichtlich
des Ausbaues der Bibliothek von St. Leonhard dar, welcher v. Scarpatetti
ein ausführliches Kapitel widmet (S. 294-331), das er inzwischen noch
ergänzen konnte 2. - Straffung der allgemeinen und nicht auf eigenen For-

1 Die Kenntnis dieser Handschrift verdanke ich meinem Mitarbeiter Dr. Josef
Leisibach. Vgl. auch J. Leisibach, Schreibstätten der Diözese Sitten (Scriptoria
Medii Aevi Helvetica, hrsg. von A. Bruckner, Bd. XIII, Genf 1973) S. 143. - Eine
kommentierte Edition der Konstitutionen Cesarinis wird vorbereitet.

2 B. von Scarpatetti, «Ex Bibliotheca Leonardina». Aufschlüsse und Fragen

405



schungsergebnissen beruhenden Einführungen etwa in die Geschichte der
Augustiner-Chorherren oder des Windesheimer Kapitels hätte der ganzen
/Arbeit zum Vorteil gereicht 1.

Zunächst eher am Rand einer Basilea Sacra steht die Dissertation von
Frau Gilomen, welche eine ganz aus Archivmaterialien erarbeitete
Biographie des Basler Ratsherrn und Diplomaten Henmann Offenburg (1379-
1459) entwirft2 und damit die von A. Bernoulli vorzüglich kommentierte
und eingeleitete «Chronik» dieses Staatsmannes vorteilhaft ergänzt. Als
Sproß einer reichen Apothekerfamilie gliederte Henmann mit kaufmännischem

Weitblick dem übernommenen Geschäft verschiedene Handelsunternehmungen

und während des Konstanzer Konzils überdies eine Bank an,
stieg über die Safranzunft in den regierenden Rat der Stadt auf, trat gleichzeitig

in nähere Verbindung zu König Sigismund, wobei der Erbkämmerer
Konrad von Weinsberg eine wichtige Rolle gespielt zu haben scheint, wechselte

zu Beginn der 20er Jahre des 15. Jhs. zum Basler Patriziat über und
wurde schließlich 1433 von Sigismund zum Ritter geschlagen Als unermüdlicher

Reisediplomat vertrat er seine Heimatstadt auf beinahe allen Reichstagen,

die von Basel beschickt wurden, gehörte den meisten Gesandtschaften
an den Herrscherhof an und erledigte manche Mission im Auftrag Sigismunds
selbst, seines Erbkämmerers, des oberrheinischen Städtebundes sowie
privater Freunde. Erst nach der Schlacht von St. Jakob an der Birs 1444 spitzte
sich das Mißtrauen einer neuen Schicht seiner Mitbürger derart zu, daß er
des Hochverrats bezichtigt wurde und trotz Rehabilitation fortan bis zu
seinem Tode 1459 der städtischen Politik nur noch gelegentlich diente.

aus dem Nachlaß des Basilius Amerbach zur Geschichte der Basler Universitätsbibliothek

im 16. Jahrhundert, in: Basler Ztschr. f. Gesch. u. Altertumskunde 74
(1974) 271-310 Festgabe Albert Bruckner).

1 Einige Ungenauigkeiten und Ergänzungen seien hier vermerkt: S. 8 Anm. 5:
der Name schreibt sich Foerster ; S.117: der «liber retractationum » ; S. 117 Anm. 225 :

retractationum ; S. 128: Breven als päpstlicher Urkundentyp kommen z. Z. Innozenz'

IV. noch nicht vor; S. 167: «Consilia» sind eher Kommissionssitzungen als
organisatorische Treffen; S. 199s., wo von der Ordensreform am Basler Konzil die
Rede ist, wären immerhin die Erkenntnisse von P. Becker, Das monastische
Reformprogramm des Johannes Rode, Abtes von St. Matthias in Trier (Münster
1970) zu berücksichtigen gewesen; S. 202 Anm. 35 muß es heißen: m° cccc° xxxiiij0;
S. 203 hätte auch die Studie von G. Epiney-Burgard, Gérard Grote (1340-1384)
et les débuts de la dévotion moderne (Wiesbaden 1970) zitiert werden sollen;
S. 265 Anm. 238 hätte ich einen Hinweis auf H. v. Greyerz, Studien zur
Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalters, in: Archiv d. Hist. Vereins
d. Kantons Bern 35 (1940) 281-312, 459-465 erwartet. - Unpraktisch ist, daß in
den Anmerkungen gelegentlich mit Seiten-, häufiger aber mit Kapitelsverweisen
gearbeitet wird.

2 E. Gilomen-Schenkel, Henmann Offenburg (1379-1459). Ein Basler Diplomat
im Dienste der Stadt, des Konzils und des Reichs. Basel, Kommissionsverlag
Friedrich Reinhardt, 1975. 177 S. (Quellen und Forschungen zur Basler Geschichte
Bd. 6).

406



Näher zu betrachten ist im vorliegenden Zusammenhang Offenburgs Tätigkeit

während des Basler Konzils, die er sowohl im Dienste der Stadt wie auch
des Konzils und seiner Protektoren auf sich nahm. Selbstverständlich
handelte es sich dabei nicht um Beiträge zu theologischen Erörterungen,
sondern um diplomatische Missionen auf politischer Ebene, die hauptsächlich
infolge der innerkirchlichen Auseinandersetzungen notwendig wurden. Wenn
die erste Gesandtschaft zu Sigismund nach Feldkirch im Herbst 1431 im
Auftrag der Stadt Basel einem Waffenstillstandsabkommen zwischen
Burgund und Österreich und damit der Sicherung der Zugangswege zur Konzilsstadt

diente, galten Offenburgs Reisen in den Jahren 1432 und 1433 nach
Italien - diesmal im Auftrag des Konzilsprotektors Wilhelms von Bayern -
der von Sigismund durchgeführten Vermittlung zwischen Eugen IV., der
zwar die Auflösung des Konzils inzwischen zurückgenommen hatte, der
Kirchenversammlung jedoch u. a. zusätzliche Präsidenten aufzwingen wollte,
und dem Konzil, das den Papst nach Basel zitierte und im Falle einer Weigerung

mit seiner Suspension drohte; daß Offenburg zur Beruhigung dieser
äußerst gespannten Lage schließlich seine Vollmachten überschritten hat,
zeugt - wie Frau Gilomen treffend bemerkt - von seiner Zivilcourage. -
Einige Jahre später, 1437, gehörte Offenburg zum Gefolge Bischof Johanns
von Lübeck, der als kaiserlicher Vertreter innerhalb einer Konzilsdelegation
wegen der Unionsverhandlungen nach Konstantinopel reisen sollte;
Henmann benützte die Gelegenheit, um von Byzanz aus eine Fahrt ins Heilige
Land zu unternehmen. Obwohl über seine Tätigkeit in Konstantinopel nichts
verlautet, war es doch gerade die Unionsfrage, die den endgültigen Bruch
zwischen Papst und Konzil herbeiführte, und die weiteren Missionen des
Basler Diplomaten im Jahre 1439, die er im Auftrag Konrads von Weinsberg,

des neuen Konzilsprotektors, erfüllte, galten denn auch der Gewinnung
des neuen Herrschers Albrechts II. für die Sache des Konzils und vor allem
der Übersendung der in Deutschland gesammelten, aber zurückgehaltenen
Griechenablaßgelder an die Basler Kirchenversammlung 1 - beides freilich
ohne Erfolg. Doch zeigen schon diese knappen Hinweise, daß auch eine
Persönlichkeit wie Henmann Offenburg ihren Beitrag zur Basilea Sacra geleistet
hat. Pascal Ladner

1 Die Wurzeln für die Blockierung der in Deutschland gesammelten Ablaßgelder

reichen bis in das Jahr 1435 zurück, als während der Auseinandersetzung
um die Frage, ob das Konzil zur Ausschreibung eines Ablasses überhaupt berechtigt
sei, Johannes von Ungarn am 7./8. Februar forderte, «quod in casu quo non fieret
reductio (sc. Grecorum), pecunie que levarentur in Alamannia converterentur ad
pios usus ad dictamen inclite nacionis Germanie...» (Conc. Bas. III, 307), und
diesen Vorbehalt hinsichtlich der Sicherung der Ablaßgelder vor einer Zweckentfremdung

hat Bischof Johannes von Lübeck am 11. Februar notariell verurkunden
lassen (Conc. Bas. III, 312). In der Folge hat sich das Konzil immer wieder mit
dieser Frage beschäftigt, vgl. H. Welck, Konrad von Weinsberg als Protektor des
Basler Konzils (Würzburg 1973) S. 53 ss. Zur Auseinandersetzung für oder gegen
den Konzilsablaß vgl. demnächst P. Ladner, Der Ablaß-Traktat des Heymericus
de Campo. Ein Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils, in: ZSKG 71 (1977).

407


	Miszellen

