Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 70 (1976)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN

KIRCHENRECHT UND AUFKLARUNG
IM KATHOLISCHEN DEUTSCHLAND
DES SPATEN 18. JAHRHUNDERTS *

Die Geschichte der katholischen Kirchenrechtswissenschaft im 18. Jahr-
hundert ist noch zu schreiben. Die Ubersicht, die P. Muschard vor mehr als
vierzig Jahren erstellt hat, reicht nur zu einer ersten Information !, Bio-
graphien selbst hervorragender Kanonisten und Monographien zu einzelnen
Fragen sind selten 2. Vor allem fiir die Erforschung der Kirchenrechtswissen-
schaft in den geistlichen Territorien des Reiches und an ihren Universitidten
Wiirzburg, Mainz, Trier, Kéln, Salzburg und Fulda wire noch manches zu
tun. Es mag in diesem Zusammenhang geniigen, an die Bedeutung eines
Gregorius Zallwein, Benedikt Oberhauser, des «ultramontanistarum validis-
simus malleus», und Johann Baptist v. Horix zu erinnern. Uber Johann
Kaspar Barthel, den Fiirsten der Kanonisten, der in Wiirzburg eine neue
Schule des Reichskirchenrechts begriindete, iiber seinen Schiiler Georg
Christoph Neller, den Freund und Mitarbeiter des Febronius, iiber diesen
selbst, den Trierer Weihbischof Hontheim, und den Mainzer Kanonisten und
Weihbischof Behlen habe ich Studien vorgelegt als Beitrige zu einer Ge-

* Bemerkungen zu PETER FrRowEIN, Philipp Hedderich 1744—1808. Ein rheini-
scher Kanonist aus dem Minoritenorden im Zeitalter der Aufkldrung. Boéhlau Ver-
lag, K6in—-Wien 1973, xxvii—479 S. = Bonner Beitrige zur Kirchengeschichte Bd. 3.

1 PaurL MuscHArD, Das Kirchenrecht bei den deutschen Benediktinern und
Zisterziensern des 18. Jahrhunderts, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktinerordens NF 16 (47) (1929) 225-315; 477-596; DERs., Die kanoni-
stischen Schulen des deutschen Katholizismus im 18. Jahrhundert auBerhalb des
Benediktinerordens, in: Theologische Quartalsschrift 112 (1931) 350-400.

2 An jingsten Vertffentlichungen etwa: ECkHART SEIFERT, Paul Joseph Riegger
(1705-1775). Ein Beitrag zur theoretischen Grundlegung des josephinischen Staats-
kirchenrechts. = Schriften zur Rechtsgeschichte 5 (Berlin 1973); ENGELBERT
Prassmann, Staatskirchenrechtliche Grundgedanken der deutschen Kanonisten an
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (Freiburg—Basel-Wien 1968). Vgl. dazu
meine Besprechung: Kirche und Staat im Urteil deutscher Kanonisten (1780-1830),
in: ZSKG 63 (1969) 188-202.

389



schichte des reichskirchlichen Episkopalismus !. Uber den Barthel-Schiiler
Johann Nepomuk Endres hat Friedrich Merzbacher eine eigene Untersu-
chung verdffentlicht 2. Viele Liicken bleiben indessen noch zu schliefen,
und jeder neue Beitrag zur Erforschung des Kirchenrechts in den katholi-
schen Territorien des Reiches wird die besondere Aufmerksamkeit dessen
finden, der an der Geschichte der Reichskirche, des Febronianismus und
Josephinismus, der Beziehungen von Kirche und Staat oder an dem Ver-
héltnis von «Einheit und Vielfalt in der Kirches» (S. v1) interessiert ist.

Etwas weniger als die Halfte des vorliegenden, gut ausgestatteten Buches,
einer von dem Bonner Kirchenhistoriker Eduard Hegel betreuten und fiir
den Druck gekiirzten Dissertation, macht die Biographie des bedeutendsten
Kanonisten der kurzlebigen kurfiirstlichen Universitit Bonn, des Minoriten
Philipp Hedderich, aus (S. 3-218). In der zweiten Hilfte des Buches werden
«Werke und Lehre» des Bonner Kanonisten untersucht (S. 219-377). Mehr
als 70 Seiten fiillen Anhédnge, darunter das offensichtlich erschépfende und
bibliographisch zuverldssige Verzeichnis seiner Verdffentlichungen 3.

Fiir die Biographie bedient sich Frowein einer «pointillitischen» Manier
(S. v). Die duBerst schmale Quellenbasis konnte er nur hie und da geringfiigig
verbreitern. Von Hedderichs Korrespondenz ist «nur wenig» erhalten (S. v),
das hei3t: auller den von mir aufgefundenen Briefen an den Geschichts-
forscher und Wormser Weihbischof Stephan Alexander Wiirdtwein ¢ und der
von M. Braubach verdffentlichten Korrespondenz mit Spiegel (S. 374) hat
Frowein davon nichts beniitzt, und Findergliick ist ihm nicht beschieden
gewesen. Von der «Korrespondenz mit groBen Gelehrten» (S. 61), der Hed-
derich «besonderen Wert» beigemessen haben soll, hat Frowein nichts nach-
weisen konnen. Nach Briefwechseln mit der Prominenz des reichskirchlichen
Episkopalismus, den Weihbischéfen Hontheim und Heimes, den Kanonisten
und Kirchenhistorikern Jung, Diirr, Schlor, Neller, Frank, Horix — um Namen

1 HERIBERT RaAB, Johann Kaspar Barthels Stellung in der Diskussion um die
Concordata Nationis Germanicae. Ein Beitrag zur Wirzburger Kanonistik im
18. Jahrhundert, in: Herbipolis Jubilaus (Wiirzburg 1952) 599-616; DERs., Georg
Christoph Neller und Febronius, in: Archiv fiir mittelrheinische Kirchengeschichte
11 (1959) 185-206; pERs., Die Concordata Nationis Germanicae in der kanonisti-
schen Diskussion des 17. bis 19. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Geschichte der epis-
kopalistischen Theorie in Deutschland (Wiesbaden 1956) ; DERs., Der Mainzer Weih-
bischof Ludwig Philipp Behlen (1714-1777), in: Mainzer Almanach 1968 (1968)
262-274; DERs., Johann Nikolaus von Hontheim (1701-1790), in: Rheinische Le-
bensbilder V (1973) 23-44. Vgl. dazu auch meine Beitrige in: H. JepiN (Hrsg.),
Handbuch der Kirchengeschichte V (1970).

2 FrRIEDRICH MERZBACHER, Der Kanonist Johann Nepomuk Endres (1730-1791),
in: Archiv fuir katholisches Kirchenrecht 139 (1970) 42-68.

3 Fehl am Platze ist das «Copyright» in den bibliographischen Angaben zu Hed-
derichs Elementa von 1791 (S. 404).

4+ HerIBERT Raag, Die Concordata Nationis Germanicae 193 f., DERs., Briefe
von Karl Joseph von Wreden an Stephan Alexander Wiirdtwein (1785-1787), in:
Annalen des Historischen Vereins fiir den Niederrhein 153/154 (1953); 170-200,
bes. 172.

390



nur aus Hedderichs nichster rheinischer Umgebung zu nennen — sucht man
bei Frowein vergebens. Es driangt sich indessen der Verdacht auf, daB Fro-
wein nur wenigen Hinweisen auf mogliche Fundorte nachgegangen ist. Der
Verzicht auf die Durchsicht der Bestidnde der Kolner Nuntiatur und ihres
Archivs ist angesichts der Quellenlage unverstdndlich und unentschuldbar 1.
Die Nuntiaturen Caprara, Bellisomi, Pacca enthalten nicht nur verschiedene
eigenhindige Briefe von Hedderich, nicht wenige der unter ihm angefer-
tigten Dissertationen, Berichte der Nuntien iiber den Bonner Kanonisten
nach Rom, ferner Briefe des kurkdlnischen Ministers Belderbuch, von Freun-
den und Gegnern der Aufklarung in Bonn. Selbst fiir entlegene Detailfragen
hitte Frowein die Nunziatura di Colonia mit groBtem Gewinn beniitzen
kénnen; ich nenne als Beispiel nur die am Rande seiner Untersuchung ste-
hende kleine Schrift von Johannes Weimer, Justa hierarchiae sacra Idea, die
mit Druckerlaubnis Hedderichs Ende Februar 1787 verotffentlicht worden
ist und iiber die schon unterm Datum vom 25.II11.1787 in Nunziatura di
Colonia 197 A berichtet wird. Ohne das Material der Kdélner Nuntiatur sind
zentrale Kapitel des Buches — der Kampf zwischen dem Bonner Kanonisten
und dem Nuntius, zwischen rheinischem Episkopalismus und rémischer
Kurie — {iberhaupt nicht zu schreiben, und daf3 sich Frowein an diese Pro-
bleme nicht gewagt hat — was er gelegentlich aus zeitgendssischen sekundaren
Quellen zum Eingreifen der Kolner Nuntiatur in den Streit um Hedderich
bemerkt (S.98), muB ungeniigend bleiben — macht einen bedauerlichen
Mangel des Buches aus.

Was Frowein mit betrdachtlichem Arbeitsaufwand tiber Hedderich zu-
sammengetragen hat und, sich hdufig wiederholend, in vielen kleinen und
kleinsten, sorgfiltig gegliederten Abschnitten vortrdgt, fligt sich weder zu
einer Biographie recht zusammen, noch vermittelt es konstitutive, neue
Erkenntnisse iiber die Kirchenrechtswissenschaft im letzten Drittel des
18. Jahrhunderts an einer katholischen Universitdt oder den Episkopalismus
in den rheinischen Erzstiften. Auf weite Strecken bietet das Buch nicht mehr
als mitunter recht schwache Referate {iber die vorliegende Literatur. Nicht
nur fiir das letzte Jahrzehnt seines Helden gilt Froweins Feststellung, dal
wegen des Mangels an Quellen, «wegen des Fehlens von Schriften und Auf-
zeichnungen (vieles) nur mangelhaft erkennbar» (S. 375) ist.

Als «Vater der Vernunft im Erzstift Kéln» hat eine Streitschrift von 1790
reichlich iibertreibend, den Bonner Kanonisten gefeiert. Der preuBische
Gesandte Christian Wilhelm v. Dohm nannte ihn anldBlich der Einweihungs-
feier der kurfiirstlichen Universitit Bonn einen «zweiten Luther». Die auf-
klarungsfeindliche Publizistik sah ihn voll Wut und Bosheit auf den Stuhl
Petri losstiirmen (S. 173), und Papst Pius VI. soll ihn als «infensissimus sedis

1 Die Befiirchtung, die Auswertung dieses « Aktenmaterials» wiirde den Rahmen
der ¢vorliegenden Arbeit» gesprengt haben (S. viir), halten wir fiir unbegriindet;
dieses Material hitte vielmehr den Verfasser in die Lage versetzt, einige Kapitel
seiner Arbeit aus primédren Quellen bestreiten zu kénnen, anstatt sie mit Vermu-
tungen und Nichtigkeiten fiillen zu miissen.

391



apostolicae hostis» (5. 167) tituliert haben. Aus der groen Schar der febro-
nianisch-josephinischen Kirchenrechtler hebt sich Hedderich nach dem Ur-
teil von Frowein «zwar durch Produktivitit und Straffung des Ubernomme-
nen hervor, nicht jedoch durch Originalitdt. Er kann nicht einmal fiir sich in
Anspruch nehmen, eine — wie Braubach meinte — besonders ‘wirksame’ oder
‘berithmte’ Zusammenfassung jener Schulrichtung gegeben zu habeny
(S. 250). Sein wichtigstes Werk, die weitgehend an die dsterreichischen Kano-
nisten Riegger und Rautenstrauch angelehnten Elementa juris canonici
wurden iiber Kurkéln hinaus «als Lehrbuch nur begrenzt wirksamy (S. 250);
die meisten seiner Dissertationen waren noch schneller vergessen als seine
Streitschriften zum Emser KongreB und Nuntiaturstreit, und die Zahl seiner
Schiiler war in den letzten Jahren seines Wirkens zu gering, als dafl man «ein
vernehmbares Echo erwarten diirfte» (S. 375). Mit dem Einmarsch der Revo-
lutionstruppen in Bonn 1794 verlor der Fiinfzigjdhrige seine eigentliche
Wirkungsstdtte. Eine nennenswerte Rolle hat er in den letzten vierzehn
Jahren seines Lebens — 1808 ist er gestorben — nicht mehr gespielt, auch nicht
als Dozent in Diisseldorf. «Seine Periode» war, wie einer seiner aufgeklirt-
episkopalistischen Freunde feststellen mulBte, «voriiber» (S. 208), und seine
Nachwirkungen im frithen 19. Jahrhundert sind bei weitem nicht so ¢nach-
haltig» gewesen, wie dem ILeser suggeriert werden soll. Hedderich, so das
Resultat des mehr als 450 Seiten starken Buches, «gehort nicht zu den ersten
Groflen des kanonischen Rechts seiner Zeit. Er steht eher in der zweiten
«Linie» (S. 374). Sein «Andenken» haben vor allem seine Gegner bewahrt
(5. 375). Es war sein Schicksal, daB3 nach relativ kurzer Téatigkeit ihm im
reifen Mannesalter die Moglichkeit zu lehren und zu wirken mit dem Zu-
sammenbruch des Erzstifts Kéln genommen worden ist.

Es mag durchaus moglich und sinnvoll sein, an eher mittelmdBigen, aber
typischen Personlichkeiten geschichtlich relevante Prozesse, Geistesstro-
mungen, konstitutive Verhaltensweisen aufzuzeigen, wenn die Quellen es er-
lauben. Wo sie jedoch, wie in vorliegendem Fall durchweg duBerst sparlich
flieBen, fiir weite Strecken der Untersuchung versiegen oder nicht benutzt
werden, sollte der Autor der Versuchung widerstehen, sich mit Lesefriichten,
Vermutungen, Exkursen in unzuldssiger Weise zu helfen. Wie sich Frowein
iiber die selbstverstindliche Regel, nur sparsamsten Gebrauch von «viel-
leicht» und «wahrscheinlich» zu machen, hinwegsetzt, mégen ein paar beliebig
herausgegriffene Beispiele illustrieren. S. 10: Hedderichs frither Eintritt in
den Minoritenorden «laft die Vermutung zu, daB die Entscheidung durch
verwandtschaftliche Beziehungen geférdert, durch die Umwelt und das Her-
kommen in einem kleinen Weinort ... und durch die Aussicht auf eine gute
und unentgeltliche Ausbildung motiviert wurde». — S. 16: «Hedderichs Stu-
dium wird in den herkommlichen scholastischen Bahnen verlaufen sein. ...
Hedderich wird es (sein Studium) jedoch nicht ohne Erfolg abgeschlossen
haben». — S. 24.: «Es ist nicht ausgeschlossen, dal Zimmer damals von ithm
(Hedderich) einen giinstigen Eindruck erhielt. Vielleicht war auch Hedde-
richs geringes Alter ... ein wichtiger Grund, ihm zunichst zum Rechtsstudium
zu raten. ... Es mag auch das Vorbild Benedikt XIV. (1 1758), der sich einen
groBen Namen als Kanonist gemacht hatte, Pate gestanden haben». -

392



Bewiesen wird diese Vermutung ebensowenig wie die auf S. 78: «Vielleicht
hatte er (Hedderich) Wiirdtwein um 1779 in Mainz besucht». — S. 86: «Hed-
derich soll auch mit dem in besonderer Gunst stehenden Hoffaktor Simon
Baruch in guter Beziehung gestanden haben». — Festzustellen, daB in der
Aufklarungszeit «antisemitische Gefiihle grassiert» haben (ebda S. 86) bleibt
Frowein vorbehalten; die «Aufklirungszeit» diirfte eher philosemitisch
gewesen sein. — S. 88 stellt der Verfasser folgende Vermutung an: «Vielleicht
hatte Hedderich einen gewissen Anteil an der (Koélner) Brevierreform von
1780». S. 89: «Hedderich soll schon vorher Belderbusch unterstiitzt haben,
als er die zum guten Teil von einem subsidium charitatis der Kloster getra-
genen Kosten fiir die Renovierung des Schlosses ... iibertrieben hatte, um die
Einnahmen seines Gonners zu verdunkeln». — S. 89: «Es ist nicht unwahr-
scheinlich, daB sich Hedderichs Einflul auch auf die Berufung der Examina-
tores synodales in Kd&ln auswirktes. S. 94: «So wird Hedderich bei einigen
Berufungen an die Bonner Akademie sicher mitgewirkt haben. Vielleicht
hatte er schon 1777 seinen langjidhrigen Trierer Schiiler van der Schiiren fiir
einen philosophischen Lehrstuhl empfohlen». S. 115: «Vielleicht hat Hedde-
rich aber dhnlich wie zu den Materialien Eichhoffs auch zu dessen neuem Ur-
kundenbuch ... Urkunden geliefert». — S. 141: «Vielleicht hat Hedderich ...
einem seiner Schiiler, dem aus Bonn gebiirtigen Cassius Gareis, zum Amt des
Lektors fiir Kirchenrecht im Miinsteraner Konvent verholfen». S. 146: «Der
Kurfiirst scheint Hedderich zur Verantwortung gezogen zu haben» (wegen
der Filschung des Lehrbuchs von Schenkl). — S. 149: ¢«Die Erwiderung auf
diese Schrift stammte wahrscheinlich wieder von Waldentels». S. 164 : Daniels
«scheint sich aus den langjdhrigen Streitigkeiten herausgehalten zu habenn».

Gehen wir auf einige Kapitel des Buches nédher ein. Frowein betont (S. 27),
daB Hedderich in Kéln bei Franz Karl Josef v. Hillesheim «die ersten Ideen
des geistlichen Rechtes» empfangen hat. Uber Hillesheim, den langjdhrigen
Rektor der konservativen Kolner Universitiat, der 1769 mit Hontheim und
Deel im Auftrag der geistlichen Kurfiirsten die Koblenzer Gravamina von
1769 aufgestellt hat !, liegt eine erschopfende Untersuchung nicht vor 2.
Frowein stiitzt sich in erster Linie fiir die Beurteilung von Hillesheim auf
Stelzmann und einige kleinere Funde, schopft jedoch die Literatur zum
rheinischen Episkopalismus nicht aus. Roémisches Material hat er nicht
benutzt. Hillesheims Entwicklung und seine Stellung in der katholischen
Aufklarung im rheinischen Episkopalismus, zur Utrechter Kirche oder in der

1 Vgl. hierzu die Bemerkung des Koélner Nuntius Caprara von 1775: «Un certo
Illesheim, & uomo di dottrina, del quale il ministro si servi per fabbricare colle corti
di Magonza, e di Treveri il noto trattato segreto. Per premio ottenne dal Sig. Elet-
tore un canonicato della Metropolitana», HERIBERT RaaB, Die Finalrelation des
Kolner Nuntius Giovanni Battista Caprara, in: Rémische Quartalschrift 50 (1955)
213 £.

2 ARNOLD STELZMANN, Franz Carl Joseph von Hillesheim. Ein Beitrag zur rhei-
nischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts, in: Annalen des Histor. Vereins
f. d. Niederrhein 149/150 (1950/51) 181-232; Hans HEiNrRIcH KURTH, Das Kélnische
Domkapitel im 18. Jahrhundert (Phil. Diss. Bonn 1953, maschschr.) S. 116.

393



Isenbiehlschen Angelegenheit ist nicht geniigend oder iiberhaupt noch nicht
erforscht. Sein Verhiltnis zu Hedderich war nicht einfach das des Lehrers
zum Schiiler. Hillesheim ist entscheidend beeinflult von der Methode und
den kirchenrechtlichen Vorstellungen des Wiirzburger Kanonisten Barthel;
er steht mit dem von dem Kurfiirst-Erzbischof Franz Georg v. Schénborn
nach Trier berufenen frinkischen Kanonisten Neller und mit Hontheim in
Verbindung und nennt sie sogar seine Freunde. Hillesheim wurde der Mit-
arbeit am Febronius verddchtigt, aber bereits 1764, ein Jahr nach Erscheinen
des beriihmt-beriichtigten Buches, konnte 1thn Nuntius Oddi neben Martin
Gerbert, Gregorius Zallwein, Eusebius Amort zu den deutschen Gelehrten
rechnen, die Hontheim die Stirn bieten kénnten. Obwohl Schiiler Barthels
und Anhidnger des reichskirchlichen Episkopalismus miflbillige er «in molte
parti il libro di Febronio» . Nuntius Oddi schlug daher wenig spdter vor, den
«dotto e zelante ecclesiastico», der «retiene ancora delle massime di riverenza
verso la S. Sede piu di suoi amici, e maestri Neller e Barthel», iiber die
Gewihrung einer Osnabriicker Pribende in das eigene Lager zu ziehen. Ahn-
liche Uberlegungen sind von Giuseppe Garampi wihrend seiner Rheinreise
angestellt worden: «Coll’assidua conversione di questo soggetto (Hillesheim)
ebbi occasione di conoscere in lui un acume e giustatezza singolare di pen-
sare, la quale unita alla seriissima applicazione lo rendono capace di degne
imprese in materia di gius canonico, che possiede perfettamente con i neces-
sarii presidii della storia ecclesiastica, e specialmente di Germania, e del gius
pubblico di sua nazione. — Forse la prevenzione per la patria, e i principii
succhiati dal suo maestro, lo rendono meno propenso per i diritti pontificii,
che incontrano in quei paesi qualche ostacolo di fatto. Pure valutata quanto
si deve la rettitudine delle sue intenzioni tengo ferma opinione, che gran
buon uso potressimo noi fare dell’ opera sua, non solo impiegandola contro
gli acattolici, che tutto giorno per difetto di solida resistenza guadagnano im-
punemente terreno sopra di noi, con dare al gius pubblico di Germania
quel’aspetto che loro torna meglio; ma di piu potrebbe essere di gran presidio
al nunzii apostolici di Colonia per le notizie che ha del proprio paese, qualora
questi avessero la destrezza di tenerselo amicon» 2.

Wann, vor allem aus welchen Griinden Hillesheim «in das andere ‘Lager’
iibergewechselt» (S. 9) ist, bleibt bei Frowein ungeklart. Verschiedene AufBe-
rungen der Nuntien Caprara und Bellisomi lassen einen solchen Wechsel als
unwahrscheinlich erscheinen. In der Finalrelation Bellisomis von 1786 heilit
es von Hillesheim «ha sempre avuto principii contri a nostri diritti» 3. Dem
Nuntius Pacca galt der Kélner Domherr und Gelehrte, obwohl er Verbindung
zu ihm zu suchen schien, als wenig vertrauenswiirdig. «Quello, che & certo, si
e, che Egli ¢ sforse la persona pit dotta, che sia in Colonia nelle materie di

1 Nunziatura di Germania 647, f. 116v.

2 D. Gregorio Palmieri, Viaggio in Germania, Baviera, Svizzera, Olanda e Fran-
cia compiuti negli anni 1761-1763. Diario del Cardinal Garampi (Roma 1889) 176.

3 HerIBERT RaasB, Die Finalrelation des Kolner Nuntius Carlo Bellisomi (1785—
1786), in: Romische Quartalsschrift 51 (1956) 113.

394



Giuspubblico Ecclesiastico, ma di poco sana dottrina, ed era stretto amico del
famoso Neller» !. Eine Distanzierung von Febronius, den Hillesheim nach dem
Urteil des Priors der Kélner Kartause Ludwig Decker noch 1770 «valde appro-
bat, ac defendit» 2, vielleicht ausgelést durch den Widerruf Hontheims 2 oder
durch Veranderungen im Erzstift Kéln — summarisch heiBt es bei Frowein
(S. 29) Hedderich habe «seinen Lehrer ..., dem er sicher manches verdankte,
allmihlich vom Bonner Hof verdriangt» — kann nicht mit einem Ubertritt in
das Lager der Koélner Nuntiatur oder militant orthodoxe Kreise um den
Kolner Stadtpfarrer Peter Anth gleichgesetzt werden. Den ¢« Emmanuel» des
Mainzer Professors Johann Lorenz Isenbiehl * wollte Hillesheim Anfang 1778
den Ko6lner und « Béhmischen Minoriten communicieren und deren Meinung
begehren». IThm selbst dringe «das bedauernswiirdige Schicksal des scharf-
sinnigen, aber vielleicht wenig genug behutsamen Isenbiehl» besonders tief
ins Herz. Aber die Koélnische Theologische Fakultét ist, ¢wenn ich die Mino-
riten ausnehme, mit solchen obscuris viris, um dall ich ganz gelassen aus-
driicke, besetzet, daf3 ich mir nicht einmal trauete, von dem Emmanuel zu
reden» Uber Isenbiehl und seinen « Emmanuel» sprach aber noch im gleichen
Jahr Hedderich in seiner kirchengeschichtlichen Vorlesung (S. 80), ob durch
seinen «Lehrer» Hillesheim ermuntert, mull vorerst dahingestellt bleiben.
Nach dem Tod des Kanonisten Johann Georg Schloer (1783) erdffnete sich
fiir Hedderich die Moglichkeit, von Bonn an die Universitit Mainz berufen
zu werden. Froweins wenig klare Ausfiihrungen hierzu (S. 116-118) kénnen
ergdnzt werden durch einen Brief des Kirchenhistorikers Johannes Jung 3
an den Kurfiirsten von Mainz, auf den Frowein bei der Beniitzung der Main-
zer Universitdtsakten im Hessischen Staatsarchiv Darmstadt aufmerksam
geworden sein miilte, zumal ihm Jung als Mitstreiter Hedderichs in der
Fastenfrage (S. 122) bekannt war. Jung, der in seinen Verdffentlichungen
hdaufig ahnliche Fragen beriihrte wie sein episkopalistischer Kollege in Bonn,
schrieb unterm 19. Mai 1785 dem Mainzer Kurfiirsten: «Von Herrn Hedde-
rich habe ich gehért, daB er um seine Beibehaltung (in Bonn) angestanden
und selbe erhalten habe; vermutlich hat man ihn von hier aus abgeschreckt ¢,

! Nunziatura di Colonia 192 A, {. 240v.

2 Ludwig Decker an Nuntius Caprara, Ko6ln 20.III1.1770. Archivio della Nun-
ziatura di Colonia 48 (unfoliert).

3 StELzMmaNN, Hillesheim 213; Hillesheim soll 1788 in einem Exercitium aca-
demicum die Beschliisse des Koblenzer Kongresses von 1769, an deren Zustande-
kommen er hervorragend beteiligt war, widerrufen haben.

* JoHANN Lorenz ISENBIEHL, Versuch iiber die Weissagung des Emmanuel
(Koblenz 1777).

3 Nicht mehr beniitzt worden ist fur Jung der Aufsatz von K. Suso FrRANK,
Johannes Jung und die Vertretung der Kirchengeschichte an der alten Universitit
Mainz, in: Beitrige zur Mainzer Kirchengeschichte in der Neuzeit. Festschrift fir
A. Ph. Briick zum 60. Geburtstag (Mainz 1973) 253-277.

6 Auf wen und auf welche Schritte Jung hier anspielt ist nicht bekannt. Wenn
wir aber einmal, wie Frowein es immer wieder tut, Vermutungen anstellen dirfen,
ist es durchaus denkbar, daB Hedderichs Mainzer « Freund», der unbedeutende

395



vielleicht auch das Beyspiel von mir vorgestellt» . Als Nachfolger Hedde-
richs war, was Frowein ebenfalls iibersehen hat, fiir Bonn bereits Karl
Joseph v. Wreden, «ein Sohn des ehemaligen Generalkassierers zu Mannheim
in Vorschlag gebracht worden. Wreden wurde, wie Jung zu berichten weil,
«auch wirklich nach Bonn berufen». Er hatte Gelegenheit mit dem Kur-
fiirsten zu sprechen und wurde von Hedderich und dem Minister Waldeufels
gepriift. «Da aber wie gesagt, Er, Hedderich, eine andere EntschlieBung
gefasset, wurde besagter junger Mensch, der ohnehin schon in der Kéllnischen
Ertzdidzes eine Prabende hat, noch mit einem Kanonikat zu Bonn beschenket
und ihm zugleich ein Gehalt von 600 fl. angewiesen. Dafiir soll er die Woche
mehrmal Sr. Kurf. Gnaden iiber die neueste Litteratur vom geistlichen
Recht miindlich zu bestimmten Stunden referieren, sich dariiber mit Hochst-
denselben besprechen etc». Dall der Mainzer Weihbischof Heimes die Ent-
scheidung Hedderichs mit Verdrgerung aufgenommen hat, zumal die Vakanz
des I.ehrstuhls bereits zwei Jahre dauerte und er mit den Leistungen des zwei-
ten Kanonisten Franz Philipp Frank unzufrieden war, ist bekannt, nichts
jedoch erfihrt man iiber die Reaktion Hedderichs auf Wredens Berufung
nach Bonn. Nicht nur fiir die Biographie Hedderichs, sondern dariiber hinaus
fiir die Aufklirung im Erzstift Kéln wére eine Darstellung der Beziehungen
des Bonner Kanonisten zu seinem bald an Einflul auf den Kurfiirst-Erz-
bischof gewinnenden Rivalen und Mitstreiter Wreden von Bedeutung. Was
jedoch Frowein in wenigen Sdtzen iiber ihre Zusammenarbeit wéhrend des
Nuntiaturstreites und des publizistischen Kampfes um die Bulle Pauls II.
und ihre heftige Auseinandersetzung aus dem Jahre 1802 zu sagen hat, ist
vollig unzureichend 2. Fiir Wreden, der spiter als kirchenpolitischer Berater
am groBherzoglichen Hof in Darmstadt eine beachtliche Rolle gespielt hat
und sogar als Kandidat fiir den Mainzer Bischofsstuhl ausersehen war 3,
konnte Hedderich 1802 nur ein grober, «aller Zucht entwachsener Monchy
(S. 190) sein. Wreden selbst wird als radikal denkender Aufkldrer und Febro-
nianer» (S. 121) nicht gerade treffend charakterisiert, und auBerdem kann
er nicht beides gleichzeitig sein.

Recht vage ist das, was Frowein liber die «Febronianer» unter Hedderichs
Bonner Kollegen zu sagen hat. Fiir Johann Ludwig Werner (S. 164) sei nach-
getragen, daBl er erst im November 1789 nach Bonn gekommen ist und
bereits im Oktober 1790, nachdem er als « Kurkdélnischer Botschafter» an der

Kanonist Franz Philipp Frank, die Berufung des fahigeren Kollegen aus Bonn zu
hintertreiben versucht haben kénnte.

1 J. Jung an den Kurfiirsten von Mainz, Mainz 19. VI. 1785. Hess. Sta. Darmstadt
Abt. VI, 1: Univ. Mainz, Konv. 1, Fasz. 14, fol. 21.

2 Hier nur der Hinweis, dal Wreden Ende Februar 1789 dem Wormser Weih-
bischof Wiirdtwein Hedderichs Dissertation De Turno iibersandte mit der Bemer-
kung, sie werde «jedem Liebhaber des kanonischen Rechts willkommen sein», weil
es «nicht viel Brauchbares iiber diese Materie» gebe.

3 H. StumMm, Zwei gescheiterte Kandidaturen fiir den Mainzer Bischofsstuhl im
19. Jahrhundert. 1.) Die Kandidatur Wredens, in: Jahrbuch fiar das Bistum Mainz
3 (1948) 214 ff.

396



Kaiserwahl in Frankfurt und an den Beratungen iiber die Wahlkapitulation
Leopolds II. teilgenommen hatte, als Reichshofrat nach Wien berufen wurde.
Ubersehen hat Frowein, daB sich Werner, der in Trier Nellers Vorlesungen
horte, im April 1783 negativ iiber den «beynahe ganz unverstdndlichen Vor-
trag des Geheimerathen Neller» ! ausgesprochen und den Kurfirst-Erz-
bischof Clemens Wenzeslaus fiir eine Ablésung des Kanonisten zu gewinnen
versucht hat. Nach Oberthiirs Meinung soll Werner Trier verlassen haben,
«weil seine Grundsétze der dasigen Pfaffheit zu frei erschienen» 2. Neun Jahre
spater forderte jedoch derselbe Werner von einem Hofmeister fiir seine Kin-
der folgende Eigenschaften: «a) reine Religion — nicht ménchische, sondern
wie Fleuri (!), Bossuet, Fenelon (!), Hontheim hatte ... b) darf er weder demo-
kratisch noch reformsiichtig seyn, mit ersterer Eigenschaft wiirde er sich im
hiesigen Klima (Wien), mit letzterer in meinem Hause nur schlecht befinden»?3.

Wenig Greifbares und im Grunde nichts Neues ergibt sich fiir Hedderichs
Beziehungen zu den rheinischen Episkopalisten und den Kanonisten in
Mainz und Trier. S. 4546 wird von Frowein behauptet, da Hedderich mit
Franz Philipp Frank, Professor fiir geistliches Recht an der Universitdt
Mainz, «ldnger in Verbindung» gestanden hat. Keine Quelle stiitzt diese
Behauptung. S.117 laBt Frowein, lediglich nach den &4uflerst knappen
«panegyrischen» Notizen von Apolinar (S. v; 45) die Vermutung folgen, dal3
Hedderich mit Frank «vielleicht schon seit seiner Trierer Zeit befreundet
war». S. 244 ist, wieder ohne Spur einer Quelle, nur auf Grund der Tatsache,
daB Frank in Erfurt Hedderichs Lehrbuch beniitzte (S.117), aber wie zuge-
geben werden mul3, auch nach Riegger las (S. 244), die Tatsache einer Freund-
schaft festgestellt: « Hedderichs Freund F. Ph. Frank» *. So leichtfertig wer-
den von Frowein personliche Verbindungen konstruiert und wissenschafts-
geschichtliche Zusammenhénge suggeriert, nicht nur in diesem Fall, sondern
durchweg in seinem Buch.

Den wichtigsten Teil von Froweins Buch macht die Analyse von Hedde-
richs Publikationen und vor allem seiner kanonistischen Lehre aus. Aber gerade
hier wird deutlich, wie wenig selbstindig der Bonner Kanonist gewesen ist.
Unverkennbar ist die Tendenz einer Entwicklung in seinen Auffassungen
vom reichskirchlichen Episkopalismus zum josephinischen Staatskirchen-
tum. Wenn seinen Schiilern Glauben geschenkt werden darf, ndherte sich
Hedderich der kirchenfeindlichen Aufklarung mehr als fast alle Febronianer,
von denen die Kirche als gottliche Institution stets anerkannt wurde, mit

! Werner an Kurfiirst-Erzbischof Clemens Wenzeslaus, 4. April 1783. Staats-
archiv Koblenz I C 12815, {. 484.

2 Max BrauBacH, Der Bonner Professor Oberthiir und die Aufklarung in Kur-
koln, in: Annalen des Historischen Vereins f. d. Niederrhein 126 (1939) 131.

3 Stadtbibliothek Trier, HS 1819/986, f. 15-16.

+ Uber Frank ist sehr wenig bekannt. Literarische Spuren hat er kaum hinter-
lassen. Vgl. zuletzt HELMUTH MaTHY, Ein Gutachten von Franz Philipp Frank zur
Reform des kanonistischen Studiums in Mainz (1783), in: Beitrdge zur Mainzer
Kirchengeschichte in der Neuzeit. Festschrift fur A. Ph, Briick zum 60. Geburtstag,
hrsg. v. F. Reichert (Mainz 1973) S. 343-350.

397



dem Auftrag, die Heilsgiiter Christi der Menschheit zuzuwenden. Febronia-
nismus und Rationalismus hdtten iiberhaupt von Frowein schirfer auseinan-
dergehalten werden miissen. Hedderichs Vorlesung iiber Kirchengeschichte
sieht er in «dreifacher Vereinseitigung als ein typisches Produkt der Aufkli-
rung» an (S. 269). An die Erbsiinde zu glauben, hialt Hedderich fiir «sehr un-
sinnig» (S. 270). Die Transsubstantiation sei noch im 4. Jahrhundert «ganz
unbekannt» gewesen (S. 271). Von der Auferstehung Christi oder von dem
fortdauernden Wirken Gottes in der Kirche ist in der ganzen Vorlesung nicht
einmal die Rede. Das MeBopfer wird ein «ungeheures, iiberladenes Flick-
werk» genannt. Am 28. XI. 1786 verwandte Hedderich, wie wir einem Brief
des Bonner Kanonikers Neesen an die Koélner Nuntiatur entnehmen konnen,
eine ganze Vorlesungsstunde auf die Erklarung des Febronius: «Hieri
Febronii sistema, totiusque operis argumentum per integram horam explana-
vit. His prolegomenis juventum animos praeparavit ad relinquendam juris
suis canonici institutionem capiendam et digerendamy.

Wie der Bonner Kanonist iiber das Konzil von Trient (S. 350) dachte — und
diese AuBerungen wurden in der Kélner Nuntiatur als besonders gefihrlich
angesehen — erfahren wir aus einer Rede, die der «Frankenbiirger, bischéfliche
Vikar, Direktor und Professor des Nationalseminariums zu Colmar», Georg
Friedrich Pape, ein ehemaliger Primonstratenser aus Wedinghausen, vor
dem Mainzer Klub am 25. November 1792 gehalten hat. Pape hatte in Bonn
Hedderich gehort, dort 1790 bei Andreas Spitz in Kirchengeschichte promo-
viert und im gleichen Jahr «in dem heiligen K&ln ohne Druckort eine Schrift:
Vereinigung der drei christlichen Hauptsekten» drucken lassen. In seiner
Mainzer Rede von 1792 sagte er: «Hedderich, der verdienstvolle Professor
zu Bonn, sprach schon lang der Trienter Synode sowie mehreren anderen die
Okumenizitdt ab. Dieser erste Kanonist Deutschlands hatte in seinen 6ffent-
lichen Vorlesungen die Okumenizitit dieses Konzils selbst nach orthodoxen
Prinzipien schon ganz weg demonstriert, als der Kurfiirst Max Franz auf
Anstehen der hochwiirdigen Langohren oder Dummbherren zu Kéln diesem
Mann den ProzeB ankiindigte. Hedderich wollte zwar nicht widerrufen,
muBte sich aber doch dadurch entschuldigen, daB er sagte: Das Konzil von
Trient sei durch die Annahme der deutschen Fiirsten auf dem Reichstage
nach der Zeit 6kumenisch geworden» 1.

! Georg Friedrich Pape, Vereinigung der neufrinkischen Verfassung mit dem
Katholizismus. Vorgetragen am 25ten November 1792 in der Versammlung der
Freunde fiir Freiheit und Gleichheit im groBen ehemaligen Hofsale zu Mainz von
Georg Friedrich Pape, Frankenbiirger, bischoflichem Vikar, Direktor und Professor
des Nationalseminariums zu Kolmar, Kommissar des Oberrheinischen Departe-
ments unter den Armeen des Biirger Generals Cuastine (Mainz 1792) S. 16. Zit. auch
bei HaNsEN, Quellen zur Geschichte der Rheinlande im Zeitalter der Franzdsischen
Revolution 1, 3. 565; HeiNrIcH ScHEEL, Die Mainzer Republik I: Protokolle des
Jakobinerklubs (Berlin 1975) S. 305 f. — In seinem nicht unterschriebenen «Pro
Memoria iiber das Domkapitularische Schreiben» (S. 446) verweist Hedderich auf
sein « Vorlesebuch ... wo ich ausdriicklich schreibe ‘Cum omnia, quae ad Concilium

398



An Berichtigungen und Nachtrigen sei lediglich folgendes zusammen-
gestellt. Von einer «Bliite» des Lullismus in Mainz wahrend des letzten Drit-
tels des 18. Jahrhunderts (S. 9 {.). kann nicht die Rede sein. Dall Hontheim
in Lowen «besonders Zeger Bernhard van Espen hoérte» (S. 39), ist unméglich;
der berithmte Kanonist war, als Hontheim seine Studien begann, bereits
gestorben. — Eine Ubertreibung ist es zu behaupten, daB Neller «beinahe als
Professor nach Gottingen gegangen wire» (S. 47) 1. So weit waren die Dinge
nie gediehen. Iir Kurfiirst-Erzbischof Franz Georg v. Schonborn (S. 38 f.)
vermisse ich die Untersuchungen von ApDELHEID Loos, Die Politik des Kur-
firsten von Tier, Franz Georg v. Schénborn (1729-1756) (Bonn 1969) und
F. ZigrLEIN, Franz Georg von Schénborn, Kurfiirst von Trier, Fiirstbischof
von Worms, Furstpropst von Ellwangen, in: Ellwanger Jahrbuch 23 (1970)
79-116. — Zu Stephan Alexander Wiirdtwein (S. 63 £.), dem Wormser Weih-
bischof und «deutschen Mabillon», wéire noch heranzuziehen gewesen TH.
NIEDERQUELL, Aus dem Briefwechsel Stephan Alexander Wiirdtweins, in:
Archiv fiir hessische Geschichte und Altertumskunde 30 (1969/70) 246-273. —
Fiir Carl Friedrich Bahrdt (S. 80) hdtte Frowein besser auf die reiche ein-
schlidgige Literatur verweisen sollen als auf den Aufsatz von Briick iiber
Wiirdtwein, wo sich nur sehr wenig iiber den «Mann mit der eisernen Stirn»
findet. Zu S. 117 wire fiir den von Hedderich «verehrten» Mainzer Kirchen-
historiker Franz Anton Diirr, den er auch wiederholt zitierte (S. 238 Anm. 23),
an Literatur nachzutragen: HELMUTH MATHY, Franz Anton Diirr, ein Main-
zer Historiker des 18. Jahrhunderts, in: Mainzer Almanach 1969 (1969) 61—
80; pErs., Die Vorschlige des Historikers und Juristen Franz Anton Diirr
zur Reform der Mainzer Universitdt, in: Jahrbuch der «Freunde der Univer-
sitdt Mainz 1970, S. 72-87. Die Frage einer Abhédngigkeit Hedderichs von
Diirr, die bereits 1775 in einer Streitschrift aufgeworfen wurde (S. 49,
Anm. 80), wird von Frowein nicht verfolgt. Uber die Beziehungen zwischen
den beiden Gelehrten, die in ihren kirchenrechtlichen und kirchenhistori-
schen Untersuchungen vieles gemeinsam haben, erfihrt man nichts, auch
nichts iiber die Beziehungen Hedderichs zu Johann Richard Roth, der zu
den febronianisch gesinnten Bonner Kollegen Hedderichs (S. 164) und seinen
Mainzer Gesinnungsgenossen (S. 166) gezdhlt, jedoch nicht gewiirdigt wird.
Unbekannt geblieben ist Frowein der Aufsatz von Apam M. REeIrTzeL, Jo-
hann Richard von Roth. Zwischen Hochschulreform und Revolution. Ein
Beitrag zur Mainzer Universitatsgeschichte, in: Mainzer Almanach 1969
(1969) 31-54. Nach Reitzel 37 trat Roth seine Stelle in Bonn gar nicht erst
an. Er kann also nicht zu Hedderichs Kollegen gerechnet werden und von

generale requiruntur in Concilio Tridentino adfuerint, recte inter (Ecumenica
recenseretur’s.

1 Hierfar beruft sich Frowein auf meine Concordata Nationis Germanicae S. 101
(richtig muf} es heiBen S. 102), wo ich jedoch nur die durch eine Quelle hinreichend
gestiitzte Vermutung gedufBlert habe: ¢ Vielleicht war es dieses Werk (Principia juris
ecclesiastici), mit dem Neller sich um eine Professur in Gottingen zu bewerben
gedachte, das den Kurfiirsten ... bestimmte, den jungen Gelehrten ... nach Trier zu
berufen ...». — Ahnlich leichtfertig benutzt Frowein wiederholt die Literatur.

399



Bonn, wie Frowein meint (S. 164), sehr bald wieder nach Mainz zuriickge-
gangen sein. Ubrigens irrt Frowein, wenn er Roth zu den Verteidigern der
«staatskirchlichen Ideen des Josephinismus» zdhlt. Den Mainzer Urkunden-
sammler und Urkundenfédlscher Bodmann (S. 132, Anm. 34; S. 404, 460) als
«Febronianer» und «Kirchenrechtler» vorzustellen, geht schwerlich an. — Die
Pax religiosa des Joh. Fried. Ignaz (nicht J. F. J.) Karg von Bebenburg
wurde bereits 1684, nicht erst 1693 auf den Index gesetzt (S. 163, Anm. 181).
DaB} Karg kurkélnischer Obristkanzler unter Kurfiirst Joseph Clemens gewe-
sen ist, hitte erwidhnt werden diirfen !, zumal anzunehmen ist, dal3 mit der
Ubersetzung eine kirchenrechtliche Tradition im Erzstift aufgezeigt werden
sollte. — S. 195, Anm. 9: Die Ernennung Berdolets zum Bischof von Aachen
erfolgte nicht am «30.V.1802», sondern am «29. April 1802» (vgl. FRIEDRICH,
Berdolet S. 117). — Fiir den Benediktiner Bonifaz Schalk (S. 231 f.) wire nach-
zutragen AucusT WERNER MUHL, Die Aufklirung an der Universitidt Fulda
mit besonderer Beriicksichtigung der philosophischen und juristischen Fa-
kultédt (1734-1805) (Fulda 1961). — S. 259, Anm. 38 ist die Angabe, Ferdinand
Stoger «starb zwischen 1811 und 1825», reichlich ungenau. Ohne gréere
Schwierigkeiten hétte das genaue Todesdatum des bekannten und heftig
befehdeten Wiener Kirchenhistorikers, der 1. Februar 1816, festgestellt wer-
den konnen.

An Stilbliiten sei eine kleine Auswahl notiert. S. 4: «Mainz, die ehrwiirdige
Residenz des gewichtigsten Erzbischofs des Reiches ...». S.143: «Die Gegner
der Bonner Schule hatten eine weitere Abschufllibasis ihrer Flugschriften»
(gemeint ist die Theologische Fakultdat in Diisseldorf). S. 183: «Die Zeiten
waren wirklich betribt». S. 210: ¢«Hedderich kam nicht zum ausgiebigen
Genuf3 der Rente. Er, dessen Gesundheit in den letzten Jahren mehrfach
angegriffen worden war ...». S. 211: «Sein Totenzettel ... bringt auf der Riick-
seite einen kurzen AbriB seines Lebens, noch immer in einer reichen Fille von
Titeln geronnen ...».

Froweins Fleiarbeit bietet inhaltlich weniger, als man von einem Buch
von mehr als 450 Seiten erwarten darf. Immer wieder st6B8t man, vor allem
im ersten Teil des Buches, auf Vermutungen und Kombinationen an Stelle
von quellenmiBig belegten Feststellungen. Trotz einer unbestreitbaren Ma-
terialfiille, die sich allerdings in nicht wenigen Anmerkungen fehl am Platz,
ja drgerlich ausnimmt 2, ist die Frage berechtigt, ob die vorgetragenen Er-
gebnisse, die im wesentlichen nicht neu sind, eine Arbeit dieses Umfangs
rechtfertigen koénnen.

HERIBERT RaAAB

1 Zu Karg sei verwiesen auf Louls JapinN, L’Europe au début du XVIIIe siécle.
Correspondance du Baron Karg de Bebenbourg, chancelier du Prince-Evéque de
Liége, Joseph-Clément de Baviére, Archevéque Electeur de Cologne, avec le Cardi-
nal Paolucci, Secrétaire d’Itat {1700-1719), 2 Bde {Bruxelles 1568), dazu meine
Besprechung in: ZSKG 67 (1973) 312-326.

2 hierzu M. Braubach in seiner Rezension in: Rheinische Vierteljahrsblitter 39
(1975} 451.

400



BASILEA SACRA

Neuerscheinungen zur Basler Kirchengeschichte

Schon ihrer Monumentalitit wegen soll dieser Uberblick iiber einige Neu-
erscheinungen zur Basler Kirchengeschichte mit der die heutigen Schweizer-
grenzen gar iliberschreitenden Helvetia Sacva beginnen. Mégen auch gelegent-
lich gedullerte Bedenken iiber die Konzeption des Werkes berechtigt und
nicht alle Wiinsche erfiillt sein !, Tatsache ist, daB die bisher erschienenen
Binde der HS zum unentbehrlichen Arbeitsinstrument geworden sind, das
im allgemeinen zuverldssig iiber die Dignitédre kirchlicher Institutionen orien-
tiert. Fiir Basel von zentraler Bedeutung ist der erste Band 2 mit der Bischofs-
liste von Tustinianus (Mitte 4. Jh.) bis zu Anton Hinggi (seit 1968), versehen
mit Einleitungen iiber das alte und das neue Bistum Basel und ergianzt mit
Listen der Weihbischéfe, Generalvikare, Offiziale, Dompropste, Domkan-
toren, GroBarchidiakone, Domkustoden, Domscholaster sowie der bischdf-
lichen Kommissare. Eine gleichmiBig kritische Wiirdigung aller hier behan-
delten Amtstriger iibersteigt notgedrungen die Kompetenzen eines Einzel-
nen, und wenn im Verlaufe der Zeit bei der Konsultierung einige Frage-
zeichen angebracht werden oder sich Ergdnzungen ergeben, so beeintrich-
tigen diese den Wert dieser Zusammenstellung der leitenden Persénlichkeiten
der Basler Didzese mitnichten.

Das Gleiche gilt auch fiir die weiteren Biande der HS, die jedoch fiir die
Basler Kirchengeschichte im engeren Sinn weniger ergiebig sind. Der Kapu-
zinerorden 3 — als observante Gruppe innerhalb der Franziskaner in der
ersten Hilfte des 16. Jhs. entstanden — hat in der reformierten Rheinstadt
nicht Full fassen konnen, weist aber im Gebiet des heutigen Bistums Basel
eine stattliche Reihe von Médnner- und Frauenklostern auf (Luzern, Solo-
thurn, Zug, Sursee, Delsberg, Olten, Schiipfheim, Porrentruy, Dornach,
Heiligkreuz/Entlebuch; St. Anna auf Gerlisberg bei Luzern, Maria Hilf auf
dem Gubel, Namen Jesu in Solothurn), wobei zu bedenken ist, daB andere
wie Baden, Frauenfeld oder Bremgarten im Verlaufe der Zeit aus verschie-
denen Griinden aufgehoben worden sind.

1 Vgl. z. B. P. Rick, in: ZSKG 67 (1973) 158 ss.; H. MAURER, in: Schweiz.
Ztschr. f. Gesch. 23 (1973) 535 ss.

2 Helvetia Sacra, hrsg. von Albert Bruckner, Abt. I, Bd. 1: Schweizerische Kar-
dinédle. Das Apostolische Gesandtschaftswesen in der Schweiz. Erzbistimer und
Bistiimer I (Annecy-Chur). Bern, Francke Verlag, 1972. 697 S. und 4 Karten.

3 Helvetia Sacra, Abt. V: Der Franziskanerorden, Bd. 2, 1. und 2. Teil: Die
Kapuziner und Kapuzinerinnen in der Schweiz. Bern, Francke Verlag, 1974.
1124 S. und eine Karte.

% 401



Wihrend die Karmeliter ! nur im Wallis sowie in der Waadt je eine
Niederlassung und die nach der Augustinerregel lebenden Somasker 2 nur
in Lugano ein Kolleg besessen haben, umfaBte die Oberdeutsche Provinz
der Gesellschaft Jesu, wie P. Ferdinand Strobel, der wohl beste Kenner der
Materie, in dem von ihm bearbeiteten Band darlegt 3, nach Abtrennung der
Osterreichischen Provinz 1563 1. das Gebiet der Dreizehnortigen Eid-
genossenschaft mit Untertanengebieten und Zugewandten Orten samt Grau-
biinden (ohne Veltlin, Bormio und Chiavenna), 2. das Fiirstbistum Basel
(Territorium und Didzese), 3. die Fiirstbistiimer Chur, Brixen und Trient,
4. das Habsburgische Vorderdsterreich, 5. die Gebiete des schwibischen und
bayerischen Kreises sowie schlieBlich 6. das Fiirstbistum Eichstitt und ge-
hort insbesondere wegen des Kollegiums in Porrentruy in das Blickfeld einer
weiter gefaBten Basilea Sacra. Erste Anregung zur Griindung des Kollegiums
in Porrentruy ging vom Nuntius Bartolomeo di Portia (1575/76) aus, doch
brauchte es lange Verhandlungen, bis sich der Fiirstbischof von Basel Jakob
Christoph Blarer von Wartensee 1590 zur Berufung von Jesuiten und zur
Errichtung des Kollegs entschloB, das in der zweiten Hilfte des 17. Jhs.
seine glanzvollste Periode erlebte und auch nach der papstlichen Aufhebung
der Gesellschaft 1773 von Exjesuiten weiter gefiihrt wurde. Seine Bedeu-
tung als geistiger Mittelpunkt fiir den Katholizismus im Fiirstbistum wé&h-
rend des Ancien Régimes kann nicht hoch genug veranschlagt werden. —
Im neuen Bistum Basel ist sodann die letzte und kleinste schweizerische
Niederlassung der neu gegriindeten Societas, Luzern (1845), zum Ausgangs-
punkt groBer Auseinandersetzungen geworden, die bekanntlich 1847 mit der
formellen Ausweisung der Jesuiten endeten.

In die Stadt Basel zum dortigen Domstift zuriick fithrt die unter der
Leitung von Albert Bruckner entstandene Dissertation von Paul Bloesch.
Um vom mittelalterlichen Leben einer Kirche ein einigermaBen wirklich-
keitsgetreues Bild zu erlangen, sind auf dem Hintergrund ihrer kirchenrecht-
lichen Struktur personen- und sozialgeschichtlich die dort wirkende Geist-
lichkeit bzw. die von ihr betreuten Glaubigen, verwaltungsgeschichtlich die
von der Geistlichkeit wahrgenommenen Aufgaben, wirtschaftsgeschichtlich
die materiellen Grundlagen zum Unterhalt der Amtstriger und Gebaulich-
keiten sowie innerkirchlich das geistlich-geistige Leben und die Liturgie zu
erforschen. Urkunden, Zinsbiicher, Urbare, Visitationsprotokolle und Hand-
schriften vorwiegend theologischen, philosophischen und liturgischen Inhalts
stellen die hauptsichlichsten Quellen zur Abklarung dieser Fragenkomplexe
dar; erst seit verhaltnismaBig kurzer Zeit sind zur Erhellung der frith- und

1 Helvetia Sacra, Abt. VI: Die Karmeliter in der Schweiz, bearb. von F. Huot,
gedruckt auf S.1125-1175 des Kapuzinerbandes (1974).

2 Die Somasker in der Schweiz, bearb. von U. Orelli, in: Helvetia Sacra, Abt. VII:
Der Regularklerus. Bern, Francke Verlag, 1976. S. 611-640.

3 Helvetia Sacra, Abt. VII: Der Regularklerus. Die Gesellschaft Jesu. Bern,
Francke Verlag, 1976, S. 1-609.

402



hochmittelalterlichen Zustinde auch die Verbriiderungsbiicher und Nekro-
logien stidrker ins Zentrum der Forschung geriickt . Mit diesen verwandt,
aber noch wenig beachtet, sind die Anniversarbiicher, kalendermafig ange-
legte Verzeichnisse der jeweiligen Verpflichtungen bei den Totenfiirbitten,
die vor allem im spiteren Mittelalter aufgekommen sind und oft einen tiefen
Einblick in das gottesdienstliche Geschehen vermitteln. Meist iiber viele
Jahrzehnte gefiihrt, mit Streichungen und Nachtrigen versehen, gehéren
die Anniversarbiicher zu den nur miihsam erschlieBbaren und schwer edier-
baren Quellen. An diese anspruchsvolle Aufgabe hat sich Bloesch mit seiner
Untersuchung und Edition des Anniversarbuches des Basler Domstiftes 2
herangemacht und sie meines Erachtens vorziiglich gelést. Der Kommentar-
band unterrichtet knapp iiber das Wesentliche: nach einem historischen
Uberblick iiber das Domkapitel und dessen Organisation werden die litur-
gische Durchfithrung der Anniversarfeiern, die verschiedenen Arten von
Stiftungen sowie deren wirtschaftliche Verwaltung im weitesten Sinne be-
sprochen; anschlieBend erfolgt die codicologische und paldographische Be-
schreibung des Anniversarbuches Codex B (Original im Generallandesarchiv
Karlsruhe) mit der Kennzeichnung der daran beteiligten 44 Schreiberhédnde,
die von 1334/38 bis 1610 gearbeitet haben und mit je einer Schriftprobe
belegt werden. Dieser als Liber chori angelegte Codex wird sodann ver-
glichen einerseits mit dem Fragment T, dem Rest eines aus dem spiten
13. Jh. stammenden Jahrzeitenbuches, anderseits mit dem Jahrzeitenbuch U
von 1380 und mit Nikolaus Blauensteins Kopie des Liber vitae (Codex A)
sowie auBerdem mit verschiedenen andern Verwaltungsbiichern. SchlieB-
lich bespricht der V{. die kalendarische Anlage mit ihren komputistischen
und liturgischen Angaben. Besonderes Lob verdient die duBerst sorgfiltige
Edition, aus der sich, trotz Anwendung nur einfacher drucktechnischer
Mittel, der Anteil der verschiedenen Schreiber bzw. die zeitlich unterschied-
lichen Eintragungen samt Nachtrigen und Varianten zu den iibrigen auf-
gezdhlten Jahrzeitbiichern ablesen lassen. Mit dieser durch ein ausfiihrliches
Register bestens erschlossenen Ausgabe ist der Forschung eine reichhaltige
Quelle zur weiteren Auswertung zuginglich gemacht worden.

Zur Geschichte baslerischer Kloster und Stifter, die in den letzten Jahren
eine intensive Bearbeitung erfahren haben 3, liegt als neuester Beitrag B. M.

! Ausgangspunkt war die von G. Tellenbach u. a. unternommene Edition des
Liber Memorialis von Remiremont im Rahmen der MGH (1970). Zum gegen-
wartigen Forschungsstand vgl. etwa K. Scumip und J. WorrascH, Societas et
Fraternitas. Begrindung eines kommentierten Quellenwerkes zur Erforschung der
Personen und Personengruppen des Mittelalters, in: Frithmittelalterliche Studien
9 (1975) 1-48.

2 P. BLoescH, Das Anniversarbuch des Basler Domstifts (Liber vite ecclesie
Basiliensis) 1334/38-1610. Basel, Kommissionsverlag Friedrich Reinhardt, 1975.
Kommentarband 124 S. und 16 Taf., Textband 622 S. (Quellen und Forschungen
zur Basler Geschichte, hrsg. vom Staatsarchiv Basel, Bd. 7 I und II).

3 Als wichtigste Studien sind zu nennen: V. GErRz-voN BUREN, Geschichte des

403



von Scarpatettis umfangreiche Dissertation iiber St. Leonhard vor, welche
die ganze Entwicklung des Stifts bis zur Reformation darzustellen ver-
sucht 1. Sie ist chronologisch in drei Teile gegliedert, wobei jeder Teil thema-
tisch einer Phase der Stiftsgeschichte entspricht.

Im ersten Teil (S. 3-61) moéchte der V1. die bisherige Auffassung von der
Konsekration der Kirche im Jahre 1118/19 durch Bischof Rudolf revidieren
und die Anfinge von St. Leonhard in die Zeit zwischen ca. 1060 und 1082
(nach Vi. das Todesjahr des Stifters Ezelin) legen. Dall v. Scarpatettis
Argumentation verfehlt ist, hat Peter Riick iiberzeugend nachgewiesen 2,
so daB nicht mehr darauf zuriickzukommen ist.

Der zweite Teil, «Das regulierte Stift bis zur Reformation im 15. Jahr-
hundert (1133/35-1462)» (S. 65-190), umfalit die eigentliche mittelalterliche
Stiftsgeschichte, die mit der unter Bischof Adalbero III. vollzogenen Er-
hebung zum Augustiner-Chorherrenstift nach der Marbacher Regel beginnt
und, den dritten Teil zeitlich iiberlappend, mit der Darstellung der zerriitteten
Verhiltnisse im 15. Jh. endet. Auch hier ist zundchst wie fiir die Griindungs-
geschichte die Quellenlage duBerst diirftig; sie beginnt reichlicher erst gegen
die Mitte des 13. Jhs. zu flieBen, wo die klostereigene Uberlieferung einsetzt,
die — wie nicht anders zu erwarten ist — in erster Linie den Giiterbesitz und
die damit zusammenhingende Verwaltung betrifft. Von der Quellenlage her
miiBte deshalb die Wirtschaftsgeschichte in den Mittelpunkt der Darstellung
gestellt werden; v. Scarpatetti geht tatsidchlich mehrfach darauf ein (S. 141ss.,
154 ss., 179 ss. usw.), ohne jedoch eine iiber allgemeine Aussagen und Zu-
sammenstellungen hinausfithrende Interpretation zu versuchen. Die Behaup-
tung, dal eine Wirtschaftsgeschichte von St. Leonhard von beschrinktem
Interesse wire, weil das Stift «keine wirtschaftliche Individualitdt» war (vgl.
S. 1), ist kein Argument; jedenfalls diirfte es fiir die Forschung niitzlicher
sein, die vorhandenen Quellen so griindlich wie moglich auszuwerten, als
mittels Analogieschliissen etwa das spirituelle Leben erschlieBen zu wollen. —
Unter den faBbaren Propsten treten vor allem Heinrich von Weillenburg
(t 1294), Martin zur Sunnen (1294-1303), der das Zinsbuch (schon vor seiner
Propstzeit) 3 wie auch das Cartular angelegt hat, Peter Froweler (1371-1389)
und Leonhard Griib (1451/52) deutlicher in Erscheinung.

Clarissenklosters St. Clara in Kleinbasel 12661529 (1969); B. DEGLER-SPENGLER,
Das Klarissenkloster Gnadental in Basel 1289-1529 (1969); G. P. MarcHAL, Die
Statuten des weltlichen Kollegiatstifts St. Peter in Basel (1972).

1 B. M. voN ScArRPATETTI, Die Kirche und das Augustiner-Chorherrenstift
St. Leonhard in Basel (11./12. Jh.-1525). Ein Beitrag zur Geschichte der Stadt
Basel und der spiten Devotio Moderna. Basel und Stuttgart, Verlag Helbing und
Lichtenhahn, 1974. 401 S. und 4 Taf. (Basler Beitridge zur Geschichtswissenschaft
Bd. 131).

2 P. Rck, Quellenkritische Bemerkungen zu den Anfingen von St. Leonhard
in Basel, in: Schweiz. Ztschr. f. Gesch. 25 (1975) 148-154.

3 Zu dem von v. Scarpatetti mehrfach erwdhnten Zinsbuch von 1290 vgl. auch
A. BRUCKNER, Bemerkungen zu einem Basler Zinsbuch des 13. Jahrhunderts, in:
Miscellanea in memoria di Giorgio Cencetti (Torino 1973) p. 231 ss.

404



Das Hauptgewicht der Dissertation liegt eindeutig auf dem dritten Teil
«Die Reform. St. Leonhard als Priorat des Windesheimer Kapitels (1452/
1462-1525)» (S. 193-348). Eingeleitet wird er mit allgemeinen Erwidgungen
zur Klosterreform im Spatmittelalter, die zur Erdrterung des Anteils der
Konzilien iiberfithren. Auch St. Leonhard wurde von diesen Bemiihungen
betroffen, sogar durch den Kardinallegaten und Basler Konzilsprisidenten
Julianus Cesarini selbst, der in diesem Stift Wohnung genommen hatte;
v. Scarpatetti schreibt in diesem Zusammenhang (S. 201 s.): «Auch seinen
Gastgebern, den Kanonikern zu St. Leonhard, mul3 der Konzilsprasident die
Reform nahegelegt haben. Jedoch geben uns bezeichnenderweise erst die
‘Windesheimer Chorherren Kenntnis dariiber. Ein Regest um 1500 spricht
von Statuten, die Cesarini 1434 dem Konvent iibergeben habe. In den zeit-
genossischen Quellen des Konzils und des Stifts verlautet nichts {iber seinen
Versuchy». Das Wort «bezeichnenderweise» deutet eine Fehlinterpretation des
Vis. an, denn tatsdchlich ist der Text der von Cesarini verfalten Constitu-
tiones iiberliefert; er findet sich — was v. Scarpatetti nicht unbedingt wissen
konnte — in einem Papiercodex aus der Mitte des 15. Jhs. im Archiv des
Augustiner-Chorherrenhospizes auf dem GroBen St. Bernhard mit folgendem
Incipit und Explicit: ‘Hic incipit veformatio venevabilis wmonasterii sancts
Leonardi Basiliensis canonicovum vegulavium sancti Augustini facta per vev.
in Christo patrem et dominum dominum Julianum tituli sancti Angeli dya-
conum cardinalew’. Julianus miseracione divina sancte vomane ecclesie sancts
Angeli dyaconus cardinalis in Germania apostolice sedis legatus nec non vice
et nomine eiusdem sedis presidens in sacvo gemevali concilio Basiliensi ... In
quorum ommnium evidens testimonium. Datum Basilee die vicesima mensis
wnit anno a nativitate domini millesimo quadringentesimo tricesimo quario.
‘Explicit’ *. Erfolg wird Cesarinis Reformversuch ebenso wenig beschieden
gewesen sein wie demjenigen, der — wie v. Scarpatetti nachweist — von
Bischof Arnold 1451/52 eingeleitet wurde und sich ebenfalls noch im Rahmen
der Augustinerregel bewegte. Deswegen nahm der gleiche Bischof um 1457
herum Verhandlungen mit Windesheim auf, die am 14. Dezember 1462 zur
Ubergabe von St. Leonhard an das Windesheimer Kapitel gefiihrt haben.
Durch diese Verfassungsinderung ldste sich einerseits der Konvent von
St. Leonhard stark vom kirchlichen Leben Basels, entwickelte jedoch ander-
seits eine beachtliche Aktivitit zur Reform der Konvente von St. Martin
auf dem Ziirichberg, von Interlaken, Beerenberg bei Winterthur, Kleinliitzel
und schlieBlich vom Klingentalkloster in Basel. Die Windesheimer-Periode,
die um 1505 zu Ende ging, stellt aber auch einen H6hepunkt hinsichtlich
des Ausbaues der Bibliothek von St. Leonhard dar, welcher v. Scarpatetti
ein ausfiihrliches Kapitel widmet (S. 294-331), das er inzwischen noch er-
gdnzen konnte 2. — Straffung der allgemeinen und nicht auf eigenen For-

! Die Kenntnis dieser Handschrift verdanke ich meinem Mitarbeiter Dr. Josef
Leisibach. Vgl. auch J. LeisiBacH, Schreibstitten der Didzese Sitten (Scriptoria
Medii Aevi Helvetica, hrsg. von A.Bruckner, Bd. XIII, Genf 1973) S. 143. — Eine
kommentierte Edition der Konstitutionen Cesarinis wird vorbereitet.

2 B. voN SCARPATETTI, «Ex Bibliotheca Leonardina». Aufschliisse und Fragen

405



schungsergebnissen beruhenden Einfiihrungen etwa in die Geschichte der
Augustiner-Chorherren oder des Windesheimer Kapitels hitte der ganzen
Arbeit zum Vorteil gereicht 1.

Zunidchst eher am Rand einer Basilea Sacra steht die Dissertation von
Frau Gilomen, welche eine ganz aus Archivmaterialien erarbeitete Bio-
graphie des Basler Ratsherrn und Diplomaten Henmann Offenburg (1379-
1459) entwirft 2 und damit die von A. Bernoulli vorziiglich kommentierte
und eingeleitete ¢«Chronik» dieses Staatsmannes vorteilhaft erginzt. Als
SproB3 einer reichen Apothekerfamilie gliederte Henmann mit kaufminni-
schem Weitblick dem iibernommenen Geschidft verschiedene Handelsunter-
nehmungen und wihrend des Konstanzer Konzils iiberdies eine Bank an,
stieg iiber die Safranzunft in den regierenden Rat der Stadt auf, trat gleich-
zeitig in ndhere Verbindung zu Koénig Sigismund, wobei der Erbkimmerer
Konrad von Weinsberg eine wichtige Rolle gespielt zu haben scheint, wech-
selte zu Beginn der 20er Jahre des 15. Jhs. zum Basler Patriziat iiber und
wurde schlieBlich 1433 von Sigismund zum Ritter geschlagen Als unermiid-
licher Reisediplomat vertrat er seine Heimatstadt auf beinahe allen Reichs-
tagen, die von Basel beschickt wurden, gehérte den meisten Gesandtschaften
an den Herrscherhof an und erledigte manche Mission im Auftrag Sigismunds
selbst, seines Erbkdmmerers, des oberrheinischen Stiddtebundes sowie pri-
vater Freunde. Erst nach der Schlacht von St. Jakob an der Birs 1444 spitzte
sich das MiBtrauen einer neuen Schicht seiner Mitbiirger derart zu, dal3 er
des Hochverrats bezichtigt wurde und trotz Rehabilitation fortan bis zu
seinem Tode 1459 der stddtischen Politik nur noch gelegentlich diente.

aus dem NachlaB des Basilius Amerbach zur Geschichte der Basler Universitits-
bibliothek im 16. Jahrhundert, in: Basler Ztschr. f. Gesch. u. Altertumskunde 74
(1974) 271-310 (= Festgabe Albert Bruckner).

! Einige Ungenauigkeiten und Erginzungen seien hier vermerkt: S. 8 Anm. 5:
der Name schreibt sich Foerster; S.117: de# «liber retractationum»; S.117 Anm. 225:
retractationum; S. 128: Breven als pidpstlicher Urkundentyp kommen z. Z. Inno-
zenz' IV. noch nicht vor; S.167: «consilia» sind eher Kommissionssitzungen als
organisatorische Treffen; S. 199s., wo von der Ordensreform am Basler Konzil die
Rede ist, wiren immerhin die Erkenntnisse von P. BEckKER, Das monastische
Reformprogramm des Johannes Rode, Abtes von St. Matthias in Trier (Minster
1970) zu beriicksichtigen gewesen; S. 202 Anm. 35 muB es heiBen: m° cccc® xxxiiijo;
S. 203 hitte auch die Studie von G. EPINEY-BURGARD, Gérard Grote (1340-1384)
et les débuts de la dévotion moderne (Wiesbaden 1970) zitiert werden sollen;
S. 265 Anm. 238 hitte ich einen Hinweis auf H, v. GREYERZ, Studien zur Kultur-
geschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalters, in: Archiv d. Hist. Vereins
d. Kantons Bern 35 (1940) 281-312, 459-465 erwartet. — Unpraktisch ist, daB in
den Anmerkungen gelegentlich mit Seiten-, hiufiger aber mit Kapitelsverweisen
gearbeitet wird.

?2 E. GILOMEN-SCHENKEL, Henmann Offenburg (1379-1459). Ein Basler Diplomat
im Dienste der Stadt, des Konzils und des Reichs. Basel, Kommissionsverlag
Friedrich Reinhardt, 1975. 177 S. (Quellen und Forschungen zur Basler Geschichte
Bd. 6).

406



Néher zu betrachten ist im vorliegenden Zusammenhang Offenburgs Tatig-
keit wihrend des Basler Konzils, die er sowohl im Dienste der Stadt wie auch
des Konzils und seiner Protektoren auf sich nahm. Selbstverstindlich han-
delte es sich dabei nicht um Beitrdge zu theologischen Erérterungen, son-
dern um diplomatische Missionen auf politischer Ebene, die hauptsachlich
infolge der innerkirchlichen Auseinandersetzungen notwendig wurden. Wenn
die erste Gesandtschaft zu Sigismund nach Feldkirch im Herbst 1431 im
Auftrag der Stadt Basel einem Waffenstillstandsabkommen zwischen Bur-
gund und Osterreich und damit der Sicherung der Zugangswege zur Konzils-
stadt diente, galten Offenburgs Reisen in den Jahren 1432 und 1433 nach
Italien — diesmal im Auftrag des Konzilsprotektors Wilhelms von Bayern —
der von Sigismund durchgefithrten Vermittlung zwischen Eugen IV., der
zwar die Auflésung des Konzils inzwischen zuriickgenommen hatte, der
Kirchenversammlung jedoch u. a. zusédtzliche Prasidenten aufzwingen wollte,
und dem Konzil, das den Papst nach Basel zitierte und im Falle einer Weige-
rung mit seiner Suspension drohte; daB Offenburg zur Beruhigung dieser
dullerst gespannten Lage schlieBlich seine Vollmachten iiberschritten hat,
zeugt — wie Frau Gilomen treffend bemerkt — von seiner Zivilcourage. —
Einige Jahre spater, 1437, gehorte Offenburg zum Gefolge Bischof Johanns
von Liibeck, der als kaiserlicher Vertreter innerhalb einer Konzilsdelegation
wegen der Unionsverhandlungen nach Konstantinopel reisen sollte; Hen-
mann beniitzte die Gelegenheit, um von Byzanz aus eine Fahrt ins Heilige
Land zu unternehmen. Obwohl iiber seine Tdtigkeit in Konstantinopel nichts
verlautet, war es doch gerade die Unionsfrage, die den endgiiltigen Bruch
zwischen Papst und Konzil herbeifiihrte, und die weiteren Missionen des
Basler Diplomaten im Jahre 1439, die er im Auftrag Konrads von Weins-
berg, des neuen Konzilsprotektors, erfiillte, galten denn auch der Gewinnung
des neuen Herrschers Albrechts II. fiir die Sache des Konzils und vor allem
der Ubersendung der in Deutschland gesammelten, aber zuriickgehaltenen
Griechenablaf3gelder an die Basler Kirchenversammlung ! — beides freilich
ohne Erfolg. Doch zeigen schon diese knappen Hinweise, daB auch eine Person-
lichkeit wie Henmann Offenburg ihren Beitrag zur Basilea Sacra geleistet
hat. PascarL LADNER

! Die Wurzeln fiur die Blockierung der in Deutschland gesammelten AblaB-
gelder reichen bis in das Jahr 1435 zuriick, als wihrend der Auseinandersetzung
um die Frage, ob das Konzil zur Ausschreibung eines Ablasses iberhaupt berechtigt
sei, Johannes von Ungarn am 7./8. Februar forderte, ¢«quod in casu quo non fieret
reductio (sc. Grecorum), pecunie que levarentur in Alamannia converterentur ad
pios usus ad dictamen inclite nacionis Germanie ...» (Conc. Bas. III, 307), und
diesen Vorbehalt hinsichtlich der Sicherung der AblaBgelder vor einer Zweckent-
fremdung hat Bischof Johannes von Liibeck am 11. Februar notariell verurkunden
lassen (Conc. Bas. III, 312). In der Folge hat sich das Konzil immer wieder mit
dieser Frage beschiftigt, vgl. H. WeLck, Konrad von Weinsberg als Protektor des
Basler Konzils (Wirzburg 1973) S. 53 ss. Zur Auseinandersetzung fiir oder gegen
den KonzilsablaB vgl. demnidchst P. LADNER, Der AblaB-Traktat des Heymericus
de Campo. Ein Beitrag zur Geschichte des Basler Konzils, in: ZSKG 71 (1977).

407



	Miszellen

