Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 70 (1976)

Artikel: Studien tdber Johann Ulrich Surgant (ca. 1450-1503). Teil 3
Autor: Konzili, Jirgen

Kapitel: IV: Die Riten des Manuale curatorum zur Sakramentenliturgie
Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JURGEN KONZILI

STUDIEN UBER JOHANN ULRICH SURGANT
(ca. 1450-1503)

IV. DIE RITEN DES MANUALE CURATORUM ZUR SAKRAMENTENLITURGIE

Im zweiten Teil des MC bringt Surgant in den Considerationes 9-13
die Formulare fiir die Spendung folgender Sakramente: Ehe, Eucharistie
(Krankenkommunion) und Krankensalbung. Im Zusammenhang mit der
Krankenseelsorge kommt auBerdem das BuBsakrament zur Sprache.
Surgant behandelt somit auBer der Taufe! alle Sakramente, die ein
Pfarrer zu spenden hatte. Den Ritualientexten fiigt Surgant immer auch
eine kurze Sakramententheologie und die wichtigsten kirchenrechtlichen
Bestimmungen bei.

Fiir die folgende Behandlung von Surgants Sakramentenliturgie wird
methodisch eine Darstellungsform gewihlt, die es ermdéglichen soll, auch
ohne Edition von Surgants Ordines deren Inhalt und Ablauf verstind-
lich und zugleich fiir kiinftige liturgiewissenschaftliche Vergleichsarbei-
ten verwendbar zu machen 2. Da das Rituale Romanum fiir jene Zeit
noch nicht als Vergleichsrituale herangezogen werden kann, wird zuerst
jeder Ordo in sich gegliedert und beschrieben. Dabei werden die einzelnen

NB.: Vgl. ZSKG 69 (1975) 265-309, 70 (1976) 107-167.

1 Er 146t nur in der Betrachtung iber die Pfarrvisitation den Visitator den
Pfarrer fragen, ob die Hebammen seiner Pfarrei die Taufformel kennten, die er
darauf in deutscher und franzosischer Sprache bringt; MC 1I 20, fol. 125v. Die seit
CH. ScumipT, Histoire littéraire de 1’Alsace, Bd. 2 (Paris 1879), S. 56, immer
wieder auftauchende Behauptung, das MC enthalte auch einen Taufritus, ist falsch.

2 Ich gehe dabei dhnlich vor wie A. LamotT, Das Speyerer Ditdzesanrituale von
1512-1932 (Quellen und Abhandlungen zur mittelrhein. Kirchengeschichte 5),
Speyer 1961, S. 27 f (zit.: A. LamorTT).

308



Rubriken und Formeln nach allgemein zuginglichen und woméglich
auch nach ihren primiren Quellen hin fixiert. Deutsche Formeln und
Ansprachen, die in jener Zeit noch verhédltnismiBig selten in Ritualien
anzutreffen sind !, bei Surgant aber einen breiten Raum einnehmen,
werden entweder im Text oder in den Anmerkungen vollstindig wieder-
gegeben.

Da Surgants Pfarrei zur Didzese Konstanz gehorte, durch die geo-
graphische Lage und die politische Zugehorigkeit Kleinbasels zu GroB-
basel aber auch enge Beziehungen zur Ditzese Basel bestanden, wird
schlieBlich ein Vergleich mit der Konstanzer und der Basler Liturgie
durchgefiithrt. Der Konstanzer Bischof Otto IV. von Sonnenberg hatte
bereits um 1482 seinem Klerus ein gedrucktes Rituale in die Héinde
gegeben 2. Sein Nachfolger, Bischof Hugo von Hohenlandenberg, gab
noch zu Lebzeiten Surgants, im Jahre 1502, ebenfalls ein Rituale her-
aus 3. Beide Drucke, wie auch die spiteren Konstanzer Ritualientexte,
sind von A. Dold neu ediert worden *. Wihrend somit fiir Konstanz
offizielle Ritualientexte in einer modernen Ausgabe zum Vergleich vor-
liegen, ist dies fiir die Di6zese Basel nicht der Fall. Das im Jahre 1595
von Bischof Jakob Christoph Blarer von Wartensee herausgegebene
Sacerdotale Basiliense gibt sich in seinem Vorwort als erste offizielle
Basler Agende aus>. Doch erschien schon im Jahre 1488 in Basel bei

1 Vgl. z. B. die Untersuchungen von H. Reifenberg beziiglich der Mainzer
Ritualien zu den hier behandelten Sakramenten: H. REIFENBERG, Die Trauungs-
ansprache in den Mainzer Ritualien, in: Zeitschrift fiir kathol. Theologie 87 (1965)
137-159, besonders S. 140 {.; DERs., Die « Ansprache» bei der Krankensalbung nach
Mainzer Diozesanbrauch seit dem Mittelalter, in: Mainzer Zeitschrift 60/61 (1965/66)
61-69, besonders S.62. Vgl. auch P.-M. GERLIER, Die neuen doppelsprachigen
Ritualien und ihre Auswirkung in der Seelsorge: Erneuerung der Liturgie aus dem
Geiste der Seelsorge unter Pius XII. Akten des 1. Internationalen Pastorallitur-
gischen Kongresses zu Assisi. Dt. Ausgabe hrsg. v. J. Wagner, Trier 1957, S. 83-99,
besonders S. 84-88.

2 Siehe dazu A. DoLD, Die Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von
1482-1721 (Liturgiegeschichtliche Quellen 5/6), Miinster 1. Westf. 1923, S. x1—xviIu1
(zit.: A. DoLp).

3 A. Dorp, S. xx1f{.

+ Sie werden zitiert als Konstanz 1482 bzw. 1502. Inhaltlich unterscheiden sich
die Ausgaben von 1482 und 1502 kaum voneinander; vgl. A. DoLD, S. XIX.

5 H. J. Seirar, Der Taufritus in den deutschen Ritualien von den ersten Drucken
bis zur Einfithrung des Rituale Romanum (Liturgiewissenschaftl. Quellen und
Forschungen 47), Minster i. Westf. 1968, S. 229 £., Nr. 82; vgl. auch J. L. VAUTREY,
Histoire des évéques de Bile, Einsiedeln 1886, Bd. 2, S. 142. Vielleicht ist gemeint
die erste Agende seit der auf dem Konzil von Trient geforderten Reform der litur-
gischen Biicher; siehe dazu H. JEpIN, Das Konzil von Trient und die Reform der

309



Michael Wenssler und Jakob von Kilchen eine Agende mit dem Titel:
Informatorium sacerdotum de agendis circa confectionem et dispensationem
sacramentorum et sacramentalium cum annotatione canticorum in talibus
cum opus fuerit cantari consuetorum . Obwohl es weder im Titel noch
im Vorwort als Basler Rituale bezeichnet wird, befindet sich am Ende
des Vorwortes, gleichsam als Plazet, das Wappen des damaligen Basler
Bischofs Kaspar zu Rhein 2. Es darf daher angenommen werden, dal es
in erster Linie fiir den Gebrauch in der Basler Didzese bestimmt war 3.
Daher zitiere ich es im folgenden als Basler Rituale von 1488 (Basel 1488).

Der Vergleich zwischen dieser Agende, dem Konstanzer Rituale von
1482 (bzw. 1502) und dem MC wird zeigen, daB in der hier zu unter-
suchenden Sakramentenliturgie alle drei Ritualien neben Verschieden-
heiten groBe Ahnlichkeiten aufweisen. Dabei kennt Surgant meistens die
Verschiedenheiten der beiden Vergleichsagenden, weist aber dariiber hin-
aus noch zusitzliche Formeln und Bereicherungen auf, vor allem was
die deutschen Texte und Ansprachen betrifft, die im Basler Rituale voll-
stindig fehlen und im Konstanzer Rituale nur sehr spirlich vorhanden
sind.

1. Das Sakrament der Ehe

Dem Ehesakrament widmet Surgant im MC zwei Considerationes: In
der neunten Consideratio behandelt er das Eheaufgebot und die damit
zusammenhidngende Nachforschung nach etwaigen Ehehindernissen. In
der zehnten Consideratio bringt er verschiedene Formulare fiir die kirch-
liche EheschlieBung und die Einsegnung der Ehe.

liturgischen Biicher, in: Ephemerides Liturgicae 59 (1945) 5-38; J. A. JUNGMANN
Das Konzil von Trient und die Erneuerung der Liturgie, in: Das Weltkonzil von
Trient, sein Werden und Wirken, hrsg. v. G. Schreiber, Freiburg i. Br. 1951, Bd. 1,
S. 325 ft.

1 Diese Agende ist ndher beschrieben bei M. Gisi, Verzeichnis der Incunabeln
der Kantons-Bibliothek Solothurn, Solothurn 1886, S. 82, Nr. 318 (als Informa-
torium bastliense bezeichnet) und im Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek
von St. Gallen, St. Gallen 1880, S. 77, Nr. 468. Sie ist urspriinglich nicht foliiert,
die angegebene Foliierung stammt von mir.

2 Zu Bischof Kaspar zu Rhein siehe J. L. VAUTREY, Bd. 2, S. 33-56; sein Wappen
ibidem, Bd. 2, S. 43.

3 In dem von mir benutzten Exemplar der Stiftsbibliothek St. Gallen fehlt das
Wappen des Basler Bischofs Kaspar zu Rhein, wiahrend das Basler und Solothurner
Exemplar es besitzen.

310



A. Das Aufgebot

Die bis dahin schon in einzelnen Gegenden iibliche Gewohnheit, zur
Erforschung von etwaigen Ehehindernissen die Namen der Brautleute
und ihre Absicht, sich zu verehelichen, in der Gemeinde bekanntzugeben,
wurde durch das 4. Laterankonzil (1215) allgemein vorgeschrieben ?;
nach dem Aufgebot in der Kirche sollte ein bestimmter Zeitraum ab-
gewartet werden, und erst nach Ablauf desselben sollte, wenn kein
Hindernis aufgetaucht war, die Ehe geschlossen werden diirfen; wurde
die Vermutung eines Ehehindernisses laut, so mulite die EheschlieBung
so lange aufgeschoben werden, bis die Sache abgeklirt war 2. Surgant
beginnt, ohne ihre Herkunft zu nennen, mit dieser Bestimmung des
Laterankonzils seine neunte Consideratio 3. Er legt dar, daB aufgrund
einer Verfiigung des Konstanzer Bischofs dieses Aufgebot von einem
Priester an drei aufeinanderfolgenden Sonn- oder IFeiertagen in der
Kirche zu verkiinden sei, ansonsten keine Ehe feierlich i» facie ecclesiae
geschlossen werden diirfe. Diese Vorschrift verpflichtet unter Strafe der
Exkommunikation latae sententiae und auBerdem unter Bezahlung von
zwel Mark reinen Silbers an den bischéflichen Fiskus 4.

1 J. LinNEBORN, GrundriB des Eherechts nach dem Codex Iuris Canonici, 4. und
5. neubearbeitete Auflage v. J. WENNER, Paderborn 1933, S. 103 (zit.: J. LINNE-
BORN - J. WENNER]).

2 X, IV 3, c. 3 (E. FRIEDBERG, Corpus luris Canonici, 2 Bande, Leipzig 1879/81,
II, S. 679) = c. 51 des 4. Laterankonzils.

3 MC II 9, fol. 93r. — Diese Bestimmung findet sich auch in den Konstanzer
Di6zesanstatuten von 1463 und 1483 (J. HartzHEIM, Concilia Germaniae, Bd. 5,
S. 465. 561) und von 1492 und 1497 (Constitutiones synodales ecclesiae Constan-
tiensis 1492 und 1497, s. 1. et a. unter: «De sponsalibus et matrimoniis). Sie sollte
viermal jahrlich in allen Pfarrkirchen verlesen werden, wie das schon das Mainzer
Provinzialkonzil von 1259, zu welcher Kirchenprovinz die Ditzese Konstanz gehorte,
vorgesehen hatte (J. D. Mans1, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio,
Bd. 23, S. 997).

+ MC II 9, fol. 93v. — Schon das Mainzer Provinzialkonzil von 1259 hatte dieses
dreimalige Aufgebot vorgeschrieben; J. D. Mansi, Bd. 23, S. 997. Diese Eheauf-
gebote hatten ihren Platz unter den Vermeldungen nach der Predigt. Um nichts
Falsches zu verkunden, rat Surgant dem Pfarrer, bei der Zusammenstellung der
Vermeldungen die Namen genau aufzuschreiben: «Item si banna matrimonialia
sint proponenda, quod fiat memoriale, et nomina bene, discrete et distincte inscri-
bantur et intelligibiliter legantursy, MC II 2, fol. 75v. J. B. SAGMULLER, Die Ent-
stehung und Entwicklung der Kirchenbiicher im kath. Deutschland bis zur Mitte
des 18. Jahrhunderts, in: Theologische Quartalschrift 81 (1899) 217 sah in dieser
Stelle einen Beweis fiir die Existenz von Eheverkindbiichern. H. BORSTING,
Geschichte der Matrikel von der Frihkirche bis zur Gegenwart, Freiburg i. Br. 1959,

311



Wird der feierliche Eheabschlull wegen dieser an drei Sonn- oder Fest-
tagen vorzunehmenden Proklamation sehr erschwert, so kann auf Bitten
der Brautleute die bischéfliche Vorschrift in der Weise abgeschwicht
werden, daB es geniigt, wenn dem feierlichen EheabschluB ein Aufgebot
an drei aufeinanderfolgenden Tagen vorausgeht, von denen aber einer
ein Sonn- oder Festtag sein muf. Dem stehen die Synodalstatuten nicht
entgegen. Taucht infolge des Aufgebots ein Ehehindernis auf, so wird
das Aufgebot nicht fortgesetzt, sondern die Brautleute werden an den
Konstanzer Offizial oder die vereidigten Kommissare zur rechtlichen Ab-
klarung tiberwiesen. Weigern sich die Brautleute, dies zu tun, so sind
sie dem Konstanzer Fiskus anzuzeigen 1.

Kinder aus klandestinen Ehen sind illegitim, auch deshalb darf kein
Priester bei einer solchen EheschlieBung dabei sein, andernfalls wird er,
gemdfl dem kanonischen Recht, fiir drei Jahre von seinem Amt suspen-
diert 2. Unter nochmaliger Wiederholung der bereits am Anfang er-
wihnten Bestimmung des Laterankonzils erkldrt Surgant, daB3 der Zeit-
punkt fiir das vorzunehmende Aufgebot von Rechts wegen nicht be-
stimmt, sondern dem Urteil des Richters iiberlassen ist. Daher kann der
Ordinarius aus bestimmten Griinden diese Zeit verkiirzen, verlingern
oder ganz davon dispensieren 3.

S. 50 f. ibernahm dies, und H. TtcHLE, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart
1954, Bd. 2, S. 431, schreibt, Surgant hitte ein Eheverkiindbuch gefithrt. Doch
geht aus dieser Stelle nur hervor, daBl die Namen aufzuschreiben, nicht aber wohin
sie zu schreiben seien, ob in ein Buch oder auf einen Zettel, wie dies mit vielen
Vermeldungen geschah. Auch sonst spricht Surgant nie von einem Eheverkiindbuch.

1 MC II 9, fol. 94r.

2 MC II 9, fol. 94r. — Surgant zitiert X, IV 3, c. 3 (FrRIEDBERG II, S. 679 1);
es handelt sich um den bereits erwidhnten ErlaB des 4. Laterankonzils. Obwohl
dieses Konzil verlangt hatte, daB die Ehe o6ffentlich, d. h. vor Pfarrer und Zeugen
(tn comspectu ecclesiae) abgeschlossen werde, fithrte es dennoch ¢keine zwingende
Formvorschrift fur die EheschlieBung ein, sondern stellte nur eine Sollvorschrift
auf, deren Nichtbeachtung nicht etwa die Nichtigkeit der Ehe zur Folge hattes;
H. Conrap, Das Tridentinische Konzil und die Entwicklung des kirchlichen und
weltlichen Eherechtes, in: Das Weltkonzil von Trient, sein Werden und Wirken,
hrsg. v. G. Schreiber, Freiburg i. Br. 1951, Bd. i, S. 304 f. — Zur Einfithrung der
Formpflicht durch das Konzil von Trient sieche TH. GorTLOB, Die Einfithrung der
Formpflicht bei der EheschlieBung durch das Dekret Tametsi des Konzils von
Trient, in: Theol. Quartalschrift 136 (1956) 54-68; R. LETTMANN, Die Diskussion
itber die klandestinen Ehen und die Einfithrung einer zur Giiltigkeit verpflichtenden
EheschlieBungsform auf dem Konzil von Trient (Miunsterische Beitrige zur Theo-
logie 31), Munster i. Westf. 1967.

3 Manuale 11 9, fol. 94r/v.— Die zwei dazu angefithrten Zitate ausdem kanonischen
Recht siehe im Anhang I, Nr. 158 u. 159.

312



Als Beispiel fiir die Verkiindigung des Eheaufgebotes teilt Surgant das
von ihm verwendete Formular mit. Es hat folgenden Wortlaut:

«Andechtigen kinder christi, es habent willen das sacrament der heiligen
Ee an sich z(i nemen die ersamen Hans Holdselig und Adelheid Wolkénnend
von N. Ist do yemant, der iitzit wisz, das do irren oder hindern sol oder
mog, ob ir eins sich anderschwo verbunden, versprochen oder verredt het,
oder ob sibschafft, mogschafft !, gevatterschafft, lyplich oder geistlich friint-
schafft, oder ander irrtumb zwiischen inen sig, darumb das sacrament nit
lutern eelichen fiirgang haben modg; demm gebiit ich by gehorsame der
heiligen christenheit 2, das mir under dryen tagen den nechsten ze offen-
baren, und das z(im ersten mol etc.»

Bei der zweiten Verkiindigung lautete der letzte Satzteil: «Und das zu
demm andern mol», bei der dritten Verkiindigung aber: «Und das zt demm
dritten mol» 3.

B. Beichte, Eheexamen und Eheuntervicht

Das vierte Laterankonzil hatte nicht nur das Eheaufgebot allgemein
vorgeschrieben, sondern es verpflichtete auBerdem den Pfarrer, die Braut-
leute nach etwaigen Ehehindernissen zu befragen *. Surgant beruft sich
nicht auf diese Bestimmung, doch war bei ihm eine Art Eheexamen und
Eheunterricht mit der Beichte verbunden, die er von den Brautleuten
vor der EheschlieBung verlangte. In seiner Erklirung zum Eheschlie-
Bungsritus fordert er von den Brautleuten zwei Dinge: ndmlich ein reines
Gewissen und die rechte Absicht >. Um ein reines Gewissen zu erlangen,
ist es notwendig, vor der EheschlieBung zu beichten. Konstanz 1482 und
Basel 1488 hatten an den Beginn ihrer EheschlieBungsordines die Rubrik
gestellt, daB es ein lobenswerter Brauch sei, vor der feierlichen Ehe-
schlieBung zu beichten é. Surgant ging einen Schritt weiter und verlangte
die Beichte 7.

1 Mogschaft = Magschaft = Verwandtschaft; vgl. J. und W. Grimm, Deutsches
Woérterbuch, Bd. VI/2, S. 1448,

2 Der Ausdruck «Gehorsam der hl. Christenheit» ist von «iuramentum christiani-
tatis» (Visitations- oder Send-Eid) abgeleitet; vgl. dazu J. SieewarT, Die Chor-
herren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen Schweiz vom
6. Jh. bis 1160 (Studia Friburgensia NF 30), Freiburg/Schweiz 1962, S. 203 1.

3 MC II 9, fol. 93rfv. Vgl. auch unten, S. 330, Anm. 2.

+ J. LINNEBORN - J. WENNER, S. 103.

5 MC IT 10, fol. 99r.

6 A. DoLp, S. 98; Basel 1488, fol. 43r.

7 Vgl. MC II 10, fol. 97v, 99r-100r.

313



Bei dieser Beichte muB der Priester sorgfiltig und diskret nach
etwaigen Ehehindernissen forschen. Dazu gibt Surgant den Rat, diese
Hindernisse nicht selbst zu nennen, damit der Beichtende sie um so
beherzter selbst darlege. Findet sich ein Hindernis, so diirfen die Braut-
leute auf keinen Fall zur EheschlieBung zugelassen werden. Haben sie
aber schon vorher fiir sich selbst die Ehe geschlossen !, so darf diese Ehe
nicht feierlich vor der Kirche bestitigt werden, bevor nicht eine recht-
maBige Prifung dieses Hindernisses stattgefunden hat. Der Beichtvater
muB aber vorsichtig vorgehen, damit er das Beichtgeheimnis nicht ver-
letzt. Liegt kein Hindernis vor, so belehre er in der Beichte beide Braut-
leute sorgfdltig dariiber, wie im Ehestand treu, friedfertig, sittsam und
ehrenhaft zu leben sei in der Furcht Gottes.

AuBer einem reinen Gewissen wird fiir die Eheschiieung die rechte
Absicht gefordert. Sie ist dann vorhanden, wenn der EheabschluB3 auf das
letzte Ziel aller menschlichen Handlungen, ndmlich die Ehre Gottes,
ausgerichtet ist, gemdB der Lehre des Apostels Paulus: «Tut alles zur
Ehre Gottes» (1 Kor 10, 31). Dies ist der Fall, wenn die Ehe geschlossen
wird aus Liebe zur Nachkommenschaft, um sie fiir Gott zu erziehen.
Heiratet jemand, um Unzuchtssiinden zu vermeiden, so ist die Absicht
ebenfalls gut. AuBerdem gibt es noch weitere, weniger wichtige Griinde,
von denen einige ebenfalls ehrenhaft sind, wie die Wiedererlangung des
Friedens oder die Versohnung von Feinden. Manche Griinde aber sind
weniger ehrenhaft, wie Schénheit, Gewinn, Ehre, Begierde und GenuB-
sucht.

C. Ritus der kirchlichen Vermdhlung

Fir den Akt der kirchlichen EheschlieBung gebraucht Surgant ver-
schiedene Bezeichnungen. Neben solennisatio oder matrimonium solen-
nisare * stehen gleichbedeutend die Ausdriicke inéronisatio oder introni-
sare *. Aulerdem wird diese Handlung auch matrimonium contrahere,
selten copulare, contungere und einmal modus desponsandt genannt.

! Gemeint ist der private AbschluB8 zu Hause im Familien- oder Freundeskreis.

z Vgl. dazu B. BINDER, Geschichte des feierlichen Ehesegens von der Ent-
stehung der Ritualien bis zur Gegenwart mit Beriicksichtigung damit zusammen-
hidngender Riten, Sitten und Briduche, Abtei Metten 1938, S. 4; Du CanGeg, Glos-
sarium Bd. 7, S. 514: Solemnizare = publicare = 6ffentlich machen (solemne festum
agere).

3 Zum Ausdruck intronisatio vgl. F. A. HoEYNCK, Geschichte der kirchlichen

314



Insgesamt bringt Surgant drei verschiedene Formulare fiir den kirch-
lichen Eheabschlu3, nimlich zwei deutsch-lateinische und ein franzo-
sisch-lateinisches . Von den deutsch-lateinischen Formularen ist das
erste die damalige Normalform, der Eheabschlu3 «in facie ecclesiaes.
Das zweite Formular bringt die auf die frithere EheschlieBungsform
zuriickgehende, damals noch teilweise gebrduchliche Gewohnheit der
EheschlieBung «in facie ecclesiae» als bestitigende Wiederholung der
bereits zuvor im I'amilien- und Freundeskreis geschlossenen Ehe.

a. Surgants erstes IFormular: Die kirchliche Vermahlung «in facie eccle-
siae» als rechtsgiiltiger Eheabschlul

Die EheschlieBung «in facie ecclesiae»

Der Ausdruck in facie ecclesiae ? muB fiir die damalige Zeit zunichst
im rdumlichen Sinne verstanden werden. So findet die EheschlieBung
in facie ecclesiae nach Surgants Manuale «ante fores ecclesiae» 3 statt.
«Rechtsgeschichtlich kennzeichnet diese Ortsangabe den Endpunkt einer
langeren Entwicklung, in deren Verlauf schlieBlich auch der Ehevertrags-
abschluB im wértlichen Sinn vor das Forum der kirchlichen Offentlich-
keit gezogen worden war, ndmlich vor die Schwellen des Gotteshauses» *.
Zugleich besagt diese Ortsangabe aber auch eine liturgiegeschichtliche
Fixierung, insofern die Verlegung der EheschlieBung aus dem Kreis der
Familie in die Offentlichkeit der Kirche die Bildung eines eigenen «Kirch-
tiirvermahlungsritus» bedingte °.

Ansprache, Namenserfragung und letztes Aufgebot

Den eigentlichen sakramentsbegriindenden Teil des ganzen Ehe-
schlieBungsordo erdffnet Surgant mit einer Ansprache an die beiden

Liturgie des Bistums Augsburg, Augsburg 1889, S. 162 {.; B. BINDER, S. 4; ferner
Du Cance, Bd. 4, S. 402: Intronizare sponsam.

1 MC II 10.

2 MC II 9, fol. 93v; II 10, fol. 97v.

3 MC II 10, fol. 97v.

+ A. Lamorr, S. 237; vgl. L. EISENHOFER - ]J. LECHNER, GrundriB3 der Liturgik
des romischen Ritus, 5. Auflage, Freiburg i. Br. 1950, S. 293 {.

5 A. Lamorrt, S. 237. Uber Begriff, Herkunft und Entwicklung des Kirchtiir-
vermihlungsritus vgl. K. RitzeRr, Formen, Riten und religiéses Brauchtum der Ehe-
schlieBung in den christlichen Kirchen des ersten Jahrtausends (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen und Forschungen 38), Miinster i. Westf. 1962, S. 295-317 (zit.
K. RITZER).

315



Brautleute zur Belehrung iiber das Ehesakrament !. Der Brautigam steht
dabei rechts, die Braut links vom Priester. In dieser Ansprache werden
die Brautleute daran erinnert, daBl zwei Dinge erforderlich seien, um
das Sakrament der Ehe einzugehen, ndmlich ein reines Gewissen und die
rechte Absicht. Weil Gott in jedem Sakrament Gnade verleiht, ist ein
reines Gewissen notwendig, damit beim Menschen kein Hindernis gegen
die Gnade besteht. Darum soll er vorher seine Siinden bereut und ge-
beichtet haben. Die rechte Absicht besteht darin, dafl die EheschlieBung
zur Ehre Gottes geschieht 2. Dies ist aber je nach Alter der Brautleute
verschieden. Daher sagt Surgant zu jungen Brautleuten: «Also, das ir
got kind geberent und die zi gottes dienst und er ziechen woéllen.» An
bejahrte aber richtet er folgende Worte: «Also, das ir wollen iibels ver-
myden und gite, ersame eelich gesellschafft miteinander ze haben, alies
in der ere gottes» 3.

Darauf folgt in der Art eines 6ffentlichen Brautexamens ein «letztes
Aufgebot» #: Die Brautleute werden darauf aufmerksam gemacht, dal3
sie ledig sein miissen, und zwischen ihnen kein Ehehindernis bestehen
darf 5. Danach folgt sofort die Namenserfragung der EheschlieBenden,
nach der sich der Priester mit folgenden Worten ans anwesende Volk
wendet:

«Lieben kinder christi, es sint hie gegenwertig zwey ersame ménschen mit
nammen N. und N., die do an sich nemen wollent das loblich sacrament
der heiligen ee. Ist do yemant, der iiwtzit wisse, das das hindern oder irren

sOlle, es sige, das ir eins sich mit einem andern verrett oder verheiBen, oder
zwiischen inen sibschafft, mogschafft, gevatterschafft oder geistlich friint-

1 Vgl. dazu auch L. EISENHOFER - J. LECHNER, S. 297.

2 MC1I 10, fol. 94v: «Kinder christi ir sollen wissen, das einem ieglichen christen
mébnschen, das das sacrament der heiligen Ee an sich nemen wil, ziigehért, das es
hab ein rein gewissen, das ist ein rein conscientz und darzt ein git meinung. Zim
ersten, die wyl got, der allmechtig, zi einem yeglichen sacrament gnad verlycht,
so sol der mdnsch kein versperriing der gnaden haben, sunders er sol geriiwt und
gebycht sin. Z dem andern, so sol iwer meinung git sin, iiwer meinung sol sin
die eer gottesn.

3 MC II 10, fol. 94v.

+ L. EiseNHOFER, Handbuch der katholischen Liturgik, 2 Bde., Freiburg i. Br.
21941, Bd. 2, S. 417. — Sein Zweck war eine nochmalige Vergewisserung iiber den
Ledigenstand der Brautleute und ihre Freiheit von Ehehindernissen; vgl. dazu
L. EISENHOFER - J. LECHNER, S. 297.

5 MC II 19, fol. 94v: «Fiurer so sol iwer yeglichs ledig sin, also das iiwer keins
sich mit einem andern moénschen versprochen oder verredt het. Desglychen, das
kein sibschafft, mogschafft oder geistlich friintschafft sich zwiischen iich beden
halt. Denn sollich irrtumb bringt hindernisz zekummen in disz sacrament der Ee».

316



schafft sige oder ander irrung. Dem gebut ich by gehorsam der heiligen
christenheit das sollichs yetz und von stunden ze offenbaren; einest, andrest,
z0 dem dritten mol» 1.

«Tunctio dexterarum» und Konsensgesprich

Wenn kein Hindernis genannt wird, legt der Priester die rechte Hand
des Briautigams in jene der Braut ? und liBt «das fiir die Kirche ent-
scheidende Konsensgespriach» 3 folgen, fiir das Surgant die beiden durch
die Tradition gegebenen Moglichkeiten bringt: Entweder die Erfragung
des Konsenses durch den Priester oder die Erklirung des Ehewillens
durch den gegenseitigen Annahmespruch der Brautleute *. Nach der
ersten Art frigt der Priester zuerst den Bridutigam, indem er ihn mit
seinem Namen nennt: «N. accipis N. in uxorem legittimam?» Dieser
antwortet : «ita». Darauf fragt er die Braut, sie ebenfalls mit ihrem Namen
nennend: «N. accipis N. in maritum legittimum?» Auch sie antwortet:
«ita» 5. Obwohl Surgant fiir diese Konsenserfragung keine deutsche
Formel mitteilt, erfolgte sie selbstverstidndlich in der Muttersprache °.
Bel der zweiten Art, dem gegenseitigen Annahmespruch, fordert der
Priester zuerst den Briutigam auf, da er in dieser Weise zur Braut
sprechen soll: «Ich nim dich zi miner eefrowen». Ebenso soll die Braut

1 MC II 10, fol. 94v-95r. Dieses Aufgebot weist Ahnlichkeiten mit dem Anfangs-
und SchlufBiteil des ebenfalls deutschen Aufgebots im ersten Konstanzer Trau-
formular von 1482 auf; vgl. A. DoLp, S. 99 f. — Ein solches ¢letztes Aufgebot»
«1aBt sich schon im 13. Jahrhundert als Bestandteil des Trauungsrituales nach-
weisen und kehrt auch in manchen deutschen Ritualien wieder», wihrend es dem
romischen Rituale fremd ist; L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 417.

2 MC IT 10, fol. 95r. — Zur rituellen Vereinigung der Hinde vgl. L. EISENHOFER-
J. LECHNER, S. 297; J. PascHER, Die Liturgie der Sakramente, Miinster i. Westf.
1951, S. 266 {.; ferner L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 416 f. Von einer Umwindung der
verbundenen Hédnde mit der Stola, die schon frither mancherorts gepflegt wurde,
erscheint bei Surgant nichts.

3 L. EISENHOFER - J. LECHNER, S. 294. — Vgl. dazu auch H. ConraD, S. 302-305;
J. Huarp, La liturgie nuptiale dans I’Eglise romaine: Les questions liturgiques et
paroissiales 38 (1957) 200.

* Beide Arten haben ihre eigene Tradition im EheschlieBungsritus; vgl. K. RITZER,
S. 313 1. Anm. 621.

5 MC II 10, fol. 95r.

6 Vgl. Surgants zweites Formular (MC II 10, fol. 97v und unten, S. 328 ff.). —
Ebenso kennt Konstanz 1482 (1. Formular) deutsche Fragen zur Feststellung des
Konsenses, wahrend im zweiten Konstanzer Formular von 1482 nur ein lateinischer
Text mitgeteilt ist; A. DoLp, S. 100. 101.

317



zum Briutigam sagen: «Ich nim dich z minem eeman» !. Der Annahme-
spruch wird also dhnlich, wie es bei einer feierlichen Eidesleistung ge-
schieht, vom Priester den Brautleuten einzeln vor- und von diesen
nachgesprochen 2.

Bestitigung der Ehe durch den Priester (« confirmation),
Ringritus und Eymahnung zum Gebet

Nachdem auf eine dieser beiden Arten das Konsensgespriach gefiihrt
wurde, verbindet der Priester die Brautleute ehelich mit den gewohnten
Worten, zum Beispiel so:

«Also gib ich iich z@isammen nach christenlicher ordnung und bestet iich
in diser pflicht der heiligen ee. Und glycherwysz, als unser lieber herr jesus
Christus sin wirdige mutter sinem lieben iunger sant Johansen empfalch und
herwiderumb den iunger sant Johans siner lieben miutter empfolen hat, also
empfilch ich iich ye eins demm andern, das ir einander niemerme verlassent,
weder durch lieb nach durch leit untzen an den tod. Ich erloub dir, Hansen,
Adelheit und verbiit dir alle ander frowen und iunckfrowen. Und iich,
Adelheit, erloub ich Hansen und verbiit iich alle ander man und iiingling».

Oder in kiirzerer Form kann er auch so zu beiden sprechen: «Und gebiit
iich beden und yeglichem in sunderheit, das ir eeliche triiw und pflicht
gegeneinander haltent und keins an dem anderen briichig werd, nach inn-
halt des gétlichen rechtens 3.

Surgants Trauungsformel beginnt also mit einer reinen Eheverbin-
dungsformel («also gib ich tich zisammen ...»), die durch die Worte «und
bestet iich in diser pflicht ...» erweitert ist. Damit ist aber schon auf die
Entwicklung zur bloBen Ehebestitigungsformel hingedeutet #. Danach

1 MC IT 10, fol. 95r. — Der gegenseitige Annahmespruch wird schon 1170 von
Papst Alexander IIL. (X, IV 4, c. 3; FRIEDBERG 1I, S. 681) als herkémmlich be-
zeichnet; vgl. J. WAGNER, Zum neuen deutschen Trauungsritus: Universitas, Fest-
schrift f. Bischof Dr. A. Stohr, hrsg. v. L. Lenhart, Mainz 1960, Bd. I, S. 427 mit
Anm. 28.

2 Zum Brauch, Geldbnis- und Weiheformeln vor- und nachsprechen zu lassen
vgl. F. J. DOLGER, Vorbeter und Zeremoniar, Zu mownifor und praeirve, in: Antike
und Christentum, Kultur- und Religionsgeschichtliche Studien, Miinster i. Westf.
1930, Bd. 2, S. 241-251.

3 MC IT 10, fol. 95r: «Quibus sic consentientibus coniungit eos matrimonialiter
verbis consuetis ut sic».

* Sie spielte bis heute in deutschen Ritualien eine Rolle, da «die Konjunktions-
formel des romischen Ritus ‘Ego conjungo vos in matrimonium’ ... von der Mehr-
zahl der deutschen Ritualien nie recht akzeptiert» wurde; J. WAGNER, S. 427. -
Zur theologischen und kanonistischen Beurteilung vgl. K. M6RrsDORF, Die kirchliche

318



vertraut Surgant, unter Hinwels auf die Schrift (Jo 19, 26 {.), die Braut-
leute einander an ! und ermahnt sie zu gegenseitiger Treue.

Darauf folgt der Ringritus, der jedoch keinen allgemein geiibten
Brauch darstellt 2. Dabei kennt Surgant nur eine einseitige Ubergabe
des Ringes durch den Brdutigam an die Braut 3. Er hilt sich damit an
«die urspriingliche Form des Ringritus, die Subarrhatio, in der sich der
Mann die Frau anvermahlt» 4. Zugleich versteht er aber den Ring auch
als gegenseitiges Zeichen der Treue 3.

Der Priester segnet zuerst den Ring® Auf den Vers «Adiutorium

EheschlieBungsform nach dem Selbstverstindnis der christlichen Bekenntnisse.
Eine rechtsvergleichende Untersuchung: Minchener Theologische Zeitschrift 9
(1958) 242 . 248 ff.; J. PASCHER, S. 266-269. — Zum ganzen siehe L. EISENHOFER,
Bd. 2, S. 413-416.

1 Ahnlich und ebenfalls in der Muttersprache schon im Augsburger Rituale von
1487. Darauf folgt hier erst die lateinische Konfirmationsformel des Priesters. Vgl.
F. A. HoEYNCK, S. 423.

2 Es heiBt im MC II 10, fol. 95r: «Et si sponsus habet annulum, prout habere
decet, benedicat primo annulum». — Ahnliche Rubriken auch in Konstanz 1482
und 1502 (A. DorLp, S.100. 101), in Basel 1488 (fol. 43v) und im Augsburger
Rituale von 1487 (F. A. HoEYNCK, S. 423). In den Ritualien von Speyer 1512 und
‘Worms ca. 1500 fehlt ein Ringwechsel vollig, wihrend er in den meisten nordischen
Ritualien vorkommt; vgl. A. Lamortr, S. 249. Zur Geschichte des Ringwechsels, der
aus dem Brauchtum der Verlobung herkommt, vgl. die bei K. RiTzER im Register
zu den Stichworten ¢Arrhalverlobnis» und «Ring» angefithrten Stellen; ferner
O. ZALLINGER, Die Ringgaben bei der Heirat und das Zusammengeben im mittel-
alterlich-deutschen Recht, Akademie der Wissenschaften in Wien ; phil.-hist. Klasse,
Sitzungsberichte 212, 4. Abhandlung, Wien 1931; R. KOsTLER, Ringewechsel und
Trauung, in: Zeitschr. der Savignystiftung fiir Rechtsgeschichte 53, Kanonist. Abt.
22 (1933) 1-35; J. WacNER, Ring, III. Liturgisch, 3. Der Ehe- oder Trauring:
LThK? VIII, 1316 (Lit.).

3 So auch in Konstanz 1482 und 1502 (A. Dorp, S. 100. 101) und in Basel 1488.
Diese einseitige Ringiibergabe ging auch in das Rituale Romanum iiber, obwohl
bereits mittelalterliche deutsche Trauungsordnungen diesen «Archaismus» christ-
lich iberwunden hatten; J. WAGNER, S. 426; vgl. auch B. BINDER, S. 46 Anm. 6.
Jedoch kannten auch deutsche Ditzesanritualien (Bamberg, Ko6ln, Rottenburg und
Trier, auch StraBburg) bis in unser Jahrhundert nur den Gebrauch eines Ringes;
J. WaAGNER, S. 429 Anm. 18. — Zwei Ringe mit gegenseitigem Anstecken durch
Braut und Briutigam z. B. schon in der spanisch-westgotischen Liturgie; K. RITZER,
S. 229 1.; vgl. auch H. BAcHTOoLD, Die Gebriuche bei Verlobung und Hochzeit mit
besonderer Beriicksichtigung der Schweiz (Schriften der schweiz. Gesellschaft fiir
Volkskunde XI), Basel 1914, S. 157-160.

+ A. Lamorr, S. 262; siehe dazu L. EISENHOFER - J. LECHNER, S. 296 f.; J. Wac-
NER, S. 425.

5 Vgl. unten, S. 321 {. seine Ansprache.

6 MC II 10, fol. 95r. In Konstanz 1482 und 1502 (A. Dorp, S. 100. 101), Basel
1488 und im Augsburger Rituale von 1487 (F. A. HoEvyNcK, S. 423) ist fiir den
Fall, daf3 Ringe gewechselt werden, kein Ringsegen erwihnt.

319



nostrum in nomine domini ...» folgt die Oration «Creator et conservator
humani generis ...», die mit entsprechender Textinderung im Gelasianum
im Kirchweihordo zu finden ist!. Sie galt im Mittelalter als benedictio
communis, die unter entsprechender Verdnderung des Weiheobjektes fiir
alle moglichen Segnungen verwendet werden konnte 2. So wurde sie hier
auf die Segnung des Ringes und seine Empfinger bezogen. Eine solche
Eheringsegnung mit der umgeformten gallikanischen Oration «Creator
et conservator ...» erscheint zuerst im angelsichsischen Bereich 3. Nach
der Segnung nimmt der Priester den Ring und gibt ihn dem Briutigam,
der ihn mit drei Fingern der rechten Hand festhilt und ihn dann an
den vierten Finger der linken Hand der Braut* steckt 3. Unterdessen
spricht der Priester: « Annulo suo subarravit me dominus Iesus Christus,
et tanquam sponsam decoravit me } corona» und macht dazu ein Kreuz-
zeichen. Darauf folgt eine nochmalige Bestdtigung der vollzogenen Ehe-
schlieBung durch die Worte: «Matrimonium itaque per vos contractum
ratifico et confirmo. In nomine patris 1 et filii { et spiritus sancti  Amen»°.

Nun hilt der Priester eine Ansprache an das Volk, fiir die Surgant
ein deutsches Formular mitteilt:

1 1.. C. MOHLBERG - L.. E1ZENHOFER - P. S1FFRIN, Liber Sacramentorum Roma-
nae Aecclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316, Paris Bibl. Nat. 7193,
41/56), (Sacramentarium Gelasianum), (Rerum Ecclesiasticarum Documenta, Series
Maior: Fontes 4), Rom 1960, S. 108, Nr. 691 (zit.: L. C. MoHLBERG, Gelasianum).

2 Vgl. z. B. A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, 2 Bde.,
Freiburg i. Br. 1909, Bd. 1, S. 261 (Brotsegen), S. 385 (Hafersegen), S. 608 mit
Anm. 11 (Hausweihe); (zit.: A. Franz, Benediktionen).

3 K. RiTzER, S. 210 mit Anm. 224; S. 240-244. Zur Abhangigkeit dieses alten
Eheringsegens von der Oration Creator et conservator ... des gallikanischen Kirch-
weihritus siehe W. LUDTKE, Ordines ad facienda sponsalia: Festgabe fur Prof.
R. Haupt, Kiel 1922, S. 120. — Vgl. zum Ringsegen auch J. Huarp, S. 201 f.

4+ Nach B. BINDER, S. 46 Anm. 8 war es im Abendland allgemeiner Brauch, den
Ring am vierten Finger der rechten Hand zu tragen. Ein Wechsel sei erst gegen
Ende des 16. Jahrhunderts eingetreten. Vgl. dazu aber auch H. BAcHTOLD, S. 1671f.;
F. Hormany, Uber den Verlobungs- und den Trauring: Sitzungsberichte der Kaiser-
lichen Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse 65 (Wien 1870) 850 {.

3 Der vierte Finger (Ringfinger) der linken Hand wurde deshalb bevorzugt, weil,
schon nach der Meinung der Griechen und Rémer, von diesem Finger aus ein feiner
Nerv oder eine Ader direkt zum Herzen geht; H. BAcHTOLD, S. 168 mit Anm. 9;
K. RITZER, S. 229 mit Anm. 298; F. HoFmaNN, S. 850 f. Vgl. auch Surgants Bei-
spiel fir die Ansprache vor dem Ringwechsel: MC II 10, fol. 98v-99r; und unten
S. 322.

8 MC II 10, fol. 95v. — Glciche Bestitigungsformel an dieser Stelle, aber nur mit
einem Kreuzzeichen, in Basel 1488 und im 2. Formular von Konstanz 1482 und
1502 (A. Dovp, S.101); &hnlich im 1. Formular von Konstanz 1482 und 1502
(A. DoLp, S. 100). Vgl. auch oben S. 318 Anm. 4.

320



«Andechtigen kinder christi, demm noch und got der allmechtig zi einem
yeglichen sacrament sunder genad verlichen ist, wann sich anders der
monsch darzli geschicklich und emphenglich machet, und darzli alle not-
turfftige ding durch das mittel des gebetts verlichen wil. Und nii dise zwey
monschen das sacrament der heiligen Ee an sich genummen und das mit
dem kilchgang verstetten wollen, nach ordenung der christenheit. So bittent
got den herren, das er inen verlychen und mitteilen woll sin gétlich gnad
zU einem glten anfang, und das sy in demm eelichen stat nach sinem got-
lichen willen also ir leben volfirent, das sy nach disem ellend besitzen das
ewig leben. Bittend ouch got den allmechtigen flyszlich, was ich inen wiinsch
und sprich mit den worten yetz in den collecten, ouch in der mesz und dar-
nach, das inen got das erzdygen und verlychen woll mit den wercken» L.

Die Ansprache endet mit der Aufforderung zum Gebet, indem der
Priester zum Brdutigam und der Braut spricht: «Stond ir zwey still.
Die anderen moégen niderkniiwen. Und das zi erlangen sprech iiwer
yeglichs von den umbstenderen ein Pater noster und ein Ave Maria».

Andere Form
fiir die Bestdtigung der Ehe, den Ringritus und die Gebetsermahnung

Am Ende seiner verschiedenen Ordines fiir die EheschlieBung bringt
Surgant noch eine Variante fiir die Ehebestitigung, den Ringritus und
die anschlieBende Gebetsermahnung, die sich vor allem durch eine lingere
Eheansprache auszeichnet 2. Nachdem der Priester die beiden Braut-
leute ehelich verbunden und ihre Hédnde zusammengelegt hat, lassen sie
sich wieder los und ziehen ihre Héande zuriick. Darauf empfingt der
Priester vom Brautigam den Ring 3. Wihrend er nun den Ring vor sich
hélt, belehrt er in einer Ansprache die Brautleute und das anwesende
Volk iiber die drei Giiter der Ehe, Fides, Proles und Sacramentum 4, die
durch den goldenen Ehering versinnbildet werden:

«Andechtigen kinder christi, ir wissent oder sollent wissen, das das lob-

lich sacrament der ee hat dryerley gliter, so die heilig geschrifft nempt:
Fides, proles, sacramentum. Das ist truw, frucht und unzerteilsamkeit.

1 MC II 10, fol. 95v. Die zweite Hilfte ist fast wortlich gleich wie der Mittelteil
des letzten Aufgebots im 1. Konstanzer Trauformular von 1482; siehe bei A. DoLD,
S. 99, 26 - S. 100, 4.

2 MC II 10, fol. 98v-99r,

3 Ein Ringsegen wird hier nicht erwihnt.

4 Die Aufzdhlung dieser drei Giiter geht auf Augustinus zuriick; vgl. Anhang I,
Nr. 161. Surgant gibt hier allerdings nicht Augustinus als Quelle an, sondern:
«dryerley guter, so die heilig geschrifft nempt...». Entweder hat sich Surgant

o1 321



Dise drye glter betiitet uns der giildin mahelring. Zim ersten, also das golt
gebirt fridliche, gesunde, froliche crafft und machet den menschen wacker,
also sollent ir in eelicher triiw miteinander fridlichen leben !, yeglichs dem
anderen mit zimlicher vernunfft und mit ordenung eelicher schuld ze zim-
lichen zyten bezalen, und in keinen weg das gesetzt der ee iibertretten.
Hierumb Hans, so erloub ich iich iunckfrow Adelheit und verbiit {ich alle
ander frowenbild. Deszglychen iich, iunckfrow Adelheit, erloub ich Hansen
und verbiit iich all ander man und iiingling, also das ir das erst glit der ee,
das ist die eelich triiw, gegen einander stet haltent.

ZG demm anderen, als das gold das edlest ertz und das costlichest lieb
gehebt ist von aller menglich, also ist Proles das ander gat der heiligen ee,
das ist die frucht gegen got, das aller edlest. Demm selben nach sollent ir,
ob iich got der allmechtig frucht oder kinder verlichen wirt, die selben
frucht got demm allmechtigen ze lob und eren in allen tugenden und gliten
christenlichen sitten uffziechen, wysen und leren.

Und z(1 dem dritten, also der ring unzerleglich, gantz sine wel und unzer-
teilsam ist, ouch kein end nit hat, also zdygt er uns an das drit glit der
heiligen ee, Sacramentum genempt, das ist die unzerteilsamkeit 2. Dann
n{ fiirhin me so sollent ir sin zwil sel und ein lyp, und sydt iich got der
allmechtig zesamen hat geordnet, so sdl iich niitzit scheiden, weder lieb nach
leid, gesuntheit nach kranckheit, friintschafft oder vyentschafft untzen an
den tod, innhalt des gdtlichen rechten. Und darumb so gehort der mahelring,
von dem briitgom der gesponsen zl geben, an das vierd vingerlin der lincken
hant, do das hertzederlin sin rechten gang hin hett, in anzéygung, das
iilwere hertzen gantz miteinander vereint sollen sin, als ein hertz und ein
lyb 3. Und betiitet uns das heilig sacrament der Ee die vereinigung unsers
lieben herren Jesu Christi mit der heiligen christenlichen kilchen, weliche
kilch on all befleckung der siinden got den herren lieb sol han, als er sy
iibertreffenlichen lieb hat . Und also sol iiwer liebe in got gecront und
geordnet sin, miteinander tugentlich on all befleckung der siinden yemer
und yemer zii allen zyten beharrens 3.

Nach dieser Ansprache gibt der Priester den Ring dem Briutigam in
die rechte Hand mit den Worten: « N gendt ir den rinck», ergreift dar-
auf die linke Hand der Braut und spricht, wihrend der Briautigam der
Braut den Ring an den Ringfinger steckt: «Annulo suo subarravit me
dominus meus Jesus Christus, et tanquam sponsam decoravit me corona.

geirrt, oder er verstand, wie es nach damaligem Sprachgebrauch méglich war,
unter « HI. Schrift» nicht nur die Bibel, sondern auch die ausgezeichnetsten Kirchen-
lehrer; vgl. dazu ZSKG 70 (1976) 116, Anm. 3.

1 Wie der Ring Zeichen der Treue ist, so bedeutet auch das Gold Treue und
Wahrhaftigkeit; F. HoFrmann, S. 825. 859,

2 Zu dieser Symbolik vgl. F. HorMann, S. 859 1.

3 Vgl. dazu oben S. 320, Anm. 5.

* Vgl. Eph 5, 22-33.

5 MC II 10, fol. 98v-99r.

322



Darauf fiigt er die eigentliche Ehebestitigungsformel bei: «Matrimonium
itaque per vos contractum ratifico et confirmo. In nomine patris et filii
et spiritus sancti».

Wie im ersten Formular fordert nun der Priester wieder die Eheleute
und die Umstehenden zum Gebet auf ! wobei hier allerdings Vaterunser
und Ave Maria fehlen.

Gebet nach der Eheschliefung

Nach der Aufforderung zum Gebet liest der Priester den Psalm 120:
«Levavi oculos meos ...» 2. Es folgen «Kyrie eleison ...», «Pater noster»,
Ave Maria 3 und vier Versikelpaare ¢, die zu den folgenden drei Ora-
tionen iiberleiten, in denen Gott um seine Gnade, Erbarmen und Hilfe
angefleht wird. Der Ursprung der ersten Oration « Omnipotens sempiterne
deus, multiplica super nos ...» konnte nicht genau ermittelt werden 3,
doch steht sie, wie auch die beiden folgenden Orationen, in gleicher
Formulierung schon im Konstanzer Rituale von 1482 ¢ und in Basel

! MC II 10, fol. 99r: «N1 firbas, kinder christi, die wyl es ein ernstlich ding ist
umb das loblich wirdig sacrament der Ee, so sol aller ernst und kein gespdt darzi
gebrucht werden, dann es ist der siben sacrament eins des nilwen testaments.
Welichs ouch, als ein yeglichs anders, ein sunder genad von got erlangen sol. Darumb
so kerent iiwere hertzen zat got demm allmechtigen, ouch alle ir umbstender, und
bittent got den herren, das er den zweien ménschen verlychen und mitteilen woll
sin goétlich genad zli einem giten anfang, und das sy also in demm eelichen stat
leben syent in demm willen gottes, das sy noch demm stat disz lebens besitzen
mogen das rych der ewigen selikeit. Bittent ouch got den allmechtigen, was ich
mit den collecten hie fiir sy bitten, ouch in der mesz und nach der mesz, das inen
got das erzdygen und verlychen wéll mit den wercken. Ps. Levavi etc. ut supras.

2 MC IT 10, fol. 95v/96r. — Der Text des Psalmes ist voll ausgedruckt.

3 In Konstanz 1482 und 1502 und in Basel 1488 fehlt hier ein Ave Maria, ob-
wohl in ihnen dieser Teil sonst gleich gestaltet ist. Die Interpolation des Ave Maria
an dieser Stelle ist aber méglicherweise ein Versehen (vielleicht des Druckers), das
seinen Grund darin haben konnte, dal man damals normalerweise dem Vaterunser
ein Ave Maria anhingte. Fiir ein Versehen spricht die ungewohnte Stelle an der es
erscheint, nimlich vor der AbschluBbitte des Vaterunsers: «Pater noster. Ave
Maria. Et ne nos inducas». In dieser Reihenfolge wurde aber sicher nicht gebetet.

4 «Salvos fac fideles tuos...»; «Mitte eis domine...»; «Domine exaudi...»;
4«Dominus vobiscum ...».

5 «Omnipotens sempiterne deus, multiplica super nos gratiam tuam, et fideles
tuos, quos hodierna die sacris ecclesie tue liminibus presentamus, ab omni peccato
propiciatus absolve.» In den von W. LUDTKE untersuchten Eheordines kommt
diese Oration noch mnicht vor. IThre Einleitung, in der Gott gebeten wird, seine
Gnade tuiber uns zu vervielfiltigen, gleicht dem Anfang der gelasianischen «Oratio
in araea nova» (L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 228, Nr. 1569).

6 A. DoLp, S. 101.

323



1488 1. Es folgt das Gebet «Omnipotens sempiterne deus, instituta pro-
videntie tue ...» 2, das mit geringfiigigen Textvarianten schon im Braut-
meBformular des Leonianum steht 3 und von da in die BrautmeBformu-
lare des Gelasianum 4, Gregorianum > und viele weiteren Eheformulare
Eingang fand 8. Die dritte Oration «Pretende, quaesumus, domine, fide-
libus tuis ...» entspricht, ohne das interpolierte «quaesumus», wortlich
einer der «orationes cottidianae» des Gregorianum 7. In dhnlicher Formu-
lierung gehort sie aber bereits zu den «orationes ad missam pro salute
vivorum» des Gelasianum 8.

Nach diesen drei Orationen ist die eigentliche EheschlieBung beendet.
Der Ritus vor dem Kirchenportal schlieBt mit einer Besprengung der
Neuvermihlten ® und der Umstehenden mit Weihwasser. Dazu spricht
der Priester: «Aqua benedicta vestra deleantur universa delicta» und
fligt in der Muttersprache bei: «NG kumment herin zii der mesz, und
geb tich got gliick und heil» 12,

Die MeBfeier und die Eheeinsegnung nach der Messe

Der folgende Einzug des Hochzeitspaares und der Hochzeitsgesell-
schaft in die Kirche zur Feier der Messe und dem sich anschlieBenden
Brautsegen !! erfolgt ohne besondere Form 2.

! Fol. 44r.

2 MC II 10, fol. 96r. Im Druck erscheint sie der ersten Oration angehingt. Da
sie jedoch in Konstanz 1482 und Basel 1488 von dieser Oration als eigene Oration
klar abgesetzt ist, behandle ich sie auch hier als eigene Oration. In Konstanz 1502
ist sie weggefallen; A. Dorp, S. 101.

3 L. C. MoHLBERG - L. EIZENHOFER - P. SIFFRIN, Sacramentarium Veronense
(Rerum Ecclesiasticarum Documenta, Series Maior: Fontes 1), Rom 1956, S. 140,
Nr. 1108; K. RitzERr, S. 342, Nr. 4.

+ L. C. MoHLBERG, Gelasianum, S. 208, Nr, 1444; K. Ri1TzZER, S. 344, Nr. 2.

5 H. LieTzMANN, Das Sacramentarium Gregorianum nach dem Aachener Ur-
exemplar (Liturgiegeschichtliche Quellen 3), Miinster i. Westf. 1921, 5. 112, Nr. 200,
11; K. RITzER, S. 347, Nr. 11.

6 Siehe die Angaben bei K. RITZER, S. 342, Nr. 4.

7 H. LIETZMANN, S. 116, Nr. 202, 12 = ibidem, S. 36, Nr. 58, 4.

8 L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 247, Nr. 1696; siehe auch A. Dorp - K. GaM-
BER, Das Sakramentar von Monza (Texte und Arbeiten I, 3. Beiheft), Beuron 1957,
S. 77*, Nr. 937.

9 Zur Aspersion an dieser Stelle vgl. B. BINDER, S. 79,

1o MC II 10, fol. 96r.

11 Zum Begriff und Bedeutungswandel der Benedictio nuptialis siehe B. BINDEFR,
S. 38 1.

1z MC II 10, fol. 96r: «Postea proceditur ad missam» — Formlos auch in Basel
1488; Konstanz 1482, 2. Formular (A. DoLp, S. 101).

324



Zur Messe ist nur zu erwihnen, daB ihr die Kollekten {iber Braut und
Briautigam beigefligt werden miissen !. Das MC gehdrt also zu jenen
Ritualien, die noch den Zusammenhang von Messe und Ehesegen kennen,
obwohl er auch hier durch die Verlegung des Brautsegens nach der Messe
gelockert ist 2. Diese Lockerung hatte in Deutschland bereits im 13. bis
14. Jahrhundert mancherorts dazu gefiihrt, den Brautsegen ohne Messe
zu spenden 3.

Nach der Messe folgt der Brautsegen, der jedoch bei einer Zweitehe,
d. h. wenn ein oder beide Partner bereits einmal verheiratet gewesen
waren, ausfdllt. In diesem IFall begniigt man sich mit einer Besprengung
von Weihwasser nach der Messe *.

! Das Konstanzer Missale von 1485 (gedruckt in Basel, bei Peter Kolliker) hatte
ein eigenes BrautmeQBformular: Pro sponso et sponsa.

2 So auch in Basel 1488 und in Konstanz 1482, 2. Formular (A. DoLp, S. 100 ff.).
Weitere Beispiele bei B. BINDER, S. 34 mit Anm. 18-20; vgl. ibidem, S. 65 ff. —
Konstanz 1482 (1. Formular) kennt auflerdem noch folgende Reihenfolge: Messe
mit anschlieBender EheschlieBung und danach Spendung des Brautsegens; A, DoLD,
S. 98 ff. 107 ff. Ferner kennt Konstanz 1482 auch die Moglichkeit, die EheschlieBung
innerhalb der Messe vorzunehmen; siehe unten S. 332. — Zu dieser Lockerung von
Brautmesse und Ehesegen, die bereits in der 2. Halfte des 11. Jahrhunderts begann,
sieche K. RiTzER, S. 291 mit Anm. 541; B, BINDER, S. 32 ff, 62-70.

3 B. BINDER, S. 33 {. 67-70.

+ MC II 10, fol. 96r. — Die MeBfeier fand also auch bei einer Zweitehe statt;
vgl. dazu B. BINDER, S. 87 f. — Surgant geht auf den Ritus bei Zweitehen am Ende
der Eheformulare in einer Erklarung (declaratio predictorum) noch niher ein (vgl.
MC II 10, fol. 100r. — B. BINDER, S. 84-88; K. R1TzER, S. 167 Anm. 66. Ahnliche
Bestimmungen wie bei Surgant befinden sich auch am Schlufl des Brautsegens in
Konstanz 1482; A. DorLp, S. 109 ). Nachdem er dargelegt hat, daB3 auch zweite
und dritte Ehen ein Sakrament seien, obgleich sie nur noch ein mangelhaftes Abbild
der Einheit Christi mit der Kirche darstellen (vgl. Eph 5, 32), bespricht er, fast
wortlich der Summa angelica des Angelus de Clavasio folgend, ohne diesen selbst
zu zitieren (siche Anhang I, Nr. 172-180), eingehend die Frage, ob solchen Ehen
der feierliche Segen zu erteilen sei. Er erklart, dal} eine zweite oder dritte Ehe
gesegnet werden kann, wenn keiner der beiden Partner in einer fritheren Ehe
gesegnet worden war. Empfing aber einer der beiden in einer fritheren Ehe bereits
den Ehesegen, so darf er nicht wiederholt werden, weil der eine ohne den andern
Partner nicht gesegnet werden darf (diese Bestimmung findet sich auch in Konstanz
1482 (Dorp, S. 109); sie geht auf X, IV 21, c. 3 (FrieDpBERG 11, S. 731) zuriick).
Demgegeniiber vertritt THomas voN AQUIN die Ansicht, dal eine Jungfrau, die
einen Witwer heiratet, gesegnet werden darf (In IV Sent. d. 42, q. 3, a. 2). Die
Glosse stimmt dieser Sentenz zu unter der Bedingung, daf3 es Ortsbrauch ist, und
der Papst diese Gewohnheit kennt (Glossa ordinaria zu X, IV 21, c. 3 zu #erari;
siehe Anhang I, Nr. 175). Darauf bringt Surgant die verschiedenen Sentenzen zur
Frage, ob ein Priester, der eine zweite Ehe segnet, ¢ab officio et beneficio» sus-
pendiert ist oder zu suspendieren sei (siche Anhang I, Nr. 177-180). AbschlieBend
erklart er, daB in Kleinbasel keine Zweitehen gesegnet wurden. (Auch Konstanz

325



Zum Brautsegen kommen Brautigam und Braut miteinander vor den
Altar und knien nieder, der Mann rechts und die Frau links vom Priester?,
der darauf das Evangelium «In principio erat verbum» (Jo 1, 1-14) liest,
das als Segensperikope vielfach in Brautsegensformularen an dieser Stelle
bezeugt ist 2. Nach dem Johannesprolog betet der Priester den Psalm 127:
«Beati omnes, qui timent dominum ...». Dabei ist zu Vers 5 ein Kreuz-
zeichen vorgesehen. Wie iiblich wird der Psalm durch ein dreimaliges
«Kyrie ...» und ein «Pater noster» abgeschlossen. Darauf leiten vier
Versikelpaare 3 zu den sich anschlieBenden Segensorationen iiber.

Die erste Oration, mit Benedictio super sponsam tiberschrieben, ist das
Segensgebet «Deus, qui potestate virtutis ...» des gregorianischen Braut-
meBformulars . Darauf folgen fiinf weitere Segensgebete, die beiden

1482 verbot die Segnung zweiter Ehen; A. DoLp, S.109. Basel 1488 hat, ohne
genauere Differenzierung, fast die gleiche Rubrik wie Surgant, daB zweite Ehen
nicht gesegnet werden, sondern man sich mit einer einfachen Aspersion begniigt.)

1 MC II 10, fol. 96r. — Das Niederknien vor dem Altar zum Brautsegen auch in
Konstanz 1482, 2. Formular (A. Dorp, S.101) und in Basel 1488. Es wird auch
anderwirts bezeugt (vgl. B. BINDER, S. 65 ff.) und erinnert an die in dlteren Ordines
verschiedentlich vorgeschriebene Prostratio der Brautleute beim Empfang des Ehe-
segens (A. LamorT, S. 243 Anm. 71).

2 So auch in Basel 1488 und Konstanz 1482, 2. Formular (A. DoLp, S.101);
weitere Beispiele siehe bei B. BINDER, S. 34. 65 f. — Da jedoch im Abendland am
Ausgang des Mittelalters der Johannesprolog als SchluBevangelium der Messe
noch nicht iiberall durchgedrungen war — in Deutschland war er um 1494 im all-
gemeinen noch nicht im Gebrauch —, wird man nicht so allgemein fiur diese Zeit
mit einer Duplizierung des «letzten Evangeliums» rechnen diirfen, wie das B. BIN-
DER, S. 34 u. 65 in den Fillen tut, in denen der Ehesegen der MeBfeier gefolgt ist.
Viel eher wird der hiufige Gebrauch der benediktionalen Lesung des Johannes-
prologs nach der Brautmesse mit zu jenen Faktoren gerechnet werden miissen, die
schlieBlich der fixen Einfithrung des Johannesprologs als SchluBevangelium in der
Messe den Weg geebnet haben; vgl. J. A. JuNeMANN, Missarum Scllemnia, 2 Bde.,
Wien 51962, Bd. 2, S. 554-557 (zit.: J. A. JuneMaNN, MS); A. Lamort, S. 243 {.
mit Anm. 75. So endete auch die Messe im Konstanzer Missale von 1485 (Basel,
bei Peter Kolliker) noch ohne den Johannesprolog. Nach der Kommunion des
Priesters folgte die Rubrik: Finita missa et data benedictione inclinet se sacerdos
ante medium altaris et dicat hanc orvationem ...»; es folgte die Oration Placeat tibi,
sancta trinitas, hoc obsequium servitutis meae .... Im Konstanzer Missale von 1504
(Augsburg, bei Erhard Ratdolt), ist die Entwicklung bereits weiter fortgeschritten,
indem hier, nach dieser Oration, durch einen Abstand und einen kleineren Druck
abgesetzt, nach der Rubrik Sequitur evangelium Johannis der Johannesprolog ab-
gedruckt ist.

3 MCII 10, fol. 96v: «Salvos fac fideles tuos ...»; «Mitte eis auxilium ...»; « Domine
exaudi ...»; «Dominus vobiscum ...».

¢ H. LiETzMANN, S. 111 f., Nr. 200, 6-10; K. RITZER, S. 346 f.

326



Brautleuten gelten (Super ambos) . An erster Stelle steht die Oration
«Deus Abraham f, deus Isaac t, deus Jacob } benedic ... et imple heredi-
tatem tuam in eis, ut videant fructum ...», die auf ein Gebet einer gal-
lischen «Passio sancti Thomae» des 6. Jahrhunderts zuriickgeht und von
da Eingang in viele EheschlieBungsordines gefunden hat 2. Surgants
Formel ist im zweiten Teil gegeniiber der urspriinglichen Form abge-
dndert und findet sich in diesem Wortlaut auch in Konstanz 1482 3 und
Basel 1488 %, Es folgt das kurze Gebet «Respice, domine, super hanc
conventionem ...», das nur aus einem Satz besteht 3. Sein erster Teil ist
die Verkiirzung des Anfangs einer Oration des lingeren Einsegnungs-
rituals des Benediktionale des Erzbischofs Robert (10./11. Jh.) ¢, Sur-
gants Formulierung entspricht der ersten Oration des Ehesegens im
Augsburger Rituale von 1487 7. Die dritte Segensformel «Bene 1 dicat
vos pater T et filius et } spiritussanctus, qui trinus ...» befindet sich,
ebenso wie die vierte («Bene 1 dic domine de celis hanc conventionem et
sicut tu misisti...») und fiinfte Formel («Deus pater, deus filius, deus
spiritussanctus, qui est trinus...») in gleichem Wortlaut auch in Kon-
stanz 1482 8 und Basel 1488 °. Dabei entspricht Surgants vierte Segens-

1 Zum Ehesegen iiber beide Brautleute wvgl. L. EISENHOFER - J. LECHNER,
S. 295. 298.

2 K. Ritzer, S. 204 1. mit Anm. 200; S. 2401.; S. 359, Nr. 1424 mit den hier
angegebenen Vergleichsstellen. — Zur Textgeschichte dieser Formeln in den litur-
gischen Biichern seit dem 9./10. Jh. siche Formel 6 bei W. LUpTkKE, 5. 95-128
(besonders 99. 106. 118, 124-128).

3 A. DoLp, S. 108, 22-27.

+ Fol. 46r.

5> MC IT 10, fol. 97r: «Respice, domine, super hanc conventionem per angelum
tuum Raphaelem, ut sint sani, digni et pacifici atque tua benedictione perfusi. Per
christum.» In Konstanz 1482 und Basel 1488 fehlt diese Oration. — Zur Text-
geschichte dieser Oration siehe Formel 7¢ bei W. LUDTKE, S. 103-106. 127.

¢ H. A. WiLsoN, The Benedictional of archbishop Robert (Publications of the
Henry Bradshaw Society 24), London 1903, S. 151 (zit. H. A. WiLsoN, Benedic-
tional); K. RITZER, S. 364, Nr. 12{. — Vgl. zu dieser Oration auch unten, S. 328
Anm. 1.

7 F. A. HoEYNCK, S. 424. Einziger Unterschied: Statt conventionem (Surgant,
vgl. oben Anm.5) hat das Augsburger Rituale von 1487 conjunctionem. Im
Breslauer Ordo von 1510 befindet sich diese Oration wortlich gleich wie bei Sur-
gant; siche W. LUDTKE, S. 127 (Formel 7¢€).

8 A. DoLp, S. 108 {. _

? Fol. 46r—47r. — Surgants dritte Segensformel tiber beide Brautleute befindet
sich in fast gleichem Wortlaut auch im Augsburger Rituale von 1487; F. A, HoE-
YNCK, S.424. Fast gleicher Wortlaut auch im Breslauer Ordo von 1510 (siehe
W. LUDTKE, S. 127, Nr. 15Y), der bei W. LUDTKE der fritheste Textzeuge fur diese
Formel ist. Surgants 5. Segensformel uber beide Brautleute findet sich in den bei
W. LUDpTKE verglichenen Ordines nicht.

327



oration, von geringfiigigen Anderungen abgesehen, der bereits oben er-
wahnten Oration des lingeren Brautsegnungsrituals des Benediktionale
des Erzbischofs Robert (10./11. Jh.) 1.

Nach diesen Orationen werden die Neuvermihlten beweihriuchert,
sofern dies Ortsbrauch ist 2. Darauf besprengt der Priester sie mit Weih-
wasser und sagt dazu: «Angelus domini bonus comitetur semper vobis-
cum. Amen» 3. Damit ist die Feier in der Kirche beendet.

Von dem in manchen mittelalterlichen Ritualien erwahnten Brauch,
der Priester solle nach AbschluB des Ehesegens, bevor die Brautleute
die Kirche verlassen, ihnen empfehlen, in den nichsten drei Nichten
sich des ehelichen Verkehrs zu enthalten #, findet sich am Schiufl von
Surgants Ordo nichts. Dennoch wuBte er von diesem Brauch, denn ganz
am Ende seiner declaratio zum Eheritus zitiert er einen Kanon des
Decretum Gratiani, wonach die Eheleute, wenn sie den Segen empfangen
haben, in der folgenden Nacht aus Ehrfurcht vor dem Segen in der
Jungfridulichkeit verharren sollen. Das sei aber nur ein Rat 3.

b. Surgants zweites Formular: Die kirchliche Verméhlung «in facie eccle-
siae» als feierliche Wiederholung und Bestédtigung einer bereits im
Familien- oder Freundeskreis geschlossenen Ehe

Der EheabschluB auf dem Platz vor dem Amtshaus

In Kleinbasel bestand auch der Brauch, daB unter gewissen Um-
stinden, wenn sich die beiden Partner und ihre Freunde und Familien

1 H. A. WiLson, Benedictional, S. 151; K. RITZER, S. 364, Nr. 12 {. Die Oration
beginnt hier: «Respice domine de coelo sancto tuo super hanc conventionem, ut
sicut misisti ...». Zu diesem Rituale sieche K. R1TZER, S. 239 . mit Anm. 335; 243 1. ;
362 ff. — In Konstanz 1502 wurde diese Oration weggelassen; A. Dorp, S. 109,
kritischer Apparat zu Zeile 3. — Zur Textgeschichte dieser Oration siehe die Formel 7
bei W. LUDTKE, S. 99-126 (besonders 99 f. 102 {.).

2 So auch in Basel 1488, wihrend in Konstanz 1482 diese Rubrik fehlt: A. DoLD,
S. 109.

3 So auch in Basel 1488, wihrend es in Konstanz 1482 nur heiBt: «Deinde aqua
benedicta aspergantur.» A. DoLp, S. 109, 15.

* B. BINDER, S.92. — Zu dieser Sitte der sogenannten Tobiasnichte, die auf
Tob 6,16 [Vulgata] zuriickgehen, siehe B. BINDER, S.92{.; K. RiTzer, S.8
Anm. 28, S. 211 {.; P. BROWE, Beitrige zur Sexualethik des Mittelalters (Breslauer
Studien zur hist. Theologie 23), Breslau 1932, S. 114 ff. 130 f. (zit. P. BROWE,
Sexnalethik).

5 MC II 10, fol. 100r; vgl. Decretum Gratiani C. 30, q. 5, ¢. 5 (E. FRIEDBERG,
Bd. 1, S.1106). Zu diesem Kanon und seiner Begrindung im Mittelalter vgl.
P. BrRoweg, Sexualethik, S. 117-120.

328



geeinigt und fiir den Eheabschlull entschieden hatten, sofort der Pfarrer
gerufen wurde, um die beiden zusammenzugeben!. Um eine geheime
Ehe zu vermeiden, verldt in diesem Fall der Geistliche mit Brautigam
und Braut das Haus und nimmt auf dem Platz vor dem Amtshaus (ad
plateam ante domum publicam) in aller Offentlichkeit die Eheproklamation
vor 2, Daran schlieBt sich sofort die Erfragung des Konsenses an. Der
Priester sagt in indikativer Form zum Brédutigam: «Hans, du nimst
Adelheit zi einer eelichen frowen». Dieser antwortet: «Ja». Danach
spricht der Priester zur Braut: «Adelheit, ir nement ouch Hansem z
einem eelichen man». Auch sie antwortet: « Ja». Darauf folgt, nachdem
beide durch ihre Hinde verbunden sind, der deutsche Trau- und Be-
stiatigungsspruch des Priesters: «Also gib ich iich zesammen und verstet
iich in der heiligen Ee nach ordnung der heiligen christenheit». Sofort
fiigt der Priester die lateinische Bestitigungsformel an: «Matrimonium
itaque per vos contractum ratifico et confirmo, in nomine patris et filii
et spiritussancti 1 Ameny.

Hat der Briutigam bereits einen Ring zur Stelle, dann fithrt der
Priester die Hand des Briautigams zum vierten Finger der linken Hand
der Braut und spricht dazu: «Annulo suo subarravit me dominus meus
Iesus Christus, et tanquam sponsam decoravit me, in nomine patris et
filii et spiritussancti. Amen». Hat der Brautigam noch keinen Ring, so
wird er der Braut erst vor der Kirche gegeben.

Der Eheabschlull ist damit zu Ende und der Priester darf nichts
Weiteres mehr tun, auBer den beiden mit den Worten: «Got geb iich
gliick und heil» alles Gute wiinschen. Auf keinen Fall darf er aber sagen:
«Ich erloub dir Adelheit und verbiit dir ander etc.», weil die beiden
unter Todsiinde solange nicht ehelich zusammenleben diirfen, bis sie
diesen rechtsgiiltigen 3 EheabschluB in facie ecclesiae wiederholt, durch
ihren Kirchgang feierlich bestitigt und den Brautsegen empfangen
haben.

Nach dieser Vermihlung in der Offentlichkeit vor dem Amtshaus
nimmt der Briautigam die Braut und fiihrt sie ins Haus zuriick zu einer
Erfrischung. Danach verldBt der Brautigam wieder die Braut. Mit diesem

1 Dazu und zum Folgenden siehe MC II 9, fol. 93v; II 10, fol. 97r-98r.

2 Wahrscheinlich meint Surgant hier das Kleinbasler Richt- oder Rathaus, das
an der Rheinbriicke bei der St. Nikolauskapelle lag; vgl. dazu R. WACKERNAGEL,
Beitrige zur geschichtlichen Topographie von Kleinbasel: Historisches Festbuch
zur Basler Vereinigungsfeier 1892, Basel 1892, S. 242 fi.

3 F. A. HoEvnck, S. 162 f.; L. EiseNHOFER, Bd. 2, S. 415.

329



Brauch soll vermieden werden, daB die Rivalen eines der beiden Partner
den EheabschluB verhindern, wenn er um mehrere Tage verschoben
werden miiflte L.

Die bestdtigende Wiederholung des Eheabschlusses
«in facie ecclesiae»

Nachdem ein dreimaliges Aufgebot in der Kirche ? und die Beichte
der Brautleute vorausgegangen sind, erscheinen diese zur «intronisatio
seu solennisatio» ihrer Ehe vor der Kirchentiire («ante fores ecclesiaey).
Der folgende Ritus ist, abgesehen vom «letzten Aufgebot» und dem
Konsensgesprich, die der verdnderten Situation Rechnung tragen, gleich
wie bei der normalen EheschlieBung. Der Priester weist dem Briutigam
den Platz zu seiner rechten, der Braut den auf seiner linken Seite an
und hilt die Eingangsansprache, die aber ausfillt, wenn er sie schon
beim Eheabschlul vor dem Amtshaus gehalten hat. Es folgt das letzte
Aufgebot in dem sich der Priester mit folgenden Worten an das an-
wesende Volk wendet:

«Andechtigen kinder christi, hie stond zwey monschen von eren, mit
nammen N. und N., die hand an sich genummen das sacrament der heiligen
Ee und wollend das yetz besteten mit demm heiligen kilchgang nach christen-
licher ordnung. Ist do yemant noch hiit by tag, der iitzit weisz, das die ee
zwiischen inen hinderen oder irren sol, es sig sibschafft, mogschafft, gevatter-
schafft, lyplich [o]der geistlich friintschafft oder ander irrung, dem gebiit
ich by gehorsam der heiligen christenheit yetz von stund an, das mir ze
offenbaren, einest, andrest, zem dritten mol» 3.

Wird kein Hindernis genannt, so verbindet der Priester die rechte
Hand des Briutigams mit jener der Braut und sagt zuerst zum Briu-

! Dieser Brauch geht auf die urspriingliche EheschlieBung im Kreis der Familie
zuriick, Im Augsburger Rituale von 1487 ging dieser im Kreis der Familie, aber
gewohnlich mit priesterlicher Assistenz, vorgenommene Eheabschlul noch regel-
maBig der EheschlieBung ¢in facie ecclesiae» voraus, die daher nur eine bestatigende
Wiederholung war; sieche F. A. HoEvNcK, S. 162 f. 421-425. Vgl. auch B. BINDER,
S. 391.; L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 415.

2 Es hatte folgende Gestalt: «Kinder christi, vel lieben friind, es habent die
ersamen N. und N. das sacrament der heiligen Ee an sich genummen und haben
das willen zi bestatten mit demm heiligen kilchgang nach christenlicher ordenung,
so erst es sich infligt. Ist yemant, der do iitzit wisse, das do hindern oder irren sol
oder mébg, demm gebiit ich by demm bann cder by gehorsame der heiligen christen-
heit, mir das ze offenbaren under dryen tagen den nechsten, vel dicatur: so baldest
etc. Und das zt dem ersten mol»; MC II 9, fol. 93v.

3 MC II 10, fol. 97v/98r.

330



tigam: «N. du bekennest in angesicht der kilchen, das du N. genummen
hast zd einem eelichen wyb und begerst das yetz zi bestetten mit dem
heiligen kilchgang». Nachdem der Briutigam dies bejaht hat, spricht
der Priester zur Braut: «N. ir bekennent hie, das ir N. zii einem eelichen
man genummen haben und begerent das z besteten mit dem heiligen
kilchgang nach christenlicher ordenung». Auch die Braut bejaht dies.
Darauf wird der Ritus mit allen Teilen gleich fortgesetzt wie bei der
gewohnlichen EheschlieBung.

¢. Surgants drittes Formular: Die kirchliche Vermihlung in franzési-
schem Ritus

Auf einer halben Seite bringt Surgant schlieBlich noch ein franzésisches
Formular fiir die EheschlieBung !. Es ist sehr kurz gehalten und unter-
scheidet sich einzig bei der Uberreichung des Ringes von seinem ersten
Formular. Uber den Ort der EheschlieBung ist nichts gesagt. Der Priester
beginnt die Handlung, indem er in Gegenwart der beiden Brautleute und
vor dem versammelten Volk ein letztes (viertes) Mal das Aufgebot ver-
kiindet 2. Es folgt die Namenserfragung von Briautigam und Braut 3, an
die sich das Konsensgesprich anschlieBt *. Darauf empfangt der Priester
den Ring und gibt ihn dem Brdutigam, der ihn mit drei Fingern der
rechten Hand ergreift. Darauf fithrt er die Hand des Brédutigams zur
linken Hand der Braut. Der Brautigam soll dabei dem Priester folgendes
nachsprechen: «Ich, N., nehme N. bei meiner Treue zur Frau und
Gemahlin, wie es Gott und unserer Mutter, der heiligen Kirche von Rom,
entspricht». Der Briautigam steckt nun den Ring zuerst an den Daumen
der linken Hand der Braut mit den Worten: «Im Namen des Vaters»,

1 MC II 10, fol. 98r/v. — Seine franzosischen Texte weisen teilweise Ahnlichkeiten
auf mit jenen, die E. MARTENE, De antiquis ecclesiae ritibus, 4 Bde., Bassano-
Venedig 1788, Bd. 2, S.132-138 (I 9, 5, Ordo 7-13), bringt. Zum Alter und der
Herkunft dieser Ordines vgl. K. RITzER, S. 307 f. Anm. 609.

2 ¢Dicat sacerdos presentibus ambabus partibus et coram populo: Mariage se
denunce a nostre mere sainte esglise pour la quarte foys entre N, et N., per quoy
le dit mariage ne se pouroiet accomplir, qu’il ung le dye devant que ung procede
plus avant, car apres ne seroiet pas de croire mais de moureroit excommunie».

3 Eine franzosische Formel wird nicht mitgeteilt.

* ¢Et post dicat sponso: N., veulx tu N., ycy presente, pour ta loy alle femine
et espouse, commune dieu et sainte esglise ’'ont ordonne et la sainte esglise de
Romme le conferme. Et totidem dicit sacerdos sponse»; vgl. z. B. E. MARTENE
19,5, Ordo 8 (Lyon) (Bd. 2, S. 133).

331



dann an den Zeigefinger: «und des Sohnes», dann an den Mittelfinger:
«und des HI. Geistes» und mit «Amen» an den vierten Finger, wo er
bleibt 1.

Damit ist das franzosische Formular auch schon zu Ende, und Surgant
verweist fiir alles Weitere auf den zuerst gebrachten Ritus.

D. Vergleich mit dem Konstanzer und Basler Rituale

Das Konstanzer Rituale von 1482 bringt fiir die kirchliche Vermdh-
lung zwei Formulare 2. Nach dem ersten Ordo findet nicht nur der Braut-
segen, sondern auch die EheschlieBung nach der Messe vor dem Altare
statt. Der zweite Ordo sieht, wie Surgants erstes Formular, die Ehe-
schlieBung vor der Kirchentiire vor, darauf folgt die Messe und nach
deren Ende der Ehesegen. SchlieBlich wird als dritte Moglichkeit der
Brauch erwidhnt, die EheschlieBung innerhalb der Messe vorzunehmen;
er wird nicht abgelehnt, aber auch nicht naher erldutert 3.

Basel 1488 besitzt dagegen nur ein Trauungsformular #, das in den
Gebetstexten und mit wenigen Verschiedenheiten auch in den Rubriken
fast wortlich mit dem zweiten Konstanzer Formular iibereinstimmt und
offenbar von dort ibernommen wurde.

Surgants zweites und drittes (franzdsisches) Formular fehlt im Kon-
stanzer und im Basler Rituale. Hingegen zeigt Surgants erstes Formular
groBe Abhingigkeit vom Basler Ritus und vom zweiten Ordo des Kon-
stanzer Rituale, mit denen es sowohl in den Gebetstexten als auch in
den Rubriken groBtenteils wortlich iibereinstimmt. Dabei kennt Surgant
die wenigen Besonderheiten des Basler Rituale gegeniiber jenem von
Konstanz. Dariiber hinaus bringt er einige Erweiterungen und Ergin-
zungen vor allem fiir jene Teile, die in der Volkssprache zu gestalten

1 «Et accipit illam manum et sinistram manum sponse dicens: Dy apres moy,
ie, N., prens N. pour ma loy alle femine et espouse, commune dieu et nostre mere
sainte esglise de Rome le conforme, ou nom du pere, ponendo annulum in pollice;
et du filz, in indice; et du saint esperit, in medio;in Amen in medico.Et ibi dimittat». -
Der vierte Finger der linken Hand wurde auch «Arztfinger», «digitus medicus»
genannt; vgl. H. BAcHTOoLD, S. 167 ff. (Nr.177) mit Anm. 1; C. D. Du CANGE,
Bd. 1, S. 261 («Annularius»). — Zu diesem Ringritus siehe H. BAcuToLD, S. 167 ff.;
B. BINDER, S. 46.

2 A. Dovrp, S. 98-102. 107 fi.

* A. Doup, S.102. — Vgl. auch A. L. VEIr, Kirche und Brauchtum im vor-
tridentinischen EheschlieBungsritus in den Bistimern Augsburg, Konstanz und
Mainz, in: Oberrheinisches Pastoralblatt 1934, S. 139.

4+ Basel 1488, fol. 43r—47r.

332



waren. Im einzelnen zeigt der Vergleich von Surgants erstem Formular
mit Basel 1488 und dem zweiten Formular von Konstanz 1482 folgende
Ubereinstimmungen, bzw. Verschiedenheiten :

1. Eine Erdffnungsansprache ist in Konstanz 1482 und Basel 1488
nicht vorgesehen, sondern hier beginnt der Ritus sofort mit der Namens-
erfragung.

2. Fur das letzte Aufgebot haben weder Konstanz 1482 (zweites
Formular) noch Basel 1488 einen Text, jedoch findet sich im ersten
Formular von Konstanz 1482 ein deutsches Beispiel, dessen Anfang und
SchluBteil Ahnlichkeit mit Surgants Aufgebotstext zeigt L.

3. FFir das Konsensgesprach kennen Konstanz 1482 und Basel 1488
nur die Form der Erfragung durch den Priester. Wie bei Surgant werden
die I'ragen nur lateinisch mitgeteilt und stimmen, abgesehen von der
fehlenden Namensnennung des Angesprochenen, wortlich mit dem
Manuale iiberein. Als Antwort nennt Konstanz 1482 (zweites Formular):
«volo» %, Basel 1488: «ita» oder «volo», je nach Ortsbrauch 3. Allerdings
kennt schon das erste Formular von Konstanz 1482 deutsche Texte fiir
die Namens- und die Konsenserfragung *.

4. IFiir das auf das Konsensgesprich folgende «Zusammengeben» durch
den Priester teilen weder Konstanz 1482 noch Basel 1488 einen Text mit3.

5. Ein Ringsegen fehlt sowohl in Konstanz 1482 als auch in Basel 1488,
wiahrend die Rubriken fiir das Anstecken des Ringes, die begleitenden
Worte des Priesters und die abschlieBende Ehebestitigungsformel fast
wortlich gleich lauten wie im Manuale.

6. Die darauf bei Surgant folgende Ermahnung und Aufforderung
zum Gebet fehlt in Konstanz 1482 und in Basel 1488 6. Ebensowenig
kennen Konstanz 1482 und Basel 1488 Surgants Variante fiir die Be-
statigung der Ehe, den Ringritus und die Gebetsermahnung und die
dabei mitgeteilte lingere Eheansprache 7.

Siehe A. DoLp, S. 99 {.

A. Dorp, S. 101.

Fol, 43r/v.

A. Dorp, S. 100.

Es heifit in Konstanz 1482, 2. Formular, nur: ¢... quibus assentientibus con-
iungit eos matrimonialiter verbis aptis»; A, Dorp, S.101. Ahnliche Rubrik in
Basel 1488.

& Der Mittelteil der bei Surgant daftir vorgesehenen Ansprache entspricht dem
Mittelteil des im Konstanzer 1. Formular stehenden letzten Aufgebots zu Beginn
der EheschlieBung; vgl. MC II 10, fol. 95v und A. Dorp, S. 99, 26 — S. 100, 4.

7 Siehe oben, S. 321 ff.

wu e w (8] -

333



7. Der Gebetsteil vor dem Eintritt in die Kirche mit Psalm 120, Kyrie,
Vaterunser, Versikel, den drei Orationen und der abschlieBenden Asper-
sion stimmt in allen drei Agenden iiberein .

8. Eine das MeBformular betreffende Rubrik fehlt in Konstanz 1482
und Basel 1488 2.

9. Der Ritus des Brautsegens mit Johannesprolog, Psalm 127 und den
sich anschlieBenden Orationen hat in allen drei Agenden fast dieselbe
Gestalt. Dabei finden sich nur im Manuale die Rubriken, daBl die erste
Oration («Deus, qui potestate virtutis tuae ...») der Braut («super spon-
sam»), die folgenden aber beiden Brautleuten gelten («super ambosy).
Die zweite Oration in Konstanz 1482 («Omnipotens sempiterne deus,
instituta ...»), die eine fast wortliche Wiederholung der zweiten Oration
ist, die vor dem Eintritt in die Kirche gebetet wurde 3, fehlt in Basel 1488
und im Manuale. Surgants dritte Oration («Respice, domine, super hanc
conventionem ...») fehlt in Konstanz 1482 und in Basel 1488.

10. Surgants AbschluBrubrik iiber die Beweihrducherung und die
Aspersion der Brautleute, sowie der begleitende Spruch des Priesters,
befinden sich wortwortlich schon in Basel 1488 4, wihrend in Konstanz
1482 der Ritus mit einer einfachen Aspersion schlieBt >.

11. Wie Surgant sehen auch Konstanz 1482 und Basel 1488 keine
Segnung einer zweiten Ehe vor ©.

1 Dabei zeigen sich folgende geringfiigigen Verschiedenheiten: In Basel 1488
sind beim Psalm 120 die Verse 5 und 6 ausgelassen. Die 3. Oration Prefende, que-
sumus, domine, fidelibus ... endet in Konstanz 1482 mit assequantur (A. DoLD, S. 101,
301.) bei Surgant aber mit consequi merveantur (MC 11 10, fol. 96r). Ferner hat
Surgant im Zusammenhang mit dem Vaterunser noch ein Ave Maria; vgl. dazu
oben, S. 323 mit Anm. 3. SchlieBlich heiBt es zur Aspersion in Konstanz 1482
und Basel 1488 nur asperguntur aqua benedicta, wahrend Surgant genauer und aus-
fuhrlicher ist.

2 Es heiBt in Konstanz nur: «et audiunt missam prout consuetum est» (A. DoLD,
S.101) und in Basel 1488: ¢audiendo missam iuxta consuetudinem loci»; fol. 44v.

3 A. Dorp, S.108, 19 ff. 101, 26 ff. — In Konstanz 1502 ist diese Verdoppelung
ausgemerzt, indem hier diese Oration vor dem Eintritt in die Kirche wegfiel;
A. DoLp, S. 101, kritischer Apparat zu Zeile 26.

+ MC II 10, fol. 97r und Basel 1488, fol. 47r.

5 A. Dovrp, S. 109: ¢«Deinde aqua benedicta aspergantur».

6 A. Dovrp, S.101. 109 {.; Basel 1488, fol. 44v.

334



2. Die Spendung der Krankenkommunion

A. Einleitung

Obwohl schon das Rituale des Bischofs Heinrich I. von Breslau (1302-
1319) einen eigenen, das heiBt vom Ritus der Krankensalbung unab-
hingigen Ordo Ad communicandum infirmum kannte, blieb die Kranken-
kommunion als verselbstindigter Ritus bis ins 16. Jahrhundert hinein
eine Seltenheit in den Ritualien !. So war noch im Rituale von Konstanz
ca. 1482 von der Krankenkommunion nur im Ordo der Krankensalbung
die Rede %, wiahrend Basel 1488 und dann auch Konstanz 1502, ebenso
wie Surgant, einen eigenen Ordo fiir die Krankenkommunion haben 3.
Damit ist der Ritus der Wegzehrung nicht mehr nur ein Teil innerhalb
der Gesamtordnung der Krankenprovision, in der die Spendung der
Krankensalbung und die KrankenbuBe dominierend sind, sondern es
wird fiir die Moglichkeit, daB die Krankenkommunion unabhidngig vom
Sakrament der Krankensalbung gespendet wird, ein eigener Ritus
gegeben.

Werden aber beim Versehgang alle drei Sakramente gespendet, dann
sieht Surgant folgende Reihenfolge vor: Beichte, Krankensalbung und
danach die Wegzehrung *. Er folgt somit, wie {ibrigens auch Basel 1488
und Konstanz 1482 u. 1502, der dlteren und urspriinglichen Reihenfolge,
in welcher der Versehgang mit dem Viatikum schlo8 3. Diese urspriing-
liche Reihenfolge war allerdings seit dem Jahre 1100 in steigendem Male
durch eine neue Ordnung ersetzt worden, in der die Krankenkommunion
vor die Krankensalbung trat, und somit die «Letzte Olung» den letzten
Platz im Gesamten der Krankenprovision erhielt ¢. Diese neue Reihen-

1 A. Franz, Das Rituale des Bischofs Heinrich I. von Breslau (1302-1319),
Freiburg i. Br. 1912, S. 32 {. (zit. A. Franz, Breslau). Vgl. A. Lamorrt, S. 179. 191.

2 A. Dovrp, S. 55 Anm. *.

3 Basel 1488, fol. 40r—42r; A. DoLp, S. 55 ff.; MC II 11.

+ MC II 12; vgl. unten das Kap. iiber die Krankensalbung.

5 Dazu, wie iberhaupt zur Reihenfolge der Sakramente beim Versehgang, siehe
P. BrRowg, Die Letzte Olung in der abendlindischen Kirche des Mittelalters, in:
Zeitschrift fiir kath. Theologie 55 (1931) 550-561 (zit. P. BRowEg, Letzte Olung);
B. PoscHMANN, BuBe und Letzte Olung (Handbuch der Dogmengeschichte 1V 3),
Freiburg i. Br. 1951, S. 131 {f.; BaLTH. FiscHER, Die Reihenfolge der Sakramente
beim Versehgang, in: Trierer Theolog. Zeitschrift 60 (1951) 54 ff.

6 Vor dem 10./11. Jh. ist der Ausdruck «Letzte» Olung (extrema wunctio) nicht
sicher bezeugt, er wird aber vom Ende des 12. Jh. an in den Quellen sehr hiufig
gebraucht; P. BRowg, Letzte Olung, S. 557 Anm. 4; vgl. auch B. BoTTE, L'onction

335



folge hatte sich um 1500 — von Frankreich und einigen anderen Orten
abgesehen — bereits ziemlich allgemein durchgesetzt, so daB der «Cate-
chismus Tridentinus» irrigerweise von einer «immerwahrenden Gewohn-
heit der katholischen Kirche» sprach . DaBl Surgant die urspriingliche
Ordnung bewahrt hat, ist sicher in seiner Abhingigkeit von Basel 1488
und dem Konstanzer Rituale begriindet, das noch 1570 an der alten
Reihenfolge festhielt, die erst in der Ausgabe von 1597 gedndert wurde 2.

Im AnschluB an den Ordo der Krankenkommunion gibt Surgant
einige Belehrungen, die den Empfianger der Kommunion im allgemeinen
und der Krankenkommunion im besonderen betreffen und gréBtenteils
aus dem kanonischen Recht zusammengestellt sind 3. Weil zum Emp-
fang der Eucharistie eine devotio actualis verlangt ist, darf sie nur Per-
sonen gereicht werden, die den Vernunftgebrauch erlangt haben. Nach
Thomas von Aquin ist dies im zehnten oder elften Lebensjahr der Fall 4.
Deshalb ist von dieser Zeit an jeder Christ verpflichtet, dieses Sakrament
in der Osterlichen Zeit zu empfangen > und auBerdem auch bei Todes-
gefahr . Die Eucharistie darf nur niichternen Personen gereicht werden 7,
doch sind Kranke von dieser Bestimmung ausgenommen, denen sie not-
falls zu jeder Zeit gegeben werden darf. Von schwangeren Frauen, Kran-
ken, auch Pestkranken (peste infecti), die zu gehen imstande sind, wird
allerdings erwartet, daB sie zum Empfang in die Kirche kommen. Dabei
sollen sie, wenn es mdoglich ist, niichtern sein. Daher darf der Priester
ihnen die Kommunion nicht reichen, wenn sie post prandium kommen,
es sei denn, die Notwendigkeit fordere es, so daB es anders oder auf
bessere Weise nicht geschehen kann.

des malades, in: La Maison-Dieu 15 (1948) 98. — Diese neue Reihenfolge ist ein
Ausdruck fir die verhdngnisvolle mittelalterliche Umdeutung des Sakramentes der
Kranken zu einem Sakrament der Sterbenden; BaLTH. FISCHER, op. cit., S. 56.

1 P. BRowe, Letzte Olung, S. 556. — Die Zisterzienser und Dominikaner haben
die dltere Ordnung nie aufgegeben; ibidem, S. 561.

2 A. DovLp, S.64-79, sieche v.a. S.73f. Anm.1 und S.75ff. Anm.1. — Auch
die Augsburger Ritualien von 1580 und 1612 hatten noch die alte Reihenfolge,
bis das Rituale von 1656 den gegenteiligen Gebrauch «ex generali ecclesiae con-
suetudine» vorschrieb; F. A. HoEvNck, S. 152,

3 MC II 11, fol. 102r)v.

4+ THomAs VON AQUIN, In IV Sent. d. 9, a. 5 ad quart. quaest.

5 Vgl. X, V 38, c. 12 (FRIEDBERG II S. 887). Die &sterliche Zeit reichte damals
vom Palmsonntag bis zum Weilen Sonntag; siche Anhang I, Nr. 185.

6 Vgl. X, V 38, c. 8 {FRIEDBERG II, S. 886). — Die Erklirung, was auller schwerer
Krankheit noch alles unter Todesgefahr zu verstehen sei, ist der Summa angelica
des Angelus de Clavasio entnommen; siehe Anhang I, Nr. 187.

7 Vgl. Decretum Gratiani Dist. II de cons., c. 54 (FRIEDBERG I, S. 1333 {.).

336



B. Der Versehgang mit der Eucharistie

Normalerweise fand im Hoch- und Spidtmittelalter der Versehgang
offentlich statt!. Man versuchte damit einerseits, die Verehrung der
Eucharistie zu férdern, andererseits aber auch, die Glaubigen der Pfarrei
in die Heilssorge der Kirche am Kranken miteinzubeziehen. Als litur-
gische Kleidung des Priesters schreibt Surgant das Superpelliz und die
Stola vor. Das Haupt soll er mit dem caputium oder an Orten, wo dies
gebrduchlich ist, mit dem almutium bedeckt haben 2. Mit groBer Sorgfalt
und ehrfurchtsvoll trage er das Sakrament und bete auf dem Weg den
Psalm «Miserere mei deus» (Ps 50). Ferner soll ein Licht und ein Glock-
chen oder eine Glocke vorausgetragen werden 3. Dies besorgten meistens,
obwohl hier nicht erwdhnt, die Ministranten oder eigens dafiir bestellte
Schiiler und der Sakristan *.

Die Sitte, dem Allerheiligsten ein Licht voranzutragen, ist fiir das
ganze Hoch- und Spdtmittelalter bezeugt. Das Glockchen hatte den
Zweck, sowohl die StraBenpassanten wie die Gliaubigen in den Hé&usern
auf das Sakrament aufmerksam zu machen. So hatte man schon im
11. Jahrhundert damit begonnen, die Eucharistie, wenn sie &ffentlich
auf der Stralle voriibergetragen wurde, durch Niederknien zu verehren.
Ferner sollten damit die Glaubigen auch aufgefordert werden, dem Sakra-
ment zu folgen 5. Aus diesem Grunde wurde an manchen Orten vor
Beginn des Versehganges mit einer bestimmten Glocke geliutet. Man

1 P. BRowg, Die Sterbekommunion im Altertum und Mittelalter, in: Zeitschrift
fur kath. Theologie: 60 (1936) 39 (zit. P. BRowE, Sterbekommunion). — Zur Ge-
schichte des Versehganges und zum Folgenden vgl. ibidem, S.32-54. Fiur die
deutsche Schweiz siche ferner: H. KrROMLER, Der Kult der Eucharistie in Sprache
und Volkstum der deutschen Schweiz (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft
fiir Volkskunde 33), Basel 1949, S. 92-110.

2 Surgant durfte das almutium de scariolis tragen; vgl. StAB, Theodor Urk.
Nr. 25; StAB, Theodor C, fol. 83v. — Zum caputium und almutium siche J. BRAUN,
Die liturgische Gewandung im Occident und Orient, Freiburg i. Br. 1907, Nach-
druck: Darmstadt 1964, S. 318 {f. 355-358.

3 MC II 11, fol. 100v. — Diese Bestimmungen finden sich auch in den Konstanzer
Synodalstatuten von 1463, 1483, 1492 und 1497; J. HartzHEIM, Bd. 5, S. 464. 560;
Constitutiones synodales ecclesiae Constantiensis 1492 und 1497, s. 1. et a. unter:
«De custodia eucharistie et reverentia sacramentorumny».

* In Kleinbasel bekam der Sakristan fiir die Begleitung bei der Krankenkom-
munion 2 Rappen, bei der Letzten Olung 3 Rappen; StAB, Theodor C, Riickseite
des zwischen fol. 31 und fol. 32 eingefiigten Blattes.

5 Seit etwa der Mitte des 13. Jahrhunderts ermahnte man die Gliubigen, den
Priester auf dem Versehgang zu begleiten. «Man iibernahm diesen Brauch von den
Kléstern, in denen die Ménche mindestens seit dem 10. Jahrhundert zugleich mit dem
Priester zu ihrem sterbenden Mitbruder gingen», P. BROWE, Sterbekommunion, S. 44.

22 337



erwartete namlich, daB einzelne Glaubige sich mit oder ohne Kerzen dem
Priester auf seinem Weg zum Kranken anschlossen. In dieser Weise
gestaltete sich auch in Kleinbasel der Versehgang. Dies geht deutlich
aus der feierlichen Entlassung der Viatikumsbegleitung nach der Riick-
kehr in die Kirche hervor 1.

Nachdem der Priester wieder in die Kirche zuriickgekehrt ist, wendet
er sich am gewohnten Platz (in loco comsueto) mit dem Sakrament zum
Volk und hilt eine kurze Ansprache? Der von Surgant dafiir mit-
geteilte Text ist ein beredtes Beispiel fiir das mittelalterliche Gemein-
schafts- und SippenbewuBtsein und die groBe Sorge fiir die Verstorbenen:

«Andechtigen seligen monschen, helffent mir got den herren triilich bitten
fiir alle mOnschen, so zli disem gotzhus gehdrent, sy syent lebendig oder tod,
das got der herr verlyche den lebenden ires lebens ein selig end, den todten
die ewige rliw; in sunderheit fiir disen krancken moénschen, den ich bewart
oder versechen hab mit demm loblichen sacrament des zarten fronlychnams
unsers lieben herren Iesu Christi. Bittent got, den allmechtigen, das imm
das heilig sacrament sye ein abweschung aller siner siind, crafft und sterckung
aller genaden, spysung, bereitung und wegwysung zii demm ewigen leben.
Dormit so bedenck ein yeglich mdnsch sines vatters seligen sel, siner mutter
seligen sel, miner und aller siner vordern seligen sel. Denen und allen glou-
bigen selen, besonders disem krancken monschen zil trost, sprech iiwer
yeglichs ein Pater noster und ein Ave Maria. Sprechent vatter unser, der du
bist in himeln».

Das Vaterunser und das Ave Maria werden vom Priester mitgebetet
und mit folgenden Worten abgeschlossen:

«Disz gebet kumm ze trost und ze hilff disem krancken moénschen, uns
und allen gloubigen selen. Amen.» Darauf verkiindet er «allen denen, die
do nochgevolget hant dem heiligen wirdigen sacrament ... hundert tag ablosz
und denen mit enziindeten kertzen zwey hundert tag bebstlichs ablosz
tOdtlicher siinden»3. Dazu noch jedem Teilnehmer «viertzig tag bischoff-
lichen ablosz, so ir habent zlii disem gotszhusz» *.

1 Vgl. zum Folgenden MC II 11, fol. 101v-102r.

2 Zu der Praxis, bei bestimmten Ankiindigungen und Kommunionansprachen
die Eucharistie in der Hand zu halten, vgl. BALTH. FiscHER, Die Predigt vor der
Kommunionspendung: Verkiindigung und Glaube (Festgabe fiir F. X. Arnold),
hrsg. v. Th. Filthaut u. J. A. Jungmann, Freiburg i. Br. 1958, S. 226 Anm. 19.

3 In Konstanz 1502 heiB3t es nur: «pronunciet indulgentias ... concessas» (A.DoLD,
S. 57), wahrend Basel 1488 «indulgentias apostolicas Urbani, Martini et Eugenii
et alias iuxta privilegium concessas» angibt (fol. 42r). Vgl. dazu P. BRowEg, Sterbe-
komiunion, S. 46. Surgant teilt im Manuale II 14, fol. 114v die Abldssc Martin V.
und Eugen 1V. mit, die in ihren Fronleichnamsbullen fiir die Begleitung des Sakra-
mentes auf dem Versehgang fiir die Gldubigen ohne Kerzen je 50 (zusammen also
100) und fiir jene mit Kerzen je 100 (zusammen also 200) Tage AblaB gewédhrt

338



Diesen AblaB und alle ihre anderen guten Werke mdge Gott ihnen
auf ihr Lebensende aufsparen, wo sie es am allernotwendigsten brauchen 1.
Nach diesem Wunsch schlieBt der Priester mit den Worten: «Dor mit
so setz ich iiwer sel, lyp, eer und git in den schirm got des vatters, des
suns und des heiligen geists. Amen». Dazu macht er cum scrinio, das er
offenbar noch immer in der Hand hilt, ein Kreuzzeichen iiber das Volk ?,
versorgt das Sakrament an seinem Ort und entldf3t die Anwesenden unter
Austeilung von Weihwasser.

C. Der Ordo der Krankenkommunion

a) Der Eingangsritus

Der Eingangsritus entspricht dem vom Pontificale Romanum des
12. Jahrhunderts fiir die Krankensalbung vorgesehenen Schema 3: Beim
Eintritt in die Wohnung des Kranken griit der Priester mit den Worten:
«Pax huic domui, et omnibus habitantibus in ea» (Lk 10, 5). Darauf be-
sprengt er den Kranken mit Weihwasser und betet dazu: «Asperges me,
domine». Es folgt der erste Vers des Psalmes 50: «Miserere ...», das
«Gloria patri...» und die Wiederholung der Antiphon «Asperges me,
dominen.

hatten. Der AblaBB Eugens IV. wurde auch durch das Konzil von Basel (1434) zu-
stimmend verdffentlicht. Vgl. dazu Anhang I, Nr. 222.

+ MC II 11, fol. 102r. — In der Didzese Konstanz waren durch die Synodal-
konstitutionen von 1463 und 1483 fiir die Begleitung der Eucharistie oder des
Krankenotls folgende Abldsse gewdhrt worden: fir die Begleitung untertags 10 Tage,
nachts mit Licht 20 Tage; J. HArTzHEIM, Bd. 5, 5. 464 f. 560. In den Synodal-
konstitutionen von 1492 und 1497 wurde dies dahin gedndert, daB nun fur die
Begleitung der Eucharistie oder des Krankendls, geschehe sie tags oder nachts,
mit oder ohne Licht, 40 Tage AblaB gewdhrt wurden. Vgl. zu diesen bischéflichen
Abldssen auch P. BRowE, Sterbekommunion, S. 46 ff. — Schon 1487 hatte Surgant
vom Basler Weihbischof Nikolaus von Tripolis einen 40tigigen AblaB fur jene
seiner Pfarrangehoérigen erwirkt, welche die Eucharistie bei der Krankenkommunion
oder das Krankent¢l beim Versehgang begleiteten; StAB, Theodor Urk. Nr. 54.

1 MC II 11, fol. 102r: «Den ablosz und ander tiwer guttat spar iich got der herr
an die end, do ir des aller notturftigest sint».

2 Vgl. oben, S. 338 Anm. 2. — In Basel 1488 hiell es: «... dando eis tacitam
benedictionem in modum crucis cum sacramento». — Die Segenserteilung mit der
Pyxis ist typisch spatmittelalterlich, im Hochmittelalter war sie noch nicht iiblich;
P. Browg, Sterbekommunion, S. 45 {.; vgl. auch DERs., Die Verehrung der Eucha-
ristie im Mittelalter, Miinchen 1933, Nachdruck: Freiburg i. Br. 1967, S. 181 ff.

3 MC II 11, fol. 100v. Vgl. M. AnpriEU, Le Pontifical Romain au Moyen-ige,
4 Bde. (= Studi e Testi 86 [Citta del Vaticano 1938], 87 [1940], 88 [1940], 99 [1941]),
hier Bd. 1, S. 266.

339



b) Die Krankenbeicht

Hat der Kranke noch nicht gebeichtet, so folgt nun die Beichte!.
Dazu verlassen die Angehorigen das Zimmer, damit der Priester mit dem
Kranken allein ist, dem er die sakramentale Absolution erteilt, deren
Formel aber hier nicht mitgeteilt wird 2. Nachdem die Angehoérigen
wieder ins Krankenzimmer zuriickgekehrt sind, wird in ihrer Gegenwart
dem Kranken die confessio generalis et publica in der Muttersprache vor-
gesprochen («infirmo predicere debet»). Eine Formel wird dazu nicht
mitgeteilt. Auch verlautet hier nichts von einem Mit- beziehungsweise
Nachsprechen der Offenen Schuld durch den Kranken oder die An-
wesenden 3. Der confessio generalis fiigt der Priester das «Misereaturs,
«Indulgentiam» * und schlieBlich noch die eigentliche sakramentale Abso-
lutionsformel bei 3.

1 MC II 11, fol. 100v. — Die Mainzer Provinzialsynoden von 1261 (c. 7) und
1310 hatten, abgesehen vom Fall einer Viatikumsspendung in unmittelbarer Todes-
gefahr, bestimmt, daB die Krankenbeichte schon vor dem Antritt des Verseh-
ganges abgelegt werden sollte; J. D. Mansi, Bd. 23, S. 1082; Bd. 25, S. 345. — Im
MC IT 13, fol. 111r lobt Surgant, Gerson folgend, die Praxis gewisser Spitiler, in
denen ein Kranker gleich am ersten Tag seiner Aufnahme beichten mufite; vgl.
Anhang I, Nr. 203.

2 Vgl. dazu auch die Beichte vor der Krankensalbung und den ihr voraus-
gehenden Ritus der Absolution von eventuellen Exkommunikationen; unten,
S. 359 ff.

3 Vgl. aber MC 11 6, fol. 87r und unten, S. 341, wo Surgant davon ausgeht, daB
der Kranke selbst die Offene Schuld spricht. — Eine deutsche Formel fiir die Offene
Schuld brauchte Surgant hier nicht anzugeben, da er bereits im MC II 6 finf
Formeln far die confessio generalis et publica mitgeteilt hatte. Gewdhnlich nahm
man eine deutsche Ubersetzung des Confiteor.

* Misereatur und Induigentiam haben hier folgende Form: ¢«Misereatur tui omni-
potens deus, et dimittat tibi omnia peccata, liberet te ab omni malo, et custodiat
animam tuam in vitam eternam. Indulgentiam et remissionem omnium peccatorum
tuorum, spacium vere et fructuose penitentie, emendationem vite, gratiam et con-
solationem sanctispiritus tribuat tibi omnipotens pius et misericors dominus. Amen»,
MC IT 11, fol. 100v; vgl. auch II 12, fol. 105r. — Zur Geschichte von Misereatur und
Indulgentiam vgl. J. A. JuNneMaNN, Die lateinischen BuBriten in ihrer geschicht-
lichen Entwicklung (Forschungen zur Geschichte des innerkirchlichen Lebens 3/4),
Innsbruck 1932, S. 207-219 (zit. J. A. JuNeMaNN, Bufriten),

3 ¢Dominus noster Jesus Christus per suam magnam misericordiam te absolvat,
et ego auctoritate ipsius qua fungor absolvo te a vinculis excommunicationis
maioris et minoris, si ligaris, et a peccatis tuis. In nomine patris et filii et spiritus-
sancti. Amen», MC II 11, fol. 100v; vgl. auch II 12, fol. 105r und II 13, fol. 113v. —
Zu dieser Absolutionsformel vgl. J. A. JuNeMANN, Bufiriten, S. 230-233 und unten,
S. 360 {. — Zur geschichtlichen Entwicklung, bis diese Formel die eigentliche sakra-
mentale Absolutionsformel wurde, siehe ibidem, S. 250-261.

340



Die confessio generalis bildete schon seit lingerer Zeit, zusammen mit
«Misereatur» und «Indulgentiam» als einer Art absolutio gemeralis eine
geschlossene Rituseinheit !. Als solche war sie neben der sakramentalen
BuBe in den Ritus der Krankenkommunion aufgenommen worden und
hatte hier meist das Vaterunser als urspriingliches Kommunionvorberei-
tungsgebet verdridngt 2. Als unnoétige Verdoppelung erscheint es aller-
dings, daB Surgant hier auf «Misereatur» und «Indulgentiam» auch noch
die sakramentale Absolutionsformel « Dominus noster Jesus Christus per
suam magnam misericordiam ...» folgen laBt, nachdem dem Kranken
zuvor bereits die sakramentale Absolution erteilt worden war. Aus dem
Basler Rituale von 1488, mit dem Surgants Ritus, von zwei sprachlichen
Verbesserungen abgesehen, bis hierher wortlich iibereinstimmt, ist nicht
genau ersichtlich, ob diese Absolutionsformel hier gebetet werden sollte.
Hingegen ist sie im Konstanzer Rituale von 1502 an dieser Stelle vor-
gesehen, obwohl auch hier der Kranke bereits vor der «confessio generalis»
absolviert worden war 3.

Mit der Wiederholung der eigentlichen sakramentalen Absolutions-
formel an dieser Stelle fehlt eine klare Absetzung der nichtsakramentalen
von der sakramentalen Lossprechung. Es wird damit das MiBverstidndnis
begiinstigt, die Offene Schuld mit der confessio specialis et sacramentalis
gleichzusetzen, obwohl Surgant bei der Behandlung der Offenen Schuld
gerade gegen dieses Miverstindnis angegangen war *. So scheinen auch
seine dort gemachten AuBerungen dem hier vorgelegten Ritus zu wider-
sprechen. Er miBbilligte ndmlich dort den Brauch, nach der Offenen
Schuld und vor dem «Misereatur» eine BuBauflage zu geben, weil die
Offene Schuld keine confessio sacramentalis sei und folglich weder eine
BuBe auferlegt noch die forma absolutionis gesprochen werde. Die Offene
Schuld geschdahe ndmlich nicht im eigenen, sondern im Namen der Kirche.
Als Beispiel verwies er auf die Krankenkommunion: Obwohl der Kranke
zuerst seine confessio sacramentalis specialis abgelegt habe, miisse er den-
noch, wenn die Angehoérigen wieder ins Krankenzimmer eintreten, noch
die Offene Schuld sprechen, um sich damit als Glied der Kirche zu

1 Vgl. J. A. JuNngMANN, BulBriten, S. 281-290 und oben, ZSKG 70 (1976) 161-164.

2 J. A. JungMANN, Gewordene Liturgie, Innsbruck 1941, S. 157 ff. Vgl. P. BROWE,
Mittelalterliche Kommunionriten, in: Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft 15 (1941)
28 {. (zit. P. BRowE, Kommunionriten).

3 A, DoLp, S. 56.

+ Vgl. ZSKG 70 (1976) 163. — Zu diesem MiBverstandnis vgl. P. BRowe, Kom-
munionriten, S. 30.

341



bekennen . Man darf daher wohl vermuten, daB Surgant hier, ohne
etwas zu denken, einfach dem Konstanzer Ritus von 1502 gefolgt ist.

¢) Die Krankenkommunion

Nach der Krankenbeichte beginnt der Ritus der Krankenkommunion
im engeren Sinn des Wortes 2. Der Priester wischt seine Finger und
nimmt ehrfurchtsvoll («geniculando reverenter») die Eucharistie aus dem
scrinium oder inclusorium, das er danach wieder sehr sorgfiltig («valde
caute») verschlieBt. Darauf geht er nach Kleinbasler Sitte («more nostro»)
zuerst zum Fenster und zeigt die Eucharistie dem Volk; gemeint sind
offenbar die Gldubigen, die dem Sakrament gefolgt waren und nun vor
dem Hause des Kranken warteten. Diesen Brauch erwdhnen weder Basel
1488 noch Konstanz 1502, doch entspricht er dem Schauverlangen des
mittelalterlichen Menschen, die Hostie zu sehen 3. Danach spricht der
Kranke, die Eucharistie anbetend nur einmal: «Domine, non sum dignus,
ut intres sub tectum meum, sed tantum dic verbo, et sanabitur anima
mea» *. Diese Formel wurde schon seit dem 11. Jahrhundert den Laien
als Kommuniongebet empfohlen 3. Obwohl hier nur die lateinische Formel
angegeben ist, darf man annehmen, daB der Kranke sie wahrscheinlich
in der Muttersprache betete . Unmittelbar anschlieBend reicht der
Priester dem Kranken die Eucharistie, indem er dazu die eigentliche
Viatikumsformel spricht: «Accipe viaticum domini nostri Jesu Christi,
qui custodiat te ab hoste maligno, et perducat te ad vitam eternam.
Amen» 7. Er kann aber auch die Formel des Missale Romanum sprechen:
«Corpus domini nostri Jesu Christi custodiat animam tuam in vitam

1 MC 1I 6, fol. 86v-87r.

2 Vgl. zum Folgenden MC II 11, fol. 100v-101r.

3 Zu diesem Schauverlangen siehe E. DumouTET, Le désir de voir 'Hostie et
les origines de la dévotion au Saint-Sacrement, Paris 1926; ferner J. A. JUNGMANN,
MS, Bd. 1, S.158-161 u. Bd. 2, S. 256-262; H. B. MEYER, Luther und die Messe
(Konfessionskundliche und Kontroverstheologische Studien 11), Paderborn 1965,
S. 261-279 (zit.: H. B. MEYER, Luther).

* Zur Entwicklung des «Domine, non sum dignus ...» im Krankenkommunion-
ritus von einem reinen Privatgebet des Empfingers zu einer von der Kirche adop-
tierten Formel im Munde des Spenders in der spit- und nachmittelalterlichen Zeit
vgl. P. BRowg, Kommunionriten, S. 30 ff.

5 Ibidem, S. 31 f. Vgl. J. A, JungMaNN, MS, Bd. 2, S. 457.

6 Im Speyerer Rituale von 1512 wurde sie vom Priester dem Kranken in der
Muttersprache vorgesprochen; A. LamoTrt, S. 187.

7 Zu dieser Spendeformel vgl. A.-G. MAarRTIMORT, Handbuch der Liturgiewissen-
schaft, 2 Bde., Freiburg i. Br. 1963-1965, Bd. 2, S. 156; P. BRowEg, Sterbekom-
munion, S. 221.

342



eternam. Amen»?!, die jedoch mit einem «Pax tecum» abgeschlossen
wird, das an dieser Stelle sonst nur selten bezeugt zu sein scheint 2.

Darauf erfolgt die Fingerablution des Priesters mit Wein oder Wasser,
das danach dem Kranken gereicht wird, ohne daB der Priester etwas
dazu sagt3. Es handelt sich dabei um die Mundablution des Emp-
fingers der Eucharistie, die schon frith bei der Sterbekommunion eine
Rolle spielte *.

Auf die Kommunion und die Ablution folgt die Oration «Domine,
sancte pater, omnipotens aeterne deus, te fideliter deprecamur ...», die
von Surgant aber nur fakultativ vorgesehen ist («potest sacerdos dicere»).
Diese Oration steht als Gebet nach der Krankenkommunion bereits in
dhnlicher Formulierung im rémischen Pontifikale des 12. Jahrhunderts,
dort allerdings noch in einer auf die doppelgestaltige Kommunion beziig-
lichen Textfassung 3, wihrend bei Surgant nur noch vom Empfang des
Leibes Christi die Rede ist. Die Verwendung dieser Oration als Gebet
nach dem Empfang der Wegzehrung liBt sich aber noch viel weiter
zuriickverfolgen ® und findet sich daneben schon friith als Postcommunio
in MeBformularen fiir Kranke 7.

Darauf besprengt der Priester den Kranken wieder mit Weihwasser
und spricht dazu die gewthnliche Benediktionsformel: «Benedictio dei
patris omnipotentis et filii et spiritussancti descendat super te et maneat
semper. Ameny. Surgant erwdhnt nun, ohne selbst dazu Stellung zu
nehmen, daBl manche Priester an dieser Stelle den Kranken fragen, ob
er bei einer Verschlimmerung der Krankheit aus ganzem Herzen wiinsche,
daB ihm das Sakrament der letzten Olung gespendet werde, selbst wenn
er vor dieser Spendung den Vernunftgebrauch verlieren wiirde. Darauf
sollte der Kranke antworten: «Ich bitte darumn» 8.

1 Vgl. zu dieser Spendeformel J. A. JunemMaNN, MS II, S.483-486; ferner
P. BrRoweg, Sterbekommunion, S. 216-221.

2 Vgl. J. A. JuNneMaNnN, MS II, S. 485 Anm. 122. — Konstanz 1502 allerdings
kannte es auch (A. DoLD, S. 56), ebenso erscheint es spiter im Speyerer Rituale
von 1512 (A. Lamorr, S.188). Seine Bezeugung in weiteren Agenden siehe bei
A. Lamorrt, S. 192 mit Anm. 111.

3 Zur Fingerablution siehe J. A. JunemanwN, MS II, 8. 516-520.

4+ Vgl. P. BRowe, Kommunionriten, S. 50 mit Anm. 11. — Zur Geschichte der
Mundablution siehe ibidem, S. 48-57; ferner J. A. Junemann, MS I1I, S. 510-515.

5 M. Axprievu, Bd. 1, S. 277.

6 Vgl. A. Dorp - K. GAMBER, S.91* Nr.1044 und die dort vermerkten Ver-
gleichsstellen; ferner A.-G. MarTIMORT, Bd. 1, S. 466 mit Anm. 40.

7 A, Dorp - K. GAMBER, S. 105*%, Nr. 1131.

& Die gleiche Rubrik fast wortlich auch in Basel 1488 an dieser Stelle.

343



Bevor der Priester den Kranken verliBt, ermahnt er ihn zur Dank-
sagung fiir den Empfang der Kommunion 1. Ferner soll er Gott bitten,
daB er nie von ihm getrennt werde, daB er ihm alle Stinden nachlasse
und die Gnade verleihe, dieses Leben gliicklich zu vollenden und zum
ewigen Leben zu gelangen. Er schlieBt mit dem GruB «Pax tecum» und
kehrt, den Psalm 50 («Miserere mei deus ...») betend, zur Kirche zuriick,
wo die bereits oben geschilderte Entlassung des Volkes stattfindet 2.

Danach teilt Surgant folgende Variante fiir die Gebete nach der Kom-
munion mit, die einige Priester befolgen wiirden 3: Demnach spricht der
Priester nach der Kommunion des Kranken sofort den Psalm 66: «Deus
misereatur nostri ...». Auf das «Gloria patri ...» folgen Kyrierufe mit ab-
schlieBendem «Pater noster» und einer iiberleitenden Versikelgruppe *.
Daran schlieBt sich die Oration ¢«Deus, infirmitatis huinanae ...» und als
AbschluB3 die Benediktionsformel «Benedictio dei patris omnipotentis et
filii etc.» an. Eine dhnliche Gestaltung dieses Gebetsteiles nach der Kom-
munion des Kranken findet sich im Konstanzer Rituale von 1502 ®. Die
Oration «Deus, infirmitatis humanae» hat schon im Gelasianum in der
Missa pro infirmis als Postcommunio gedient ©.

SchlieBlich sieht Surgant noch einen Ritus fiir die geistliche Kom-
munion vor, wenn der Kranke wegen der Gefahr des Erbrechens oder
aus einem anderen krankheitshalber bedingten Grunde sakramental
nicht kommunizieren kann. Es wird ihm dann zur Vermehrung seiner
Frommigkeit der Leib Christi gezeigt 7. Der Priester spricht dazu «Deus
misereatur nostri etc.» ® und die Oration «Omnipotens sempiterne deus,

1 Unkonsequenterweise spricht Surgant hier vom Empfang der doppelgestaltigen
Eucharistie, dem «sacramentum corporis et sanguinis domini nostri». So auch in
Basel 1488.

2 Vgl. oben, S. 338 {. Von der Ermahnung wird nur der lateinische Text mit-
geteilt. Gleiche Formulierung dieser Rubrik und des Textes auch in Basel 1488.

3 MC II 11, fol. 101r-101v.

* ¢Salvum fac famulum tuum ...»; « Domine exaudi ...»; « Dominus vobiscum ...».

5 Vgl. A. DoLp, S. 56, 23 -S. 57, 5.

6 L. C. MoHLBERG, Gelasianum 222, Nr. 1542; vgl. A. DorLp - K. GAMBER 90%,
Nr. 1035. Im Rituale des Bischofs Heinrich I. von Breslau bildet sie das Schlul3-
gebet der Krankenkommunion; A. Franz, Breslau, S. 33.

7 MC II 11, fol. 101v. Vgl. dazu auch MC II 12, fol. 108r und unten, S. 368. —
Zur Praxis dieser Ersatzkommunion durch Zeigen der Eucharistie beim Kranken
vgl. P. BROWE, Sterbekommunion, S.224-228; ferner E. DumouTET, S.75-79.
Ein solches Vorzeigen des Sakramentes wird im Konstanzer Rituale von 1597
gebilligt (A. Dorp, S. 58, 10-14), wihrend es 1482 und 1502 nicht erwdhnt ist.

8 Ob hier der ganze Ps 66 gemeint ist, oder nur dessen erster Vers, ist nicht klar.,
Doch darf man aus der Parallele der Krankenkommunion im Krankensalbungsordo
(unten, S. 368) annehmen, daB der ganze Psalm gemeint ist.

344



qui subvenis in periculis ...» 1. Surgant meint, es sei in diesem Falle
besser, dem Kranken die Fingerablution nicht zu geben 2.

D. Vergleich mit dem Konstanzer und Basler Rituale

Wihrend im Konstanzer Rituale von 1482 von der Spendung des
Viatikums nur im Ritus der Krankensalbung die Rede ist 3, kennt Basel
1488 bereits einen verselbstidndigten «Ordo ad visitandum infirmum cum
sacramento eucharistie» *. Ein solcher erscheint dann auch im Kon-
stanzer Rituale von 1502 5.'Von diesen drei verselbstindigten Ordines
der Krankenkommunion (Basel 1488, Konstanz 1502, Surgant) bietet
Surgant den reichhaltigsten Ordo, wiahrend Konstanz 1502 am kiirzesten
ist. Ein Vergleich zeigt, daB Surgant den Basler Ritus von 1488 sowohl
in den Rubriken als auch in den Gebetstexten, von sprachlichen Korrek-
turen und einzelnen Wortumstellungen abgesehen, woértlich ibernommen
hat. AuBerdem bringt er fast alle in Konstanz 1502 sich befindenden
Verschiedenheiten zu Basel 1488, allerdings meistens mit geringen Ab-
weichungen. SchlieBlich hat Surgant noch Ergidnzungen, die sich weder
in Basel 1488 noch in Konstanz 1502 befinden. Die wichtigsten Unter-
schiede und Vergleichspunkte, auf die zum Teil bereits im Text oder den
Anmerkungen hingewiesen wurde, seien zur Ubersicht hier zusammen-
gestellt:

1. Im Basler Ritus von 1488 fehlen die Texte der «absolutio generalis»
nach der Offenen Schuld; es hei3t hier nur: «Misereatur etc.» Surgant
hingegen bringt die Texte des «Misereatur» und «Indulgentiamy», auf die
er die eigentliche sakramentale Absolutionsformel folgen 1aBt. Dasselbe
ist auch in Konstanz 1502 der Fall, wenn auch die Formulierung dieser
drei Gebete nicht wértlich mit Surgant iibereinstimmt.

1 Diese Oration ist der erste Teil (bis consequatur) jener Oration, die im Kon-
stanzer Rituale von 1482 im Ritus der Krankensalbung nach den Salbungen auf
den Ps 66 folgt und im Ritus von 1502, wie hier bei Surgant, mit consequatur endet;
A. DoLp, S. 78, 21-26. Ebenso befindet sich diese Oration auch in Basel 1488 im
Ritus der Krankensalbung nach den Salbungen. Sie steht schon im Krankenordo
des Rémisch-Germanischen Pontifikale; C. VoGgeEL - R. ELzE, Le Pontifical Romano-
Germanique du dixiéme siécle, 2 Bde. (= Studi e Testi 226 und 227, Citta del Vati-
cano 1963), Bd. 2, S. 252, Nr. 139, 24 und S. 266, Nr. 143, 41.

2 Andere Ritualien behielten aber auch in diesem Fall die Ablutionsreichung
bei, z. B. die Schweriner Agende von 1521; A. SCHONFELDER, Liturgische Biblio-
thek, 2 Bde., Paderborn 1904/06, Bd. 2, S. 25. Vgl. auch unten, S. 368.

3 A. DoLp, S. 55 Anm. *.

4+ Basel 1488, fol. 40r—42r.

5 A. DoLp, S. 55 fi.

345



2. Der Brauch, die Eucharistie vor der Kommunion des Kranken am
Fenster dem vor dem Hause wartenden Volk zu zeigen, fehlt sowohl in
Basel 1488 als auch in Konstanz 1502. Moglicherweise war er Kleinbasler
Sonderbrauch, worauf das «more nostro» hinzudeuten scheint.

3. Eine Ermahnung vor der Kommunionspendung, die Konstanz 1502
kennt, in Basel 1488 aber fehlt, wird bei Surgant nicht erwidhnt.

4. Surgants Viatikumsformel «Accipe viaticum domini nostri Jesu
Christi ...» befindet sich auch in Basel 1488, fehlt aber in Konstanz 1502.
Surgants zweite Spendeformel «Corpus domini nostri Jesu Christi...»
mit abschlieBendem «Pax tecum» fehlt sowohl in Konstanz 1502 als
auch in Basel 1488. Konstanz 1502 kennt zwar eine dhnliche Formel,
ihr Unterschied zu Surgant besteht darin, daB sie mit «proficiat tibi in
vitam eternam» endet !, gegeniiber «custodiat animam tuam in vitam
eternam» bei Surgant. Danach wird sie, wie bei Surgant, mit «Pax
tecum» abgeschlossen.

5. Basel 1488 sieht fiir die Fingerablution Wein vor, Surgant Wein
oder Wasser; in Konstanz 1502 fehlt eine diesbeziigliche Angabe 2.

6. Surgants Variante fiir die Gebete nach der Kommunion, wie sie
nach seiner Mitteilung von einigen gebetet wiirden, fehlt in Basel 1488.
Sie entspricht, von Anderungen abgesehen, dem Ritus von Konstanz
1502 3.

7. Surgants Ersatzritus fiir den Fall, daB der Kranke nicht sakramental
kommunizieren kann, fehlt in Basel 1488 und in Konstanz 1502.

8. Fiir die Entlassung des Volkes, das dem Sakrament gefolgt ist,
befindet sich in Konstanz 1502 nur die kurze Rubrik, der Priester solle
die gewdhrten Abldsse verkiinden und den Kranken dem Gebet des
Volkes empfehlen. Surgant folgt fiir die Gestaltung dieser Entlassung
den ausfiihrlicheren Rubriken von Basel 1488, denen er zusidtzlich noch
die Weihwasserausteilung zum Abschlufl beifiigt. Da diese Entlassung
in der Muttersprache zu halten war, bringt er eine deutsche Vorlage fiir
die Ansprache und fiir die daran sich anschlieBende AblaBverleihung.
Solche muttersprachlichen Texte fehlen sowohl in Konstanz 1502 als
auch in Basel 1488 *.

1 A. DoLp, S. 56, 21. — So auch in Basel 1488 im Ordo der Krankensalbung;
fol. 38r.

2 Es heiBt hier nur: Deinde abluat digites; A. DorLp, S. 56, 23.

3 Vgl. A. DoLp, S. 56 1.

* Das Speyerer Rituale von 1512 bringt &hnliche muttersprachliche Texte, die
nach A. LaMorrT, S. 183 Anm. 27 eine auffallende Ahnlichkeit mit Surgants Texten

346



3. Das Sakrament der Krankensalbung

A. Dogmatische und pastoraltheologische Fragen

In der Erklirung zum Ritus der Krankensalbung behandelt Surgant
einige Iragen, die sich auf die Theologie dieses Sakramentes beziehen 1.
Zuerst stellt er mit Bonaventura fest, dall die Krankensalbung in erster
Linie auf die Gesundung der Seele hinziele, m. a. W. erst in zweiter Linie
fir die Heilung von kérperlicher Krankheit bestimmt sei, und daB in
ihr vor allem die laBlichen Siinden nachgelassen werden 2. Die Materie
dieses Sakramentes ist das vom Bischof geweihte Olivendl 3, seine Form
sind die Worte «Per istam sanctam unctionem et suam piissimam miseri-
cordiam indulgeat tibi dominus quicquid deliquisti per visum» *. Die
Salbungsstellen sind die fiinf Sinne: Augen, Ohren, Nase, Hinde, Mund
und FiiBe °. Verstimmelte oder Blinde sind an den benachbarten Stellen
zu salben. Spender des Sakramentes ist nur der Priester °.

Wer ist der Empfanger dieses Sakramentes? Auf diese Frage antwortet
Surgant: Kindern, Unzurechnungsfihigen und BewubBtlosen darf es
nicht gespendet werden, sondern nur Erwachsenen, die den Vernunft-
gebrauch erlangt haben, in keiner Todsiinde leben und in «articulo
mortis» krank sind 7. Wer aber in den Krieg zieht oder sonst in irgend-

haben und sich diesen gegeniiber «wie ein Auszug mit geringen Abweichungen im
Ausdruck» ausnehmen.

1 MC II 12, fol. 109v—-110v. Zu seinen Quellen siche Anhang I, Nr. 193-201.

2 Siehe Anhang I, Nr. 194, — Diese von Bonaventura und nach ihm von Skotus
und seiner Schule vertretene Ansicht wurde von Thomas von Aquin zuriick-
gewiesen, da zur Tilgung der laBlichen Siinde die Reue geniige. Fiir Thomas bestand
der Hauptzweck der Krankensalbung in der Beseitigung der reliquiae peccati,
bestehend in der aus der Erbsiinde und den persénlichen Siinden stammenden
Schwiche und Untauglichkeit. Nach ihm besteht daher die gratia sacramentalis in
der Heilung von der infirmitas peccati, wihrend die remissio peccatorum nicht das
priméar erstrebte Ergebnis des Sakramentes, sondern nur eine unter gewissen Um-
stinden (sofern der Kranke nicht durch unbuBfertige Gesinnung ein Hindernis
setzt) eintretende Wirkung der Gnade ist (Suppl. q. 30, a. 1); B. PoscHMANN, S.136.

3 Vgl. dazu B. Poscamanny, S. 134 1.

4 Zur Form siehe unten, S. 365.

5 Hand- und FuBsalbung beziehen sich auf denselben Sinn. — Zur Anzahl der
Salbungen vgl. auch F. LEHR, Die sakramentale Krankenélung im ausgehenden
Altertum und im Frithmittelalter, Theol. Diss. der Univ. Freiburg i. Br. 1934,
Karlsruhe o. J., S. 38-42; P. BRowg, Letzte C)lung, S. 548 ff.; ferner B. PoscH-
MANN, S. 133. 135.

6 Als Begriindung wird das kanonische Recht zitiert; siche Anhang I, Nr. 196.

7 Vgl. dazu B. Poscamann, S. 136 {.

347



einer Todesgefahr lebt, dem kann das Sakrament ebensowenig gespendet
werden, wie einem, der zur Hinrichtung verurteilt ist. Surgant ist ferner
der Ansicht, daB es jenen Erwachsenen gespendet werden darf, die auch
zum Sakrament der Eucharistie zugelassen sind. Wer namlich geeignet
sei, das wiirdigere und hervorragendere Sakrament zu empfangen, der
sei auch fahig, das niederere, ndmlich die Salbung, zu erhalten 1.

Darauf wendet sich Surgant gegen den Aberglauben, wer gesalbt wor-
den sei, diirfe spiter nicht mehr die FiiBe waschen und auch nicht mehr
tanzen 2. Wenn man ndmlich schon nach Empfang der Eucharistie ohne
Siinde tanzen darf, warum dann nicht auch nach der Krankensalbung?
Er meint, dieser vom Teufel eingegebene Aberglaube sei die Ursache,
daB viele junge Menschen dieses Sakrament nicht empfangen wollten.
Dennoch ist aber auch er der Ansicht, es sei ehrfurchtsvoli, danach
wihrend dreier Tage enthaltsam zu leben 3.

Zur Fage, ob dieses Sakrament wiederholt und mehrmals empfangen
werden diirfe, erkliart Surgant einleitend, daB es nur drei Sakramente
gibe, ndmlich Taufe, Firmung und Priesterweihe, die eine immerwih-
rende Wirkung haben; alle iibrigen Sakramente, auch die Kranken-
salbung, bezweckten keine andauernde Wirkung im Empfinger. Sie
kénnen und miissen daher wiederholt werden. Wird daher ein Kranker
gesund, so hat das Sakrament seinen Zweck erreicht. Erkrankt er spiter
wieder, so darf er erneut gesalbt werden. Die Ansicht einiger, dall wih-
rend derselben Krankheit eine erneute Spendung erst nach Jahresfrist
wieder gestattet sei 4, lehnt er mit Thomas von Aquin und Bonaventura

! Eine genauere Altersbestimmung gibt Surgant nicht an. Doch war er mit
Thomas von Aquin der Meinung, daB die Erlangung des Vernunftgebrauchs und
damit die Fahigkeit und Verpflichtung, das Sakrament der Eucharistie zu emp-
fangen, im 10. oder 11. Lebensjahr eintrete; siche oben, S. 336. Zur Frage des fiir
den Empfang der Krankensalbung notwendigen Alters vgl. P. BRowE, Letzte
Olung, S. 539-543; B. PoscHMANN, S. 137.

2 Zu diesen und anderen Formen des Aberglaubens hinsichtlich der Kranken-
salbung im 11.-15. Jahrhundert, sowie zu seinen Ursachen, siehe P. BRowe, Letzte
Olung, S. 557-561; B. PoscuMANN, S. 132.

3 Nach einer mittelalterlichen abergliubischen Vorstellung mulite der Emp-
finger der heiligen Olung fortan iiberhaupt auf den ehelichen Verkehr verzichten;
P. Browe, Letzte Olung, S. 557-560; B. PoscuMANN, S. 132. Vgl. auch den Rat
zur Enthaltsamkeit nach der EheschlieBung (oben, S. 328), den man auch teil-
weise mit dem Empfang der Kommunion begriindete; P. BRowE, Scxualethik,
S. 118.

4 Diese Ansicht vertrat z. B. Albert; siche dazu B. PoscHMANN, S. 137 mit
Anm. 17.

348



ab 1. Da die Krankensalbung nur bei Todesgefahr gespendet wird, kann
sie, nachdem sich der Zustand des Kranken gebessert hat, selbst wenn
er nicht vollstindig gesundet, sofort wieder gespendet werden, sobald
eine erneute Verschlechterung des Gesundheitszustandes eintritt 2.

SchlieBlich setzt sich Surgant nochmals mit den Wirkungen oder
Friichten der Krankensalbung auseinander und zihlt, fast wortlich der
Summa angelica des Angelus de Clavasio folgend, deren acht auf 3:

1. Tilgung der 14Blichen Siinden.

2. Verminderung der wegen den Todsiinden geschuldeten Strafe.

3. Vermehrung der Gnade, nicht nur infolge der Frommigkeit des
Empfingers oder Spenders, sondern auch «ex opere operaton.

4, Innere Freude und Kraft gegen die Nachstellungen der Ddmonen *.

5. Verminderung des teuflischen Einflusses.

6. Heilung des Korpers, soweit es dem Heile niitzlich ist °.

7. Bezeugung fiir den Scheidenden, daB er im Glauben der ecclesia
malitans ausgeharrt hat und daher mit der Auszeichnung, treu gekimpft
zu haben, in die ecclesia triumphans eintritt.

8. Tilgung der liBlichen Siinden und der Todsiinden auch hinsichtlich
der Schuld, falls kein Hindernis («obex») von seiten des Empfingers vor-
handen ist 6.

B. Der Versehgang mat dem Krankendl

Wie der Versehgang mit der Eucharistie geht auch der Versehgang
mit dem Krankenol von der Kirche aus und kehrt wieder zu ihr zurtiick 7.
Die liturgische Kleidung ist auch hier Superpelliz und Stola. Zur Kopf-

1 Siehe Anhang I, Nr. 197.

2 Zur Frage der Wiederholbarkeit der Krankensalbung vgl. B. POSCHMANN,
S. 137 f.

3 Siehe Anhang I, Nr.20l. — Zu den Wirkungen, die man gewd&hnlich der
Krankensalbung zuschrieb, siche P. BRowE, Letzte leung, S. 534-539; B. PoscH-
MANN, S. 135 1.

+ Zu dieser Wirkung und der Furcht vor den Damonen, die nach altchristlicher
Anschauung die Seele nach dem Tode auf ihrer Wanderung durch das Luftreich
angreifen und verfolgen, bis sie von den Engeln empfangen und ins Paradies
geleitet wird, siche P. BRowe, Letzte Olung, S. 536-539.

5 Mit der Sumwma angelica weist Surgant auf Jak 5,15 hin und bemerkt, daB in
der Urkirche viele geheilt worden seien.

6 Dies war die Ansicht von Thomas von Aquin. Siehe Anhang I, Nr. 201; vgl.
zu dieser Ansicht von Thomas das oben, S. 347 in Anm. 2 gesagte.

7 MC II 12, fol. 102v, 108v-109v,

349



bedeckung wird nichts erwdhnt, doch gelten fiir sie die gleichen Synodal-
bestimmungen wie beim Versehgang mit der Eucharistie . Dem Priester
gehen Ministranten mit Weihwasser und einem Kreuz voraus, gemaQ
dem Ortsbrauch. Der Priester trigt in seinen Hénden das scrinium mit
dem heiligen Ol. Ist damit zu rechnen, daB die sieben BuBBpsalmen beim
Kranken nicht leicht («commode») gebetet werden kénnen, so darf der
Priester sie schon auf dem Weg von der Kirche zum Kranken oder auch
erst auf dem Riickweg zur Kirche verrichten.

Diese Bestimmungen zeigen, daB auch der Versehgang mit dem
Krankenol ein bestimmtes MaB von Offentlichkeit besaB. Man erwartete
auch hier, daB sich einzelne Gliubige dem Priester auf seinem Weg zum
Kranken anschlossen. Es war daher nur folgerichtig, daB sich, in Parallele
zur Viatikumsbegleitung, auch dem Versehgang mit dem Krankendl ein
Entlassungsritus in der Kirche anschloB: Nach der Riickkehr in die
Kirche wendet sich der Priester am iiblichen Platz («in loco solito») zum
Volke und hilt eine kurze Ansprache. Surgant teilt fiir sie, abgesehen
von der Anpassung auf die Krankensalbung im Mittelteil der Rede, fast
den gleichen deutschen Wortlaut mit, wie bei der Entlassung nach dem
Versehgang mit der Eucharistie. Darauf betet man ein Vaterunser und
ein Ave Maria, die der Priester mit gedimpfter Stimme mitbetet 2. Da-
nach schlieft der Priester diese Gebete mit den Worten ab: «Disz gebet
kum disem krancken monschen ze trost und ze hilff, ouch uns und allen
gloubigen selen. Amen».

! Vgl. oben, S. 337 Anm. 2.

2 MC II 12, fol. 108v-109r: « Andechtigen kinder christi, bittent got den herren
fiir alle moénschen, so zi disem kirchspel gehdrent, sy syent lebendig oder tod,
das got der allmechtig verlyche den lebendigen ires lebens ein selig end und den
todten die ewige riw, in sunderheit fiir disen krancken mdnschen, so ich mit demm
sacrament der heiligen élung, vel mit demm sacrament des iiingsten touffs*, ver-
sechen hab. Bittent got, das imm disz sacrament ein abweschung sye und ablossung
aller siner siind, heilsame artzenye z gesuntheit des lybs und der selen zu erlangen.
Und ob es der will gottes wer, das diser krancker ménsch diser kranckheit sterben
solt, das imm disz heilig sacrament ein ringe fiirdernysz sye zii demm ewigen leben.
Dar zii so bedenck ein yeglichs ménsch sines vatters seligen sel, siner mutter seligen
sel, miner und aller siner vordern seligen sel. In sunders disem krancken ménschen
zl trost, sprech iwer yeglichs ein Pater noster und ein Ave Maria. Sprechent vatter
unser, der du bist in den himelen etc. Et sacerdos etiam dicit orationem dominicam
submissa voce ...». — * Die Bezeichnung der Letzten Olung mit «jiingster Taufes
ist fur jene Zeit auch andernorts bezeugt; siche H. KROMLER, S. 97 Anm. 15 (Tobel-
schwand, 1488); ferner H. TtcHLE, Kirchengeschichte Schwabens, Stuttgart 1954,
Bd. 2, S. 442.

350



Es folgt die Verkiindigung des bischoflichen Ablasses und der son-
stigen Ablisse, welche die Pfarrkirche fiir diesen Fall besitzt . Dabei
macht Surgant in einer Rubrik ausdriicklich darauf aufmerksam, daB
vom Konstanzer Bischof nur ein 40-tdgiger AblaB fiir die Begleitung des
Krankenéls verliehen worden ist 2.

Mit einem kurzen Segensspruch endet darauf der Entlassungsritus:
«Hie mit so setz ich {ich in den schirm got des vatters und des suns und
des heiligen geists. Amen». Von einem Segen mit dem heiligen Ol, in
Parallele zum Segen mit der Eucharistie nach der Viatikumsbegleitung,
verlautet ebenso wenig 3, wie von einer Weihwasserausteilung zum Ab-
schluB3.

SchlieBlich sieht Surgant auch die Moglichkeit vor, die Krankensal-
bung zugleich mit der Eucharistie zu spenden. Der Ablauf des Ent-
lassungsritus bleibt sich in diesem Falle gleich. Nur wird dann die An-
sprache an die Gldubigen im Mittelteil entsprechend abgedndert, und
es wird auf beide Sakramente Bezug genommen *. Ebenso werden bei
der AblaBverkiindigung zusdtzlich auch die Abldsse fur die Begleitung
des Viatikums verkiindet > und der Entlassungsritus durch den Segen
mit dem scrinio eucharistie abgeschlossen.

1 «Allen denen, die der heiligen élung nachgevolgt haben, verkiind ich viertzig
tag ablosz tédtlicher siind. Dar z allen andern ablosz, so wir haben zt disem gotsz-
husz. Sollich und ander iiwer guttat spar iich got der allmechtig an die end, do ir
des notturfftig sint».

2 Zu diesem AblaB siehe oben, S. 338 {f. Anm. 4,

3 Ein solcher Segen war zum Teil iiblich; vgl. E. MARTENE I 7, 4, Ordo 30
(Rituale von Chalon) (Bd. 1, S. 344).

4 «Seligen kinder christi etc. In sunderheit fiir disen krancken ménschen, den
ich mit beden sacramenten versechen hab, mit der heiligen élung und mit demm
zarten fronlychnam unsers lieben herren Jesu Christi. Bittent got, das dise person
solliche sacrament also enpfangen hab, das sy imm sigen ein abweschen aller siner
siind, crafft und stercke aller gétlicher genaden, spysz und trost und wegwysung
z demm ewigen leben. Dar by bedenck ein yeglich mdnsch ut supra». Vgl. oben,
S. 350 Anm. 2.

5 Vgl. MC II 12, fol. 109r/v: ¢Allen denen, die disen heiligen sacramenten nach-
gevolgt haben, den verkiind ich hundert tag bebstlichs ablosz tddtlicher siind, uff-
gesatzter blisz, den mit enziindten kertzen zwey hundert. Und von yeglichem
sacrament viertzig tag bischofilichs ablosz tddtlicher siinden. Dar zd allen andern
ablosz, so wir habent zd disem gotszhus. Den ablos und all ander iiwer giittat spar
iich got der allmechtig an die end, do ir des aller notturfftigst sint, Darmit so setz
ich uwer sel, lyb, er und giit in den schirm got des vatters und des suns und des
heiligen geistes Amenn».

351



C. Der Ordo der Krankensalbung

a) Der Eingangsritus

Der Eingangsritus gestaltet sich genau gleich wie bei der Kranken-
kommunion . Nach der BegriiBungszeremonie fragt der Priester den
Kranken, ob er das Sakrament der Letzten Olung zu empfangen wiin-
sche 2. Nach der Zustimmung des Kranken folgen die zwei Orationen:
«Omnipotens et misericors deus, qui sacerdotibus tuis ...» und «Exaudi
nos, domine, sancte pater, omnipotens eterne deus, et humilitatis nostre
officiis ...». Die erste Oration befindet sich in &dhnlicher Formulierung
schon im alkuinischen Anhang zum Gregorianum 3. In Surgants Formu-
lierung, jedoch ohne die Anrufung der Fiirsprache Mariens und aller
Heiligen, gehort sie zum Ordo ad benedicendam ecclesiam des Romisch-
Germanischen Pontifikale ¢ Die Oration «Exaudi nos» geht auf das Gela-
silanum zuriick, wo sie sich unter dem Titel «Oratio intrantibus in domo
sive benedictio» an zweiter Stelle befindet 5. Konstanz 1482 und Basel
1488 bringen an dieser Stelle nur die erste Oration im gleichen Wortlaut,
wie ihn auch Surgant hat ®.

b) Vorbereitendes Gebet auf die Krankensalbung, Rekonziliation und
Beichte

In den mittelalterlichen Formularen der Krankensalbung ist mit der
Beichte meist das Beten der sieben BuBpsalmen und der Allerheiligen-
litanei verbunden, an die sich gewohnlich eine lange Reihe von Gebeten

1 MC II 12, fol. 102v. Vgl. oben, S. 339.

2 Obwohl diese Erfragung der Intention des Empfingers seit alter Zeit bekannt
war, fehlt sie in Konstanz 1482 und 1502 und auch in Basel 1488. Diese Befragung
befindet sich im Pontificale Romanum s. XII nach den BuBpsalmen und der Litanei
(M. AnprIEU, Bd. 1, S.267. 274), im Pontificale Romanum s. XIII vor diesen
(M. AnDprIiEU, Bd. 2, S. 488).

3 Vgl. H. A. WiLsoN, The Gregorian Sacramentary under Charles the Great
(Publications of the Henry Bradshaw Society 49), London 1915, S. 223, Nr. 127
(zit. H. A. WiLsoN, Gregorian).

+ C. VogeL - R. Erzg, Bd. 1, S. 133, Nr. 40, 19; vgl. auch M. Anprieu, Bd. 1,
S.179 1., Nr.17, 15 (Pontificale Romanum s. XII}; Bd. 2, S. 426, Nr. 23, 18 und
S. 443, Nr. 26, 1.

3 L. C. MoHLBERG, Gelasianum, S. 223, Nr. 1545.

6 A. DoLD, S. 66 {.;: Basel 1488, fol. 23v.

352



anschlieBt . Die Herkunft dieses Gebetsteils aus der alten Kranken-
buBliturgie ist bekannt 2. Allerdings verlor er im Laufe der Zeit immer
mehr seinen urspriinglichen Charakter als BuBlgebet und wurde zum
bloBen Einleitungsgebet fiir die sakramentalen Salbungen 3. Diese Ent-
wicklung hat auch im MC ihren Niederschlag gefunden, indem dieser
ganze Gebetsteil hinter die Frage nach der Intention des Empfingers
eingeordnet und das BuBpsalmengebet schon auf dem Weg verrichtet
werden kann. Die Einleitung zur Allerheiligenlitanei zeigt allerdings,
daB Surgant die BuBpsalmen als BuBgebet auffaBt, und daB auch die
Allerheiligenlitanei vor allem als Fiirbittgebet gilt, um von Gott den
Nachla der Siinden zu erlangen. Dafiir sind aber die Orationen im
Anschluf3 an die Litanei und die vor der Beichte stattfindende Hand-
auflegung wieder in erster Linie auf den Kranken, weniger auf den BuB-
bediirftigen ausgerichtet. Von BuBe und Rekonziliation im eigentlichen
Sinn ist erst richtig in der Beichte und den ihr sich anschlieBenden Ora-
tionen die Rede.

Die sieben Bufpsalmen

Das vorbereitende Gebet auf die Krankensalbung beginnt mit den
sieben Bulpsalmen (Ps 6; 31; 37; 50; 101; 129; 142) und ihren iiblichen
Antiphonen *. Sie konnen bereits auf dem Weg von der Kirche zum
Kranken oder erst auf dem Riickweg zur Kirche gebetet werden 3. Wih-
rend Surgant von den Psalmen nur die Anfangsworte bringt, ist der Text
der Antiphonen voll ausgedruckt ®. Die Tendenz, die sieben BuBpsalmen
aus dem Ordo herauszunehmen, und sie dem Priester auf dem Weg zum
Kranken zu iiberlassen, ist schon am Ende des 13. Jahrhunderts bezeugt
und in den Agenden des Spatmittelalters weit verbreitet 7.

1 L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 349.

2 J. A. JuNGMANN, BuBriten, S. 123 f.

3 Zu dieser Entwicklung vgl. A. LamoTr, S. 208 {.

+ Es sind die gleichen Antiphonen, die z. B. auch Konstanz 1482 und 1502
(A. DoLp, S. 67 {.); Basel 1488, fol. 24r-31v, und das Pontificale Romanum s. XII
(M. AnpriEU, Bd. 1, S. 270, Nr. 49 B, 2) haben.

5 Die gleiche Rubrik auch in Basel 1488, fol. 23v/24r. Ebenso auch in Konstanz
1482, wihrend Konstanz 1502 nur den Hinweg zum Kranken dafiir vorsieht
(A. Dorp, S. 67, 3 ff. S. 79, 201.).

6 MC II 12, fol. 102v-103r. — Konstanz 1482 und 1502 (A. DoLrp, S. 67 f.) und
Basel 1488 (fol. 24r-31v) druckten auch die Psalmen voll aus.

7 Vgl. A. Lamorr, S. 209 f. 221,

23 353



Die Allerheiligenlitaner

Auf die BuBpsalmen folgt die Allerheiligenlitanei. Zuvor ermahnt der
Priester den Kranken und die Umstehenden, die Heiligen anzurufen,
damit sie Gott fiir den Kranken bitten !. Erlaubt es die Zeit, so soll er
dazu eine kurze Ansprache halten, fiir die Surgant eine lateinische Vor-
lage als Beispiel bringt:

«Lieber Freund, ich habe fiir dich die sieben BuBpsalmen gebetet, damit
Gott dir verzeihen mége, wenn du dich in den sieben Hauptsiinden ver-
gangen hast. Bedenke, daBl wir alle Geschopfe in der allmichtigen Hand
Gottes sind, und dal es jedem Menschen gemal dem Willen Gottes bestimmt
ist, einmal zu sterben, in welchem Stande er auch leben moge: sei er arm
oder reich, alt oder jung. Denn wir sind Pilger in dieser Welt und nicht
dazu bestimmt, immer hier zu bleiben; sondern durch ein gutes Leben und
indem wir Gott treu dienen, sollen wir die Hdéllenstrafe abwenden und die
ewige Gliickseligkeit erlangen. Erkenne dankbar an, daB der allmichtige
Gott in dieser Zeit deiner Krankheit dir die Selbsterkenntnis verliehen hat.
Danke ihm, daB er dich nicht durch einen plétzlichen Tod iiberrascht hat.
Nimm dariiber hinaus Zuflucht zu seiner unendlichen Barmherzigkeit, bitte
ihn um Verzeihung aller deiner Siinden und um Gnade. Nimm auch deine
Zuflucht zur Himmelskoénigin, der Mutter der Barmherzigkeit, damit sie
dich mit ihrem Eingeborenen, unserem Herrn Jesus Christus, verséhne,
damit jener, gemal seiner Liebe, dir alle deine Siinden nachlasse und, so-
fern es fiir dein Seelenheil niitzlich ist, dir die frihere Gesundheit wieder-
schenke; sollte es ihm aber gefallen, daBl du aus dieser Welt scheidest, so
moge er dich in seine Herrlichkeit aufnehmen. Daher will ich nun die Litanei
beten und zuerst Gott und die heilige Dreifaltigkeit anrufen, daf3 sie sich
deiner erbarme, darauf aber die selige Jungfrau und alle Heiligen, dal3 sie
Firbitte fiir dich einlegen. Du aber, um dich der Anordnung der Kirche an-
zuschlieBen, rufe jene auch in deinem Herzen an» 2.

1 MC II 12, fol. 103r. — Nach Konstanz 1482 und 1502 soll der Priester hier,
wenn es ihm niitzlich erscheint, den Kranken fragen, ob er daran glaube, daB Gott
wegen den Verdiensten und den Bitten der Heiligen unsere Gebete erhore. Danach
richtet der Priester an den Kranken und die Umstehenden die Aufforderung:
«LaBt uns Gott und seine Heiligen anrufen fir das Heil dieses Kranken»; A. DoLD,
S.68, 12 ff. 70, 1 {. In Basel 1488 fehlt eine entsprechende Rubrik. Es folgt auf die
BuBpsalmen sofort die Litanei. Dennoch muB eine Gebetseinladung an dieser
Stelle iiblich gewesen sein. So befindet sich im Exemplar der St. Galler Stifts-
bibliothek auf fol. 31v unten nach den BuBpsalmen ein handschriftlicher Eintrag,
der mit der eben mitgcteilten Konstanzer Rubrik fast wortlich tibereinstimmt.

2 MC II 12, fol. 103r/v. — Abgesehen vom Einleitungssatz und den beiden
SchluBsitzen ist diese Ansprache inhaltlich eine Umschreibung von zwei Ermah-
nungen und zwei Gebeten aus Gersons Ays moriendi, sieche Anhang I, Nr. 190 u. 191.

354



Nach dieser Ermahnung beginnt die Allerheiligenlitanei mit dem
itblichen « Kyrie eleyson. Christe eleyson. Kyrie eleyson. Salvator mundi
adiuva eum» (¢eam» bei einer Frau)!. Es schlieBen sich insgesamt 85
Heiligenanrufungen an, die alle einheitlich mit «Ora (orate) pro eo (ea)»
respondiert werden 2. Ein Vergleich mit Basel 1488 und Konstanz 1482
und 1502 zeigt weitgehende Ubereinstimmung sowohl inhaltlich wie auch
hinsichtlich der Reihenfolge mit Basel 1488, wiahrend zu Konstanz 1482
und 1502 nur entfernte Ankldnge festzustellen sind 3. Basel 1488 besitzt
gegeniiber Surgant noch zusitzlich die Anrufungen zu Julianus und
Leonardus. Hingegen fehlen in Basel 1488, wie {ibrigens auch in Konstanz
1482 und 1502, Surgants Anrufungen zu Leo, Arbogast, Theodul, Doro-
thea und Genovefa, in Basel 1488 auBlerdem auch noch «Omnes sancti».
Allerdings kennen auch Konstanz 1482 und 1502 in der Litanei am
Aschermittwoch die Anrufungen zu Leo, Theodul und Dorothea *. Der
heilige Arbogast war der Hauptpatron der Dibzese Strafburg, wurde
aber auch in den Diozesen Basel und Konstanz verehrt 3. Theodul (16.8.),
der Patron der Rebleute, wurde in Kleinbasel besonders gefeiert und
war Mitpatron des Kreuzaltares zu St. Theodor 6, Genovefa, die Patronin

1 MC II 12, fol. 103v. — So auch in Basel 1488, fol. 32r. In Konstanz 1482 und
1502 vor Salvator mund: noch zusatzlich Christe audi nos,; A. DoLD, S. 70, 4.

2 Auf gleiche Weise wird auch in Konstanz 1482 und 1502 (A. DoLp, S. 70 1),
in Basel 1488 und auch schon im Pontificale Romanum s. XII (M. ANprieU, Bd. 1,
S. 270 1., Nr. 49 B, 3) respondiert.

3 Vgl. A. Dorp, S. 70 f. — Konstanz kennt hier nur 70 Anrufungen. Gegeniiber
Surgant fehlen: «Sancta Maria», «Omnes sancti beatorum spirituum ordines»,
«Johannes baptista», «Omnes sancti patriarchae et prophetae», «Omnes sancti
discipuli domini», Fabian, Blasius, Johannes und Paulus, Cosmas und Damian
(fehlt nur 1482, erscheint aber 1502), Gervasius und Prothasius, Oswald, Mauritius
mit Gefdhrten, Dionysius mit Gefahrten, Leo, Augustinus, Ambrosius, Hieronymus,
Ludwig, Arbogast, Othmar, Benedikt, Theodul, Dorothea, Klara, Elisabeth,
Apollonia, Verena und Genovefa. Doch finden sich die meisten dieser Anrufungen
in der ausfithrlicheren Allerheiligenlitanei am Aschermittwoch in Konstanz 1482
und 1502; vgl. A. DoLp, S. 123 f. Dafir hat Konstanz 1482 und 1502 gegeniber
Surgant zusédtzlich: Uriel, Erasmus, Kornelius, Klemens, Vitus, Felix und Adaucte
(nur 1482, fehlt 1502), Gebhard, Severin, Remigius, Hilarius, Egidius, Hildegard
und Margarete.

+ A. DoLp, S. 1231,

3 M. BarTH, Der heilige Arbogast, Bischof von StraBburg: Archiv fiir elsdssische
Kirchengeschichte 14 (1939/40). Zur Verehrung in der Liturgie der Dibzese Basel
siehe ibidem, S. 73-76; zu jener in der Ditdzese Konstanz S. 77 ff. Zu Arbogast
siche ferner A. M. Burg, Arbogast: LThK? I, 281. — Wahrscheinlich verdankt
Arbogast seine Aufnahme in die Allerheiligenlitanei des Manuale dem Umstand,
daBl Surgant Elsdsser war.

¢ Zu Theodul siehe F.-O. DuBuis, Theodor von Octodurus: LThK? X, 28 f. -

355



von Paris, gehorte im Mittelalter in ganz Frankreich zu den populdrsten
Heiligen und galt als Patronin der Hirten, Weingirtner und Frauen !.

Die insgesamt achtzehn Christusanrufungen im zweiten Teil der
Litanei werden, auBer dem ersten «Propitius esto» («parce ei, domine»)
und «In hora mortis» («succurre ei, domine»), durchwegs mit «Libera
eum (eam), domine» beantwortet. Basel 1488 hatte nur dreizehn und
Konstanz 1482 und 1502 nur zwolf Anrufungen, die alle auch bei Surgant
erscheinen. Gegeniiber Basel 1488 hat er aber noch zusitzlich die An-
rufungen: «Ab animae et corporis infirmitate», «Ab omni languore et
molestia», «Ab omni angustia», «A subitanea et improvisa morte», «Ab
omni malo» 2, die sich aber bereits schon im Pontificale Romanum des
12. Jahrhunderts befinden 3.

Die Firbitten fiir den Kranken im dritten Teil werden mit dem
iiblichen «Te rogamus, audi nos» respondiert. Sie sind im «Ut»-Satz,
sofern es inhaltlich mdglich ist, immer direkt auf den Kranken bezogen
(«eln, «eum», «ipsius»). Auch in diesem Teil ist Surgants Litanei mit
fiinfzehn Fiirbitten reichhaltiger als jene von Basel 1488 (zehn Fiir-
bitten) und Konstanz 1482 und 1502 (acht Fiirbitten). Die bei Surgant
gegeniiber Basel 1488 oder Konstanz 1482 und 1502 zusitzlich vor-
kommenden Fiirbitten sind folgende: (a) «Ut misericordia tua ei sub-
veniaty. — (b) «Ut cor contritum et penitens ei dones». — (c) «Ut in presenti
tribulatione ei succurrere digneris». — (d) «Ut celesti eum medicina refi-
cias». Sie lassen sich alle in dhnlichen Formulierungen schon in dlteren
Krankenlitaneien ebenfalls nachweisen *.

Nach dem iiblichen LitaneischluB mit «Agne Dei» ?, «Kyrie...» und

Fur die Feier seines Festes zu St. Theodor gab es viele Ablisse; vgl. StAB, Theodor
Urk. Nr. 45 (1477), 54 (1487), 58 (1491). — Vgl. auch oben, ZSKG 69 (1975) 292.

! R. KLAUSER, Genovefa: LThK? IV, 679. — Wahrscheinlich kannte Surgant
ihre Verehrung von seinem Studium in Paris her.

2 Auller «Ab omni malo» fehlen diese Anrufungen auch in Konstanz 1482 und
1502, auBerdem fehlen dort noch die bei Surgant und in Basel 1488 genannten
Anrufungen ¢In hora mortis» und «In die iudicii»; A. DoLp, S. 71.

3 M. Anprieu, Bd. 1, S. 271.

4 Zu a) vgl. E. MARTENE I 7, 4, Ordo 6 (Tours), Ordo 11 (Moysac), Ordo 13
(Narbonne) (Bd. 1, S. 310. 313. 318). Zu b) vgl. E. MArRTENE I 7, 4, Ordo 11 (Moysac)
(Bd. 1, S. 313). Zu c) vgl. E. MARTENE 1 7, 4, Ordo 17 (Remiremont) (Bd. 1, S. 328).
Zu d) vgl. Pontificale Romanum s. XII; M. ANDRIEU, Bd. 1, S. 271. Zu c) und d)
vgl. auch die Naumburger Agende von 1502; A. SCHONFEI.DER, Bibliothek, Bd. 1,
S. 56. — Vgl. zum Ganzen auch L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 349.

5 Die drei Responsionen beziehen sich direkt auf den Kranken (ei, eum). Das
dritte Agne Dei wird mit Sana eum, domine respondiert; MC II 12, fol. 104r.

356



«Pater noster» ! folgen als Uberleitung zu den Orationen neun Versikel-
paare in der gleichen Reihenfolge, in der sie sich auch in Basel 1488 an
dieser Stelle befinden 2.

Das Gebet nach der Allerheiligenlitanes

Das vorbereitende Gebet auf Beichte und Krankensalbung wird mit
einer Reihe von acht Orationen fortgesetzt3, die inhaltlich in immer
wieder anderer Form von Gott die Gesundung des Kranken an Leib und
Seele erflehen. Die Reihe beginnt mit der Oration «Adesto, domine,
supplicationibus nostris, et me ...», die aus dem Gelasianum stammt,
wo sie zu den Gebeten gehort, die am Griindonnerstag bei der Rekon-
ziliation verrichtet wurden *. Es schlieBt sich das Gebet «Omnipotens et
misericors deus, immensam pietatem tuam deprecamur ...» an, das auf
Krankenheilungen der HI. Schrift Bezug nimmt und im alkuinischen
Anhang zum Gregorianum als «Oratio in domo infirmorumn» steht 5. Die
zwei folgenden Gebete, «Deus, qui famulo tuo Ezechiae ...» und «Respice,
domine, famulum tuum ...», gebraucht schon des Gregorianum als
Krankenorationen ®. Darauf folgen die vier Orationen: «Deus, qui fac-
turae tuae ...», «Deus, qui humano generi ...», « Virtutum celestium deus...»
und « Domine, sancte pater, omnipotens eterne deus, qui fragilitatem ...».
Sie stehen in dieser Reihenfolge schon im Gelasianum unter dem Titel:
Oratio super infirmum in domo 7. Zu beachten ist ferner, dal die zuletzt

! Zur schon frith erfolgten Verbindung des Kyrierufes mit dem Pater noster am
SchluB3 der Litanei des Krankensalbungsordo siehe J. A. JuNneMaNN, Beitrige zur
Struktur des Stundengebetes, in: DERrs., Liturgisches Erbe und pastorale Gegen-
wart, Innsbruck 1960, S. 243. 244. — Zur Verbindung des Kyrie mit dem Pater
noster {iberhaupt siche ibidem S. 240-248. Zur Schrumpfform dieser Kyrielitanei
vgl. auch BALTH. FiscHER, Litania ad Laudes et Vesperas, in: Liturgisches Jahr-
buch 1 (1951) 56 Anm. 12.

2 «Dominus opem ...»; ¢«Ego dixi: domine ...»; «Salvum fac ...»; «Mitte ei...»;
«Mirifica misericordias ...»; «Nihil proficiet ...»; «Esto ei, domine ...»; «Domine,
exaudi ...»; «Dominus vobiscum ...»; MC II 12, fol. 104r; vgl. Basel 1488, fol. 35v.

Konstanz 1482 und 1502 haben nur acht, teilweise andere Versikelpaare; vgl.
A. Dovp, S. 72, 26-38. — Der erste Versikel: «Dominus opem ferat illi super lectum
doloris eius» (Ps 40, 4) wurde auch in der mittelalterlichen «Benedictio mulieris
post partum» verwendet; vgl. A. Franz, Benediktionen, Bd. 2, S. 210 (I).

3 MC II 12, fol. 104r/v.

+ L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 57, Nr. 356.

5 H. A. WiLsoN, Gregorian, S. 224, Nr. 134. Vgl. zur Herkunft auch A. DoLD-
K. GAMBER, S. 89*, Nr. 1031.

6 H. LiETzMANN, S. 126, Nr. 208, 1 u. 2.

7 L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 221 ., Nr. 1535-1538.

357



genannten sechs Orationen aus dem Gregorianum und Gelasianum in
dieser Reihenfolge im alkuinischen Anhang zum Gregorianum als Ora-
tiones ad visitandum infirmum erscheinen . Konstanz 1482 hat an dieser
Stelle nur sieben 2, Konstanz 1502 nur noch vier 3 und Basel 1488 sogar
nur zwei Orationen *.

Die Handauflegung

Nach diesen Oraticnen legt der Priester seine rechte Hand auf den
Kranken 5. Aus dieser Stellung vor der Beichte kénnte man vermuten, es
handle sich um die buBrituelle Handauflegung, wie wir sie aus der Kran-
kenbuBe kennen®. Wenn sie auch von hier abgeleitet werden mag, so
weisen doch die vorausgehenden Gebete, die vor allem die Gesundung des
Kranken zum Inhalt haben, in besonderem MaBe aber das Gebet, das
die Handauflegung begleitet, darauf, daB sie hier weniger als Uberrest
der alten Rekonziliation zu gelten hat, sondern vielmehr auf die Gesun-
dung des Kranken ausgerichtet ist gemaB dem Schriftwort: « Kranken
werden sie die Hidnde auflegen und sie werden genesen» (Mk 16, 18).
Denn gerade in der KrankenbuBe trat die buBrituelle Handauflegung
schon bald wieder zuriick zu Gunsten der Handauflegung, die schon
frith mit der Kranken6lung verbunden wurde 7. Nach Surgants Manuale
spricht der Priester zu dieser Handauflegung: «Sanet te deus pater, qui
te creavit. Amen. Sanet te dei filius, qui pro te passus est in cruce. Amen.
Sanet te spiritus sanctus, qui super te effusus est in baptismo. Amenn.

1 H. A. WiLsoN, Gregorian, S. 206 f., Nr. 98.

2 A. Dorp, S. 72 f. An Stelle von Surgants erster Oration steht hier eine Oration,
die auf Jak 5, 14 f. Bezug nimmt. Dafiir sind aber die Orationen 2-7 dieselben wie
bei Surgant, wihrend Surgants achte Oration fehlt.

3 A. Dorp, S. 72 {. Die Orationen, die in Konstanz 1482 an 1., 5. und 6. Stelle
standen, sind weggefallen. Somit sind die iibriggebliebenen Orationen die gleichen,
die bei Surgant an 2., 3., 4. und 7. Stelle stehen.

+ Basel 1488, fol. 35v—36r. Die erste Oration ist Surgants dritte: «Deus, qui
famulo tuo Ezechiae ...». Die zweite Oration ist ahnlich wie die erste in Konstanz
1482 und bezieht sich auf Jak 5, 14 £,

5 MC ITI 12, fol. 105r.

6 Zur Handauflegung in der KrankenbuBe sieche B. PoscumannN, Die abend-
landische KirchenbuBe im Ausgang des christlichen Altertums (Miinchener Studien
zur historischen Theologie 7), Miinchen 1928, S. 108-111; vgl. ferner J. A. JUNG-
MANN, Bubriten, S. 122 {.

7 J. A. JuNnGMANN, Bufriten, S. 123; vgl. J. CoppENns, L’'imposition des mains
et les rites connexes dans le Nouveau Testament et dans 1'église ancienne (Uni-
versitas catholica Lovaniensis, Dissertationes in Fac. theol. II 15), Wetteren/Paris
1925, S. 41-48. — Vgl. zum Ganzen auch L. EIsENHOFER, Bd. 2, S. 350.

358



Die Umstehenden sprechen jedesmal das « Amen» mit. Darauf macht der
Priester ein Kreuzzeichen und sagt dazu: «Sanet te sancta trinitas unus
deus ab omni dolore et infirmitate, qui vivit et regnat deus per omnia
secula seculorum. Amen». Dieses Gebet hat also eindeutig den Charakter
eines Segensgebetes zur Erflehung der Gesundheit. Es steht in fast dem-
selben Wortlaut - allerdings ohne die dreimalige Unterbrechung durch
das «Amen» — schon im Krankenordo des Romisch-Germanischen Ponti-
fikale zu Beginn einer ganzen Reihe von Segensorationen !. In Basel 1488
fehlt dieser Ritus der Handauflegung, wihrend Konstanz 1482 und 1502
ihn in der gleichen Form wie Surgant haben 2.

Die Beichie

Nach der Handauflegung fordert der Priester den Kranken zur Beichte
auf, falls er nicht schon frither gebeichtet oder falls er damals etwas ver-
gessen hat. Er erforscht, ob der Kranke sich eine Exkommunikation zu-
gezogen hat und ob fiir diese bereits BuBe geleistet wurde. Andernfalls
darf er nur nach Leistung geeigneter Sicherheiten, in denen der Kranke
verspricht, bei Gesundung sich dem kirchlichen Gericht zur Entgegen-
nahme der Bulle zu stellen, den Kranken «in periculo seu articulo mortis»
absolvieren 3.

Wihrend Surgant hier im Krankensalbungsordo kein spezielles For-
mular fiir die Absolution von Exkommunikationen mitteilt, geht er in
der Consideratio 13 nochmals ausfithrlich auf die zu leistenden Kautelen
und ihr Verhiltnis zur Absolution ein 4. Nachdem er zahlreiche recht-
liche Bestimmungen dazu angefiithrt hat 5, teilt er den Ritus fiir eine
solche Losung vom Kirchenbann mit 6. Dieser Ritus ist ein Uberrest

1 C. VogeL - R. Erzg, Bd. 2, S. 253, Nr. 139, 27. — Es zeigt entfernte Anklange
an eine gallikanische Segensoration; vgl. W. DURIG, Das Benediktionale Frisingense
vetus: Archiv fiir Liturgiewissenschaft 4 (1956) 232, Nr. 12.

2 A. DoLp, S. 73 . Es schlieBt sich in Konstanz 1482 und 1502 auBerdem noch
eine Oration an, die auf die Einsetzung der Krankensalbung (Jak 5, 14 f.) Bezug
nimmt.

3 MC II 12, fol. 105r; IT 13, fol. 112v-113r. Die Leistung der Kautelen und die
Absolution von der Exkommunikation soll in Gegenwart von Zeugen geschehen. —
Schon das Mainzer Provinzialkonzil von 1261 (c. 37) hatte diesbeziigliche Kautelen
verlangt; J. D. Mansi, Bd. 23, S. 1093. — Surgant fiigt, unter Berufung auf eine
Bulle Sixtus’ IV., noch bei, der Priester wiirde sich eine Exkommunikation zuzichen,
wenn er diese Bestimmung nicht einhalte; vgl. Anhang I, Nr. 192.

+ MC II 13, fol. 112v-113r.

5 Siehe Anhang I, Nr. 215-220.

6 Siehe MC II 13, fol. 113r/v.

359



des alten Rekonziliationsritus der Biier am Griindonnerstag !. Zuerst
betet der Priester den Psalm 50 («Miserere mei») oder einen anderen
BuBpsalm. Auf das «Gloria patri...» folgen «Kyrie ...», «Pater noster» 2
und fiinf Versikel 3 als Uberleitung zur Oration «Deus cui proprium ...».
Dieses Gebet gehdrt im Gregorianum zu den «Orationes pro peccatis»
und ist hier, unter Bezugnahme auf die Exkommunikation, abgedndert *.
Ferner wird der Exkommunizierte vom absolvierenden Priester mit einer
Rute, mit Riemen oder einem Stock auf die nackten Schultern «geschla-
gen». Diese Zeremonie taucht erst im 12. Jahrhundert im Zusammen-
hang mit der Losung vom Kirchenbann auf 3.

Nach diesem Eroffnungsritus ¢, der nicht zum Wesen oder der Sub-
stanz der Absolution gehort, folgt die eigentliche Absolutionsformel:
«(a) Dominus noster Jesus Christus per suam misericordiam dignetur
te absolvere. (b) Et ego, auctoritate qua fungor, absolvo te (c) a vinculo
excommunicationis, quod incurristi, et restituo te sacramentis ecclesie
et communioni fidelium. (d) In nomine patris et filii et spiritussancti.
Amen» 7. Diese Lossprechungsformel enthilt alle typischen Merkmale
spdtmittelalterlicher «Kombination», wie sie J. A. Jungmann fiir die
Absolutionsformeln jener Epoche aufgezeigt hat 8. Auf das «deprekative
Vorsatzstiick» (a), folgt die indikativische Kernformel (b) °, dann das

1 J. A. JuneMaNN, BuBriten, S. 106; vgl. zum Folgenden ibidem, S. 106-109.
Vgl. auch unten, Anm. 6.
2 Es heiBt zwar nur: E¢ ne nos, doch folgt daraus, dafl das Pater noster voraus-

ging.
3 «Salvum fac servum ...»; «Nihil proficiat inimicus ...»; «Esto ei...»; «Domine
exaudi ...»; «Dominus vobiscum ...».

4+ H. L1IETZMANN, S. 113, Nr. 201, 12. — Zum Erscheinen dieser Oration in Beicht-
und BuBordines siehe J. A. JuNGMANN, BuBriten, S. 106 Anm. 377; S. 147 Anm. 79.—
An Stelle des gregorianischen ¢et quos delictorum catena constringit» hei3t es bei
Surgant ¢et hunc famulum tuum, quem sententia excommunicationis ligatum
tenet».

5 Siehe dazu J. A. JuNGMANN, BuBriten, S. 106. 108 {. — Surgant teilt nicht mit,
wie dies genau ausgefiihrt werden soll, Urspriinglich wurde der BiiBer bei jedem
Psalmvers auf die Schulter geschlagen; dabei gab es auch die Bestimmung, stiarker
zu schlagen, wenn die causa contumaciae groBer war.

6 Mit dem Unterschied, daB Surgant den Ritus statt vor die Kirchentire ins
Krankenzimmer verlegt, stimmt sein Ritus bis zu dieser Stelle mit jenem tiberein,
den auch HeINRICH VON SEGUsIA (gest. 1270) fiir die Absolution von Exkommuni-
kationen vorsieht; vgl. Summa aurea V de sent. excom. Nr. 14 (Lyon 1568, fol. 440r,
co. 1).

7 MC II 13, fol. 113v.

8 J. A, JuneMaNN, BuBriten, S, 233,

9 Ibidem, S.259 mit Anm. 81; S.230 mit Anm. 268; S.233 mit Anm. 281
und 282,

360



kanonistische Element aus dem kirchlichen Zensurenwesen mit der Be-
stimmung des Gegenstandes der Losung (c) ! und als AbschluB3 die trini-
tarische Formel (d) zur Verdeutlichung, «daB der Priester seine Gewalt,
Siinden zu vergeben nur stellvertretend ausiibt, als Werkzeug des-
jenigen, der allein die Tilgung der Siinde physisch vollziehen kann» 2. —
Wird der Kranke von mehreren Exkommunikationen losgesprochen,
so setzt man dementsprechend das dritte Element (c) in die Mehrzahl.
Surgant meint, es wire auch gut, die Ursachen der Exkommunikation
Zu nennen.

SchlieBlich mahnt Surgant zur Vorsicht, da es Kranke gibt, die «in
fraudem censurarum» um die Lésung von der Exkommunikation bitten,
jedoch nur die Kommunion, nicht aber die Letzte Olung empfangen
wollen, da sie sich, wie sie sagen, noch stark genug fithlen. Solche diirfen
nicht absolviert werden, weil sie sich nicht fiir in Todesgefahr befindlich
halten. Nach dieser Losung vom Kirchenbann folgt die sakramentale
Beichte mit der sakramentalen Absolution 3.

Der geschilderte Ritus zur Lésung vom Kirchenbann konnte aber
offenbar auch weggelassen werden, denn im Krankensalbungsordo ver-
weist Surgant nicht auf ihn, sondern verbindet die Absolution von den
Exkommunikationen mit jener von den Siinden durch folgendes For-
mular: Auf den Text von «Misereatur» und «Indulgentiam» folgt die
eigentliche sakramentale Absolutionsformel, in welcher der Kranke von
seinen Exkommunikationen und Siinden losgesprochen wird: « Dominus
noster Jesus Christus per suam magnam misericordiam ... ab omnibus
vinculis excommunicationis maioris et minoris, si ligaris, et a peccatis
tuis ...» *. Die Ablegung der Offenen Schuld nach empfangener Absolu-
tion, wie sie in Surgants Ordo der Krankenkommunion vorgesehen ist,
wird hier nicht erwdhnt .

! Tbidem, S. 231 ff.

2 Ibidem, S. 260 {. mit Anm. 89.

3 MC II 13, fol.113r: «Deinde audiat eius confessionem et absolvat eum a
peccatis, sacramenta penitentie, eucharistie et unctionis extreme sibi administrando,
secundum quod necessitas postulaverity. Die aufgezdhlte Reihenfolge (BuBe,
Eucharistie, Letzte Olung) entspricht der Stellung dieser Sakramente innerhalb
der Aufzdhlung der sieben Sakramente, nicht aber der Reihenfolge, in der Surgant
diese drei Sakramente beim Versehgang dem Kranken spendete.

4+ MC II 12, fol. 105r. — Konstanz 1482 und 1502 und Basel 1488 kennen den
speziellen Ritus Surgants zur Absclution von Exkommunikationen nicht.

3 Vgl. oben, S. 340. — In Konstanz 1482 und 1502 (A. Dorp, S. 74) und Basel
1488 (fol. 36r) ist die Offene Schuld vorgesehen.

361



Im Zusammenhang mit der Beichte erkundigt sich der Priester auch,
ob der Kranke ein Testament gemacht und das Begrdbnis schon gewé&hlt
hat, und ob er noch etwas fiir sein Seelenheil vergaben will 1.

Buf- und Rekonziliationsorationen nach der Beichte

An die Absolution schlieBt sich eine Reihe von zehn Orationen an,
die alle den Gedanken von BuBe und Rekonziliation ausdriicken 2. Die
ersten vier Orationen: «Exaudi, domine, preces nostras ...», «Preveniat
hunc famulum tuum ...», «Adesto, domine, supplicationibus nostris, nec
sit ...» und «Domine deus noster, qui peccatis nostris ...», stammen in
dieser Reihenfolge aus dem Gelasianum und sind dort iiberschrieben:
«Orationes et preces super paenitentes» 3. Die nichste Oration: «Presta,
quesumus, domine, huic famulo tuo dignum ...», kommt ebenfalls aus
dem Gelasianum, wo sie zu den Gebeten gehort, die am Griindonnerstag
bei der Rekonziliation verrichtet wurden *. Es folgt das Gebet «Omni-
potens et misericors deus, qui omnem hominem confitentem ...», das in
dieser Formulierung auch im Ritus der Krankensalbung von St. Florian
steht 3 und eine Umbildung &dlterer Orationen sein diirfte 6. Die nichste
Oration: «Omnipotens sempiterne deus, miserere supplici famulo tuo,
et da ...», steht in diesem Wortlaut im Ro6misch-Germanischen Pontifi-
kale 7, geht aber auf das Gelasianum zuriick 8; sie gehort dort, ebenso
wie Surgants folgende Oration «Deus humani generis benignissime con-
ditor ...», zu den Rekonziliationsgebeten am Griindonnerstag °. Als vor-
letztes Gebet dieser Zehnerreihe folgt nun die lange, «im 10. Jahrhundert
auftauchende gallische Rekonziliationsoration» 1° «Omnipotens sempi-

1 Gleiche Rubrik auch in Basel 1488, fol. 36r; in Konstanz 1482 und 1502 ist
davon nichts erwidhnt.

2 MC II 12, fol. 105r-106v.

3 L. C. MoHLBERG, Gelasianum, S. 17, Nr. 78-81. Sie wurden in dieser Reihen-
folge auch in den alkuinischen Anhang zum Gregorianum aufgenommen; H. A.
WiLson, Gregorian, S. 205, Nr. 96.

+ L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 57, Nr. 357.

5 A. Franz, Das Rituale von St. Florian aus dem 12. Jahrhundert, Freiburg
1. Br. 1904, S. 84, 19-21 (zit. A. Franz, Florian).

6 Vgl. z. B. L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 58, Nr. 361; S. 67, Nr. 417; S. 196,
Nr. 1349; C. VogeL - R. ELzg, Bd. 2, S. 259, Nr. 143, 8.

7 C. VogeL - R. Erzg, Bd. 2, S. 251, Nr. 139, 19.

8 L. C. MoHLBERG, Gelasianuim, S. 57, Nr. 360. Der Anfang dieser Oration ist
im Romisch-Germanischen Pontifikale (siehe Anm. 7) leicht verdndert worden.

9 L. C. MOHLBERG, Gelasianum, S. 57, Nr. 358/359.

10 J. A. JuNneMANN, BuBriten, S. 253 Anm. 58.

362



terne deus, criminum absolutor ...», die auch in den Krankenordo des
Ro6misch-Germanischen Pontifikale Eingang gefunden hat 1.

Den AbschluB dieser zehn Orationen und zugleich die Uberleitung zur
Krankensalbung bildet das Gebet «Omnipotens sempiterne deus, qui per
beatum Jacobum ... mereatur». Es nimmt auf die Einsetzung des Sakra-
mentes der Krankensalbung Bezug. Surgant bringt es in der Fassung
des Pontificale Romanum vom 12. Jahrhundert 2. In dhnlicher Fassung
(¢Domine deus, qui per Apostolum ... officia») erschien dieses Gebet
«erstmalig in einer Ordnung der Krankensalbung aus den letzten Jahren
des 8. Jahrhunderts oder den ersten des 9.» 3. Der Unterschied der beiden
Fassungen liegt vor allem darin, daB in der dlteren in erster Linie die
Heilung des Kranken erbeten wird 4, wihrend im Text des Pontificale
Romanum vom 12. Jahrhundert und auch bei Surgant die Vergebung
der Siinden und die Erlangung des ewigen Lebens im Vordergrund
stehen 3.

¢) Die Salbungen

Bevor der Priester mit den Salbungen beginnt, erkundigt er sich,
falls er daran zweifelt, ob der Kranke gefirmt ist. Verneint dies der
Kranke, so leitet er ihn an, dieses Sakrament nach seiner Wiedergenesung
zu empfangen 8. Darauf wischt er seine Hinde und bereitet sich zur

1 C. VoGeL - R. ELzE, Bd. 2, S. 267, Nr. 143, 45. — Zu dieser zweiteiligen galli-
schen Absolutionsformel siche J. A. JuNGMANN, Bufiriten, S. 116 {., S, 224 Anm. 238,
S. 253 Anm. 58. Die Formel befindet sich auch im Griindonnerstagsordo von
Evreux (E. MARTENE 1 6, 6, Ordo 7 [Bd. 1, S. 284]) und in den Krankenordines
von Soissons (E. MARTENE I 7, 4, Ordo 16 [Bd. 1, S. 326)) und Remiremont (E, MaRr-
TENE 1 7, 4, Ordo 17 [Bd. 1, S. 329)).

2 M. AnprIiEU, Bd. 1, S. 267, Nr. 49 A, 8. In dieser Fassung auch in Konstanz
1482 und 1502 (A. Dorp, S. 74, 5-12).

3 A.-G. MarTiMoORT, Bd. 2, S, 123 f. mit Anm. 30 und 31. Vgl. ferner B. BoTTE,
S. 95 f. In dieser Fassung auch im Romisch-Germanischen Pontifikale (C. VoGEL-
R. Erzg, Bd. 2, S. 258, Nr. 143, 3), im Pontificale Romanum s. XII (M. ANDRIEU,
Bd. 1, S. 274, Nr. 50, 2) und in Basel 1488, fol. 35v{36r. — Vgl. auch L. E1sEN-
HOFER, Bd. 2, S. 352.

* «...ut ope misericordiae tuae restitutus et sanatus ad pristina pietatis tuae
reparetur officia»; Text nach C. VogeL - R. ErLzE, Bd. 2, S. 258, Nr. 143, 3.
* «...ut hic famulus tuus, per ministerium nostrae unctionis et donum tuae

sanctae pietatis et peccatorum suorum veniam consequi et ad vitam aeternam
pervenire mereatur», M. ANDRIEU, Bd. 1, S. 267, Nr. 49 A, 8. Vgl. dazu B. BoTTE,
S. 96.

¢ MC II 12, fol. 106v. Eine entsprechende Rubrik fehlt in Basel 1488 und in
Konstanz 1482 und 1502.

363



Salbung vor. AuBerdem ermahnt er den Kranken mit folgenden oder
dhnlichen Worten: «Lieber Freund, bitte Gott, wenn du ihn mit deinen
fiinf AuBeren Sinnen beleidigt hast, daB er dir alle Siinden nachlassen
moge. Aus diesem Grund werde ich dich nun auch an deinen Sinnes-
organen mit dem heiligen Ole salben» L.

Darauf taucht der Priester seinen rechten Daumen ins Ol, macht ein
Kreuzzeichen und betet dazu: «In nomine patris et filii et spiritussancti
ungo te oleo sacrato, ut per hanc { unctionem accipias plenam pecca-
torum tuorum remissionem et corporis tui sanitatem. Amen». Anschlie-
Bend macht er mit dem ins Ol getauchten Daumen ein Kreuz zuerst iiber
das rechte und danach iiber das linke Auge des Kranken. Zu dieser Sal-
bung spricht er: «Per istam sanctam unctionem f{ et suam piissimam
misericordiam indulgeat tibi dominus, quicquid deliquisti per visum.
Amen». In gleicher Weise wird zuerst das rechte und danach das linke
Ohr gesalbt. Dazu wird die gleiche, doch am SchluB3 entsprechend ab-
geinderte Formel gesprochen: «Per istam ... quicquid deliquisti per audi-
tum. Ameny. Zur Salbung der Nase lautet die Formel: «Per istam ... quic-
quid deliquisti per odoratum. Amen»; Surgant fiigt bei, einige wiirden
statt «odoratum» «olfactum» sagen 2. Es folgt die Salbung des Mundes:
«Peristam ... quicquid deliquisti per gustum et illicitum sermonem. Amen».
Die Salbung der Hinde geschieht bei Laien auf den Innenflichen, bei
Priestern auf dem Handriicken mit der Formel: «Per istam ... quicquid
deliquisti per tactum. Amen». Die letzte Salbung gilt den FuBen: «Per
istam ... quicquid deliquisti per incessum pedum et inordinatam affec-
tionem». Diese Formel wird nicht wie die vorausgehenden mit einem
bloBen «Amen» abgeschlossen, sondern durch: «In nomine patris et
filii 1 et spiritussancti. Amen». Zu diesem Text bemerkt Surgant, einige
wiirden am SchluB «per ardorem libidinis» sagen, dies sei jedoch auch
in den Worten «inordinata affectione» eingeschlossen 3.

Surgant macht schlieBlich darauf aufmerksam, daB nach jeder Sal-
bung die betreffende Stelle mit Watte gereinigt werden muf3. Diese

1 MC II 12, fol. 106v. Surgant teilt diese Worte nur auf lateinisch mit, dennoch
soll die Ermahnung natiirlich in der Muttersprache (in vulgari sermone) erfolgen. —
Die folgenden Salbungsformeln der einzelnen Sinnesorgane siehe im MC II 12,
{ol. 106v—107r.

2 In Konstanz 1482 und 1502 heillt es z. B. «olfactum»; A. DoLp, S. 77, 15.

3 In Konstanz 1482 und 150Z endet die Salbungsformel: «... per illicitum in-
cessum pedum tuorum et ardorem libidinis». A. DoLp, S. 78, 4. — Zu ardorem libi-
dinis siehe auch A. LaMortT, S. 215 Anm. 87, S. 221 Anm. 131; hier auch weitere
Belege fiir diese Variante.

364



Wattebiusche werden spiter, zusammen mit dem Wasser und dem Salz,
mit dem der Priester nach Beendigung der Salbungen seine Hinde
reinigt, verbrannt.

Surgants Formeln zu den einzelnen Salbungen entsprechen der vom
Dekret fiir die Armenier vorgeschriebenen forma sacraments 1. Dabei wird
die ganze Gruppe durch eine einmalige indikative Formel, im Namen
der Dreifaltigkeit, eingeleitet, die zugleich die beiden Haupteffekte der
Krankensalbung angibt: «remissio peccatorum» und «sanitas corporis» 2.
Am Ende der letzten Salbung wird, in Parallele zum Anfang, die ganze
Gruppe wieder mit einer trinitarischen Formel abgeschlossen 3.

In der Erklirung, die dem Ritus folgt, berichtet Surgant, daB es
beziiglich der forma sacrament: in den einzelnen Didzesen verschiedene
Versionen géabe *. Ausdricklich erwidhnt er den Brauch einiger Geist-
lichen, jede Salbung mit der trinitarischen Formel «In nomine patris et
filii et spiritussancti. Amen» zu beschlieBen 3, weist ihn jedoch mit fol-
gender Begriindung zuriick: Das Sakrament der Krankensalbung sei nur
ein einziges Sakrament und es gibe nur eine Dreifaltigkeit; daher gentige
es, die Trinitdt einmal, am Anfang, anzurufen; wenn man nach jeder
Salbung sagen wiirde «In nomine patris ...», scheine es, dal jedesmal
ein Sakrament gespendet wiirde; denn bei vielen Handlungen, die auf
einen Zweck ausgerichtet sind, ist die letzte Handlung die formale
beziiglich aller vorausgehenden und handelt in der Kraft jener. Daher
wird auch in der letzten Salbung jene Gnade eingegossen, die den Effekt
des Sakramentes bewirkt °,

! H. DENZINGER - A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum et
declarationum, 33. Auflage, Freiburg i. Br. 1965, Nr. 1324. — Zur Geschichte der
Formel «Per istam ...», die sich vereinzelt schon im 10. Jh. findet, vgl. B. PoscH-
MANN, BuBe und Letzte Olung (Handbuch der Dogmengeschichte IV 3), Freiburg
i. Br. 1951, S.133. 135; L. E1sENHOFER, Bd. 2, S. 351; L. EISENHOFER - ]J. LECH-
NER, S. 274; vgl. auch F. LEHR, S. 4246.

2 50 auch Basel 1488, wihrend Konstanz 1482 und 1502 nur die remissio pecca-
torum nennen; A. DoLp, S. 75.

3 Diese trinitarische AbschluB3formel fehlt in Basel 1488 und in Konstanz 1482
und 1502.

* MC II 12, fol. 110r/v. — Vgl. zu dieser Verschiedenheit in der sakramentalen
Form L. E1seNHOFER, Bd. 2, S. 351.

5 Vgl. auch das Romisch-Germanische Pontifikale, das bei jeder einzelnen Sal-
bungsformel, allerdings zu Beginn («Ungo oculos tuos oleo sanctificato, in nomine
patris ... ut ...»), diese trinitarische Einschaltung kennt (C. VoGceL - R. ELzE, Bd. 2,
S. 260-263, Nr. 143, 14-29). Im Rituale von St. Florian (12. Jh.) beginnt jede Sal-
bung mit ¢In nomine patris...» (A. Franz, Florian, S. 78 ff.).

6 Fir diese Meinung wird Thomas von Aquin zitiert; siche dazu Anhang I,
Nr. 200.

365



Mit Ausnahme des trinitarischen Abschlusses am Ende der letzten
Salbung, der in Basel 1488 fehlt, stimmt Surgants Salbungsritus mit
Basel 1488 tiiberein, ebenso, von einigen Verschiedenheiten abgesehen,
auch mit Konstanz 1482 und 1502 L.

d) Glaubensbekenntnis und Gebet vor der Kommunion

Nach Beendigung der Salbungen soll der Priester den Kranken dazu
anleiten, das apostolische Glaubensbekenntnis zu beten 2. Auch Basel
1488 schreibt an dieser Stelle das Glaubensbekenntnis vor, wiahrend es
in Konstanz 1482 und 1502 nicht vorgesehen ist. Im (zegensatz zu Basel
1488, das davon auszugehen scheint, dall der Kranke das Credo unter
Umstinden lateinisch betet 3, bringt Surgant fiir die Anleitung zum
Gebet und auch fiir das Glaubensbekenntnis selbst ein deutsches For-
mular. Es geht daraus hervor, daf3 der Priester das Symbolum zuerst
vorspricht, und der Kranke es ihm nachsprechen soll . Danach fragt
der Priester den Kranken: «Lieber friindt N., also wollent ir in dem
heiligen glouben beharren, vestiglichen blyben, sterben und genesen, wie
es got fiigen will, wollent ir das thtin ? ». Der Bejahung durch den Kranken
tiigt der Priester bei: «Das verlych und verstat got» 3. Darauf fihrt der

1 AuBer den oben S. 364 in Anm. 2 und 3 und S. 365 in Anm. 2 und 3. genann-
ten Unterschieden hat Konstanz 1482 und 1502 kein Amen am SchluB der einzelnen
Salbungsformeln; ferner fehlt das Wort sanctam vor unctionem, wiahrend vor den
einzelnen Sinnen, mit denen man gesiindigt hat, ¢/licitum eingefiigt ist. Die Formel
fur die Salbung der Hande endet per illicitum tactum manuum tuarum; A. DoLD,
S. 771

2 Zum Glaubensbekenntnis nach der Krankensalbung und vor der Kommunion
des Kranken, das vereinzelt schon in den Quellen des 8./9. Jahrhunderts vorhanden
ist, aber nie allgemein iiblich wurde, vgl. P. BRowE, Sterbekommunion, S. 211-215;
J. A. JunemanN, MS 11, S. 460; ferner DERS., Gewordene Liturgie, Innsbruck 1941,
S. 156 ff.

3 Basel 1488, fol. 37v: ¢«Deinde infirmus dicat: Credo in deum o. usque ad finem,
si possit, vel sacerdos dicat in vulgari ante infirmum ut similiter dicat, et si non
possit bene ore dicere corde seu mente dicat vel meditetur audiendo, quo finito
sacerdos interroget infirmum si ita firmiter credat, et si in ista fide perseverare et
mori velity.

*+ MC II 12, fol. 107r: «Lieber friindt, die wyl unser heiliger gloub ist aller gliter
ding ein pfulment und grundveste, ouch ein anfang alles heiles, wann on den
glouben ist unmiiglich got zt gefallen. Und wer nit gloubt, der ist yetz verurteilt.
Darumb, das ir gesterckt werden in vestikeit des gloubens und die bdsen geist
veriagt und vertriben werdent, die den glouben nit héren mégent, so sprechen mir
nach den glouben. Ich gloub in got ...» siehe den Text oben: ZSKG 70 (1976) 140.

3 Eine dhnliche Frage sah auch Basel 1488 vor; vgl. Anm. 3. — Diese Frage ent-
spricht Gersons erster Frage an den Kranken in seiner Avs moriendi,; vgl. MC II 13,
fol. 111v und dazu Anhang I, Nr. 206. Sie geht aber ihrerseits auf die sogenannten

366



Priester fort: «N@ fiirer, umb das ir in stetikeit des gloubens und in
allem glten dester bas bewart syen, so wollen wir got den herren triiw-
lich bitten, das er iich ein gliten engel send, der iich behiit und beschirm
vor allem iibel; das wollent ouch in iwrem hertzen von got begeren» L.

Mit der Uberschrift Pro angelica custodia folgen drei Orationen, die
von Gott die Gesundheit des Kranken an Leib und Seele erflehen und
ihn bitten, er moge zum Beistand und Trost des Kranken seinen Engel
senden 2. Die beiden ersten Orationen: «Omnipotens sempiterne deus,
qui subvenis in periculis ...» und «Propicietur dominus cunctis iniquita-
tibus ...», stehen schon im Krankenordo des Romisch-Germanischen
Pontifikale 3. Die dritte Oration: «Omnipotens sempiterne deus, qui per
os beati Jacobi ...», nimmt in ithrem ersten Teil auf die Einsetzung der
Krankensalbung Bezug 4, wihrend ihr zweiter Teil («Conserva famulo
tuo ...») aus dem SchluB der gelasianischen Krankenoration «Deus, qui
humani generis et salutis remedii...» gebildet ist>. In Surgants Zu-
sammensetzung erscheint dieses Gebet auch im Rituale von St. Florian
nach der Krankensalbung® Die drei genannten Orationen stehen in
Surgants Reihenfolge auch in Konstanz 1482 und 1502 nach der Kranken-
salbung 7, wihrend Basel 1488 an dieser Stelle nur die erste Oration hat.

Anselmischen Fragen zuriick; vgl. H. AppEL, Anfechtung und Trost im Spatmittel-
alter und bei Luther (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, Jg. 56,
Heft 165), Leipzig 1938, S. 67 f. 74; F. FaLk, Die deutschen Sterbebiichlein (Ver-
einsschriften der Gorresgesellschaft 1890, 2), Ko6ln 1890, Nachdruck: Amsterdam
1969, S. 39 (zit. F. FALK, Sterbebiichlein); R. RupoLF, Ars moriendi (Forschungen
zur Volkskunde 39), Koln 1957, S. 57; P. BERGER, Die sogenannten Anselmischen
Fragen, ein Element mittelalterlicher Sterbeliturgie: Trierer Theolog. Zeitschrift 72
(1963) 302 f{.

1 MC II 12, fol. 107r/v.

2 MC II 12, fol. 107v. — Sowohl die Krankentlung als auch die Kommunion
galten als Schutz gegen die Nachstellungen Satans, gegen den man seine Hoffnung
auf die Hilfe der Engel setzte; vgl. P. BRows, Letzte Olung, S. 536 ff. Auch das
Glaubensbekenntnis hatte schon der Verjagung der bosen Geister gegolten; vgl.
oben S. 366 Anm. 4.

3 Die Oration «Omnipotens sempiterne deus ...» siehe C. VoGeL - R. ELzE, Bd. 2,
S. 252, Nr. 139, 24 und S. 266, Nr. 143, 41. Die Oration «Propicietur ...» siche
ibidem, Bd. 2, S. 265, Nr. 143, 32,

4+ Vgl. Jak 53, 14 {.

5 L. C. MoHLBERG, Gelasianum, S. 221, Nr. 1536.

6 A. Franz, Florian, S. 80.

7 A. Dorp, S. 78 f. Dabei sind Surgants 1. und 2. Oration zu einer zusammen-
gezogen.

367



e) Krankenkommunion

Hat der Kranke nicht schon frither kommuniziert, so wird ihm jetzt
die Eucharistie gereicht mit der Spendeformel: «Corpus domini nostri
Jesu Christi proficiat tibi in vitam eternam. Amen. Pax tecumn» 1.

Nach der Kommunion betet der Priester den Psalm «Deus misereatur
nostri ...» (Ps 66). An ihn schlieBen sich sechs Versikelpaare als Uber-
leitung zu den folgenden zwei Orationen an 2. Die Oration «Ascendant
ad te, domine, preces ...» dient schon im Gelasianum in zwei MeBformu-
laren als «Postcommunio» 3. Die zweite Oration, «Domine, sancte pater,
omnipotens eterne deus, te fideliter deprecamur ...», steht auch in Sur-
gants Krankenkommunionordo als fakultatives Gebet nach der Kom-
munion, dort aber in einer Fassung, die nur vom Empfang des Leibes
Christ1 spricht, wihrend Surgant hier diese Oration in ihrer urspriing-
lichen, auf die doppelgestaltige Eucharistie beziiglichen Textfassung
bringt *.

Hatte der Kranke schon frither kommuniziert, so wird dieser Teil
ausgelassen. In einer weiteren Rubrik macht Surgant auch hier darauf
aufmerksam, da dem Kranken zur Vermehrung seiner Frommigkeit
auch nur die Kommunion gezeigt werden kann, wenn er krankheits-
halber nicht kommunizieren kann. Doch miBbilligt er in diesem Fall den
Brauch, danach dem Kranken die Fingerablution zu reichen, damit die
einfachen Leute nicht meinen, es wiirde ihnen das «Blut» gereicht 3.

1 MC II 12, fol. 107v. Diese Formel unterscheidet sich am SchluB von jener,
die Surgant im Ordo der Krankenkommunion mitteilt; vgl. oben, S. 342{. Sie stimmt
aber, bis auf das angehidngte Pax fecusn, mit Konstanz 1482 und 1502 und Basel
1488 iiberein.

2 Es handelt sich um folgende, auch sonst haufig verwendete, Versikelpaare: «Sal-
vum fac ...»; «Mitte ei ...»; «Nihil proficiet ...»; «Esto nobis, domine ...»; « Domine,
exaudi...»;¢«Dominus vobiscum...» Die gleichen Versikelpaare, nur in anderer Reihen-
folge, befinden sich auch in Konstanz 1482 und 1502 nach dem Ps 66, der dort aber
sofort nach den Salbungen gebetet wird, vor der oben genannten Dreierreihe von
Orationen (vgl. oben, S. 367 mit Anm. 7); A. DoLD, S. 78. Vgl. auch oben, S. 357,
Surgants Versikelreihe nach der Allerheiligenlitanei, Anm. 2.

3 L. C. MoHLBERG, Gelasianum, S. 240, Nr. 1647 und S. 241, Nr. 1656.

* Dazu, wie auch zu Herkunft und Ursprung dieser Oration siehe oben, S. 343
mit Anm. 5-7.

5 MC IT 12, fol. 107v/108r. Vgl. dazu auch oben, S. 344 Anm. 7.

368



f) Krankensegnung

Nach der Kommunion - oder bei deren Ausfall nach den drei Orationen
der «angelica custodia» — folgt ein feierlicher, mehrgliedriger Segen iiber
den Kranken, wie er vielfach an dieser Stelle in den mittelalterlichen
Ordines gebrduchlich war 1. Surgant verwendet dafiir drei «jener alten
Segensorationen, die, aus den gallikanischen Benediktionen herriihrend,
in mannigfacher Zusammenstellung und Textiiberlieferung in die alten
Krankensalbungsordines eingegangen sind» 2.

Die erste dieser Formeln, «Benedicat te pater omnipotens deus,
custodiat te christus ...», ist Num 6, 24-26 nachgebildet. Sie ist eng ver-
wandt mit der ersten Hilfte einer Segensoration im Rémisch-Germa-
nischen Pontifikale 3 und der «Benedictio cotidianis diebus» im alkui-
nischen Anhang zum Gregorianum *, die ihrerseits auf eine der gallika-
nischen «Benedictiones episcopales» zuriickgehen diirften 5. Die zweite
Formel, «Benedicat te deus pater, qui in principio verbo cuncta crea-
vit ...», entspricht fast wortlich einer anderen gallikanischen Segens-
oration ¢, die ebenfalls in den Krankenordo des Rémisch-Germanischen
Pontifikale Eingang gefunden hat 7. Auch der erste Teil von Surgants
dritter Segensoration, «Dominus Jesus Christus apud te sit, ut te defen-
dat ...», entspricht fast woértlich einer weiteren Benediktionsformel im
Krankenordo des Romisch-Germanischen Pontifikale 8. Der zweite Teil,
durch den Wunsch «Spiritussanctus descendat et maneat super te. Ameny,
mit dem ersten verbunden, wird durch die Oration «Propicietur dominus
cunctis iniquitatibus ...» gebildet. Auch sie steht schon im Krankenordo

1 MC II 12, fol. 108r. Vgl. L. EISENHOFER - J. LECHNER, S. 274,

2 A. Lawmorrt, S. 218. Zu diesen gallikanischen Benediktionen sieche W. DURIG. —
Vgl. z. B. die vielen Variationen im Krankenordo des Romisch-Germanischen
Pontifikale: C. VoGeL - R. ErLzE, Bd. 2, S. 253 ff., Nr. 139, 27-38; S. 257 {., Nr. 142,
3-7; S. 269, Nr. 143, 53 1.

3 C. VogEL - R. ErzEg, Bd. 2, S. 254, Nr. 139, 29.

* H. A. WiLson, Gregorian, S. 313; vgl. ibidem, S. 247 den ersten Teil der
ersten Benedictio episcopalis.

5 Vgl. W. DUr1g, S. 226, Nr. 1; S. 230, Nr. 8.

6 Ibidem, S. 232, Nr. 12.

7 C. VoGgEL - R. ErzE, Bd. 2, S. 255, Nr. 139, 35. — Der Hauptunterschied zwi-
schen der gallikanischen Benedictio episcopalis und der Segensoration im Roémisch-
Germanischen Pontifikale und im Manuale besteht darin, daB sie hier in der Ein-
zahl (te), dort aber in der Mehrzahl (vos) steht.

8 Ibidem, Bd. 2, S. 254, Nr. 139, 32 und S. 269, Nr. 143, 53. — Diese Formel
kehrt hiufig wieder bei diesem Segen; L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 351.

24 369



des Romisch-Germanischen Pontifikale ! und bildete bei Surgant auch
die mittlere der drei Orationen der «angelica custodia» 2. Hier aber wird
diese Oration durch eine Reihe von « Amen» unterbrochen, die jeden ein-
zelnen Satz abschlieBen.

In Konstanz 1482 und 1502 gestaltete sich dieser Teil etwas anders.
Die zwei ersten Segensorationen von Surgant fehlen. An ihrer Stelle
steht nur eine Oration, die ihrerseits aber aus zwel Segensgebeten zu-
sammengesetzt ist, die sich ebenfalls schon im Rémisch-Germanischen
Pontifikale befinden 3. Erst danach ist die Kommunion vorgesehen, wenn
sie frither noch nicht stattgefunden hat. Darauf folgt Surgants dritte
Segensoration, nun aber nicht als Einheit, sondern in zwei Orationen
aufgeteilt, entsprechend den zwei Teilen, die bei Surgant zu einem Gebet
zusammengetal3t sind *. Danach endet der Konstanzer Krankenritus mit
der gewohnlichen Segensformel: «Benedictio dei patris omnipotentis et
filii ...».

In Basel 1488 folgen auf die Kommunion des Kranken drei Gebete,
die bei Surgant unter den acht Orationen nach der Allerheiligenlitanei
stehen 5. Danach folgt als Segen iiber den Kranken nur der erste Teil
von Surgants dritter Benediktionsformel.

g) SchluBritus

Nach dem Segen iiber den Kranken folgen als AbschluB des Kranken-
salbungsordo eine Ermahnung an den Kranken, die Darreichung des
Kruzifixes mit einer kurzen Ansprache, Aspersion und SchluBsegen ©.

Zuerst muntert der Priester den Kranken mit freundlichen und sanf-
ten Worten auf («blande leniterque alloquatur, benigne monens»), all
seine Hoffnung auf Gott zu setzen, die Krankheit als Ziichtigung Gottes
geduldig zu ertragen, ferner zu glauben, dall sie ithm zur LAuterung
gereiche und niemals an Gottes Barmherzigkeit zu verzweifeln. Diese
Anweisung findet sich schon in wortlich dhnlicher Formulierung in der

1 C. YoGgEL - R. ErzE, Bd. 2, S. 265, Nr. 143, 32.

2 Siehe oben, S. 367.

3 A. DoLp, S.79, 7-13. Vgl. C. VogEL - R. Erze, Bd. 2, S. 255, Nr. 139, 38
(Anfang) und S. 254, Nr. 139, 33.

+ A, DoLp, S. 79, 19-26. Dies ist allerdings nur in Konstanz 1482 der Fall. In
Konstanz 1502 fallt der erste Teil von Surgants dritter Segensoration weg.

5 Basel 1488, {ol. 38r-38v. Es sind die Orationen: «Respice, domine, famulum
tuum ...»; «Deus, qui facturae tuae ...» und «Deus, qui humano generi ...», die bei
Surgant ebenfalls in dieser Reihenfolge stehen; vgl. oben, S. 357.

¢ MC II 12, fol. 108r/v.

370



Synode von Nantes (9. Jh.) ! und wurde von Regino von Priim (gest. 915)
ibernommen 2, Ahnliche Gedanken in Frageform sind seit dem 13. Jahr-
hundert Anselm von Canterbury zugeschrieben worden. In der Frage-
form finden sie Eingang in die mittelalterlichen Ritualien und erscheinen
spater, vor allem unter dem EinfluB von Gersons Ars moriends 3, mit
kiirzeren oder lingeren Zusdtzen *.

Danach reicht der Priester dem Kranken ein Kruzifix, wobei von
einem KuB des Kreuzes durch den Kranken, wie ihn Basel 1488 vor-
sieht, nichts erwdhnt ist 5, und hélt dazu eine kleine Ansprache, fiir die
Surgant ein deutsches Beispiel mitteilt 6. Dabei greift er vor allem auf

! Canon 4; J.D. Mansi, Bd. 18, S.167. Zur Datierung dieser Synode siehe
HerFeLE-LECLERCQ I11/1, 296 f. und v. a. I11/2, 1247 («addenda et errata» zu S. 296) ;
G. ALLEMANG, Nantes: LThK! VII, 438 (ca. 895/900; frither um 658 angesetzt).

2 REciNo voN Prum, De ecclesiasticis disciplinis I, c¢. 15 (PL 132, S. 212). Auch
BurcHHARD voN WoRMS iibernahm diese Anweisung fast wortlich und ergénzte sie
durch Fragen; Decretorum libri XX, li. XVIII (PL 140, S. 933 {. 935).

3 J. GeErson, Opusculum tripartitum de praeceptis, de confessione et de arte
moriendi. Den dritten Teil dieses Werkes hat Surgant zum Teil wortlich im MC
IT 13 iibernommen; siehe dazu Anhang I, Nr1. 202-214,

4 Siche dazu A. Frawnz, Florian, S, 166. 169, 196-200; R. RupoL¥, S. 56-59;
P. BERGER, S. 299-304; H. AppeL, S.67-75. Vgl. auch F. FALX, Sterbebiichlein
passim, besonders S. 16 ff. 37-41.

5 Zum Alter der Kreuzdarreichung vgl. L. EISENHOFER, Bd. 2, S. 352 (sie wird
sehr hdufig seit dem 11. Jh. bald vor, bald nach der Kommunion erwdhnt). — Ein
Kul3 des Kreuzes findet sich schon im Rituale von Pontlevoy um 1200; E. MAR-
TENE I 7, 4, Ordo 25 (Bd. 1, S. 340).

6 MC II 12, fol. 108v: Der Text der Ansprache lautet: «Dis ist die figur und das
zeichen des heiligen criitzes als unser lieber herr Jesus Christus die marter und den
bittern tod fir iich und all mdnschen gelitten hat an demm stammen des heiligen
crittzes, wann er nit wil oder begert des mdénschen ewigen todt, sunder das er sich
beker und ewiglichen leb. Harumb so sollent ir nit an der barmhertziket gottes
verzagen, sunder alle iiwer hoffnung und ztversicht in got setzen, iiwer kranckeit
gediiltiglichen lyden, und twer cleins lyden opfern in das grosz lyden Christi.
Darumb sollent ir kein anfechtung nit férchten, aber in allen néten ein zdflucht
haben under den schirm des heiligen criitzes. Sollent got den herren triiwlichen
anrtffen und bitten, das er das gemeldet sin bitter lyden setzen wéll zwiischen
iwer siind und sin strengs gericht, und iich verlyche, séllich sin bitter lyden an-
dechtiglich zi betrachten mit aller danckberkeit, also das ir der frucht des lydens
yemer ewiglich teilhafftig werdent. Dar by so wéllent ouch anriiffen die wirdige
und hochgelobte kiinigin und mutter gottes, die iunckfrow Maria, und alle gottes
heiligen und engel, das sy iich wéllent bystant thin an iiwerem lesten end. Und so
ir usz disem zyt scheiden, das sy iich geleitten woéllen z der ewigen selikeit. Sub-
iungat: Ist also tiwer gloub, begird und will, wie ich geseit hab. Et respondet ita.» —
«Tunc posset sacerdos, si velit, addere: Die ungruntlich barmhertzikeit gottes, des
allmechtigen vatters, der costlich verdienst des schmertzlichen lydens unsers
lieben herren Jesu Christi, das tritw mitlyden und fiirtretung der edelen verrimpten
gottes gebererin, der wirdigen iunckfrowen Marien, das verdienen aller heiligen

371



Gersons De arte moriend: zuriick !. Darauf besprengt er den Kranken,
das Krankenzimmer und alle Umstehenden mit Weihwasser und spricht
dazu, wie im Ordo der Krankenkommunion, die gewdhnliche Segens-
formel: «Benedictio dei patris omnipotentis et filii et spiritussancti des-
cendat super te et maneat semper. Amen» 2. Danach kehrt der Priester zur
Kirche zuriick, wo die bereits geschilderte Entlassung der Glaubigen statt-
findet, die den Priester auf seinem Gang zum Kranken begleitet hatten 3.

Wihrend sich in Konstanz 1482 und 1502 von diesem SchluBritus nur
die letzte Segensformel findet ¢, ist er in Basel 1488 durch eine Rubrik
vorgesehen, ohne allerdings ndher ausgefithrt zu sein °.

D. Vergleich mit dem Konstanzer und Basler Rituale

Ein Vergleich von Surgants Krankensalbungsordo mit den Agenden
von Konstanz 1482 und 1502 und Basel 1488 zeigt, daB die Grund-
struktur iiberall die gleiche ist. Auf die wichtigsten Verschiedenheiten
wurde in den einzelnen Abschnitten bereits aufmerksam gemacht. So
kann es hier nur noch darum gehen, die Hauptpunkte herauszuheben.

Das Rubriken- und Formelgut von Basel 1488 ist vollstindig, meist
wortlich, jenes der Konstanzer Agenden zum groBten Teil {ibernommen.
AuBerdem besitzt das MC Zusitze, die iiber Basel 1488 und Konstanz
1482 und 1502 hinausgehen, sich aber groBtenteils in dlteren Ritualien
nachweisen lassen und oftmals auf &dltestes Gebetsgut im Gelasianum
oder dem alkuinischen Anhang zum Gregorianum zuriickgehen.

Besonders in der Zahl der Orationen zeigt sich im MC eine richtige
Inflation gegeniiber Basel 1488 und Konstanz 1482 und 1502. Neu sind
im MC vor allem auch die deutschen Texte und Formulare und der voll
ausgebaute muttersprachliche Entlassungsritus der Glaubigen, die dem
Krankendl gefolgt waren. Der einzige gréBere Unterschied im Aufbau

und der trostlich schirm des heiligen criitzes syent mit tich in iweren lesten ndten,
und syent iich beschirmen vor allem demm, das iich schedlich sin mag z{ sel und
zt lyb. Ameny».

1 Siehe Anhang I, Nr. 202-214. Zu diesem Werk Gersons siehe F. FALK, Sterbe-
biichlein, S. 16-19; H. AppeL, S. 72-75; R. RupoLF, S. 65-68.

2 Ein Gebrauch des Krankentls zur Segnung wird nicht erwidhnt; vgl. dazu
L. E1sENHOFER, Bd. 2, S. 352.

3 Siehe oben, S. 350 {.

+ A. DoLp, S. 79, 27 {.

> Basel 1488, fol. 38v: « Tunc sacerdos det infirmo crucem ad osculandum dicendo,
quod sic passus est christus pro eo etc. Et aspergat infirmum et alios astantes aque
benedicta, dicendo: Benedictio dei patris ...».

372



zeigt sich in der verschiedenen Gestaltung des Kommunionteils im MC
und im Konstanzer Rituale. Wihrend im MC auf die Krankenkommunion
Psalm 66 folgt, stellen Konstanz 1482 und 1502 ihn vor die Kommunion,
ebenso auch Surgants 1. Segensoration des auf die Kommunion folgen-
den Krankensegens. Wie sehr Surgants Ordo von Basel 1488 und Kon-
stanz 1482 und 1502 abhingt, soll durch die folgende Gegeniiberstellung
der drei Ordines aufgezeigt werden.

Surgant (S)

Eingangsvitus:
(Pax huic domui — As-
persion des Kranken —
Asperges | Miserere |
Asperges)

Frage nach der Intention
des Empféngers

2 Orationen

7 BupBpsalmen !

Gebetseinladung zu den
Heiligen zu beten mit
Ansprache

Allerheiligenlitanei
9 Versikel zum Ab-
schlul3

8 Ovrationen

Handauflegung mit Gebet

Beichte 2
70 Orationen
Frage nach der Firmung

Hdndewaschung des Prie-
sters

Konstanz 1482 + 1502

Eingangsritus:
(Pax huic domui —
Segensspruch [fehlt
1502])

1 Oration (1. von S)
7 Bupfpsalmen ! (wie S)

Frage an den Kranken,
ob er glaube, dafl Gott
unsere Gebete wegen
den Verdiensten der
Heiligen erhort.

Gebetseinladung (kurz)

Allevheiligenlitanei
8 Versikel zum Ab-
schluB

7 Orationen
(1502 nur noch 4 Orat.)

Handauflegung mit Gebet
(wie S)

1 Oration

Beichie 2,
danach Offene Schuld

2 Orationen
(1502 nur noch 1 Orat.)

Basel 1488

Eingangsritus :
wie Surgant

1 Oration (1. von S)
7 Bufpsalmen 1 (wie S)

Allerheiligenlitanei
9 Versikel zum Ab-
schlu3 (wie S)

2 Ovrationen

Beichte 2,
danach Offene Schuld

Hindewaschung

des Priesters

1 Alle drei Ordines sehen das Beten der BuBpsalmen unter Umstinden schon

auf dem Weg vor.

2 Wenn sie nicht schon frither stattgefunden hatte.

373



Surgant (S)

Ermahnung vor der Sal-
bung

Salbungen

Hindewaschung des Prie-
sters mit Wasser und
Salz

Glaubensbekenninis des
Kranken (dt. Einleitung
und Text)

3 Orationen
(«Custodia angelica»)

Krankenkommunion 2
(Ersatzritus der geistl.
Kom. vorgesehen)

Ps 66 mit 6 Versikel
2 Orationen

Krankensegen mit
3 Segensorationen

Ermahnung des Kranken
mit Kreuzdarreichung
und Ansprache
(dt. Text)

Aspersion des Kranken,
des Krankenzimmers
und der Umstehenden,
verbunden mit dem

Schlufsegen

Entlassung der Begleitung
in der Kirche

Konstanz 1482 + 1502

Salbungen
(fast gleich wie S)

(erst 1502 erwdhnt)

Ps 66 mit Antiphon |
Kyrie | Pater noster
und 6 Versikel

2 Orationen (1502 fehlt die
zweite Hilfte der 1.Or.)
gleiche Orationen wie
g1

Krankensegen
mit 1 Segensoration
(= 2. Segensor. v, §)

Krankenkommunion 2

Krankensegen
mit 2 Segensorationen 3
(die 1. Or. fehlt 1502)

Schiufsegen
nicht erwahnt

Basel 1488

Salbungen (wie S)

Haindewaschung
des Priesters mit
Wasser und Salz

Glaubensbekenninis
des Kranken (ohne
Text)

1 Oration (1. von S)

Krankenkommunion 2

3 Orationen (bei S standen
diese Orationen mnach
der Allerheiligenlitanei)

Krankensegen
mit 1 Segensoration *

Kreuzdarveichung
zum Kufl mit Ermah-
nung (ohne Text)
Aspersion des Kranken,
des Krankenzimmers
und der Umstehenden,
verbunden mit dem
Schlufsegen (wie S)
nicht erwidhnt

1 Die erste der Konstanzer Orationen ist aus den ersten zwei Orationen Surgants

zusammengesetzt.

? Wenn sie nicht schon frither stattgefunden hatte.
3 Sie entsprechen Surgants dritter Oration, die aus zwei Orationen zusammen-

gesetzt ist.

4 Sie entspricht dem ersten Teil von Surgants dritter Segensoration.

374



	Die Riten des Manuale curatorum zur Sakramentenliturgie
	Das Sakrament der Ehe
	Die Spendung der Krankenkommunion
	Das Sakrament der Krankensalbung


