
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 70 (1976)

Artikel: Die liturgische Gesetzgebung der deutschen Reichskirche in der Zeit
der sächsischen Kaiser 922-1023. Teil 2

Autor: Amiet, Andreas

Kapitel: III: Die Kirchenpolitik Heinrichs II. und die reichskirchlich-bischöflichen
Reformen im Sinne Burchards von Worms

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDREAS AMIET

DIE LITURGISCHE GESETZGEBUNG
DER DEUTSCHEN REICHSKIRCHE

IN DER ZEIT DER SÄCHSISCHEN KAISER
922-1023

III. DIE KIRCHENPOLITIK HEINRICHS II.
UND DIE REICHSKIRCHLICH-BISCHÖFLICHEN REFORMEN

IM SINNE BURCHARDS VON WORMS

1. Heinrich II. (1002-1024)

Wegen der Absetzung seines Vaters als Herzog der Bayern für die
kirchliche Laufbahn bestimmt, genoß Raiser Heinrich - der Heilige -
eine geistliche Erziehung. Als Dreijähriger kam er in die Obhut des

Bischofs Abraham von Freising; Otto II. schickte ihn auf die Domschule

von Hildesheim. Die Wiedereinsetzung Herzog Heinrichs des Zänkers
brachte seinen Sohn nach Bayern zurück und ließ die klerikalen Pläne

hinfällig werden. Der letzte Lehrer des zukünftigen Bayernherzogs und
späteren Rönigs war Wolfgang von Regensburg. Die geistliche Bildung
hat Heinrich zeitlebens bestimmt. Als Herzog kümmerte er sich persönlich

um die Ordnung der bayrischen Rirche, als Rönig und Kaiser hat
er noch engeren Anteil an den kirchlichen Geschäften genommen als

seine Vorgänger 1.

1 Zu Heinrich IL (1002-1024): R. Klauser, LThK 5 (1960) 179 (Lit.); H. Ap-
pelt, NDB 8 (1969) 310-313 (Lit.); M. L. Bulst-Thiele, in: Gebhardt, Hb. 1,

284-298; Hirsch, Jbb. Heinrich IL, Bd. 1-3; Hauck 3, 391 ff. 516 ff.; Holtzmann
383-487; Schieffer, Heinrich IL und Konrad IL

14 209



Die Beschränkung Heinrichs II. im Regierungsprogramm von der
Renovatio imperii Romanorum auf eine Erneuerung des regnum Franco-

rum bedeutete die nüchterne Begrenzung der territorialen Grundlagen
seiner Herrschermacht. Es war die Abkehr von den schwärmerischen
Ideen Ottos III. Auch beim letzten der sächsischen Herrscher mußte
sich der Raisergedanke mit dem Romgedanken verbinden. Für Heinrich

II. gründete die Autorität des mos Romanus auf dem Gehalt, den

ihm seine Vorgänger gegeben hatten. Die Renovatio regni Francorum
scheint für den Nachfolger Ottos III. die Wiederherstellung des königlichen

und kaiserlichen Rirchenregimentes nach dem Vorbild Rarls des

Großen eingeschlossen zu haben. Das von seinen Vorgängern begründete
«ottonische Reichskirchensystem» hat Heinrich IL ausgebaut und
vollendet, jetzt aber wieder gestützt auf das gefestigte Rönigtum im Norden.

Noch weniger als zur Zeit Ottos III. ging unter Heinrich IL die
kanonische Wahl der Bischöfe über eine Bestätigung der königlichen Ernennung

hinaus. Die Randidaten haben sich in den meisten Fällen als

Mitglieder der Hofkapelle, beziehungsweise der königlichen Ranzlei, im
Hofdienst bewährt. So bildeten sich engste Beziehungen zwischen diesem

wichtigen Regierungsinstrument und dem Episkopat 1. Nicht weniger
hat sich Heinrich IL, der «Vater der Mönche», mit der Besetzung der
Abteien befaßt. Er förderte die von Gorze und Sankt Maximin in Trier
ausgehende Reformbewegung 2. Als Gründer des Domkapitels von Bamberg,

das gleichsam das Muster eines Chorherrenstiftes abgeben sollte,
unterstützte der Raiser die Hildesheimer und Bamberger' Chorherrenreform

3. Auch mit wirtschaftlichen Mitteln nahm er Einfluß auf die

Bischofskirchen und klösterlichen Gemeinschaften. Entzug und
Schenkungen von Gütern haben allerdings oft dem unmittelbaren materiellen
Reichsinteresse gedient. Wie keiner seiner Vorgänger stellte Heinrich in
seiner Hofhaltung auf die Hochkirchen ab. Die Gastungen des Hofes bei
den Rathedralen und großen Abteien, die nahezu die königlichen Pfalzen

ersetzten, illustrieren diese enge Verbindung von Rönigtum und Rirche.
In dieses Bild gehören auch die liturgischen Feierlichkeiten, an denen

der Raiser in seiner quasi-bischöflichen Stellung aktiv teilnahm. Auch
mit der Häufung dei Festkrönungen an den hohen Feiertagen 4 und mit
alltäglicheren Gewohnheiten, wie zum Beispiel nach jeder Messe den

1 Fleckenstein, Hofkapelle 2, 156 ff.
2 Hallinger, Gorze-Kluny passim.
3 Siegwart, Chorherrengemeinschaften 151 ff. u. passim.
4 Klewitz, Festkrönungen.

210



Ablutionswein zu trinken 1, hat Heinrich den sakralen Charakter seines

König- und Raisertums noch vermehrt unterstrichen. Dasselbe tat er
auch mit dem Ausbau des wohl von Otto III. begründeten Rönigs-
kanonikates, das heißt der Mitgliedschaft des Rönigs - und gelegentlich
auch seiner Gemahlin - in einem Domkapitel 2. Als Leiter von Synoden

promovierte Heinrich IL wie seine Vorgänger Bistumsgründungen,
förderte die Mission und befaßte sich mit bis ins einzelne gehenden Fragen
der kirchlichen Disziplin.

Auch in der liturgischen Gesetzgebung ist das unmittelbare Einwirken
des Raisers faßbar oder in gewissen Fällen zum mindesten als sehr
wahrscheinlich zu vermuten. In einem Fall ist selbst eine außersynodale
königliche Maßnahme auf liturgischem Gebiet überliefert, die in ihrer
Art gar nicht einzigartig gewesen sein dürfte. Von den mehr als fünfzehn
überlieferten Reichssynoden 3 aus der zweiundzwanzigj ährigen
Regierungszeit Heinrichs IL sind es zwar bloß drei, die sich im besonderen

mit liturgischen Dingen beschäftigt haben. In Wirklichkeit dürften aber
nicht nur mehr Synoden stattgefunden haben 4, sondern auch mehr

disziplinär-liturgische Beschlüsse gefaßt worden sein, als bekannt sind 5.

1 Vita Henrici c. 34 (MG SS 4, 811): Qua (missa) completa, sicut semper facere
consueverat, ablutionem calicis sumere volebat; cit. Jungmann MS 2, 515 Anm. 56. —

Vgl. auch Jungmann, MS 2, 16 Anm. 56 über die liturgische Form, in der Heinrich
im Offertorium der Messe einer Kirche einen Kelch schenkte und Güter übertrug,
indem er die Urkunde auf den Altar legte. Die Beispiele entsprechen einer damaligen
Gewohnheit.

2 Schulte, Könige, Kaiser, Päpste als Kanoniker 44: «Die ältesten nachweisbaren

Königskanonikate sind Bamberg, Magdeburg und Straßburg. Heinrich IL,
der Heilige, hat als ihr Gründer zu gelten». Dagegen zeigt Fleckenstein, rex
canonicus 67 ff., daß bereits Otto III. Kanoniker der Marienkapelle in Aachen
gewesen war; vgl. Fleckenstein, Hofkapelle 2, 151-155. - Die Urkunde, mit der
Heinrich IL 1017 der bischöflichen Kirche von Paderborn ein Besitztum schenkt,
enthält die Bedingung, daß er selbst und seine Gemahlin nicht nur in die
Gebetsgemeinschaft der Kirche aufgenommen werden, sondern auch Kleidung und Nahrung

eines Domherrn erhalten sollten: MG DD H. IL 368, dazu Klewitz, Königtum,

Hofkapelle und Domkapitel 133 (Anm. 1); vgl. ibid. 136 (Anm. 3) über die
Stellvertretung der Königin im Domkapitel zu Straßburg durch einen canonicus,
der auch reginae archicapellanus gewesen ist. Zur Weiterbildung des Königs-
kanonikates unter Heinrich IL und Konrad IL und zur Mitgliedschaft Kunigundes
im Domkapitel von Paderborn auch Fleckenstein, Hofkapelle 2, 230 f.

3 Boye, Quellenkatalog 70-76.
4 Holtzmann 438: «Von der Sorge Heinrichs um die deutsche Kirche zeugen

die verhältnismäßig häufigen großen Synoden, die er abgehalten hat. So sind uns
aus den zehn Jahren 1003-1012 acht Reichssynoden bekannt, und in Wirklichkeit
waren es ohne Zweifel noch mehr».

5 Vgl. Barion, Synodalrecht 308.

211



Einerseits haben die überlieferten liturgischen Fragen, die an den
Reichssynoden zur Sprache kamen, wiederum den Charakter des Zufälligen,
anderseits sind die getroffenen Entscheidungen doch typisch für die

Kirchenherrschaft Heinrichs IL

2. Die Synode von Dortmund 1005

Am 7. Juli 1005 hat Heinrich IL in Dortmund eine große Synode mit
den Erzbischöfen Heribert von Köln, Lievizo von Bremen, Tagino von
Magdeburg und einigen ihrer eigenen Suffragane sowie mit Bischöfen aus
den Provinzen Mainz und Trier, darunter Notker von Lüttich, Bernward
von Hildesheim und Burchard von Worms, abgehalten. Mit dem Rönig
war auch die Königin Kunigunde anwesend 1. Wie Thietmar von Merseburg

berichtet, hat in dieser Synode Heinrich gegenüber den Bischöfen
viele Mißstände in der Rirche beklagt und in gemeinsamer Beratung
Beschlüsse veranlaßt, um diese Übel zu bekämpfen. Um die eigene große
Sündenlast zu erleichtern - wie Thietmar sagt -, haben der Herrscher,
seine Gemahlin und die in der Synode versammelten Bischöfe ein Dekret
erlassen, das der Chronist im vollen Wortlaut wiedergibt. Es umfaßt die

Stiftung einer Gebetsverbrüderung der Synodeteilnehmer und die

Bekräftigung der kanonischen Bestimmungen über das Vigil- und Qua-
temberfasten.

Gebetsverbrüderung

Im Falle des Ablebens eines der Teilnehmer der Synode versprechen
die andern, dem Verstorbenen folgendes Suffragium zu gewähren: die
einzelnen Bischöfe lesen innert dreißig Tagen eine Seelenmesse, sofern
sie nicht durch Rrankheit verhindert sind. Ihre Ranoniker sollen es

ebenso halten, während die Landpfarrer sogar drei Messen lesen sollen.
Die Diakone und die Träger der niederen Weihen rezitieren zehn Psal-
terien. Der Rönig und die Rönigin verteilen innerhalb der dreißig Tage
1500 Denare für die Erlösung der Seele des Verstorbenen und speisen
ebensoviele Arme. Die einzelnen Bischöfe speisen gleichzeitig dreihundert

1 Synode von Dortmund 1005: Boye, Quellenkatalog 72; Thietm. 6, 18 (Holtzmann

294/96; Trillmich 260/62) ; Annal. Saxo a. 1005 (MG SS 6, 655) ; MG Const. 1,
58 no. 28; Hefele-Leclercq 4, 2, 907-909; Hirsch, Jbb. Heinrich IL 1, 361 f.;
Hauck 3, 4291; Wenner, Rechtsbeziehungen 156; Boye, Synoden 147; Holtzmann

438.

212



Arme, legen dreißig Denare aus und zünden dreißig Kerzen an 1. Der
Herzog Bernhard I. von Sachsen - in dessen Herzogtum die Synode
stattfand - soll fünfhundert Arme speisen und fünfzehn Solidi aufwenden.

Dieser Synodebeschluß ist bestimmt nicht unter dem besondern Einfluß

der cluniazensischen Totengedächtnisse oder gar im Zusammenhang
mit der Einführung des Allerseelentages in Cluny zustande gekommen,
wie früher behauptet worden ist 2. Vielmehr gehen die cluniazensischen

Suffragien für die Verstorbenen und die Gebetsverbrüderung von
Dortmund auf dieselbe Tradition zurück. Das Institut der Gebetsverbrüderung
hat gegen Ende des 8. Jahrhunderts im angelsächsischen Mönchtum seinen

Anfang genommen. Eine erste Hochblüte erlebte es im karolingischen
Frankenreich. Zu den Verbindungen der Rlöster der Reform Benedikts

von Aniane traten als Mischform die synodalen Verbindungen, an denen

sich auch nichtmonastische Rleriker - und gelegentlich sogai Laien,
meist weltliche Große - beteiligen konnten 3. Die ersten wichtigen
Beispiele sind der Totenbund von Attigny vom Jahre 762 4 und die

Gebetsverbrüderung der bayrischen Bischöfe und Äbte in Dingolfing um das

Jahr 770. Die bayrische Gebetsverbrüderung ist in den Synoden der

Jahre 800 und 805 und wiederum im 10. Jahrhundert zweimal bestätigt
worden, das zweite Mal unter Einschluß der weltlichen Obrigkeit in die

Suffragien 5. Diese Tradition scheint Heinrich IL mit den in Dortmund

1 Zu den Votivkerzen für Verstorbene: siehe oben S. 56 Anm. 3.
2 Hefele-Leclercq 4, 2, 908 Anm. 6 mit der dort angegebenen Lit. - Vgl. zu

Jorden, Totengedächtniswesen die Rezension von H. Nottarp, in: ZSRG kan.
Abt. 21 (1932) 424: «Gewiß, in Cluny ist der Gedanke einer allgemeinen
Totengedächtnisfeier, der Allerseelentag am 2. November, zuerst aufgekommen (Ende
des 10. Jahrhunderts unter Odilo) und hat sich von dort aus langsam über die
Gesamtkirche verbreitet; aber die klösterlichen Gebetsverbrüderungen zum
Totengedächtnis sind schon vor Cluny dagewesen - wie auch die Vergabungen an ältere
Klöster, lange vor der Gründung Clunys, durch religiöse Motive, pro remedio
animae, zum mindesten mit veranlaßt wurden...». Zur Überschätzung des
Einflusses von Cluny auf Heinrich IL vgl. Bulst-Thiele, in: Gebhardt, Hb. 1, 291

(mit Lit.!).
3 Ebner, Gebetsverbrüderungen 31. 35-64; Nussbaum, Kloster 162. 168;

M. Rothenhäusler, Kultur der Reichenau 1, 291-304; K. Beyerle, ibid. 414 ff.
4 Synode von Attigny 762 : MG Conc. 2, 72/73 ; Ebner, Gebetsverbrüderungen

51 f. ; Nussbaum, Kloster 164. - Vgl. die Synode von Frankfurt 794 c. 56 (MG
Conc. 2, 171): Commonuit domnus rex etiam, ut Alquinum ipsa sancta synodus in
suo consortio sive in orationibus recipere dignaretur Ebner, Gebetsverbrüderungen
53 f.

5 Synode von Dingolfing 769/70 : MG Conc. 2, 93-97 (Nussbaum, Kloster
165) ; Riesbach 800 c. 47 (De his quae postmodum addita sunt c. 15) : MG Conc. 2,

213; bayr. Synode (Freising?), Mai 805: MG Conc. 2, 233 (Hauck 2, 264: «Erneue-

213



versammelten Bischöfen erneuert zu haben. Allerdings hatten dann am

neuen Aufschwung der Gebetsverbrüderungen des 11. und des 12.

Jahrhunderts die Reformklöster einen maßgeblichen Anteil1.
Die Sorge um das persönliche Heil und die Vorstellung jener

Jahrhunderte, daß eine quantitativ größere Gebetsleistung mehr Gnade

erwirke, waren die wesentlichen Beweggründe, die zur Stiftung der

Votivmessen überhaupt und zur Einrichtung jener Verbrüderungen führten,

welche die häufigen Meßfeiern oder Ersatzleistungen für das Seelenheil

garantierten 2. Diese Verbrüderungen, die von den tiefsten gemeinsamen

Anliegen getragen waren und der kirchlichen Gemeinschaft von
Lebenden und Toten einen besonderen Ausdruck verliehen, hatten auch
einen politischen Sinn: So wie die Gebetsverbrüderungen der Rlöster
geradezu das rechtliche Band dei späteren Ordenskongregationen
ersetzen konnten 3, manifestierten die synodalen Verbrüderungen die
Solidarität des Diözesanklerus 4, der Rirchenprovinz und ihrer Rlöster oder

gar der ganzen Reichskirche mit ihren weltlichen Spitzen 5.

Wohl aus geographischen Gründen 6 war die Salzburger Rirchenprovinz,

wo das Institut der Gebetsverbrüderung eine sehr lebendige
Tradition besaß, als einzige der deutschen Provinzen in Dortmund nicht
vertreten. Es kann jedoch angenommen werden, daß die bayrische
Rirche im Sinne der übrigen Reichskirche den ehemaligen Herzog auch
als Rönig in ihrer Gebetsverbrüderung bestätigt hat 7. Das offizielle
kirchliche Gebet für den Raiser oder Rönig hatte auch nach dem Zerfall
des karolingischen Reiches nicht aufgehört 8. Es ist aber in Dortmund
das erste Mal, daß sich die Reichskirche in ihrer Gesamtheit, vertreten

rung und Erweiterung des Gebetsvereins»); Regensburg, Januar 932: oben S. 57

Anm. 1; Regensburg zwischen 941 und 962: oben S. 69 Anm. 1. - Vgl. Ebner,
Gebetsverbrüderung 53.

1 Hallinger, Gorze-Kluny 2, 1048 (Register s. v. Verbrüderungswesen) - vgl.
Schmid-Wollasch, Gemeinschaft der Lebenden und Verstorbenen.

2 Nussbaum, Kloster 158. 162; vgl. oben S. 54 Anm. 6 angegebene Lit.
3 Rothenhäusler-Beyerle, Kultur der Reichenau 1, 291 f. ; Nussbaum,

Kloster 162 f. ; Dammertz, Verfassungsrecht der benediktin. Mönchskongregation
9-11.

4 Ebner, Gebetsverbrüderungen 56 f. Vgl. die Institution der Kalandversamm-
lungen, der späteren Ruralkapitel : Meersseman, Klerikervereine.

5 Vgl. das Suffragium der Synode von Mainz 950/54: oben S. 77 und die
Beispiele oben S. 5 Anm. 5.

6 Oben S. 69 Anm. 4.
7 Oben S. 56 ff., bes. S. 69 Anm. 1.
8 Vgl. Biehl, Liturg. Gebet passim.

214



durch ihre Bischöfe, in einer Gebetsverbrüderung mit dem Rönig und
der Rönigin als gleichberechtigte Glieder vereinigt hat. Thietmar spricht
von dem «vortrefflichen Dekret einer neuen Einrichtung»1. Diese

engste liturgische Verbindung des Herrschers mit der Rirche entspricht
der Einrichtung des Rönigskanonikates 2. Die Gebetsverbrüderung von
Dortmund ist ein weiterer kultischer Ausdruck des von Heinrich IL in
verstärktem Maße ausgebauten «ottonischen Reichskirchensystems».

Daß der Rönig das «schuldige Totengedächtnis» auch wirklich gehalten
hat, berichtet Thietmar zum Jahre 1009 im Zusammenhang mit dem

Tod seines Vorgängers auf dem Bischofsstuhl von Merseburg 3. Aus einer
andern Stelle in Thietmars Chronik geht hervor, daß die Gebetsverbrüderung

von Dortmund offenbar auch Fürbitten für die Priester der
beteiligten Bischöfe gewährleisten sollte. Nachdem das Dekret von Dortmund
erlassen war4, sei nämlich ein Mitpriester Thietmars in Magdeburg
erkrankt. Thietmar habe es versäumt, den schwerkranken geistlichen
Mitbruder zu besuchen, obwohl er kurz vor dessen Ableben noch Gelegenheit

dazu gehabt hätte. Nach dem Verscheiden habe sich Thietmar durch
seinen Vikar bei der Totenwache in der Rirche vertreten lassen, da er
die anstrengenden Nachtwachen körperlich nicht ertrug. Nicht lange
nach der Beerdigung sei der verstorbene Priester im Traume Thietmar
erschienen und habe diesem schwere Vorwürfe gemacht : Warum er ihn
nicht besucht hätte und weshalb er auch nicht das «in Dortmund gestiftete

Totengedächtnis» gefeiert hätte 5.

1 Optimo novae institutionis decreto: Thietm. 6, 18. - Zur Gleichstellung des
Kaisers mit einem Bischof vgl. Vita Meinwerci c. 37 (Tenckhoff 37) : Der Kaiser
macht eine Schenkung an einen Kanoniker von Paderborn: ea ratione, ut, si
Heinricum imperatorem superviveret, anniversarium eius sicut unius episcopi Pather-
brunnensis de sola curte Bokinavordi faceret, et CCC elemosinas pro anima eius daret
et in eadem die exitus eius ei anniversarii unum pauperem cum una camisia
vestirei...

2 Oben S. 3 Anm. 2.
3 Thietm. 6, 39 (Holtzmann 323 ; Trillmich 284) : Rex autem in Franckenvort

audita morte episcopi memoriam pro eo debitam preeepit fieri.
4 Ibid. 7, 33 (Holtzmann 438; Trillmich 388): Post decretum in Throtmanni

peradum.
5 Ibid. : «Quare», dixit, «non visitastis me et psalterium non cantastis neque memoriam

in Throtmanni inventant fecistis » Quicum excusacionem meam audiret respon-
dit: «Male haec dereliquistis.» — Auch die Bestimmungen des Totenbundes von
Attigny 762, die vorerst für die beteüigten Bischöfe und Äbte galten, wurden
später für einfache Mönche angewendet: K. Beyerle, Kultur der Reichenau 1,

414 f.

215



Vigilfasten

Das zweite Rapitel des Dekrets von Dortmund hat einen disziplinaren
Inhalt. Die letzte Reichssynode, von der bekannt ist, daß sie sich mit
dem Vigilfasten befaßt hatte, war diejenige von Erfurt 932 *. Die Synode
von Dortmund kennt dieselben öffentlichen Vigilien vor Heiligenfesten
wie das Breviarium von Erfurt2, wobei sie zwischen dem strengen
Fasten bei Wasser, Salz und Brot vor Johannes dem Täufer, Peter und
Paul, Laurentius und Allerheiligen und dem quadragesimalen Fasten

(ohne Fleisch und andere tierische Speise) vor Mariae Himmelfahrt und
den übrigen Apostelfesten unterscheidet.

Nachdem in der Rarolingerzeit die Quatember im Frankenreich
heimisch geworden waren, zählen sie von den Pseudo-isidorischen Dekre-
talen bis Burchard von Worms in der Regel zusammen mit den
Vigilfasten, den regelmäßigen und den außerordentlichen Bittagen zu den

einzigen allgemeinen Fasttagen außerhalb der Quadragesima vor Ostern 3.

Die Synode von Dingolfing 932 verbietet für die Quatember tierische
Speise und berauschende Getränke 4. Ein Zusatz des 10. Jahrhunderts
zur monastischen Gesetzgebung von Aachen von 816 hält ausdrücklich
fest, daß an den Quatembertagen keine andere Speise zu genießen sei

als diejenige, welche die Väter für die Quadragesima bestimmt hatten 5.

Auch hier nimmt die Synode von Dortmund wieder eine Verschärfung
vor, indem sie am Quatemberfreitag vor Weihnachten ein Fasten bei

Wasser, Salz und Brot vorschreibt. Darin äußert sich die strengere
allgemeine Bußpraxis, in der im 10. und 11. Jahrhundert auch das Adventfasten

ausgebaut wurde 6. Vielleicht wirkt sich in diesem Synodalbeschluß
auch eine gewisse monastische Tendenz in der disziplinaren Gesetzgebung

Heinrichs IL aus. Allerdings hat für die zuerst genannten Vigil-
tage die Provinzialsynode von Seligenstadt 1023 das von der Reichs-

1 Oben S. 35 ff. (S. 37 Anm. 2).
2 Oben S. 40 (Anm. 2).
3 Oben S. 39 (Anm. 6). Regino 2, 5 interr. 49 (W 213) Burch. 1, 94 interr. 48

(PL 140, 548) : Est aliquis qui ieiunium quadragesimale, vel Quatuor Temporum sive
Letaniae maioris, vel Rogationum, sive indictum ab episcopo ieiunium pro quacunque
plaga, non observaverit? Vgl. dazu oben S. 44 f.

4 Oben S. 68.
5 Legislatio Aquisgran. decr. authent. add. aliena c. 1 (CCM 1, 468) : Ut in ieiunio

quatuor temporum nullus cibus sumatur alius nisi Me sicut in Quadragesima constitutum

est a sandis patribus, similiter in capite ieiunii (dazu J. Semmler, in: DA 16,
1960, 337) ; Rather. syn. c. 15 : oben S. 97 Anm. 8.

6 Oben S. 44 f.

216



synode unter Heinrich IL geforderte verschärfte Fasten stillschweigend
wieder aufgehoben \

3. Die Reichskirche ersetzt die Metropole -
Die Bischofsweihe Gerhards von Cambrai 1012

Mehr als seine ottonischen Vorgänger hat Heinrich IL in die
Gesetzgebung der Synoden eingegriffen. Daß er - wie Rari der Große - auch

ein eigentliches königliches ius liturgicum für sich beanspruchte, geht
aus der Überlieferung der Bischofsweihe Gerhards von Cambrai hervor.

Die Teilungen nach dem Zerfall des karolingischen Reiches ergaben

für das niederlothringische Doppelbistum von Arras und Cambrai eine

Überlagerung verschiedener kirchen- und reichsrechtlicher Bindungen.
Während Cambrai zum deutschen Reich und damit auch zur Reichskirche

gehörte, stand Arras unter westfränkischer Oberhoheit. Die beiden

Teile zusammen aber gehörten zur mehrheitlich westfränkisch-französischen

Rirchenprovinz von Reims. Um die Stellung des Reiches an der

umstrittenen niederlothringischen Grenze zu festigen, suchte die otto-
nische Politik, Cambrai aus dem Metropolitanverband von Reims zu
lösen und damit den Einfluß einer fremden Hierarchie auszuschalten
und so das Bistum noch fester in die Reichskirche einzugliedern. Auch
die Bischofsernennungen waren darauf abgestimmt. Bis in die Zeit des

Investiturstreites gehörten Trier, Lüttich und Cambrai nebst einigen

lothringischen Rlöstern zu den wichtigsten Bollwerken der kaiserlichen
Reform 2.

Mit der Begründung, daß der Erzbischof von Reims wegen der
dortigen Wirren dazu nicht in der Lage war, weihte Papst Gregor V.
anläßlich einer römischen Synode im Mai 996 Erluin zum Bischof von
Cambrai und Arras. Die Umgehung des Ronsekrationsrechtes des

zuständigen Metropoliten war wohl als erster Schritt zu einer
bevorstehenden Exemtion gedacht 3. Dieses Projekt sollte sich jedoch während

des ganzen Mittelalters nicht verwirklichen 4.

1 Unten S. 247.
2 Schieffer, Gerhard I. 326 ff. - Fliche, Réforme grégorienne 1, 19, 42. de

Moreau, Hist, de l'Eglise en Belgique 2, 9, 16; Wattenbach-Holtzmann 1. 4,
619-764.

3 Erluin begleitete Otto III. nach Rom: Gesta epp. Camerac. 1, HO, MG SS 7,
448 f.; Schieffer, Gerhard I. 330; vgl. unten S. 221 Anm. 4.

4 Denselben Versuch machte - ebenso erfolglos - Friedrich I. mit dem Gegenpapst

Paschalis III. (Jaffé-L. 14495) : Schieffer, Gerhard I. 333. Im Jahre 1093

217



Die besondere Grenzlage spiegelt sich deutlich in der Person, in der

Ernennung und der Weihe von Erluins Nachfolger Gerhard (1012-1051)1.
Dieser stammte aus einer bedeutenden Familie in der Gegend von
Lüttich. Durch seine Mutter war er mit Erzbischof Adalbero von Reims
verwandt. Diese Beziehung brachte Gerhard an die Domschule seiner

Metropole. In Reims durchlief er auch die Laufbahn des Rlerikers bis

zum Diakon und wurde sogar Ranoniker am dortigen Domkapitel. Seine

ebenso engen deutschen Verbindungen führten ihn in die Rapelle Heinrichs

II2. Hier gewann er das besondere Vertrauen des Rönigs, der ihm
1012 das Bistum Cambrai verlieh. Auch als Bischof hat Gerhard «seine

Reichstreue glänzend bewiesen» 3. Nicht nur auf reichspolitischem, auch

auf geistlichem und kulturellem Gebiet hat sich die Persönlichkeit des

Bischofs bewährt. Er hat 1025 auf der Synode von Arras die liturgischen
Gebräuche gegen spiritualisierende «Neumanichäer» verteidigt4. Gegen
die Errichtung des Gottesfriedens wehrte sich der Bischof, der gleichzeitig

in Cambrai als weltlicher Graf regierte, wohl aus Gründen der
inneren Sicherheit s und der Respektierung des königlichen Rechtes 6.

Dafür förderte er als langjähriger Freund Richards von Saint-Vannes
die Rlosterreform 7. Auf der Synode von Tribur 1036 setzte er sich in
der Frage der Frühlingsquatember wie bei seiner Bischofsweihe und
andern Gelegenheiten für die antiqua patrum consuetudo ein 8. In Ex-

wurden zwar auf Betreiben von Arras die beiden Bistümer getrennt. Cambrai
verblieb aber bis 1559 in der Kirchenprovinz von Reims: M. Chartier, DHGE 11

(1949) 551. 554.
1 Zum folgenden Schieffer, Gerhard I. 332.
2 Fleckenstein, Hofkapelle 2, 186.
3 Ibid. ; vgl. Schieffer, Gerhard I. 325 : «Für das frühe 11. Jahrhundert, namentlich

die Zeit Heinrichs IL, kann als Nachfolger Notkers (sc. v. Lüttich), wenn auch
gewiß nicht im gleichen Range, der Bischof Gerhard I. v. Cambrai gelten; er war
nach den Worten Pirennes 'ein vorgeschobener Posten des Reiches, ein wachsamer
Hüter der Rechte und Ansprüche seines Herrn'».

4 Synode von Arras 1025: Mansi 19, 423-460 PL 142, 1267-1312; Hefele-
Leclercq 4, 2, 940-942.

5 M. Chartier, DHGE 11, 550. - Um die kgl. Stellung zu stärken, machte
Heinrich IL den Bischof von Cambrai zum weltlichen Grafen (Schieffer, Gerhard I.
327 Anm. 4). Schon vorher - und nachher noch mehr - war der geistliche Fürst den
Angriffen seiner niederen Ministerialen ausgesetzt, die gerne gegen das Reich fron-
dierten und nach Frankreich neigten. Vgl. Schieffer, Gerhard I. 326 f. 328 ff. ;

Holtzmann 417 ff.
6 Schieffer, Gerhard I. 344 f. : «In Deutschland (im Gegensatz zu Frankreich)

war die Staatsgewalt nicht feudaler Zersetzung erlegen».
7 Schieffer, Gerhard I. 353 ff.; Hallinger, Gorze-Kluny passim.
8 Synode von Tribur 1036: Gesta epp. Camerac. 3, 51 (MG SS 7, 485). Gerhard

218



kommunikations- und Ehefragen vertrat Gerhard die strenge Disziplin *.

«Durch Bildung und Neigung hat er die Geschichtsschreibung seiner

Rirche ungemein gefördert», indem er die Abfassung hagiographischer
und historiographischer Werke in Cambrai anregte. Gegen Ende seiner

Regierungszeit (1051) verfaßte in Gerhards Auftrag ein Domherr von
Cambrai die bedeutenden Gesta episcoporum Cameracensium. Darin wirken

sich erstmals die reichskirchlichen Ideen der sächsischen Zeit auf
die Geschichtsschreibung aus. Mit ihnen nimmt eine «lange blühende
historische Produktion» in Cambrai ihren Anfang2. Diese

Bischofsgeschichte, die sozusagen unter den Augen Gerhards entstand, ist die

wichtigste Quelle für seine Ernennung und Weihe zum Bischof von
Cambrai. Ihrer historischen Tendenz ist es zu verdanken, daß sie auch
über die in diesem Zusammenhang wichtigen liturgiegeschichtlichen
Begleitumstände berichtet 3.

Am Osterfest traf Gerhard in Lüttich den Rönig 4. Heinrich IL wollte
den erwählten Bischof veranlassen, ihn zur Weihe der neuen Rathedrale
nach Bamberg zu begleiten. Dort sollte er in seiner Anwesenheit und
unter der Assistenz vieler Mitbischöfe und Äbte aus den Händen von
päpstlichen Legaten die Bischofsweihe empfangen. Wie auch der
Verfasser der Bischofsgeschichte von Cambrai bemerkt, hätte dieses

Vorgehen in einem gewissen Sinn die Wiederholung dei seinerzeit mit Erluin
verfolgten Praxis bedeutet5. Die Bischofsweihe unter königlichem
Patronat in Bamberg mußte jedoch noch deutlicher machen, daß nicht
eine «römische» Immediatisierung Cambrais beabsichtigt war, sondern
daß im Grunde die Reichskirche die Mutterkirche von Reims ersetzen

sollte. Die Anwesenheit apostolischer Legaten an der machtvollen
reichskirchlichen Demonstration anläßlich der Weihe des Domes von Bamberg
konnte zwar nach römischer Auffassung eine päpstliche Rirchenhoheit
unterstreichen, für den Rönig aber bedeutete sie - so gut wie 1020 der

an die Archidiakone von Lüttich (Gesta epp. Camerac. 3, 28 : MG SS 7, 474) : ne
aliquam irrationabilem novitatem usurpare velitis, per quam ab ecclesiasticae et aposto-
licae institutionis consuetudine discrepare videamini (zit. Schieffer, Gerhard I. 349).
Vgl. Hauck 3, 561.

1 Gesta epp. Camerac. 3, 28. 33 (MG SS 7, 474 ff. 479) ; Schieffer, Gerhard I. 350.
2 Wattenbach-Holtzmann 1, 1 (1938) 152-156.
3 Gesta epp. Camerac. 3, 2 (MG SS 7, 466).
4 Gerhard hatte zu Nimwegen die Priesterweihe erhalten. Vgl. zum Osterauf-

enthalt des Königs in Lüttich auch Annal. Hildesh. a. 1012 und Annal. Leod. a. 1012

(MG SS 4, 18); Hirsch, Jbb. Heinrich IL 2, 322 Anm. 1.
5 Siehe oben S. 217 Anm. 3 und 4 sowie unten S. 220 Anm. 3.

219



Besuch des Papstes Benedikt VIII. in Bamberg - die Bekräftigung seiner
Reichsidee. Selbst mit der Exemtion des Bistums Bamberg, die
allerdings am Widerstand von Mainz scheiterte, wollte Heinrich IL
offensichtlich «seiner» Kathedrale im Rahmen der Reichskirche eine

unabhängige Stellung verschaffen 1.

Die Vorzüge, die der Verfasser der Bischofsgeschichte für eine Weihe
in Bamberg nennt, hat bestimmt auch Gerhard anerkannt: Die
Ronsekration wäre feierlicher (honorabilius) und liturgisch korrekter (disci-
plinatius) als in Reims und vor dem ganzen königlichen Staat [regia
pompa) sowie mit «lothringischer» Sorgfalt (Lothariensi sollertia)
vollzogen worden. Das ist der Ausdruck eines Selbstbewußtseins der
reichskirchlichen Reform in Lothringen, die gerade im liturgischen Bereich in
Trier, Metz und Lüttich ihre eigene Tradition besaß und die sich in
Bamberg geltend machen konnte! Diese königliche und im besonderen
die lothringische, beziehungsweise deutsche Pflege der Liturgie hebt der

Ranoniker von Cambrai ab von den verwilderten Gebräuchen der
Westfranken, beziehungsweise Franzosen (indisciplinati mores Karlensium) 2.

Dennoch zog es Gerhard vor, die Weihe aus der Hand des Erzbischofs

von Reims zu empfangen. Seine Gründe seien die persönlichen
Bindungen gewesen, die ihn mit dem Ort verknüpften, wo er die klerikale
Ausbildung empfangen hatte, und der Wille, im Gegensatz zu Erluin
das Metropolitanrecht nicht zu verletzen 3. Da habe Heinrich IL altiori
Consilio - womöglich an einem Hoftag - diese Gründe angenommen und
wohlwollend gebilligt. Als er Gerhard die Erlaubnis erteilte wegzugehen,
habe er jedoch diesem ein Buch mitgegeben, das die Rlerikerordinationen
und die Bischofsweihe enthielt. Nach diesem Formular sollte Gerhard

1 Vgl. H. Günter, Kaiser Heinrich IL und Bamberg, in: Hist. Jb. 59 (1939)
273-290; F. Geldner, Das Hochstift Bamberg in der Reichspolitik von Kaiser
Heinrich II. bis Kaiser Friedrich Barbarossa, in: Hist. Jb. 83 (1964) 28—42.

2 Schieffer, Gerhard I. 324: «Für das legitimistisch empfindende Frühmittelalter

war es nicht ohne ernsthafte Bedeutung, daß im westfränkischen Reiche das
10. Jahrhundert hindurch noch die Nachkommen des großen Karl die Krone
trugen; Karlenses heißen die Franzosen noch im 11. Jh. ». Id. 359 sieht in der
Lothariensis solertia den Ausdruck des Bewußtseins der Verbundenheit mit der
Reichskirche. Der Verfasser der Gesta epp. Camerac. gebraucht das Adjektiv
Lothariensis aus seiner geographischen Sicht fließend auch unter Einschluß des

übrigen Deutschland (vgl. MG SS 7, Register). - Zur kulturellen Blüte in Lothringen :

Holtzmann 505-508. 515-518. - Wattenbach-Holtzmann 1, 1, 83-156; 1, 2,
163-199.

3 Ne forte videlicet eo etiam ipse consuetudini sedis metropolitanae contraire videre-
tur. Vgl. oben S. 217 Anm. 3 und 4 sowie unten S. 221 Anm. 4.

220



geweiht werden, damit er nicht etwa bei den unkorrekten Gebräuchen
der «Rarolinger» auf ineguläre Weise ordiniert würde1. Das besagte
Buch kann kein anderes gewesen sein als das ottonische Pontificale
Romano-Germanicum oder ein Auszug davon 2. Daß Gerhard nach dem

darin enthaltenen Ordo zum Bischof geweiht wurde, daran kann nach

dem ganzen Bericht nicht gezweifelt werden 3. Die Ronsekration in
Reims sei denn auch mit größter Feierlichkeit (veneratione) erfolgt.

Mit der Verpflichtung Gerhards und damit auch des Erzbischofs von
Reims auf das Pontifikale der Reichskirche hat Heinrich IL seinen Rückzug

in der Frage des Weiheortes beinahe mehr als wettgemacht. Denn
damit gelang es ihm, reichskirchlichen liturgischen Brauch außerhalb
des Reiches anzuwenden. Ohne den Erzbischof von Reims zu übergehen,
hat er die consuetudo sedis metropolitanae durchbrochen 4 und so gleichwohl

die Zugehörigkeit Cambrais zur Reichskirche dokumentiert. Das

Argument, daß die Reichskirche die bessere Liturgie besitze als die

Franzosen und alle andern, da ihre Authentizität durch den mos Romanus

gewährleistet sei, begleitete wohl die ganze Verbreitung des

Römischgermanischen Pontifikales.
Es ist wahrscheinlich, daß Bischof Gerhard dieses Formular gleichzeitig

in seiner Diözese eingeführt hat, entgegen dem Grundsatz, daß

die Diözesen in liturgischen Dingen mit der Metropole übet einstimmen
sollten 5. Auch für Gerhard war wohl der Brauch der Rirche von Reims

in Frage gestellt. In seiner Diözese scheint er die Liturgie der Reichskirche

vorgezogen zu haben.

In der Rapitelsbibliothek in Röln befindet sich eine Handschrift des

Römisch-deutschen Pontifikales, die im 11. Jahrhundert für die Diözese

von Arras und Cambrai geschrieben worden ist6. Vielleicht geht dieses

1 Vgl. S. 220 Anm. 2.
2 Vgl. oben S. 85.
3 Dafür spricht allein schon der Umstand, daß der Verfasser der Gesta epp.

Camerac. seine Chronik sozusagen unter den Augen Gerhards I. schrieb. Vgl.
Hirsch, Jbb. Heinrich IL 2, 323 (Anm. 2).

4 Vgl. oben S. 220 Anm. 3. Umgekehrt ließ Heinrich IL den neuen EB Poppo
v. Trier (1016-1047) im Interesse der Reichskirche durch EB Erkanbald von Mainz
weihen, wogegen Bisch. Dietrich von Metz protestierte. Dieser hat sich vermutlich
auf Ps. Anicet (Hinschius 120 Burch. 1, 28 : PL 140, 556) berufen, wonach der
älteste conprovincialis den neuen Metropoliten weihen solle. Vgl. nach Thietm. 7, 26

(Holtzmann 430; Trillmich 382); Hauck 3, 435 (Anm. 2).
5 Unten S. 244 Anm. 5.
6 Köln, Kapitelsbibliothek, cod. 141: Andrieu, ORR 1, 108-114.

221



Exemplar unmittelbar auf dasjenige zurück, das Heinrich IL dem
Bischof Gerhard mitgegeben hatte. Die lokalen Traditionen, die zum
Teil noch von der Metropole von Reims bestimmt waren, ließen sich

nicht mit einem Schlag auslöschen. Sie sind im Gegenteil in die Redaktion

des Pontifikales, das jetzt in Röln liegt, eingeflossen. In wichtigen
Teilen jedoch hat sich die Liturgie der Reichskirche auf Grund wohl der

königlichen Maßnahme von 1012 in dem Doppelbistum Arras (das nicht
zum Reich gehörte!) und Cambrai durchgesetzt. In andern Teilen der

Kirchenprovinz von Reims ist das Pontificale Romano-Germanicum erst

zu Beginn des 12. Jahrhunderts überliefert1.

4. Die Einschränkung der Autorität des römischen Brauches

und die Einführung des Credo in den stadtrömischen Meßordo -
Die Synode von Rom 1014

«Einer der harmonischsten Repräsentanten des ottonischen
Reichskirchensystems» war Abt Berno von Reichenau (t 1048). Nachdem er
im Jahre 1008 von Heinrich IL zum Abt der Reichenau erhoben worden

war, begleitete er 1014 den Rönig zur Raiserkrönung nach Rom z. Seiner

reichskirchlichen Haltung und dem Selbstbewußtsein des exemten Abtes
der Reichenau entsprechen die liturgischen Auffassungen Bernos. Die

Legitimität einer Vielfalt liturgischer Traditionen unterstreicht er beson-

1 Andrieu, ibid. 509, der jedoch die Einführung des PRG in Cambrai dem
Bisch. Berengar (956-962), dem nahen Verwandten Ottos L, vermutungsweise
zuschreibt. In dieser Zeit ist das Buch in Mainz erst redigiert worden. Berengar, von
dem die Gesta epp. Camerac. 1, 80 (MG SS 7, 431) sagen, er sei magis secularibus
quam ecclesiasticis negotiis implicatus gewesen, wurde zudem, wie Andrieu selbst
schreibt, wegen seines autoritären, eigenwilligen Verhaltens in seiner Diözese
schlecht ertragen, was eine ungünstige Voraussetzung für die Einführung des
Pontifikales gewesen wäre. Nach dem Bericht der Bischofsgeschichte von Cambrai dürfte
dort jenes Buch, das der König Gerhard mitgegeben hat, vorher noch nicht bekannt
gewesen sein (wie Andrieu auch Vogel, PRG 3, 45 Anm. 74). - Nicht nur im
Rahmen der Geschichte der Verbreitung des PRG ist das geschilderte Ereignis
nicht gewürdigt worden. In der allgemeingeschichtlichen Literatur ist es zwar nicht
ganz übersehen worden, fand aber nicht die verdiente Würdigung. Bei Hirsch,
Jbb. Heinrich II. 2, 322 f. und bei Hauck 3, 434 sowie bei Schieffer, Gerhard I.
332 f. erscheint der liturgiegeschichtliche Begleitumstand der Weihe des Bisch, v.
Cambrai eher als Merkwürdigkeit, die das subjektive Interesse Heinrichs II. an
seinem disziplinaren Kirchenregiment unterstreicht. In seiner rechtlichen und
liturgiegeschichtlichen Bedeutung ist er nicht erfaßt worden.

2 F. J. Schmale, LThK 2 (1958) 258 (Lit.).

222



ders da, wo er sich gegen den römischen Brauch dafür einsetzt, daß das

Privileg, das Gloria in excelsis der Messe anzustimmen, nicht dem Bischof
vorbehalten, sondern auch dem einfachen Priester zugestanden wird.
Der Romanus tenor kann für ihn schon aus historischen Gründen nicht
alleinige Autorität besitzen. Gregor der Große selbst habe ja die Freiheit
der Wahl zwischen guten liturgischen Traditionen zugestanden.
Abgesehen davon habe die römische Liturgie auch nach Gregor dem Großen

Erweiterungen erfahren, die ebenso Gültigkeit besäßen wie die eigentlichen

«gregorianischen» Bestandteile der Liturgie 1.

Als Musterbeispiel erwähnt Berno das Credo im Rahmen der Meßfeier :

«Mit demselben Grund, mit dem wir den Priestern verbieten, den hymnus
angelicus zu singen, da ihn die Priester der römischen Rirche auch nicht
zu singen pflegten, könnten wir nach dem Evangelium das Glaubenssymbol

unterschlagen, das die Römer bis zur Zeit Raiser Heinrichs
seligen Andenkens keineswegs gesungen haben». Berno erzählt, daß der
Raiser in seiner Gegenwart bei seinem Aufenthalt in Rom anläßlich der

Raiserkrönung (1014) die Römer gefragt habe, warum sie die Rezitation
des Glaubensbekenntnisses in der Messe unterließen. Man habe ihm
geantwortet, daß die römische Rirche nie von irgendeiner Häresie angesteckt
worden, sondern nach der Lehre des heiligen Petrus in der Festigkeit des

katholischen Glaubens unerschüttert verharrt sei; umso mehr wäre es

aber für diejenigen nötig, das Symbolum häufiger zu verwenden, die

gelegentlich von irgendeiner Häresie befleckt werden konnten. Doch der
Raiser habe keine Ruhe gehabt, bis er mit der Zustimmung aller den

Papst Benedikt (VIIL, 1012-1024) dazu brachte, daß er das Credo

jeweils in der Hauptmesse (missa publica) z singen ließ. Ob jedoch diese

Übung von den Römern in der folgenden Zeit wirklich beobachtet wurde,
kann Berno nicht bestätigen, da er keine Nachrichten darüber besitze 3.

Bei dem Glaubensbekenntnis, das auch in Rom in der Meßfeier
Verwendung finden sollte, handelt es sich um das mit dem Filioque erweiterte

nicaeno-konstantinopolitanische Symbol4. Ursprünglich nicht für

1 Bernon. c. 2 (PL 142, 1058-1060).
2 Als in Cluny im 11. Jahrhundert nebst der missa maior eine zweite Konventmesse,

die missa matutinalis, gefeiert wurde, fiel nebst andern Verfeierlichungen
in der Regel auch das Credo weg: Udalrici cons. 1, 9 (PL 149, 653); vgl. Jungmann,
MS 1, 269.

3 Bernon. off. missae c. 2 (PL 142, 1060 f.).
4 Zum folgenden Capelle, Introduction du symbole; Jungmann, MS 1, 591-606;

Righetti 3, 294-298; Lechner 224 f.

223



die Meßfeier geschaffen, wurde es jedoch schon im 4. Jahrhundert in
Jerusalem als Taufsymbol liturgisch verwendet. Im 5. Jahrhundert
rezitierte es in Ronstantinopel die gesamte Gemeinde anläßlich der
Vorbereitung der Taufkandidaten am Rarfreitag. Zu Beginn des 6.

Jahrhunderts führte es dort ein monophysitischer Patriarch nach dem
Friedenskuß am Ende des Offertoriums in die eucharistische Liturgie ein,
um damit wohl den eigenen Eifer für die Orthodoxie zu betonen. Mit
dem Rommunionempfang verband man in Spanien das Glaubenssymbol,
als im Jahre 589 König Rekkared vom Arianismus zur katholischen
Orthodoxie konvertierte. Bei dieser Gelegenheit legten der Rönig und
seine Bischöfe das um das Filioque erweiterte nicaeno-konstantino-
politanische Bekenntnis ab und bestimmten, daß in Zukunft dieses

Symbol vom ganzen Volk vor dem Herrengebet in der Messe gesprochen

werden sollte, um «vor dem Empfang von Leib und Blut des Herrn
die Herzen durch den Glauben zu reinigen» 1.

Als Ende des 8. Jahrhunderts mehrere fränkische Synoden den Adop-
tianismus verurteilten, dürfte Rari der Große die regelmäßige Verwendung

des Credo mit dem Zusatz des Filioque in der Meßfeier der
Pfalzkapelle zu Aachen verfügt haben. Dabei ist wahrscheinlich die

Übersetzung des Paulinus von Aquileja verwendet worden. Als liturgisches
Vorbild für die Maßnahme werden auch durch Alkuins Anschauung die

irisch-angelsächsischen Gebräuche gedient haben, die ihrerseits von
orientalischen und spanischen Einflüssen bestimmt waren 2. Mit der
Einschränkung, das Filioque wegzulassen, hat Papst Leo III. dem fränkischen

Herrscher seine Zustimmung zur Neuerung gewährt. In den Augen
des Papstes muß es sich dabei um die Privilegierung eines Sonderritus

gehandelt haben, ohne Ronsequenzen für die Liturgie in Rom selbst 3.

1 Vgl. unten S. 225 Anm. 1.
2 Capelle, Introduction du symbole 1011-1021.
3 Conc. Aquisgran. 810, B. Notifia de colloquio Romano a. 810 (MG Conc. 2,

243 f.): Missi: Numquid non a te id ipsum symbolum est data in ecclesia cantandi
licentia? Numquid a nobis hue usus Me cantandi processa?... Papa: Ego licentiam
dedi cantandi, non autem cantando quippiam addendi, minuendi seu mutandi, et

quomodo in huiusmodi cantando vel celebrando sacrosandis mysteriis sancta Romana
tenet ecclesia, nequaquam aut nobis in talibus laborare aut aliis Iaborandi occasionem
necesse fuit ingérere Nos enim id ipsum non cantamus, sed legimus et legendo
docere nec tarnen legendo aut docendo addere quippiam eidem symbolo inserendo pre-
sumimus Missi: Quamquam ergo bonum est ut idem symbolum cantetur? Papa:
Bonum sane. Quod tarnen non imperando, sed ut prius permittendo dieimus, quia
illud sicuti tune ita et nunc, si sincere agatur, utile indigentibus esse posse non
ignoramus ...At nunc, quod tarnen non affirmando, sed vobiscum pariter tractando dico,

224



In der Meßfeier der Pfalzkapelle ist das Symbolum an der Stelle nach
dem Evangelium eingeführt worden 1. Stets als Gebet der Gemeinde
fand es an dieser Stelle im fränkischen Reich langsam Verbreitung 2.

Erst im 10. Jahrhundert hat es sich in der Meßfeier im Bereich der
fränkisch-deutschen Liturgie allgemein durchgesetzt. Zu Beginn des

11. Jahrhunderts jedenfalls scheint Rom für Heinrich IL eine
überraschende Ausnahme gewesen zu sein 3.

Im Gegensatz zu den früheren Anlässen, als das Glaubenssymbol in
die Liturgie eingeführt wurde, scheint der Vorstoß Heinrichs IL nicht
im Zusammenhang mit trinitätstheologischen Auseinandersetzungen zu
stehen. Zwar dürfte der Papst erst bei dieser Gelegenheit auch den
Zusatz des Filioque angenommen haben4. Aber diese Rontroverse, die neben
andern Streitpunkten die Beziehungen zwischen Rom und Byzanz im
11. Jahrhundert erneut belasten sollte, kann nicht die Veranlassung zur
häufigeren Verwendung des Nicaeno-Constantinopolitanum gewesen sein.

quantum menti occurrit, ita mihi videtur posse utrumque fieri ut paulatim in palatio,
quia in nostra sanda ecclesia non cantatur, cantandi consuetudo eiusdem symboli
intermittatur, sicque fiat, ut quod id ipsum, ut cantaretur, non quaelibet imperantis
audoritas, sed potius audiendi id fecerat novitas. Si dimittatur a vobis. dimittetur ab
omnibus; et ita fartasse, quantum esse potest, non incongrue utrumque fieri possit, ut,
quod iam nunc a quibusque prius nescientibus rede credatur et tarnen illicita cantandi
consuetudo sine cuiusquam fidei laesione tollatur.

1 Damit wurde das Credo eher dem Lesegottesdienst zugeordnet. So hat es jedenfalls

nach Walafrid Strabo exord. c. 23 (MG Cap. 2, 499 Zeile 32 ff. ; Knöpfler 61 f.)
auch Berno off. missae c. 1 (PL 142, 158 A) aufgefaßt: Symbolum quoque fidei catho-
licae post Evangelium recitatur ut per sanctum Evangelium corde credatur ad iustitiam,
per symbolum autem ore confessio fiat in salutem (Rom. 10, 10) concilio quoque
Toletano statutum est (III a. 589 c. 2; Mansi 9, 992; Bruns 1, 213), id omni die
Dominica secundum morem orientalium ecclesiarum decantari (vgl. oben S. 225 Anm. 1).

2 Der Zelebrant stimmt an, die Gemeinde fährt weiter. Im byzantinischen Ritus
wird es oft von einem Vertreter des Volkes gesprochen. Im Gegensatz zu den
orientalischen Riten wurde das Credo im Westen zu einem Kunstgesangsstück der
Messe, das mit der Zeit wegen der äußeren Schwierigkeit einem Chor überlassen
werden mußte. Zu der damit verbundenen Gewichtsverlagerung vom eucharistischen

Hochgebet auf das Glaubenssymbol vgl. Jungmann, MS 1, 604 ff. - Zur
Verbreitung des Symbolum: OR V, 40; OR IX, 17; OR X, 32 (Andrieu 2, 218. 332.
357). In OR X ist das Credo sogar Predigtersatz. Vgl. Capelle, Introduction du
symbole 1023. - Zu Walafrid Strabo vgl. vorhergehende Anm. - Herard v. Tours
(858) c. 16 (PL 121, 765): ut... Gloria Patri ac Sanctus atque Credulitas et Kyrie
eleison a cundis reverenter canentur; Walter v. Orléans (871) c. 1 (PL 119, 723) :

ut Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto et Credo in unum Deum apud omnes ad
missam decantetur; vgl. Jungmann, MS 1, 603.

3 Jungmann, MS 1, 601.
4 Hergenröther, Photius 1, 710; 3, 729.

15 225



Vielmehr handelt es sich um eine liturgische Reformmaßnahme des

Raisers, die in einer Reihe mit früheren ottonischen Eingriffen in die
römischen Verhältnisse steht1. Es ist anzunehmen, daß Heinrich IL in Rom,
dessen liturgische Tradition seit dem saeculum obscurum getrübt war,
den vollen mos Romanus im Sinne der Renovatio imperii zur Geltung
bringen wollte. Für den Kaiser war aber der maßgebende «römische
Brauch» die fränkisch-deutsche Tradition2. Daß der Herrscher oder
seine geistlichen Begleiter angenommen haben, sie würden damit die

Wiederherstellung eines älteren römischen Zustandes fordern, ist nicht
wahrscheinlich. Berno von Reichenau, der in Rom dabei war, will ja mit
seinem Bericht den Charakter der Neuerung unterstreichen und zeigen,
daß der historische stadtrömische Brauch nicht der allein maßgebende
sein kann 3.

Das Argument für das Fehlen des Credo in der stadtrömischen
Meßliturgie, nämlich daß die römische Rirche wegen ihrer immerwährenden
Orthodoxie auf die häufigere Rezitation des Glaubenssymbols verzichten
könne, klingt echt. Es entspricht dem römischen Selbstverständnis, wie
es sich oft auch sonst in ähnlicher Form offenbart hat. Insofern das

Glaubensbekenntnis früher tatsächlich stets aus der Abwehr gegen eine
Häresie in die Liturgie Eingang gefunden hatte, ist der römische
Einwand nicht unverständlich 4. Der Raiser hat sich aber davon nicht
beeindrucken lassen. Daß er den Papst «mit der Zustimmung aller» überredet
hat, läßt darauf schließen, daß es in der römischen Synode geschehen

ist, die anläßlich der Raiserkrönung 1014 tatsächlich bezeugt ist5.
Damit haben formell der Papst und die Synode - an der sich

allerdings auch der Raiser beteiligte - als liturgische Gesetzgeber gewirkt.
Nach dem Bericht Bernos erscheint der Raiser nur als Antragsteller.

1 Klauser, Liturgiegeschichte 79; Jungmann, Gottesdienst 131; Klauser,
Austauschbeziehungen 188; Jungmann, MS 1, 128.

2 Vgl. oben S. 210.
3 Walafrid exord. c. 23 (MG Cap. 2, 499; Knöpfler 62), aus dem sonst auch

Berno schöpft, meint allerdings: Ab ipsis (sc. Grecis) ergo ad Romanos ille usus
creditur pervenisse.

4 Capelle, Introduction du symbole 1024: «La réponse des romains est passablement

dédaigneuse, mais elle témoigne du sens supérieur des valeurs traditionnelles
qui fut toujours l'apanage de Rome. Les cérémoniaires pontificaux avaient raison
lorsqu'ils rattachaient le chant du Credo à la défense contre l'hérésie; c'est bien ce
qu'avaient pensé Timothée en l'instituant, saint Léandre et après lui Paulin
d'Aquilée, en l'adoptant».

5 Synode von Rom 1014: Boye, Quellenkatalog 74; Böhmer-Zimmermann 442 f.
no. 1129 (Lit.!); Hefele-Leclercq 4, 2, 917; Hauck 3, 434. 522 f.

226



Äußerlich entspricht es den Rechtsverhältnissen bei der Erteilung römischer

Privilegien, wo die ottonischen Kaiser oder ihre Vertreter bloß als

Intervenienten auftraten, wobei sich jedoch in den meisten Fällen der

Papst ihrer Autorität nicht entziehen konnte \ Bei dieser Angelegenheit
handelt es sich aber um einen gesetzgeberischen Akt, der sich nur auf
die stadtrömische Liturgie bezog 2. Das grundsätzliche Jurisdiktionsrecht

des Papstes in Rom selbst hatte auch Heinrich IL nie bestritten.
Aber der Papst wiederum beugte sich in seinem Jurisdiktionsbereich dem

Willen des Raisers wie andere Bischöfe, die sich selbst in geistlichen
Dingen der kaiserlichen Autorität unterzogen und die Verbindlichkeit
der Liturgie der Reichskirche anerkannten 3.

Bernos Mißtrauen, ob sich die Römer tatsächlich an die von jener
Synode beschlossene Ordnung hielten, war berechtigt. Sie haben nämlich

die von der deutschen Reichskirche übernommene consuetudo in dem
Sinne eingeschränkt, daß das Symbolum nicht in jeder missa publica
gesungen wurde, sondern nur an allen Sonntagen, den Herren-, Marien-
und Apostelfesten, den Festen des heiligen Rreuzes, an Allerheiligen und
Rirchweihfesten. Diese Regel ist möglicherweise in der Zeit der
vorgregorianischen oder noch eher der gregorianischen Reform, als man sich in
Rom gegen die von den Deutschen übernommenen Gebräuche auflehnte,
offiziell ausgesprochen worden. Für Bernold von Ronstanz, den
gregorianischen Liturgieerklärer, gilt sie nämlich als kanonisch. Der
Verfasser des Micrologus weist auch auf das Auswahlprinzip hin : es handelt
sich um Feste, deren Inhalt im Symbolum selbst erwähnt ist 4. Dieser

1 Hauck 3, 523: «Es ist unfraglich, daß der Papst auf der römischen Synode
eine gewichtige Stimme hatte; aber entscheidend war doch auch hier die Meinung
des Kaisers. Wenn Benedikt Heinrich seinen Herrn nannte, so war das also mehr
als Höflichkeit». Vgl. ibid. Anm. 4: «Uk. für Farfa J. W. 4006: Ob petitionem
gloriosissimi filii nostri imperatoris Heinrici domini nostri. Bemerkenswert ist auch,
daß Benedikt bei Erwähnung der Entscheidung über gewisse Ansprüche des
Klosters Farfa Heinrich allein als den Richter nennt (Placitum Benedikts für Farfa,
Muratori 2, 2, 519: Cum Heinricus Romam venisset et intra basilicam b. Petri apostoli

resideret ad legem et iustitiam faciendam, tunc Hugo etc.), während Hugo selbst
sagt : Venimus ante presentiam imperatoris et papae coram iudicibus Romanis, S. 542. »

Zu den weiteren politischen Handlungen Heinrichs IL in Rom siehe Hirsch, Jbb.
Heinrich IL 2, 427 ff.

2 Das Credo ist 1014 nicht in die römische abendländische Liturgie « eingeführt »

worden.
3 Vgl. vorhergehenden Abschnitt über Gerhard von Cambrai.
4 Johannes v. Avranches (um 1065) zählt noch Johannes d. Täufer und den

Erzengel Michael dazu (Delamare 17; PL 147, 38 C), den zweiten führt auch
Bernhardi ordo Lateran, (um 1153, Fischer 24) auf. Daß in Micrologus c. 10 (PL

227



Grundsatz kehrt auch bei den Liturgieerklärern des 12. und 13.

Jahrhunderts regelmäßig wieder. In späteren Jahrhunderten ist dann der

Rreis der Heiligen, an deren Festtag das Credo gesungen wird, wesentlich

erweitert worden 1.

Im Zeichen der Umdeutung der Autorität der römischen Liturgie
durch die gregorianische Reform 2 steht Ende des 12. Jahrhunderts auch
die Meßerklärung Pseudo-Stephans von Baugé 3. Alle wichtigen nach-

apostolischen Weiterungen der Meßfeier erscheinen dort durch eine

päpstliche Maßnahme begründet. Die Bestimmung, daß das Credo in
unum Deum im Wortlaut des Beschlusses des Konzils von Ronstantinopel
(381) nach dem Evangelium zu singen sei, wird schon dem Papst Damasus

(366-384) zugeschrieben 4. Raum achtzig Jahre nach Beendigung des

Investiturstreites ist die entscheidende Rolle des weltlichen Herrschers
bei einer Neuerung in der römischen Liturgie so undenkbar geworden,
daß auch die historische Erinnerung an das keine zweihundert Jahre
zurückliegende Eingreifen des Raisers verdrängt wird. Anderseits ist die

Verwendung des Credo in der Hauptmesse an den Sonn- und wichtigsten
Festtagen in der römischen Meßliturgie nach der gregorianischen Reform
so selbstverständlich, daß damit eine möglichst weit zurückliegende
römische Autorität in Zusammenhang gebracht werden konnte. Da war
der Name des Zeitgenossen desjenigen Ronzils naheliegend, das im
wesentlichen die maßgebende Fassung des betreffenden Glaubensbekenntnisses

geschaffen hat.

151, 983) das Credo fehlt (Finito evangelio, statim est offerendum), dürfte auf die
Vorlage eines älteren Ordo Romanus zurückzuführen sein. Dagegen steht c. 46
(PL 151, 1011 f.) : Credo in unum iuxta canones in omni Dominica et in omnibus
Dominicis solemnitatibus item in festis sanetae Mariae et apostolorum, et sanetae
crucis, et omnium sanctorum et dedicationes, debet cantari, nec immerito, nam et de

Us singulis in eodem symbolo reperitur commemoratio (vgl. Capelle, Introduction
du Symbole 1025 f.). Für die Apostelfeste hat Durandus die apostolica ecclesia

geltend gemacht, Allerheiligen galt als Kirchweihfest; vgl. Jungmann, MS 1, 601
Anm. 52 u. 53.

1 Capelle, Introduction du symbole 1026 f.; Jungmann, MS 1, 601 f.
2 Vgl. unten S. 280.
3 Ps. Stephan v. Baugé, De sacramento altaris (PL 172, 1273-1308); Franz,

Messe 427 f.; Jungmann, MS 1, 240 Anm. 13 u. passim; D. van der Eynde, in:
Rech, théol. anc. et med. 19 (1952) 225-242 (Verfasser ist evtl. der Bisch. Stephan IL
v. Autun, 1171-1189).

4 Ps. Stephan c. 20, De odditis ad officium missae per summos pontifices (PL 172,
1308) : Damasus Credo in unum Deum ex decreto concilii Constantinopolitani post
evangelium cantari instituit.

228



5. Der mo s Romanus in der Rubrizistik - Die Synode von Nimwegen 1018

Als sich am 16. März 1018 in der Pfalz von Nimwegen in Anwesenheit
des Raisers und seiner Gemahlin die Erzbischöfe von Mainz, Röln und
Trier mit etlichen ihrer Suffragane zu einer großen Reichssynode
versammelten, war nach dem Bericht Thietmars von Merseburg das Haupt-
traktandum der Streit um die Ehe der blutsverwandten Otto und
Irmgard von Hammerstein. Die Synodalakten sind nicht überliefert. Thietmar

hat aber am Rand seiner Chronik eine weitere Angelegenheit
eigenhändig nachgetragen : Ibi constitutum est antiquo exemplare perlecto, ut
corpus Dominicum [ad sinistrami, ad dexteram partem calix poneretur 1. Es

handelt sich dabei um die Aufstellung der eucharistischen Gaben während

der Meßfeier auf dem Altar.
Nachdem Amalar von Metz in den Jahren 830/31 nach Rom gereist

war, hat er seinen Liber officialis mit den an Ort und Stelle gewonnenen
Erkenntnissen ergänzt. Am Schluß des Proömiums, das er bei dieser

Gelegenheit dem ganzen Werk vorangestellt hat, nennt er unter andern

Besonderheiten, die er a Romana sede erfahren hat, die Übung, den Reich
auf dem Altar neben (in latere) und nicht - wie nach dem gallikanischen
Brauch - hinter (posi tergum oder in fronte) die Oblate zu stellen 2.

Diesen stadtrömischen Brauch bestätigt auch der Ordo Romanus I, der
schon in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts ins fränkische Reich

eingeführt worden ist 3.

1 Thietm. 8, 7 (Holtzmann 500 f.). Die ursprüngliche Notiz Thietmars am linken
Rand des Codex 1 wurde später von einem Schreiber aus ästhetischen Gründen an
den obern Rand verlegt. Vgl. Cod. 2 (12. Jh.) : Ibi etiam constitutum est antiquo
exemplari perlecto, ut corpus Dominicum ad sinistram et calix ad dextram sacerdotis

poneretur Annalista Saxo, Mitte 12. Jh. (MG SS 6, 673 Zeile 25). - Zu der Synode
von Nimwegen 1018 und zur Anwesenheit des Kaisers und seiner Gemahlin: Boye,
Quellenkatalog 75; Barion, Synodalrecht 310 Anm. 4; Böhmer-Will 1, 147 no. 22

(ohne Erwähnung der liturgischen Bestimmung) ; Guttenberg, Reg. Bamb. 70 f.
no. 147 (ohne liturg. Bestimmung) ; Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich IL 3, 65 ff.
71 ff. ; Hauck 3, 431 ; Holtzmann 465 f. (ohne liturg. Bestimmung) ; Hefele-
Leclercq 4, 2, 669 f. (ohne liturg. Bestimmung).

2 Amalar. lib. off. prooem. no. 21 (Hanssens 2, 18) : Haecine sunt quae a Romana
sede accepi de his quae hic inserere volo, quamvis iam latius explanata sint in sequenti
volumine Calix involutus sudario porrigitur ad Altare; quod sudarium ponitur in
cornu altaris. Calix in latere oblatae in altari componitur, non post tergum (Cod.
SanGall. lat. 278 s. X: a fronte, je nach der Blickrichtung bedeutet es dasselbe;
vgl. unten S. 232 Anm. 3.)

3 Andrieu, ORR 2, 51; vgl. unten S. 231 Anm. 5.

229



Sowohl die römische als auch die gallikanische Übung dürften
ursprünglich auf zufällige praktische Gewohnheiten zurückgehen. Aber am
Schluß seines Buches gibt Amalar eine ausführliche theologische Begründung

des römischen Brauches. Nach seiner allegorischen Methode ergibt
sich die «theologische Ratio» daraus, daß im Meßkanon vom Beginn der
Anamnese weg der Altar das Rreuz Christi bedeute, und zwar bis zu der

Stelle, wo der Diakon den Reich mit dem sudarium bedeckt, so wie

Joseph (von Arimathia) den Leichnam des Herrn mit dem Leichentuch
und dem Schweißtuch bedeckt hat. Amalar führt auch das Zeugnis Bedas

an, der im zweiten Buch seiner Erklärung der Apokalypse vom Altar
des Rreuzes spricht, «auf dem er (Christus) seinen unbefleckten und vom
Heiligen Geist empfangenen Leib dem Vater für uns dargebracht hat».
Das Brot, das auf dem Altar liegt, zeigt nach Amalar den Leib des Herrn
am Rreuz, «den wir essen». Wein und Wasser im Reich zeigen die «sacramenta,

die von der Seite des Herrn am Rreuz geflossen sind, nämlich
Blut und Wasser, mit denen der Herr uns tränkt»1. Im Brief an Rantgar
erklärt Amalar das Wort aus dem Einsetzungsbericht des Abendmahles
nach Lukas : Hie est calix novi testamenti in sanguine meo, qui pro vobis

fundetur. Der Herr habe damit sagen wollen: «Dieser Reich ist das
Abbild meines Rörpers, in dem mein Blut sich befindet, das aus meiner
Seite fließt, um das alte Gesetz zu erfüllen, und nach dessen Vergießen
der Neue Bund beginnt»2.

1 Amalar. lib. off. 4, [47], 1-3 (Hanssens 2, 542 no. 1 ff.) : Nuperrime monstratum
est mihi quid rationabiliter possit dici de corpore Domini posilo in altari et de

calice ex latere eius Altare crux Christi est ab eo loco ubi scriptum est in canone:
Unde et memores sumus usque dum involvitur calix de sudario diaconi, vice Ioseph,
qui involvit corpus Domini sindone et sudario. De quo altari dicit Beda (Explanatio
Apocalypsis 2, zu cap. 8, 3: PL 93, 155 A) : «... Super aram, eo quod super aliare
crucis turibulum suum aureum, id est corpus immaculatum et Spiritu Sancto coneep-
tum, obtuerit Patri pro nobis. » Panis extensus super altare corpus Domini monstrat
extensum in cruce, quod nos manducamus. Vinum et aqua in calice monstrant
sacramenta quae de latere Domini in cruce fiuxerunt, id est sanguinem et aquam, quibus
nos potat Dominus noster Vgl. Burdach, Gral 367.

2 Amalar. lib. off. 3, ep. 4, 3 (Hanssens 2, 390), ad Rantgarium episcopum
Noviomensis: Quem calicem, id est in quo bibimus sanguinem Christi iniliavit nobis
ipse in memorata caena post consummatum priorem calicem, ut idem Lucas (22, 20)
memorat in sequentibus : « Similiter et calicem, postquam caenavit, dicens : Hie est

calix novi testamenti in sanguine meo, qui pro vobis fundetur. » Hic calix est in figura
corporis mei, in quo est sanguis qui manavit de latere meo ad complendam legem
veterem; quo effuso, deinceps erit novum testamentum, quoniam novus sanguis est

innocens, id est hominis absque peccato, effundetur pro redemptione humana, quod
antea non est factum sanguine alicuius animalis.

230



Es ist jene Deutung, die besonders gerne Amalars Zeitgenosse Pascha-
sius Radbertus als Ausdruck seiner «realistischen» Sakramentsauffassung
verwendet hat1. Diese Vorstellung hat im 9. Jahrhundert auch zu den

bildlichen Darstellungen geführt, die den Söldner zeigen, der die Lanze
in die rechte Seite des Gekreuzigten sticht, und daneben als Frauengestalt

die Ekklesia, die mit dem Reich Blut und Wasser, die aus dieser
Wunde fließen, auffängt2. Auch nach Amalar soll der Reich auf dem

Altar sozusagen Blut und Wasser aus der Seite Christi aufnehmen, wie
es nach ihm spätere Liturgieerklärer formulieren 3.

In einer Sankt-Galler Handschrift des 10. Jahrhunderts wird zur
Eröffnung einer Sammlung von Ordines Romani in einer etwas veränderten
Rezension der Schluß von Amalars Proömium wiedergegeben : Hec sunt

quae a Romana sede accepi. Amalars Beobachtung einer gelebten Praxis
hat dort den Charakter einer gewichtigen Rubrik bekommen. Diese

besagt nun genauer, daß der Reich zur rechten Seite der Oblate zu
stellen sei 4. Die Präzisierung ist wohl unter dem Einfluß der jüngeren
Rezension des Ordo Romanus I vorgenommen worden, die im selben
Codex mit der älteren Rezension fusioniert ist und ebenfalls zusätzlich

besagt, daß der Archidiakon den Reich zur Rechten neben die Oblate
stellen soll5. Die maßgebende Blickrichtung für «rechts» und «links» war
die des Zelebranten, wie die Darstellung einer Pontifikalmesse auf der
Frankfurter Elfenbeintafel des 10. Jahrhunderts zeigt. In Rom selbst ist
diese Anordnung der eucharistischen Gaben auf dem Bild der «Messe

des heiligen Clemens» zu sehen, einer Wandmalerei in der Unterkirche
von San demente aus der Zeit um 1080 6.

1 Oben S. 30 Anm. 1.
2 Burdach, Gral 296-312 (Kap. 21 : «Der Speersöldner und die blutauffangende

Ekklesia mit dem Kelch»); vgl. die Elfenbeintafel (um 870) aus dem Deckel des
Perikopenbuches Heinrichs IL aus Bamberg (München, clm 4452) : Goldschmidt,
Elfenbeinskulpturen 1, 25, Taf. XX, Abb. 41; vgl. ibid. Taf. XXI, Abb. 44.

3 S. unten S. 236 Anm. 1; 237 Anm. 1; 238 Anm. 1.
4 Cod. SanGall. lat. 140 s. X, p. 255 (Andrieu, ORR 1, 327) : vgl. unten S. 232

Anm. 3.
5 OR I, 84 (Andrieu 2, 94) : Quas (sc. oblatas) dum posuerit pontifex in altare,

levât archidiaconus calicem de manu subdiaconi regionarii et ponit eum super altare
iuxta oblatam pontificis <a dextris >, involutis ansis cum offertorio, quem ponit in
cornu altaris, et stat post pontificem. — A (andere Hss. : ad) dextris fehlt im Cod.
SanGall. lat. 614 s. IX, der die ältere Rezension des OR I aufweist. Über die
Fusion der älteren und der jüngeren Rezension im Cod. SanGall. 140 siehe Andrieu,
ORR 2, 7 ff. - Vgl. Jungmann, MS 2, 80 Anm. 122.

6 Vgl. Thietm. cod. 2 : oben S. 229 Anm. 1 : ad dextram sacerdotis. - Elfenbeinrelief

in Frankfurt: Goldschmidt, Elfenbeinskulpturen 1,61/62 Taf. LUI, Abb. 121 ;

231



Der Ordo Romanus I der Papstmesse mit dem Zusatz ist einerseits

selbständig weitertradiert worden, anderseits hat ihn kurz von 900 der
Redaktor des Ordo Romanus V in der Gegend des Rheins für den Bedarf
einer Bischofsmesse umgearbeitet und ergänzt x. Der Ordo Romanus V
ist ein konstitutives Element des Römisch-deutschen Pontifikales
geworden 2.

Erst um die Jahrtausendwende ist auch der ergänzte Auszug aus
Amalars Proömium von jener Sankt-Galler Handschrift über Rom mit
einem Codex aus Montecassino in das Pontificale Romano-Germanicum
eingegangen, wobei er dort nach dem Ordo Romanus L plaziert wurde 3.

In einer Handschrift, die ebenfalls aus der ersten Hälfte des 11.

Jahrhunderts stammt und die wohl auf eine Salzburger Vorlage zurückgeht
und aus Rom nach Vendôme gekommen ist, heißt der Titel des

Abschnittes aus Amalar : Sed haec sunt de Romana consuetudine 4. Die Rubrik
ist nun schon so fest in das Pontifikale eingefügt, daß sie die persönliche
Wendung verloren hat. Vielleicht hat sie in Rom selbst diese Form
erhalten, die eine Bestätigung der Verhältnisse am Ort bedeuten könnte 5.

In der Rezension der «deutschen Gruppe» der Handschriften des

ottonischen Pontifikales, die zur Zeit der Synode von Nimwegen die
maßgebende war, fehlt die einschärfende Rubrik aus Amalar noch 5. Das

antiquum exemplar, aus dem in der Synode vorgelesen wurde, war wohl

Klauser, Liturgiegeschichte, Frontispiz. - «Messe des heiligen Clemens»: Wilpert,
Rom. Mosaiken und Malereien 4, 240 ; zur Datierung vgl. Armellini, Le chiese di
Roma 2, 1278 und Bruhns, Kunst der Stadt Rom 203 f. 206.

1 OR V, 55 (Andrieu 2, 220) mit Ergänzung OR I, 84 (oben S. 231 Anm. 5) :

Quas posuerit pontifax involutis ansis cum offertorio (.suo > quod <etiam > ponit
in (dextro) cornu altaris; vgl. Amalar. lib. off. 3, 19, 31 (Hanssens 2, 321): De
offertorii ritibus : Postea ponit calicem in altari diaconus, et sudarium suum in dextro
cornu altaris.

2 OR V, 55 PRG 92, 55 (Vogel 1, 325).
3 Vgl. oben S. 231 Anm. 4; Cod. Casin. lat. 451 s. XI, f. 160r-v Rom, cod.

Vallic. D5 s. XI, f. 130r (Andrieu, ORR 1, 176 f. 199 f.) PRG 100 (Vogel 2, 141) ;

vgl. no. 4: Calix involutus sudario porrigitur ad altare, quod sudarium ponitur in
cornu altaris. Calix ad latus oblate dextrum in altari componitur, non a fronte (vgl.
oben S. 229 Anm. 2) ; dazu Vogel, PRG 3, 38.

4 Vendôme, Bibl. mun. cod. 14 s. XI (1. Hälfte), f. 116v-117r Paris, BN lat. 820
(Reg. 3866) s. XI (2. Hälfte), f. 133v Vitry-le-François, cod. 36 s. XI/XII, f. lllv
(Andrieu, ORR 1, 352. 363).

5 Vgl. Andrieu, ORR 1, 530; jedoch hat nicht der Kompilator von Mainz das
Stück aus Amalar eingesetzt (vgl. folgende Anm.).

6 Zum Verhältnis der deutschen Handschriftengruppe (Bamberg Lit. 53 u. a.)
zur italienischen (Casin. 451 u. Vallic. D 5 : oben Anm. 3) vgl. Vogel, PRG 3, 41 ff.

232



eine Handschrift, welche die jüngere Rezension des Ordo Romanus I
oder noch wahrscheinlicher den Ordo Romanus V im Rahmen des Pontificale

Romano-Germanicum enthielt1.
Unter dem Einfluß jener Ordines Romani und von Amalars Allegorie

hat die römische Weise, die eucharistischen Gaben auf den Altar zu
stellen, in die fränkisch-deutsche Liturgie Eingang gefunden, den
gallikanischen Brauch jedoch bei weitem nicht verdrängt2. Die Libelli der
Ordines Romani waren für die fränkisch-deutsche Liturgie gewichtige,
rechtlich aber unverbindliche rubrizistische Empfehlungen, die erst mit
der offiziellen Anwendung in einer Bischofskirche oder Abtei einen authentischen

Charakter erlangten. Für den Raiser und die Reichsbischöfe
mußte das Römisch-deutsche Pontifikale aus Mainz zwar als offizielles

Liturgiebuch gelten, aber auch innerhalb der Reichskirche hatte es sich

zu Beginn des 11. Jahrhunderts noch längst nicht in allen Einzelheiten
durchgesetzt. Ihm war wie andern autoritativen Gewohnheiten je nach

Gelegenheit durch die kirchliche Jurisdiktion Nachachtung zu
verschaffen. So mußte jedenfalls seit der Synode von Nimwegen in der
Reichskirche die Rubrik, daß in der Messe der Reich rechts von der
Hostie auf dem Altar stehen soll, als kanonisch gelten.

Bestimmt hat in der Diskussion der Bischöfe zu dem betreffenden
Traktandum die allegorische Argumentation eines Amalar oder Pascha-
sius Radbertus für die Rechtfertigung der Rubrik eine wesentliche Rolle

gespielt3. Doch kaum war ein sakraments-theologisches Anliegen die

eigentliche Triebkraft für den Synodebeschluß 4. Einmal mehr dürfte die

Autorität des mos Romanus für die Liturgie der Reichskirche auch in
dieser rubrizistischen Einzelheit ausschlaggebend gewesen sein. Wenn

1 Vgl. unten S. 235 Anm. 5. - Weniger wahrscheinlich ist die Möglichkeit, daß dank
der bayrischen Herkunft Heinrichs IL oder der bayrischen Mitglieder der
Hofkapelle oder eines Romaufenthaltes des Kaisers die Salzburger oder die italienische
Rezension des PRG mit der Rubrik Amalars in Nimwegen vorgelegen hat. Die
Vertreter dieser Rezension könnten um 1018 auch kaum als antiqua exemplaria
angesehen worden sein.

2 Das Fortleben des gallikanischen Brauches (unten S. 237 Anm. 1) macht
wahrscheinlich, daß sich die Synode von Nimwegen gegen diesen wendet, indem sie den
römischen Brauch in der Fassung des 9./10. Jh. aufnimmt und nicht allein die
Präzisierung a dextris in OR I oder V bestätigen will.

3 Vgl. die Legende von der Verwandlung des Ablutionsweines in Blut in der
Vita Henrici c. 34 (MG SS 4, 811): Franz, Messe 109 Anm. 2; zum Perikopenbuch
Heinrichs II. siehe oben S. 231 Anm. 2.

4 Thietm. macht keine Anspielung darauf, daß sich der Beschluß gegen «Neu-
manichäer» (vgl. Hauck 3, 433 f.) oder gegen eine Lehre, wie sie später Berengar
vertreten hat (Binterim, Concilien 3, 416), wendet.

233



auch diese Frage mehr zufällig aufgerollt worden sein mag, so war die
Sache für Thietmar wichtig genug, um sie in seiner Chronik nachzutragen

1.

Wer die Angelegenheit in Nimwegen zur Sprache gebracht hat, ist
kaum auszumachen. Zwar hat sich Heinrich IL persönlich mit kultischen
Dingen beschäftigt 2. Aber unter den in Nimwegen versammelten Bischöfen

befanden sich wichtige Ratgeber des Raisers, von denen auch sonst
ein weitgehendes Interesse für theologische und gottesdienstliche Fragen
bezeugt ist3. Von Erzbischof Erchanbald von Mainz (1011-1021), dem

ehemaligen Abt von Fulda, ist bekannt, daß er Predigten geschrieben
hat 4. Heribert von Röln (999-1021) soll in großer Devotion Messen zum

1 Moderne Historiographen, selbst kirchengeschichtliche, haben sie wieder
unterschlagen: oben S. 229 Anm. 1.

2 Hirsch, Jbb. Heinrich IL 3, 71 f.: «Ist es, wenn wir auf unsern Nimweger
Tag zurückkehren, nicht für Heinrichs Regiment charakteristisch, daß inmitten
aller dieser Händel dort auch die Bischöfe Synode hielten, auf der man einen freilich

äußerlichen aber, wie die Kirche sich einmal entwickelt hatte, für ihre Symbolik

nicht gleichgültigen Punkt des Meßdienstes zu beschließen Muße fand ».

Ähnlich Boye, Synoden 249: «Wir bemerkten bereits die Neigung Heinrichs, sich
auf seinen Synoden mit Dingen der kirchlichen Disziplin zu befassen. Auf der
Versammlung von Nimwegen 1018 ging er noch einen Schritt weiter und griff
auch in die Fragen des kirchlichen Kultus ein ...».

3 Die Anwesenheit der folgenden Bischöfe in Nimwegen geht aus gleichzeitigen
Ukk. hervor: MG DD H. IL no. 385 f.; Hauck 3, 431 Anm. 2; vgl. id. 407: «Unter
den von Heinrich ernannten Prälaten war denn auch, soweit wir späteren zu
urteilen vermögen, keine eigentlich ungeistliche Persönlichkeit Freilich die Zeit der
gelehrten Bischöfe war vorbei: je entschiedener die Bischöfe Fürsten wurden, umso-
weniger konnten sie Theologen sein». Der letzte Satz ist mit den folgenden
Beispielen doch etwas zu modifizieren. Vgl. Holtzmann 400 : «... Eberhard von Bamberg
(vgl. unten S. 235 Anm. 5), Unwan von Hamburg, Poppo v. Trier (vgl. unten S. 235
Anm. 2), Pilgrim v. Köln, Odilo v. Cluny und andere hohe Herren, die später in
Heinrichs Rat etwas galten, haben nie einen überwiegenden Einfluß auf ihn erlangt.
Heinrich besaß einen guten, von treffender Menschenkenntnis zeugenden Blick bei der
Auswahl seiner Helfer; über den Kopf ist ihm keiner gewachsen». Unterschätzen (vgl.
vorhergehende Anm.) darf man aber den Anteil der Bischöfe an der disziplinaren
und liturgischen Gesetzgebung auch wieder nicht.

4 Erchanbald, Abt v. Fulda (997-1011), EB v. Mainz (1011-1021) : H. J. Riek-
kenberg, NDB 4 (1959) 566 s. v. (Lit.) ; A. Brück, DHGE 15 (1963) 683 s. v.
(Lit.). Sermones Erchanbaldi arch, im Besitz des Bisch. Embrich v. Augsburg
(Eintrag in einem Katalog gegen 1070): Becker, Catal. no. 52; Hauck 3, 531
Anm. 1 ; Wattenbach-Holtzmann 1, 2, 202 Anm. 12. Lehrer Bernwards v. Hildesheim

: Manitius 2, 268 Anm. 4. E. war ursprünglich nicht Mitglied der Hofkapelle
und spielte eine geringe Rolle in der Reichspolitik, verkehrte aber regelmäßig bei
Hof, trat wiederholt als Intervenient auf und bekleidete die Ehrenämter des
Erzkanzlers für Deutschland und des Erzkapellans : Fleckenstein, Hofkapelle 160 f.
212. 215.

234



Gedächtnis des Rreuzes des Herrn zelebriert haben 1. Poppo von Trier
(1016-1047) hat in der Rlosterreform mit Gerhard von Cambrai (1012-
1052) zusammengearbeitet 2. Dieser war in Nimwegen auch zugegen, und
von ihm ist besonders bekannt, wie er sich in anderen Synoden füi den

Rult als Ganzes und in Einzelfragen eingesetzt hat3. Von den Schriften
Bernos von Reichenau getrieben, ist der gelehrte Adalbold von Utrecht
(1010-1026), der Schüler Notkers von Lüttich, eigens nach Rom gereist,
um den dortigen Brauch hinsichtlich des Beginns der Adventszeit zu
erkunden 4. Alle diese Bischöfe standen in einer engen Beziehung zum
Rlerus von Mainz und Bamberg und zur Hofkapelle 5. Dort sind sie auf
jeden Fall mit dem Pontificale Romano-Germanicum vertraut geworden6.

1 Heribert, EB von Köln (999-1021): J. Torsy, LThK 5 (1960) 246 f. (Lit.);
E. Wisplinghoff, NDB 8 (1969) 614 (Lit.). - Vita Heriberti archiepiscopi Colo-
niensis auct. Lantberto (f 1070) c. 11 (MG SS 4, 750): De virtutibus eius: Erat
ei, ut nihil supra, familiare et sollemne in commemorationem dominicae crucis missas
tenere, ut eo licentius interior oplulus eius infigeretur, quo a beatis mundo corde

contemplano divina videtur. Vgl. Sacram. Fuldense no. 1837-1841 (Richter-Schönfelder
209) : Missa in honore sanetae crucis. - Als Kanzler Ottos III. und

italienischer Erzkanzler: Fleckenstein, Hofkapelle passim. Zum Romgedanken
Heriberts: Schramm, Renovatio passim.

2 Poppo, EB von Trier (1016-1047) : Hauck 3, 487-489. Über die Zusammenarbeit

mit Gerhard von Cambrai: ibid. 489 Anm. 8. Stellte bei den Trierer Kanonikern

den gemeinsamen Tisch wieder her: Siegwart, Chorherrengemeinschaften 122
no. 100. Vorher Dompropst in Bamberg: ibid. Unter ihm Erweiterung des
Dombaues in Trier: Holtzmann 517. Als Kapellan: Fleckenstein, Hofkapelle passim.
Vgl. zu seiner Wallfahrt nach Jerusalem in Begleitung des Mönches Symeon:
Wattenbach-Holtzmann 1, 2, 174.

3 Zu Bisch. Gerhard von Cambrai oben S. 217.
4 Adalbold, Bisch, v. Utrecht (1010-1026) : F. Brunhölzl, LThK 1 (1957) 123

(Lit.); U. Berlière, DHGE 1 (1912) 524 1; B. Bischoff, NDB 1 (1952) 47;
Wattenbach-Holtzmann 1, 1, 101-103; 1, 4, 827; Hirsch, Jbb. Heinrich IL 2,
296-301; Manitius 2, 743-748; Holtzmann 508. Als Vertreter der Bamberger
Kanonikerreform: Siegwart, Chorherrengemeinschaften 155. Als Kapellan und
Angehöriger der Kanzlei Heinrichs IL : Fleckenstein, Hofkapelle passim. - Bernon.
Qualiter Adventus c. 2 (PL 142, 1083 B) : Hunc morem (Beginn der Adventzeit)
tota, tota pene, ut fertur, observât Gallia ac ipsa civitas Romana, quondam mundi
domina, ut per veracissimos relatores ac praecipue sandae recordationis Adalboldum
episcopum, qui scriptis nostris pulsatus Romae positus hoc requisiva, didicimus

5 Vgl. die vorhergehenden Anmerkungen. - Auch Bisch. Eberhard v. Bamberg
(1007-1040), der Kanzler und «engste Vertraute des Königs» (MG DD H. IL no. 137 :

Fleckenstein, Hofkapelle 2, 167 Anm. 67), war in Nimwegen dabei. Er
entstammte dem Klerus v. Mainz. EB Willigis hat ihn geweiht. Von dort dürfte er das
PRG mitgebracht haben. Zum Cod. Bamb. lit. 53 vgl. oben S. 232 Anm. 6; vgl.
auch Andrieu, ORR 1, 41-64. 534. Weitere Lit.: F. J. Schmale, LThK 3 (1959)
627; id., NDB 4 (1959) 226; T. de Moremberg, DHGE 14 (1960) 1285-1287.

6 Zur Verbreitung des PRG durch die Hofkapelle vgl. oben S. 85.

235



Die Vorschrift über die Aufstellung der eucharistischen Gaben auf
dem Altar ist ein weiteres Beispiel dafür, daß auch die Gesetzgebung
der sächsischen Kaiser tatsächlichem römischem Brauch Nachachtung
verschafft hat, wobei die Überlieferung, aus der die Synode von
Nimwegen schöpfte, wiederum karolingisch und ottonisch ist.

Bei der Vorschrift, im Offertorium Wein und Wasser zu mischen,
beruft sich Bernold von Konstanz (f 1100) auf die «römische» Autorität
Pseudo-Alexanders. Nach der pseudo-isidorischen Quelle handelt es sich

bei dieser Praxis ja auch um die Darstellung von Blut und Wasser aus

der Seitenwunde Christi. Nachdem er die Deutung Cyprians
wiedergegeben hat, fährt Bernold im Micrologus fort : Lta autem iuxta Romanum
ordinem in altari componenda sunt, ut oblata in corporali posila, calix ad

dexirum latus oblatae ponaiur, quasi sanguinem Domini suscepturus, quem
de latere Dominico proßuxisse credimus 1. Für den deutschen Gregorianer
des ausgehenden 11. Jahrhunderts ist der Ordo Romanus V ein authentisches

Zeugnis stadtrömischer Liturgie 2, das die kanonische Autorität der

Rubrik begründet Die Erklärung dazu entnimmt er Amalar.
So ist der alte römische Brauch durch die kaiserliche Reform für das

deutsche Reich kanonisch geworden und dann von den Gregorianern als

«römisch» im Sinne des päpstlichen LiturgieVerständnisses aufgefaßt
worden. Die Rubrik ist in den Ordines Bonizos von Sutri (+ um 1095),
des Priors Bernhard vom Lateran (vor 1145) 3 und zum Teil in jüngeren
römischen Pontifikalien 4 bis zum Ende des Mittelalters überliefert wor-

1 Micrologus c. 10 (PL 151, 983 C/D). Zu Ps. Alexander vgl. S. 29 Anm. 2 und
S. 30 Anm. 2; zu Cyprian siehe oben S. 29 Anm. 3.

2 Andrieu, ORR 2, 206.
3 Bonizo vita christ. 2, 51 (Pereis 59) : In missarum quidem sollempniis aliqua

debet esse diversitas: Postquam vero aquam in calice subdiacono vel acolito
subministrante ipse (sc. pontifax) miscuerit, tunc diaconus cum eodem partem ilium
imponat et desuper mundo linteamine cooperiat. Et hoc propter munditiam, ceterum
secundum meram veritatem et secundum Romanam consuetudinem (sic!) nullo oper-
torio debet velari. Ähnlich Bernhardi ordo Lateran. (Fischer 82 f.) no. 176: Ordo
missae pontificalis. - Vgl. Jungmann, MS 2, 80 Anm. 125.

4 Allerdings mit Einschränkungen: vgl. nach der Kommunion im Pont, curiae
Rom. s. XIII 42, 18 (Andrieu, PR 2, 460 f.) : Quinta feria in cena Domini :

Postquam autem communicaverit (sc. ponlifex), ponit calicem super altare <ex latere
sinistro > et patenam iuxta cum cum corpore Domini reservato, quia sexta feria de

ipso sacrificio resumit et cooperitur utrumque munda. — (Zusatz > bloß in einigen
Hss. Vgl dazu Directorium div, off. des Ciconiolanus (1539), wonach der Priester
den Kelch ad sinistram hostiae stellen soll (Jungmann, MS 2, 80 Anm. 123).
Vielleicht ist an dieser Umdrehung die Aufgabe der celebralio versus populum schuld. -
Zum Offertorium im selben Pontifikale 43, 16 (Andrieu, PR 2, 468) : In feria sexta

236



den. Fast alle späteren Liturgieerklärer haben die Deutung Amalars und
Bernolds wieder aufgenommen 1.

Der mos Gallicanus, den Reich hinter die Hostie zu stellen, hat jedoch

- vor allem außerhalb des deutschen Reiches - weitergelebt und sich in
einigen Ordensfamilien eingebürgert 2 und ist so auch wieder in deutsche

Rlöster zurückgekehrt. Gobelinus Person (f 1421) berichtet in seinem

Cosmodromium über die Synode von Nimwegen. Er bezeichnet sie

fälschlicherweise als Provinzialsynode, erwähnt aber die Anwesenheit des

Raisers und hält ausdrücklich fest, daß der feierliche Beschluß nicht
von einzelnen Prälaten geändert werden dürfe, am wenigsten von
solchen, die im Rang tiefer als ein Bischof stehen! Ronrad, der Abt des

Rlosters Sankt Peter und Paul in Paderborn, habe jedoch nicht gewollt,
daß seine Mönche diesen Beschluß beobachteten. Diese hätten die Hostie

vor den Reich gestellt. Der Abt, der seinem Rlöster von 1362 bis 1405

vorstand, habe auch andere allgemeine liturgische Gewohnheiten der

Rirche nach seinem Ropf abgeändert3. Gobelinus Person, der ehemalige
Rleriker der päpstlichen Rammer, beruft sich in seinem Bericht nicht
einmal auf den römischen Brauch, sondern indirekt auf die kaiserliche
Tradition.

Radulph de Rivo (t 1403), «der letzte Vertreter der altrömischen

Liturgie», erinnert noch einmal mit Berufung auf den Micrologus an die
alte Rubrik iuxta Romanum ordinem. Vom gallikanischen Brauch sagt

Parasceve: Oblato quoque ei (sc. pontifici) a diacono similiter calice cum puro vino
et a subdiacono ampulla cum aqua, commisceat aquam vino nichil dicens. Et diaconus
similiter nichil dicendo collocet calicem secundum consuetudinem ad latus Dominici
corporis.

1 Jungmann, MS 2, 80 Anm. 123 u. 125. - Vgl. Durand, rat. div. off. 4, 30 (29),
22 f., der beide Weisen kommentiert : Calix autem ponitur Rome ad dextrum latus
oblate, et bene quasi sanguinem suscepturus qui de latere Christi noscit profluxisse
Communiter tarnen alibi ponitur hostia inter sacerdotem et calicem Christus est

mediator Dei et hominum sacerdos Deum patrem, hostia Christum, aqua in calice

populum significat... Propinquior est sacerdoti hostia quam calix, quia prius a Christo
consecrata legitur quam sanguis, et apostolis prius data Vgl. auch unten Anm. 3

und S. 238 Anm. 1.
2 Vgl. vorhergehende Anmerkung.
3 Gobelinus Persona, Cosmodromium aetas 6, caput 52 (ed. Heinrico Meibom,

Frankfurt 1599, p. 212) versteht antiquum exemplar als antiqua sacramentaria! Die
Deutung dazu entnimmt er Amalar, dem Micrologus und Durandus (et ratio lib-
rorum antiquorum, qui apud nos sunt, haec est...). Abt Konrad habe auch die Oster-
kerze, die Christus darstellt, auf einen Leuchter erhöht zwischen sieben Kerzen im
Chor seines Klosters aufgestellt und damit zwei Geheimnisse der Kirche verwechselt
(duplex ecclesiae mysteria eum constat confudisse). - Über den Verfasser: K. Honsel-
mann, LThK 4 (1960) 1033 s. v. G. P. (Lit.).

237



er jedoch, daß ihm zu seiner Zeit viele nachlebten 1. Diese Übung hat
im Jahre 1485 in Rom selbst Aufnahme gefunden. Nach der triden-
tinischen Reform ist mit dem Missale Pius' V. in der betreffenden Rubrik
der gallikanische Brauch als «römisch» aufgefaßt und für die Weltkirche
verbindlich geworden 2. Die lutherische Messe hat die altrömische
Aufstellung von Brot und Wein auf dem Altar beibehalten 3.

6. Burchard von Worms,
Aribo von Mainz und die Provinzialsynode von Seligenstadt 1023

Wie die Gestalt eines Gerhard von Cambrai und die Zusammensetzung
der Synode von Nimwegen zeigen, dauerte auch unter Heinrich IL die

Wechselwirkung zwischen reichskirchlicher und bischöflicher Reform
fort. Der berühmten Generation eines Willigis von Mainz und Notker
von Lüttich aus der Zeit seiner Vorgänger hat Heinrich meistens nicht
weniger bedeutende Nachfolger gegeben.

Burchard von Worms hatte noch im Jahre 1000 von Otto III. sein

Bistum erhalten. Erzbischof Willigis hatte ihn zum Diakon der Rirche
von Mainz ordiniert und als camerarius urbis und Propst von Sankt
Viktor eingesetzt, welches Stift er zusammen mit dem Erzbischof
erneuerte. Obwohl Burchard eine Zeitlang in Lobbes erzogen worden war,
scheint er nie Mönch gewesen zu sein. Als Bischof mit praktischem Sinn
bewahrte er die von den Ungarn heimgesuchte Stadt und das Bistum
Worms vor dem inneren und äußeren Zerfall. Er unternahm sowohl den

Neubau des Domes als auch den Wiederaufbau der Stadtmauern. Von

1 Vgl. C. Mohlberg, Radulph de Rivo. - Radulphus, De canonum observatione,
propositio 23 (Mohlberg 2, 143) : In componenda oblatam in altari, est duplex
modus: unus Romanus, quem servant Itali et Alemanni cum duobus corporalibus,
quorum utrumque pure lineum debet esse (ep. Ps. Eusebii/Silvestri: Hinschius 450
Burch. 3, 99: PL 140, 693 Coll. can. V lib. 3, 216: Fornasari 416 f. Anselm 9, 2:
Thaner 459 Ivo decr. 2, 134; Pan. 1, 161 Grat, de cons. 1, 46). Gallici vero
cum uno tantum, iuxta Romanum ordinem, secundum Microl. cap. 10 (oben S. 236
Anm. 1) : Oblata in corporali posila, calix ad dextrum collocatur, quasi sanguinem
Domini suscepturus, quem de Dominico latere credimus profluxisse. Gallicani vero
calice de plica unius corporalis cooperto, oblatum ponunt ante, quod etiam multi faciunt
cum duobus ministrantes.

2 Jungmann, MS 2, 80 (Anm. 123).
3 Vgl. Rietschel-Graff 113 u. 506, wo von der «Kelchseite» und der «Brotseite»

gesprochen wird.

238



seiner ausgedehnten weltlichen und geistlichen Verwaltungstätigkeit
zeugen die von ihm verfaßte lex familiae Wormatiensis (Recht der Hintersassen)

und seine zwanzig Bücher umfassende Canones-Sammlung 1.

Das sogenannte Dekret hat Burchard in den Jahren 1007 bis 1014 mit
Hilfe des Bischofs Walter von Speyer und des Abtes Olbert von Gem-

bloux redigiert. Als Quellen dienten die karolingischen Rapitularien,
Rechtssammlungen und Konzilsbeschlüsse, die pseudo-isidorischen Dekre-
talen, Papstbriefe, die Sammlung Reginos von Prüm, Bußbücher und
deutsche Synodalakten. Burchard, der noch nicht die kritische Ronkor-
danzmethode späterer Ranonisten erreichte, hat sich nicht gescheut,
dieses Material den Rechtsauffassungen seiner Zeit und den eigenen
Vorstellungen und Absichten anzugleichen, ja selbst gelegentlich erfundene
Ranones einzuschieben. Um die Autorität solcher Einschübe und
jüngerer fränkisch-deutscher Synodebeschlüsse oder Bischofskapitularien zu
erhöhen, schreibt er sie nach beliebter mittelalterlicher Gewohnheit
kurzerhand irgendeinem frühchristlichen Papst oder einer unbekannten
Synode zu.

Die Wirkung, die von Burchards Dekret ausging, war außerordentlich.
Selbst in romanischen Ländern wurde es verwendet und mit den

entsprechenden Retouchen auch von der päpstlichen Reform überliefert.
Zwischen Regino von Prüm und Ivo von Chartres ist die Sammlung
Burchards der wichtigste Markstein in der Entwicklung der Ranonistik
auf dem Weg zum Corpus Gratians. Was in der ottonischen Reform für

1 Zu Bisch. Burchard von Worms (1000-1025) vgl. oben S. 209 Anm. 1 zu
Heinrich IL angegebene Lit. - K. Weinzierl, LThK 2 (1958) 783 f. s. v. B. v. W.
(Lit.) ; W. Bulst, NDB 3 (1957) 28 f. (Lit.) ; J. Pétrau-Gay, DDC 2 (1937) 1141-
1157; G. Allemang, DHGE 10 (1938) 1245 ff.; Fournier-Le Bras 1, 364-421;
Stickler 1, 154-159 (S. 157 : Einfluß der Ideen Wazos von Lüttich) ; A. M. Koeni-
ger, ZSRG kan. Abt. 1 (1911) 348-356; P. Fournier, RHE 12 (1911) 451-473.
670-701; Hauck 3, 437-442; Hauck, Liber decretorum; O. Meyer, Überlieferung
und Verbreitung des Dekrets d. Bisch. B. v. W., in: ZSRG kan. Abt. 24 (1935)
141 ff.; Munier, Sources patristiques passim; J. A. Jungmann, Herder KG 3, 1

passim. Entgegen F. Kempf, ibid. 335 f. ist nicht nur die praktische Wirksamkeit
des Papstes in jener Zeit zu untersuchen, sondern gerade auf Grund der politischen
Wirklichkeit, in der Burch. stand, zu zeigen, daß bei ihm dem päpstlichen Primat
wenig konkrete Bedeutung zukam. Ps. Anaklet ep. 2, 24 und Ps. Melchiades ep.
c. 3 (Hinschius 79. 243) konnte Burch. ohne «großes Risiko» in sein Dekret
aufnehmen (1, 1, Quod in Novo Testamento post Christum Dominum nostrum a beato

Petro sacerdotalis coeperit ordo; 1, 2, De privilegio beato Petro Domini vice solum-
modo commisso et discretione potestatis quae inter apostolos fuit ; vgl. auch 1, 3, Ut
summus sacerdos non vocetur Romanus pontifex, sed primae sedis episcopus, nach
can. African, c. 6: PL 140, 549 f.).

239



die Liturgie das Pontificale Romano-Germanicum und das Sakramentar

von Fulda, das ist für das kirchliche Recht das Dekret Burchards von
Worms. Das darin kodifizierte liturgische Recht verdiente eine eigene

Untersuchung. Als wichtigste Vorarbeit dazu fehlt noch die kritische
Textausgabe. Hier muß die Feststellung genügen, daß Burchard das von
Heinrich IL geübte Synodalrecht und damit auch das darin eingeschlossene

ius liturgicum im wesentlichen bestätigt. Von einem wirksamen
päpstlichen Einfluß in das tatsächliche kirchliche Leben ist keine Rede.
Die pseudo-isidorischen Texte am Anfang des Dekrets bestätigen einen
theoretischen Primat des Papstes und anerkennen ihn als Appellationsinstanz,

die grundsätzlich die causae maiores behandelt, nämlich Streitigkeiten,

in welche die Bischöfe persönlich verwickelt sind. Die ordentliche

Rirchenleitung liegt in den Händen des Bischofs und der kaiserlichen

oder der provinzialen Synoden. Burchard ist kein «Episkopalist»
in der modernen Bedeutung des Wortes. Er ist jedoch ein typischer
Vertreter der Reichskirche Heinrichs IL, der aber den Akzent auf seine

eigenen bischöflichen Rechte setzt. Seine Auffassungen auf disziplinarem
und liturgischem Gebiet, die sich vielleicht teilweise von denjenigen des

Raisers unterschieden, hat Burchard gegen Ende von Heinrichs IL
Regierungszeit in der kirchhchen Gesetzgebung zur Anwendung bringen
können 1.

In diesen letzten Jahren suchte der Raiser seine Reformtätigkeit auf
der Ebene der (abendländischen) Universalkirche zu verstärken.
Zusammen mit dem Papst veranstaltete er 1022 das Ronzii von Pavia, das

die Forderung nach Ehelosigkeit der Träger der höheren Weihegrade
bekräftigte. Im folgenden Jahre verhandelte der Raiser mit dem französischen

Rönig über die Einberufung einer Generalsynode, die wohl vor
allem im Zeichen von Heinrichs Friedenspolitik gestanden hätte 2. Gleichzeitig

trat innerhalb der Reichskirche als geistlicher und politischer
Führer derjenige Mann hervor, der bei der Wahl von Heinrichs Nachfolger

den Ausschlag geben sollte und der es gleichzeitig mit Berufung
auf die alten Ranones wagte, der Königin Gisela die Rrönung zu
verweigern, weil sie mit ihrem Gatten Ronrad IL zu nah verwandt war.

Unter den meistens bedeutenden Rreaturen Heinrichs IL hat sich wohl

1 Vgl. die Unterschiede zwischen Dortmund 1005 c. 2 und Seligenstadt 1023 c. 1 :

oben S. 216 und unten S. 247 (Anm. 4). Burchard war in beiden Synoden
anwesend, bei der zweiten ist sein. Einfluß jedoch offensichtlich.

2 Holtzmann 478-481.

240



bei aller Loyalität zur Reichskirche und ihrem weltlichen Haupt
Erzbischof Aribo von Mainz (1021-1031) am selbständigsten gebärdet. Er
entstammte wie der Raiser der bayrischen Pfalzgrafenfamilie. Seiner
verwandtschaftlichen Beziehung und seiner persönlichen Begabung
verdankte er es, als Diakon der Salzburger Rirche im Jahre 1020 in die

kaiserliche Hofkapelle und Ranzlei berufen zu werden. Im folgenden
Jahr erhielt er vom Raiser - nach der Priesterweihe durch Bernward
von Hildesheim - den Metropolitansitz von Mainz und die Würde des

Erzkapellans 1.

Es ist bezeichnend für die Personalpolitik Heinrichs IL, daß er sich
nicht scheute, den stolzen, herrischen Aribo an die Spitze der größten
Rirchenprovinz zu stellen, ihm aber gleichzeitig mit dem versöhnlicheren
Erzbischof Pilgrim von Röln (1021-1036), dem Neffen Aribos, innerhalb
der Reichskirche ein Gegengewicht zu schaffen. Während Pilgrim, wohl

vor allem wegen der geographischen Lage der Rölner Provinz, in
Verbindung mit der lothringischen Tieform trat, war Aribo, der selbst Rlöster
gegründet hat, den westlichen, neueren Reformbewegungen abhold. Als
Renner der Ranonistik der fränkisch-ottonischen Tradition vertrat er
eine strenge, aber konservative Disziplin. Davon zeugen sein Verhalten
gegenüber der Rönigin Gisela und das beharrliche Vorgehen gegen die
unkanonische Ehe Ottos und Irmgards von Hammerstein 2. Als Haupt
der Mainzer Diözese vertrat er deren Rechtsansprüche mit Nachdruck
und ließ den alten Streit mit der Diözese Hildesheim um das Rlöster
Gandersheim Wiederaufleben 3.

Daß der Erzbischof entschieden seine Rechte behauptete, führte nicht
nur den offenen Bruch mit dem Papst herbei, sondern brachte ihn
beinahe auch in Gegensatz zum Raiser. Dennoch ließ ihn Heinrich IL als

Ratgeber nicht fallen.
Nicht allein wegen seiner Vorzugsstellung in der weltlichen und

kirchlichen Politik, sondern auch dank seiner theologischen Bildung stand
Aribo in hohem Ansehen 4. Er soll selbst einen Eommentar zu den

1 Zu Aribo v. Mainz: A. Brück, LThK 1 (1957) 849 f. (Lit.); P. Acht, NDB 1

(1953) 351 (Lit.); Hauck 3, 531 ff. 547 ff.; Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich II. 3,
229 ff. und passim.

2 Holtzmann 468-473.
3 Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich IL 3, 253 ff.
4 Wipo Gesta Chuonradi c. 1 (Bresslau 10) : Eo tempore archiepiscopatum Mo-

guntiensem rexit Aribo, natione Noricus, nobilis et sapiens, aptus regalibus consiliis;
vgl. Hauck 3, 531 f.

241



15 Gradualpsalmen verfaßt haben 1. Von Berno von Reichenau nahm er
die Widmung der zwei Schriften über den Beginn der Adventszeit und
die Datierung der Quatember entgegen. Im zweiten Fall ist bekannt,
daß er der Bitte entsprochen hat, den Inhalt der Schrift zu bestätigen 2.

Aribos literarische und theologische Interessen beschreibt Ekkehard IV.
von Sankt Gallen, den jener als Lehrer an die Mainzer Domschule berufen
hat3. Mit seiner Eigenwilligkeit und seinen geistlichen und politischen
Anliegen ist Aribo von Mainz einer der profiliertesten Vertreter der
Reichskirche Heinrichs IL und Ronrads IL gewesen.

Die kanonistischen Renntnisse Aribos fanden ihren praktischen Niederschlag

in seiner synodalen Wirksamkeit. Offensichtlich auf der Grundlage

von Burchards Dekret hat er das Institut der zweimal jährlich
zusammentretenden Provinzialsynode erneuert4. Es ist wahrscheinlich,
daß auch dieser Erzbischof von Mainz darauf ausging, seine Metro-

politangewalt in größtmöglichem Umfang anzuwenden und vermutlich
auch seine primatiale Stellung in der Reichskirche auszubauen. Raum

verfolgte Aribo dabei so weitgehende Ziele wie Hinkmar von Reims 5.

Gerade das Anliegen Burchards von Worms liegt in der Stärkung der
diözesanen bischöflichen Gewalt. Bei diesem ist-wie bei Pseudo-Isidor-
der Metropolit gegenüber den Mitbischöfen nicht viel mehr als der

primus inter pares. Burchards Tendenz trifft Aribos politische Ziele

darin, daß bei beiden der Metropolitanverband den wichtigsten
institutionellen Rahmen für die disziplinare Reformgesetzgebung bildet. Damit
wird eher eine gewisse Spannung zwischen der bischöflichen und der

reichskirchlichen Reform angedeutet, da die Rirchenpolitik Heinrichs IL

1 Sigebert. script, eccl. c. 140 (PL 160, 578) ; Hauck 3, 966 ; Wattenbach-
Holtzmann 1, 2, 203 Anm. 13.

2 Bernon. Qualiter Adventus (PL 142, 1079): Huius rei gratia te potissimum,
piissime pater, de his quae in dubium de dominici adventus celebratione venerunt,
consulendum censuimus, cui suprema Providentia tantam scientiae plenitudinem
donavit, ut te per aquam divinarum scrìpturarum non solum usque ad talos vel ad

genua, sed etiam usque ad renes transduceret ep. 13 (Schmale 39 ff.). Vgl. Bernon.
Dialogus qualiter unten S. 252 Anm. 1.

3 Ekkehardi cas. S. Galli e. 80 (Meyer v. Knonau 284 f.) ; id. liber bened.

(Dümmler, in: Zs. f. d. Altert., NF 2, 51); Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich II. 3,
230 Anm. 3; Hauck 3 531 f.; Manitius 2, 562.

4 Burch. 1, 43 (PL 140, 561): Quod bini conventus episcopates singulis annis fieri
debeant; vgl. e. 44 (ibid.): Aribo ep. ad Godehard. Hildesheim. a. 1026 (Jaffé,
Bibl. 3, 365) : praecipitur lege canonica, bina a provincialibus in anno celebrari
concilia. Vgl. dagegen Burch. 1, 45 (ibid. 562), wo die Synode nur einmal jährlich
gefordert wird. Dazu Barion, Synodalrecht 32/33 Anm. 36/37.

5 Barion, Synodalrecht 349 f.

242



dazu neigte, auch disziplinare Aufgaben vom Metropolitanverband auf
die Gesamtheit der Reichskirche unter der kaiserlichen Leitung zu
übertragen. Es sind zwei Seiten der Reform unter den sächsischen Herrschern,
die jedoch gleichzeitig eng zusammengehören.

Über die Form, in der Aribo auf mehreren Provinzialsynoden «etliche
Mißstände korrigiert» hat1, geben die Akten der Synode von Seligenstadt

vom Jahre 1023 Auskunft, die durch die Überlieferung im Anhang
zu Burchards Dekret geradezu zum Schulbeispiel ihrer Art geworden
sind 2. Der letzte Umstand ist gewiß nicht zufällig, sondern spricht
für die Bedeutung, die der Synode von den Zeitgenossen zugebilligt
werden mußte. Auch der spätere päpstliche Widerspruch hat zur
Überlieferung dieser Synode beigetragen, indem im 12. Jahrhundert der
Verfasser der Vita des Bischofs Meinwerk von Paderborn (1009-1036) den
Beschlüssen der Synode von Seligenstadt das Dekret Gregors VII. aus
der römischen Fastensynode von 1078 gegenüberstellt. Auch für jenen
Text der Synode dürfte eine Burchard-Handschrift als Vorlage gedient
haben 3.

In dem Rlöster Seligenstadt bei Mainz versammelten sich unter dem
Vorsitz ihres Erzbischofs am 12. August die Bischöfe Burchard von
Worms, Werner von Straßburg, Bruno von Augsburg, Eberhard von
Bamberg und Meginhard von Würzburg. Von ihnen standen zum
mindesten drei in einem verwandtschaftlichen oder freundschaftlichen
Verhältnis zum Raiser4. Ihre Anwesenheit unterstreicht den Charakter
dieser Mainzer Provinzialsynode als einer Äußerung der reichskirchlichen
und bischöflichen Reform der sächsischen Raiserzeit. Daß die übrigen
Bischöfe der Provinz fehlten, dürfte mehr zufällige, äußere Gründe
haben, es sei denn, daß in der handschriftlichen Überlieferung einige Namen

1 Vita Godehardi post, zu der Synode von Mainz 1023 (MG SS 11, 206): plura
quae deviaverunt correxit. — Vgl. Boye, Synoden 195.

2 Synode von Seligenstadt 1023: Boye, Quellenkatalog 77; Mansi 19, 396-399;
MG Const. 1, 633-639 no. 437; Hefele-Leclercq 4, 2, 920-924; Hirsch-Bresslau,
Jbb. Heinrich IL 3, 267-271. 349-355; Hauck 3, 534-538; Boye, Synoden 195 f.;
Barion, Synodalrecht 33 Anm. 37; zur Überlieferung: O. Meyer (oben S. 239 Anm. 1)
175 f.; vgl. die Lit. S. 241 Anm. 1.

3 Vita Meinwerci cc. 178/79 (Tenckhoff 98-102). Unter den Beschlüssen von
Seligenstadt fehlt hier — wohl zufällig — der can. 5. Vgl. zur Auseinandersetzung
mit dem päpstlichen ius liturgicum unten S. 274 f.

4 Zu Werners von Straßburg (1001-1028) Verhältnis zu Heinrich IL und zu
Bruno v. Augsburg, dem Bruder des Kaisers : Fleckenstein, Hofkapelle 99 f. 167
u. passim; zu Eberhard v. Bamberg oben S. 235 Anm. 5.

243



ausgefallen sind l. Daneben waren noch einige Äbte anwesend, unter
ihnen sogar zwei aus der Trierer Provinz 2. Burchard von Worms, der

wohl mehr noch als Aribo die kanonistische Autorität verkörpert hat,
und der Bischof von Bamberg sowie der Abt von Sankt Alban dürften
zusammen mit Aribo vor allem die consuetudo von Mainz und des

ottonischen Pontifikales vertreten haben. Es ist anzunehmen, daß Burchard
von Worms auch an der Redaktion der Synodalakten maßgeblich beteiligt

gewesen ist3.
Die Absicht der Synode umschreibt Aribo von Mainz im Ingreß des

Protokolls: Er will mit dem Rat und der Zustimmung der Mitbischöfe
die auseinandergehenden verschiedenen Ansichten in gottesdienstlichen
und disziplinaren Fragen in Übereinstimmung bringen und die einzelnen
unterschiedlichen Gewohnheiten einander angleichen. Es sei der Synode
nämlich als ungehörig erschienen, daß sich die Glieder nicht in
Übereinstimmung mit dem Haupt befänden und daß im Gefüge eines einzigen
Rörpers eine derartige Verschiedenheit bestehe. Um die Unstimmigkeiten

zu beheben, habe die Synode die folgenden Rapitel erlassen.

Das pseudo-isidorische Dekret von Calixtus über die Quatember hat
offenbar die formale Vorlage für diese Wendungen geliefert. Für die
gottesdienstlichen Belange bedeuten sie inhaltlich nichts anderes als die genaue
Anwendung der im Dekret Burchards vertretenen Grundsätze 4. Einerseits

hatten sich nach einem Ranon der Synode von Gerona (517) die
Diözesen im liturgischen Ordo nach der Metropole zu richten 5. Ander-

1 Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich IL 3, 267; Boye, Synoden 141. - Vgl. die

XII episcopi im Breviarium, die auf das Ausfallen einiger Namen in den Synodalakten

deuten.
2 Haricho v. St. Maximin in Trier und Everwin v. Tholey. Hirsch-Bresslau,

Jbb. Heinrich II. 3, 267 u. 273 ff. sehen vor allem in der Anwesenheit des ersten
den Ausdruck seiner Opposition gegen die cluniazensisch-lothringische Reform.

3 Zur Redaktion vgl. den Begriff episcopium, den Burch. 2, 77 verwendet und der
in Seligenstadt cc. 1 u. 15 wiederauftritt. Vielleicht stammt von Burch. auch die
Redaktion der cc. 1 u. 2 im Breviarium (MG Const. 1, 634 f. n. 6), das die Vorlage
für Micrologus c. 24 (PL 151, 996 B) gebildet hat.

4 Vgl. Ps. Calixtus c. 1 (Hinschius 136) : Non decet enim membra a capite dissidere
sed iuxta sacrae scripturae testimonium omniamembra caput sequantur. — Hauck 3,
535 Anm. 1, der diese Stelle zitiert, ist immerhin dahin zu korrigieren, daß im Falle
der Synode von Seligenstadt das caput nicht die römische Kirche, sondern die Kirche
von Mainz ist, was doch einer wenigstens stillschweigenden Zurücksetzung von Papst
und Kurie gleichkommt. Gerade c. 2 von Seligenstadt über die Quatember zeigt,
daß es eben doch um eine Festigung der Einheit in der Disziplin der Kirchenprovinz

ging.
5 Gerona (517) c. 1 (Bruns 2, 18) Burch. 3, 66 (PL 140, 687) : Ut institutiones

missarum sicut in metropolitana ecclesia fiunt, ita et in Dei nomine in omnibus com-

244



seits konnte nach den synodalen Vorstellungen Burchards die liturgische
Autorität der Metropole nicht darin bestehen, daß die Erzdiözese die

liturgischen Formulare den Suffraganbistümern einseitig vorschrieb. Die
Einheit der Liturgie der Rirchenprovinz war im Einvernehmen aller
Bischöfe zu erreichen. Der Erzsitz ging mit dem Beispiel voran, unterstand

aber dem kritischen Urteil der übrigen Bischofssitze. Die «Musterliturgie»

der Metropole hatte so gut wie die Liturgien der Suffragan-
bistümer den alten Ranones und der bewährten consuetudo ecclesiastica

zu entsprechen. Burchard hat dem Kanon jener Synode von Gerona

gleich einen andern aus einer früheren afrikanischen Synode folgen lassen,

der den Gebrauch von liturgischen Texten, die nicht im Ronzii gebilligt
worden sind, verbietet1. Das liturgische Gesetzgebungsrecht der Synode,
das sich gegen die Willkür der einzelnen Diözesen richtet, dient auch

zur Aufsicht über die Metropolitanliturgie selbst.
Aus dem Ingreß und der Anordnung der Rapitel zu schließen, stand

in Seligenstadt nicht die Frage der unkanonischen Ehe Ottos und
Irmgards von Hammerstein im Vordergrund. Gewiß, das Eheverbot bei zu
naher Verwandtschaft ist im Zusammenhang mit dieser Angelegenheit
bestätigt worden; wie auch die beiden anderen Ranones hierher gehören,
die in der Folge Aribo das Pallium gekostet haben : nämlich das Verbot
von Wallfahrten nach Rom ohne die Erlaubnis des zuständigen Bischofs
und das Verbot, gegen eine verhängte Rirchenstrafe nach Rom zu
appellieren, bevor die Buße absolviert ist und der zuständige Bischof
seine Einwilligung dazu erteilt sowie ein Begleitschreiben mitgegeben
hat, das seinen Standpunkt mitteilt z.

Diese Bestimmungen haben nichts mit deutschen «nationalkirchlichen»

Bestrebungen zu tun 3. Weder bestreiten sie das Recht, an den

provincialibus ecclesiis, tarn ipsius missae ordo quam psallendi vel ministrandi
consuetudo servetur. Ivo decr. 3, 68 Coli. tr. p. 2, 32, 1 Grat, de cons. 2, 31 ; so
auch Burch. 3, 25 2. Teil (PL 140, 677) : Ad celebranda autem divina officia ordinem

quem metropolitani tenent, comprovinciales eorum et observare debebunt. Ivo decr.
3, 30; Pan. 2, 32 Coll. XII. P. 4, 55 frat. de cons. 1, 31 (c. 6).

1 Cod. eccl. Afric. c. 103 (Bruns 1, 186) Regino app. 3, 23 (W 461) Burch.
3, 67 (PL 140, 687) : Ut preces et praefationes quae in concilio probatae non fuerint,
non celebrentur (— Titel zu: Placuit etiam hoc Ivo decr. 3, 69.

2 Seligenstadt c. 9: De computatione sanguinitatis; c. 16: De Ulis qui Romam
ituri sunt; c. 18: De Mis qui penitentiam a suis sacerdotibus accipere nolunt. — Zu
der Auseinandersetzung mit dem Papst Benedikt VIII. vgl. Lit. S. 241 Anm. 1.

3 Vgl. Giesebrecht, Kaiserzeit 2 (1860) 191 ; Werminghoff, Nationalkirchliche

Bestrebungen 8 ff.; Hauck 3, 536 Anm. 1.

245



Papst zu appellieren, noch ist vom Metropoliten oder gar von einem

Primas als Vorinstanz die Rede. Der kanonische Berufungsweg führt
allein über den Diözesanbischof. Seine Jurisdiktionsgewalt will die Synode
in erster Linie gegenüber den Gläubigen - auch gegen weltliche Große -
stärken und erst in zweiter Linie vor allfälligen willkürlichen Eingriffen
Roms schützen. Den Geist der bischöflichen Reform atmen auch die

Ranones, die alte Anliegen erneuern wie das Verbot, daß Laien eine

Rirche vergeben ohne das Einverständnis des Diözesanbischofs 1. Der
Gedanke, die bischöfliche und - bloß in Vertretung - die priesterliche
Disziplinargewalt zu stärken, kommt auch in der Vorschrift zum
Ausdruck, daß kein Priester einen Büßer in die Rirche einführen darf ohne

die Einwilligung seines Bischofs 2.

Die Bußpraxis beschlagen auch die Ranones, welche die willkürliche
Unterteilung einer Rirchenbuße und das Herumreisen eines Büßers
verbieten 3. Das Eherecht betreffen wiederum die beiden Rapitel, die ein

Gottesurteil vorschreiben, wenn zwei des Ehebruchs angeklagt sind und
ein Teil oder beide diesen bestreiten 4. Auch diese Ranones erinnern an
die Bestimmungen von Roblenz 922 5.

Mit dem 12. Ranon, der verbietet, daß Häuser von Laien an die

Rirche angebaut werden, scheint die Synode weltliche und geistliche
Güter deutlich zu trennen und gleichzeitig auch weltliche Einflüsse von
der Lebensführung der Geistlichen fernhalten zu wollen 6.

Die andere Hälfte der zwanzig Ranones, die ebenfalls der Disziplin
gewidmet sind, berührt unmittelbar oder mittelbar das kultische Leben
der Rirche. Nach dem Ingreß der Synodalakten sind es diese Dekrete,
die mit ihrer Aufgabe der Schaffung oder Wiederherstellung der

liturgischen Einheit der Rirchenprovinz für die Väter von Seligenstadt im
Vordergrund standen.

1 c. 13 : Ut nullus laicus presbitero ecclesiam suam commendet nisi lìcentia episcopi.
2 c. 20 : Ut nullus presbiter penitentem in ecclesiam introducal.
3 c. 17: Ut carina non dividatur penitenti; c. 19: Ut omnis penitens, dum carinam

facit, de loco ad locum non migret.
4 c. 7 : Si duo inculpati fuerint in adulterio et unus profitetur et alter negat, quid

inde faciendum sit; c. 14: Si duo de adulterio accusati fuerint, quid inde faciendum sit.
5 Oben S. 20.
6 c. 12: Ut aedificia laicorum in atrio (ecclesiae) non ponantur. - Vgl. Ruotgeri

cap. 9 (Blasen 67) : Ut laici seniores nullatenus in domibus sacerdotum habitare
praesumant.

246



Vigil-, Advent- und Johannisfasten, Epiphanie (c. 1)

Bei der Beratung des ersten Ranons, der die Fleischabstinenz zu
bestimmten Zeiten vorschreibt 1, dürfte das zweite Rapitel aus dem

Breviarium der Synode von Erfurt 932 vorgelegen haben 2. Die Väter
von Seligenstadt haben das Fasten je vierzehn Tage vor Johannes dem

Täufer und vor Weihnachten erneuert. Rrankheit oder ein Festtag, der
für die betreffende Diözese verbindlich ist, heben das Fasten auf 3. Im
Gegensatz zu der Reichssynode von Dortmund 1005 gibt es in der

Provinzialsynode von Seligenstadt keine Vigilien mehr mit Fasten bei
Wasser, Salz und Brot 4. Für alle gebotenen Vigiltage gilt - außer im
Rrankheitsfall - Fleischabstinenz. Jedermann wird an diesen Tagen
eine Mahlzeit zugestanden, wenn er nicht nach eigenem Wunsch eine

größere Abstinenz auf sich nehmen will5.
Neben Weihnachten, Pfingsten und dem Fest der Geburt Johannes'

des Täufers geht wie im Breviarium von Erfurt auch den Apostelfesten,
den Festen Mariae Himmelfahrt, Laurentius und Allerheiligen eine

öffentliche Vigil voraus. In Seligenstadt tritt nun auch das Fest der

Epiphanie (6. Januar) dazu 6.

Eine Vigilmesse zu Epiphanie dürften die römischen Sakramentarien

spätestens seit dem Beginn des 7. Jahrhunderts enthalten haben. Das

überlieferte ältere Gelasianum enthält dieselbe Messe wie das gregorianische

Sakramentar von Padua 7. Daß sie im Hadrianum fehlt, ist nur
ein weiteres Indiz für dessen Unvollständigkeit. Im Supplementum
Anianense ist in vigilia Theophaniae die Festpräfation des Gelasianums

1 Statt sanguinis haben Bernold. chron. a. 1023 (PL 148, 1359; MG SS 5, 424)
u. Vita Meinwerci c. 178 (Tenckhoff 98) sagiminis Fett.

2 Oben S. 40 ff. - Im Dekret Burch. fehlt jener Kanon; vgl. oben S. 40 Anm. 1.
3 Vgl. oben S. 244 Anm. 3 zur Redaktion durch Burch.
4 Vgl. oben S. 216 f.
5 una hora refectionis : Vgl. Reg. Ben. 35, 12/13: Septimanarii autem ante unam

horam refectionis (gemeint der Fasttage) accipiant super slalutam annonam singulas
biberes etpanem, ut hora refectionis sine murmuratione et gravi labore serviant fratribus
suis. - Vgl. dagegen Binterim, Denkwürdigkeiten 5, 2, 158 f.

6 Zum Fest der Erscheinung des Herrn: Kellner, Heortologie 125-132;
Righetti 2, 102-114.

7 Sacramentarium Gelasianum no. XI (Wilson 10; Mohlberg 14 no 57-60) ;

Sacramentarium Gregorianum Paduense no. XI (Mohlberg-Baumstark 6
Deshusses 612 f. no. 55-57); vgl. zum frühesten Auftreten des Festes in den Lektionarien

Chavasse 208, der vermutet, daß der Brauch der Vigil von Epiphanie aus
Süditalien nach Rom gekommen ist (unten S. 248 Anm. 5j.

247



nachgetragen, die schon das jüngere Gelasianum («saeculi VIII») in die
Messe des Vortages vorverlegt hatte 1. Im Rahmen der alten Vigilmesse
ist diese Präfation auch in die jüngeren Mischformen des gregorianischen
Sakramentars eingegangen 2.

Nach Abt Theodemar (zwischen 778 und 797) entspricht der Brauch
von Montecassino, vor Epiphanie pridie usque ad vesperum zu fasten,
ebenfalls dem mos Romanae ecclesiae 3. Es handelt sich dort um eine

monastische Übung, die auch ein zeitgenössischer Casinenser Ordo
bestätigt 4. Der Abschnitt des Ordo Romanus XV (zwischen 750 und 787),
der für den Vortag der Theophanie ein ieiunium publicum mit einer Meßfeier

zur neunten Stunde angibt, dürfte jedoch tatsächlich römisch sein 5.

In diesem Ordo folgt zwar den Vigilien eine Tauffeier 6, das Breviarium
ecclesiastici ordinis (um 780/90) läßt aber dieses gallikanische Element
wieder weg 7. Da gerade nach römischem Vorbild Ostern und Pfingsten
in der fränkischen liturgischen Gesetzgebung als ordentliche Tauftermine

1 Festpräfation im älteren Gelasianum (Wilson 11; Mohlberg 15 no. 65) in
leicht erweiterter Rezension Präfation der Vigilmesse im Gelasianum s. VIII. :

Mohlberg, Frank. Sacram. Gelas. (Cod. SanGall. 348) 14 f. no. 93 Sacram.
Rhenaug. no. 85 (Hänggi-Schönherr 85) — Sacram. Gregor. Supplem. Anian.
no. 1524 (Deshusses 499). - Das alte Gelasianum hatte in der Vigilmesse eine
andere, kürzere Präfation (Wilson 10; Mohlberg 14 no. 59), die im Paduense
fehlt.

2 Vgl. Sacram. Fuldense no. 117 (Richter-Schönfelder 15).
3 Theodomari abb. Casin. ep. ad Theodoricum no. 13 (CCM 1, 132) : Festivitales

autem sanctorum, quia iuxta morem Romanum ecclesiae plures colimus, in his tantum
quae praecipuae sunt, hoc est Nativitate Domini <cum odavis suis >, Epiphania cum
oclavis suis, Purificatione s. Mariae, sanctorum martyrum Faustini et lovitae,
sanetae Scholasticae, sancti Benedicti, Ascensione Domini, in sancti Iohannis, sancti
Petri vel omnium apostolorum, sancti Laurentii, sanetae Mariae, sancii Germani,
sancti Martini, sancti Andreae, ieiunamus pridie usque ad vesperum, legimus lec-
tiones duodecim, genua non fiectimus, ab operibus vacamus.

4 Ordo Casin. II (ordo offirii) no. 2 (CCM 1, 113) : In vigilia sancti Martini et
Natalis Domini et Epyphania ieiunandum usque ad vesperum. In vigilia Ascensionis
Domini, Pentecosten et sancii Iohannis Baptistae et sancti Petri et sancii Laurentii
et sandae Mariae, in vigiliis harum feslivitatum semper ieiunandum usque ad nonam,
et expleta missa reficiant. Si nominatae festivilatis vigilie die dominico occurrerint,
non licet ieiunare.

5 OR XV, 69 OR XVII, 66 (Andrieu 3, 110. 184 CCM 1, 36 f.) : Pridie
Theophaniae ieiunium publicum faciunt et hora nona missas celebrantur. - Schon
das Epistolar von Capua aus dem Jahre 546 kannte das ieiunium Epiphaniae; es
findet sich wieder im neapolitanischen Evangeliar des 7. Jh.; vgl. Chavasse 208
und oben S. 247 Anm. 7.

6 OR XV, 70-78 (Andrieu 3, 110-112).
7 OR XVII: oben Anm. 5.

248



galten 1, entsprach es keiner Notwendigkeit, die Festzeit nach
Weihnachten zusätzlich zu den häufigen Ralandfasten anfangs Januar zu
unterbrechen 2. Die karolingische und die ottonische Reichsgesetzgebung
kennt das Vigilfasten vor Epiphanie nicht. Doch die Praxis selbst scheint
sehr uneinheitlich gewesen zu sein. Noch bei Johannes von Avranches

(um 1065) spiegeln sich beide Auffassungen. Der normannische Bischof
entscheidet sich für den römischen Brauch mit dem Vigilfasten vor
Epiphanie, der später in der Metropole von Rouen wieder durch die

ältere Oidnung verdrängt wird 3.

Mit den Erleichterungen der Fastenbestimmungen und der Aufnahme
der Epiphanie in den Ralender der Festtage, denen eine gebotene Vigil
vorausgeht, zeichnet sich die Provinzialsynode durch eine gewisse

Eigenständigkeit gegenüber der reichskirchlichen Disziplin aus. Wie die
teilweise Erneuerung der Bestimmungen aus dem Breviarium von Erfurt
zeigen, haben die Ronzilsväter in Seligenstadt wohl auch in der Frage
der Vigil vor Epiphanie eher eine häufige Praxis im Metropolitanverband
für allgemein verbindlich erklärt, als bewußt dem mos Romanus

Nachachtung verschaffen wollen.

Quatember (c. 2)

Mit den vier dreitägigen Fasten (quattuor tempora) scheint die römische
Rirche ein Gegenstück zu heidnischen Feiern der Jahreszeiten geschaffen

zu haben 4. Viermal (ursprünglich dreimal) im Jahr zelebrierte der Papst

1 J. A. Jungmann, Herder KG 3, 1, 343 f.; Stenzel, Taufe 236 Anm. 44 zum
Brief Leos d. Gr. an die sizilianischen Bischöfe (PL 54, 698) gegen Epiphanie als
Tauftermin. - Aus der reichen Gesetzgebung zum Tauftermin seien nur angeführt
die Synoden von Mainz 813 c. 4 (MG Conc. 2, 261) und Tribur 895 c. 12 (MG Cap. 2,

49); vgl. die Rezeption bei Burch. 4, 2 ff. (PL 140, 729 f.).
2 Vgl. Ps. Alkuin div. off. c. 4 (PL 101, 1177/78) : De Kalendis Januarii.
3 Johannes v. Avranches off. eccl. (PL 147, 43; Delamare 24): Vigilia vero

Epiphaniae, quam plèbes diverse colunt, alii enim ieiunant et alii prandent, nobis
ieiunandum congruum videtur : nullam enim celsitudinem reverentiae huius diei
reperimus quam in omnibus diebus Purificationis sanetae Mariae in quibus per
aliquot dies ieiunamus. Et quia tanta solemnitas nobis imminet, in qua se tota Trinitas
mundo manifestava, oportet nos purificari Vgl. nach Gallia Christiana PL 147, 90
nota 136: Hanc de vigiliae illius ieiunio loannis sententiam olim apud nos tenuisse,

processu vero temporis religiosum morem abusu, an indulgentia, exolevisse, vel inde
constat, quod eadem fare legere sit in Ordinario, cum quodam tarnen temperamento :
(es folgt die oben zitierte Stelle aus Joh. off. eccl.) sed Ecclesia Rotomagensi non
ieiunat propter solemnitatem Nativitatis Domini.

4 B. Fischer, LThK 8 (1963) 928 f. s. v. Quatember, I. liturg. (Lit.); R. Arbes-
mann, RAC 7 (1969) 520 f. s. v. Fasttage, B. VI. b. 1. Quatemberfasten (col. 524:

249



am Mittwoch und am Freitag sowie in der Nacht vom Samstag auf den

Sonntag nach einem vorausgegangenen strengen allgemeinen Fasten
einen Stationsgottesdienst1. Als Gelasius (492-496) die Quatember zu
Terminen für die Erteilung der höheren Weihen bestimmte, haben sie

an Bedeutung noch gewonnen 2. Seit dem 7. Jahrhundert ist wie andere

Vigilmessen auch diejenige zum Abschluß der Quatember, in der eben

die Erteilung der Ordinationen erfolgte, von der Sonntagnacht auf den

Samstagabend vorverlegt worden 3. Mit der Verbreitung der römischen

Liturgie fand auch dieses typische Element in andern Rirchen Eingang.
Die Quatember erhielten zudem als Gerichts- und Zinstermine einen
festen Platz im öffentlichen Leben. Mit ihnen verbanden sich
Volksbräuche und abergläubische Vorstellungen4. Unter diesen

Voraussetzungen ist das allgemeine Interesse verständlich, das der Datierungsfrage

der Quatember im Hochmittelalter entgegengebracht wurde.
Als die Quatember in der fränkischen Liturgie Aufnahme fanden, sind

die Rubriken der römischen Bücher wörtlich angewendet worden 5. Die
Synode von Mainz 813 legte die vier Zeiten in die erste Woche des

Monats März, in die zweite Woche im Juni, in die dritte im September
und im Dezember in die letzte volle Woche vor der Vigil von
Weihnachten. Nach dem betreffenden Dekret sollen an den drei Fasttagen
jeweils alle zur neunten Stunde mit Bittprozessionen in die Rirche zur
Messe kommen. Dabei unterstreicht jene Synode, daß sie so den
römischen Brauch befolge 6. Um dieselbe Zeit jedoch stellte Amalar im

Lit.); Kellner, Heortologie 141-145; Fischer, Quatember passim ; Eisenhofer 1,

482^85 ; Righetti 2, 41-47 ; A. Chavasse, Martimort 2, 277-284.
1 Päpstlicher Gottesdienst in einer der römischen Titelkirchen.
2 Kleinheyer, Priesterweihe 35^-7.
3 Vgl. oben S. 38 f. - Es handelt sich um das Sabbatum XII ledionum. Der

Messe ging eine Vigilfeier mit mehreren Lesungen voraus. Ob es ursprünglich deren
zwölf waren wie in der Osternacht (Jungmann, Entstehung der Matutin [LP] 146)
oder stets nie mehr als sechs, wofür auch die ältesten Zeugnisse eher sprechen,
und die Zwölfzahl durch die Verdoppelung im lateinischen und griechischen Vortrag

in den Jahren 550-750 erreicht wurde (A. Chavasse, Martimort 2, 279),
bleibe hier dahingestellt.

4 L. Schmidt, LThK 8 (1963) 929 s. v. Quatember, IL Rei. Volkskunde (Lit.) ;

Schreiber, Gemeinschaften passim.
5 Das folgende ist weitgehend eine Zusammenfassung von Andrieu, ORR 4,

213-232 (Einleitung zu OR XXXVII A). - Vgl. über die tatsächlichen römischen
Voraussetzungen bei Gelasius I. : Kleinheyf,r, Priesterweihe (oben Anm. 2) bes.
41^-8.

6 Mainz 813 c. 34 (MG Conc. 2, 269; vgl. unten S. 43 Anm. 4). - Zur «neunten
Stunde» oben S. 25 (Anm. 1) und S. 39 (Anm. 3).

250



Gespräch mit Abt Petrus von Nonantola fest, daß die Rubrik primi
mensis prima sabbati (erster Samstag im März) für den Ordinations-
termin im Frühjahr in Rom selbst dahin ausgelegt wurde, daß es sich

dabei um den Samstag in der ersten Woche der Quadragesima vor
Ostern handelte 1.

Auf Gregor den Großen selbst dürfte die Anordnung der Quatember
im Sacramentarium Hadrianum und im Sakramentar von Padua zurückgehen,

wo die betreffenden Messen der Frühlingsquatember in die erste

Woche der Fastenzeit gelegt sind, die Juni- oder Sommerquatember
(mensis quarti) in die Woche nach Pfingsten, die Herbstquatember (mensis

septimi) zwischen den 16. und den 17. September und die Winter-
quatember (mensis decimi) in die Woche nach dem dritten Sonntag im
Advent. Die Sommerquatember durften nicht die österliche Pentekoste

unterbrechen, das heißt sie mußten in die Zeit nach Pfingsten fallen.
Das bedeutete jedoch nicht, daß sie unbedingt in der Pfingstwoche
begangen wurden, trotz der Plazierung im Gelasianum und in den
gregorianischen Sakramentarien. Auch für die Zeit nach Gregor dem Großen

sind spätere Termine bezeugt. Im Gelasianum s. VIII folgt die Ankündigung

der Quatember erst nach dem 3. Sonntag nach Pfingsten. Erst
Gregor VII. hat die Sommerquatember innerhalb der Pfingstoktav
festgelegt.

Trotz Amalars Brief an Hilduin hat sich die fränkische Ordnung, die

jener selbst im Liber officialis erklärt hatte 2, im Frankenreich
eingebürgert. Der Ranon von Mainz blieb maßgebend. Er wird durch das

Römisch-germanische Pontifikale mehrfach bestätigt3. Burchard von
Worms zitiert ihn in seinem Dekret in der Fassung Reginos von Prüm 4.

Unsicherheit herrschte aber darüber, welche Woche in den betreffenden
Monaten jeweils als erste zu gelten hatte und wie sich das Zusammen-

1 Amalar. ep. ad Hilduin. abb. no. 7 (Hanssens 1, 342).
2 Amalar. lib. off. 2, 1, 10-13 (Hanssens 2, 200 f.).
3 OR XXXVII A, 1-4 erweitert OR XXXVII B, 1-5 (Andrieu 4, 235. 249 f.)
PRG 7, 1-5 (Vogel 1, 8) OR L, 14, 1-5 (Andrieu 5, 101 f.) PRG 99, 35

(Vogel 2, 11 f.) ähnlich OR XXXVIII, 1 (Andrieu 4, 267) PRG 8, 1 (Vogel
1,9).

4 Regino 1, 281 (W 132) Burch. 13, 2 (PL 140, 885) : Constituimus, ut quatuor
tempora anni ab omnibus cum ieiunio observentur, id est in Martio hebdomada prima,
in Iunio secunda, in Septembri tertia, in Decembri <ea > quae fuerit piena ante vigiliam
Natalis Domini, id est feria quarta, et sexta et sabbato. Veniant omnes ad ecclesiam
hora nona cum litaniis ad missarum solemnia. Ivo decr. 4, 35; Pan. 2, 180 Grat,
dist. 76, 2. - Vgl. oben S. 250 Anm. 6.

251



fallen der Quatember mit andern liturgischen Feiern auswirkte. In den

Bischofskirchen bedeutete doch ein Zusammentreffen der
Sommerquatember mit der Pfingstvigil eine Ronkurrenz der Tauf- und der
Ordinationsfeiern.

Der zweite Ranon von Seligenstadt schreibt vor, daß wenn der 1. März
auf die erste Hälfte der Woche fällt (vom Sonntag bis am Mittwoch), die

Quatembertage in derselben Woche zu begehen seien. Fällt der 1. März
auf die zweite Hälfte der Woche, dann würden die Fasttage auf die

folgende Woche verschoben. In derselben Weise errechne man die zweite
Woche im Juni und die dritte im September. Mit andern Worten : Wenn
der Erste des Monats auf die erste Hälfte der Woche fällt, gilt diese als

erste Woche des Monats, sonst ist es die nächstfolgende. Stets müssen

alle drei Quatembertage in den betreffenden Monat fallen, dem sie

zugeschrieben werden. Würden nach dieser Rechnung die Juniquatember
mit der Pfingstvigil zusammenfallen, dann seien sie wegen der Tauffeier
in die Woche nach dem Pfingstfest zu verschieben. Mit Rücksicht auf
die gleichzeitig zu feiernde Pfingstoktav trügen die Diakone die
Dalmatika. Ebenso werde das Alleluja gesungen und dafür das Flectamus

genua unterlassen. Im Dezember sei der Grundsatz zu beobachten, daß

stets der nächste Samstag vor der Weihnachtsvigil der Quatember-
samstag ist, da das Quatemberfasten und das Vigilfasten einander
ausschlössen.

Wie weit die Synode ihr Hauptanliegen, den Ronsens in der Frage
des incertum ieiunium, innerhalb der Mainzer Rirchenprovinz in der

Praxis erreicht hatte, wäre eigens zu untersuchen. In einer der Schriften,
die er Aribo von Mainz widmete und deren Inhalt der Erzbischof in
aller Form konfirmierte, hat Berno von Reichenau einige Jahre später
den Beschluß von Seligenstadt mit einem eigenen Berechnungsschema

bestätigend kommentiert 1. Der Fall, den seinerzeit die Synode von

Dingolfing 932 behandelt, die Synode von Seligenstadt jedoch nicht
aufgegriffen hatte 2, daß nämlich die Märzquatember mit dem Caput ieiunii
(«Aschermittwoch») zusammenfielen und damit in den Bischofskirchen
die Bußeröffnung und die Ordinationsvorbereitungen konkurrierten, bot

1 Bernon. Quatuor Temp. vgl. id. off. missae c. 7 (PL 142, 1073-1080). -
Widmung des Dialogus an Aribo Bernon. ep. 16 (Schmale 49 f.), zu datieren zwischen
1027 und 1031: vgl. F. J. Schmale, Zu den Briefen Berns v. Reichenau: ZKG 68

(1957) 81 f.
2 Oben S. 68 (Anm. 4).

252



Anlaß zu weiteren Auseinandersetzungen. Als die Reichssynode von
Tribur 1036 unter Raiser Ronrad IL die Frage behandelte, setzten sich

einige Bischöfe unter der Führung Gerhards I. von Cambrai dafür ein,
daß in diesem Fall die Quatembertage im Sinne der antiqua patrum
consuetudo in die folgende Woche zu verschieben seien1. Die Synode beschloß,
daß die Quatember nie früher zu feiern seien als zu dem Termin, den

ihnen der heilige Gregor durch die Anordnung der liturgischen Formulare

gegeben habe 2. Damit hat sich in der Datierung der
Frühlingsquatember die reichskirchliche Reform dem Standpunkt genähert, den

Gregor VIL mit Berufung auf die römische Tradition eingenommen hat,
als er die Frühlingsquatember in der ersten Woche der Quadragesima
festsetzte.

Die fränkisch-deutsche Datierung der Frühlings- und der
Sommerquatember hat Gregor VII. als nova consuetudo ecclesiae nulla fulta auc-
toritate schärfstens verurteilt3. Sie ist in der gregorianischen Reform
zum beliebtesten Angriffsziel der päpstlichen Partei gegen die deutsche

liturgische Tradition geworden. Die kaiserliche Seite dagegen hat darin
eine Art «pièce de résistance» der Liturgie der Reichskirche erblickt 4,

obwohl - zum mindesten außerhalb der Mainzer Provinz - die Einheit
in der Quatemberfrage auch um die Wende des 11. Jahrhunderts noch
nicht hergestellt war. Während die Rirche von Trier, gestützt auf Berno
von Reichenau, die in Seligenstadt festgelegte Ordnung befolgte, feierte
die Rirche von Lüttich weiterhin die Quatember stets am ersten Samstag

im März (beziehungsweise am zweiten Samstag im Juni), auch wenn
der Erste des Monats in die zweite Hälfte der Woche fiel.

Die Lütticher haben für ihren Briefwechsel mit Trier in Sigebert von
Gembloux einen Anwalt gefunden 5. Dieser wiederum weist unter anderem

1 Vgl. oben S. 218 Anm. 8; Gesta epp. Camerac. 3, 51 (MG SS 7. 485).
2 Synode von Tribur 1036 c. 1 (MG Const. 1, 89) : ieiunia quatuor temporum num-

quam prius celebrentur quam officia a sancto Gregorio ad locum pertinentia ordinata
inveniuntur. — Boye, Quellenkatalog 81.

3 Dekret Gregors VIL, erlassen in der römischen Fastensynode 1078 (Licet nova
consuetudo): Jaffé-L. 1, 648 no. 5290, abgedruckt bei S. Löwenfeld, Ein Aktenstück

aus der Ostersynode von 1078, in: NA 14 (1889) 620 ff.
4 Unter Gregor VII. und Urban IL haben während des Investiturstreites mehrere

Synoden die gregorianische Datierung bekräftigt. - Vgl. auch Micrologus c. 24

(PL 151, 995 C) : Gregorius papa Septimus constitua ut ieiunium quod dicitur
Martii in prima hebdomada quadragesimae omni anno celebretur. Dazu und zu den
Widerständen dagegen auch außerhalb des deutschen Reiches siehe Fischer,
Quatember 160 ff. ; Andrieu, ORR 4, 217 f.

5 Sigeberti De differentia quatuor temporum (PL 160, 813-830).

253



darauf hin, daß fast zu seiner Zeit noch die erzbischöflichen Sitze von
Trier, Röln und Mainz versucht hätten, die Taufe und die Ordinationen
in einer Feier in der Pfingstvigil zu vollziehen. Sie hätten aber darin
keinen Ronsens mit den übrigen Diözesen erreicht1. Trifft die Nachricht
Sigeberts zu und bezieht sie sich auf die Zeit nach Seligenstadt, dann
hätte die Rirche von Mainz selbst die Beschlüsse dieser Synode wieder
in Frage gestellt. Vielleicht meint aber die Bemerkung die Zeit dieser

Synode selbst. Dann könnte es sich hier um ein spätes Zeugnis dafür
handeln, daß Aribo von Mainz selbst mit seinem Anliegen in Seligenstadt

nicht durchgedrungen ist.
Gratian hat nach Ivo von Chartres sowohl das Dekret der Synode

von Mainz 2 als auch dasjenige von Seligenstadt3 neben der Entscheidung
Urbans IL in der Synode von Piacenza (1095) 4 in seine Concordantia
discordantium canonum aufgenommen.

Auch das Breviarium von Erfurt 932 hatte festgehalten, daß der
Verzicht auf das Alleluja ein Merkmal der Fasttage ist5. Der Gebrauch der
Dalmatika als Levitengewand verbreitete sich zusammen mit der
römischen Liturgie. Bis zur Jahrtausendwende war die Dalmatika stets in
weißer Farbe gehalten und galt als ein Sinnbild der Reinheit und der
Freude. Deshalb setzte sich im 9. Jahrhundert auch im Frankenreich
der Brauch durch, an Tagen mit Bußcharakter auf die Dalmatika zu
verzichten 6. Dazu kommt als dritte liturgische Eigenheit an Büß- und
Fasttagen der Genuflex. In der römischen Meßfeier - wie sie auch im
Römisch-germanischen Pontifikale beschrieben ist - lädt der Diakon an

1 Ibid. 823 A: Quamvis nostra pene memoria très archiépiscopales sedes vos
scilicet Trevirenses, Colonienses et Maguntienses voluerint haec duo mysteria (sc.

baptizandi et ordinandi) duplicis ieiunii uno unius diei officio compleri, sed ea causa
nec ad consensum omnium nec ad usum ecclesiae potuit pervenire.

2 Oben S. 251 Anm. 4.
3 Seligenstadt c. 2 Ivo decr. 4, 33; Pan. 2, 181 Coll. tr. p. 3, 5 (6), 3 - Grat,

dist. 76, 3.
4 Piacenza 1095, 7. Sess., c. 14 (Mansi 20, 806): Statuimus etiam, ut ieiunia

quatuor temporum hoc ordine celebrentur : Primum ieiunium in initio quadragesimae,
secundum in hebdomada Pentecostes, tertium et quartum in Septembri et Decembri
more solito fiant. Polyc. 3, 25, 16 Grat. dist. 76, 4: Econtra Urbanus ....' —

Merkwürdigerweise fehlt bei Grat, das Dekret Gregors VII. (oben S. 253 Anm. 3).
5 Oben S. 40. 46 ff.
6 Braun, Liturg. Gewandung 248. 294 ff.; vgl. oben S. 94 (Anm. 1) und

Amalar. üb. off. 1, 1, 17 (Hanssens 2, 33): Sunt qui primam ebdomadam septua-
gesimae sine alique ariiculo novellae conversationis ducunt, exceplo mutatione Alleluja,
et in aliquibus locis dalmaticam et intermissione Gloria in excelsis Deo. Si id usque-
quaque observetur, aut modo sicuti vidi aliquando, nescio.

254



jenen Tagen die Gemeinde mit dem Ruf Flectamus genua vor der Rol-
lekte, beziehungsweise vor den Orationen zu den einzelnen Lesungen,
zu stillem Gebet ein. Nach dem Levate singt der Zelebrant die Oration *.

Die Synode von Nizäa (325) hatte entschieden, daß man an Sonntagen
und während der ganzen Pentekoste nicht auf den Rnien, sondern
aufrecht stehend beten solle. Die aufrechte Haltung galt für die Rirchen-
väter als die Haltung des Auferstandenen, die dem Ostercharakter jedes
Sonntags und aller Tage von Ostern bis Pfingsten entspricht2. Regino
von Prüm zitiert nach diesem Ranon einen andern, der vorschreibt, daß

die Priester das Volk darauf aufmerksam machen, daß man nur in der

Quadragesima und an Quatembertagen zur Messe knien dürfe. An den

Sonn- und übrigen Festtagen dagegen solle man a vespera usque in
vesperam die Rnie nicht beugen, sondern aufrecht stehend beten. Diesen

Ranon, den er einer unbekannten Synode von Orléans zuschreibt, hat
Burchard hinter jenen von Mainz betreffend die Quatemberfasten
gestellt 3.

1 OR XXXVII A, vor 813, Ordo quattuor temporum ieiunii primi, quarti,
septimi et decimi mensis, no. 6/7 (Andrieu 4, 236) : Ipsa (sc. antiphona ad introitum)
finita, dicunt (sc. clerici) Kyrie eleison. Deinde pontifex dicit: Oremus. Diaconus:
Flectamus genua. Et, ut surrexerint, dicit: Levate. Prosequitur sacerdos orationem
primam sicut in Sacramentorum continet. Sequitur lectio et tunc pronuntiat lector:
Lectio libri, et legitur in sensu lectionis sicut epistolae Pauli diebus dominicorum
deinde responsorium. Inde dicit sacerdos: Oremus. Diaconus ut supra. Et dicit
orationem post primam lectionem et super unamquamque lectionem sicut superius.

OR XXXVII B, 8/9 (Andrieu 4, 251 f.) PRG 7, 8 (Vogel 1, 9) OR L, 15,
314 (Andrieu 5, 103) PRG 99, 37 (Vogel 2, 12) ähnlich OR XXXVIII, 3

(Andrieu 4, 268) PRG 8, 3 (Vogel 1, 9). - Eine Entsprechung bildet das Humiliate

capita vestra vor der Oratio super populum nach der Messe in der Fastenzeit ;

vgl. OR XXXVII B, 15 (Andrieu 4, 254) : (In Sabbato XII ledionum) oratio post
communionem non habetur super populum in mense primo, id est Martio, quia istud
officium frequenter circa nodem dominicam solet finiri, in qua minime genufleditur.

OR L, 15, 10 (Andrieu 5, 104) PRG 99, 37 (Vogel 2, 12 f.).
2 Synode von Nizäa 325 c. 20 : Mansi 2, 692; Hefele-Leclercq 1, 618 ff. -

Vgl. Regino 1, 390 (W 178): Quoniam sunt quidam in die dominica genu fledentes
et in diebus Pentecostes, ut omnia in diversis locis consonanter observentur, placuit
sancto concilio stantes Domino vota persolvere. Burch. 2, 88 (PL 140, 641) Ivo
decr. 4, 18 Grat, de cons. 3, 10. - Vgl. oben S. 88 Anm. 3 und S. 89 Anm. 2.

3 Regino 1, 391 (W 78) : Ut presbyteri plebibus adnuncient, quod in quadragesima
et in ieiunio quatuor temporum tantummodo ad missarum sollemnia [adnunciante
diacono] genua fledere debeant. In dominicis econtra diebus vel ceteris festis a vespera
usque ad vesperam (vgl. oben S. 104 Anm. 4) non fledant sed stantes incurvati orent...

ohne [adnunciante diacono] : Burch. 13, 3 (PL 140, 885; vgl. oben S. 251 Anm. 4)
Ivo decr. 4, 36; vgl. Grat. dist. 30, 27 § 1. - Vgl. Jungmann, Struktur des

Stundengebetes (LP) 228-239 (Die Kniebeugung zwischen Psalm und Oration) ;

255



Seitdem sich eine eigene Pfingstoktav gebildet hatte, sind jene
Regeln, die den Festcharakter der Pentekoste unterstreichen, auch auf
diese Woche übertragen worden. Amalar zitiert einen Abschnitt aus
einer Homilie Bedas, wo es heißt, daß man nicht gleich nach beendeter
Pentekoste die Rnie zum Gebet beuge, sondern während der folgenden
Woche noch stehend Gott anrufe und selbst beim Wiederaufnehmen der
unterdrückten Fasten täglich Alleluja singe. Da die Gnade des heiligen
Geistes «siebenförmig» sei, werde die Feier seiner Ankunft zurecht
während sieben Tagen mit Hymnen und Meßfeiern begangen. In der

Fortsetzung nimmt die Homilie auch Bezug auf den Charakter der
Pfingstwoche als Taufoktav.

Zusammen mit andern Stellen aus Amalar wiederholt der Mainzer
Redaktor des Pontificale Romano-Germanicum das Zitat leicht gekürzt
als eine Rubrik im Rahmen des Ordo Romanus L 1. Er nimmt auch
eine Stelle aus Pseudo-Alkuin dazu, die festhält, daß an den Quatember-
samstagen zu den einzelnen Orationen genuflektiert werde mit
Ausnahme des Samstags innerhalb der Pfingstoktav 2. Das ottonische Ponti-
fikale dürfte nebst Burchards Dekret auch in Seligenstadt eine wesentliche

Autorität dargestellt haben 3. Die dort beschlossenen Rubriken für
die Pfingstquatember, die der römisch-fränkischen Gesamttradition
entsprechen, sind auch durch die spätere römische Liturgie bestätigt
worden 4.

zum byzantinischen Offizium der yovuxXiaioc am Pfingstsonntagabend im Anschluß
an die Vesper siehe Jungmann, Pfingstoktav (LP) 328.

1 Aus Bedae hom. 2, 10 (PL 94, 188 A/B) nach Amalar. lib. off. 1, 39, 1 (Hanssens

2, 185) in OR L, 40, 4 (Andrieu 5, 348) PRG 99, 448 (Vogel 2, 1341):
In ipsis enim diebus praesentis hebdomadae, non statim peracta die quinquagesima
genu orandum curvamus, sed et illa adhuc septimana stantes. Domino supplicamus
et quamvis intermissa repetentes ieiunia tarnen Alleluja cotidie personamus et per
Septem dies laudes ymnorum débitas simul et missarum celebraliones Deo offerimus. —

Vgl. Jungmann, Pfingstoktav (LP) 316-331.
2 Nach Ps. Alkuin. div. off. c. 29 (PL 101, 1229 A) in OR L, 42, 4 (Andrieu 5,

350) PRG 99, 450 (Vogel 2, 135) : Per singulas orationes in duodecim lectionibus
genufleciimus, excepto in odavis Pentecostes

3 Vgl. oben S. 243 Anm. 4.
4 Micrologus c. 58 (PL 151, 1018 f.) : Ieiunium aestivale semper infra Pentecostes

(sc. hebdomadam Pentecostes) est celebrandum. Nam orationes et lediones de eodem
ieiunio agunt de Spiritu Sancto. Sicut ergo ieiunium vernale semper infra quadra-
gesimam est celebrandum, eo quod quadragesimalia habeat officia, ita et istud infra
festum Spiritus Sancti, unde habet officia, apte celebratur. Sic enim sancti patres de

utroque ieiunio constituisse leguntur. In ieiunio Pentecostes genua non fiedimus,
iuxta Romanum ordinem (col. 1019 B) non incongrue et missis huius ieiunio
Gloria in excelsis subtrahimus, quas non festive ad Tertiam, sed ad Sextam observare

256



Der einzige Einwand, den Berno in seinem Dialog gegen diesen Teil
des Beschlusses von Seligenstadt erhebt, ist die musikalische Überforderung

der Landpfarrer. Während die Rlöster über eine Fülle von Alleluj a-
Melodien verfügten, hätten die einfachen Priester der kleinen Pfarreien
kaum Renntnis von deren zwei 1

Die für Hochzeiten «geschlossene Zeit» (c. 3)

Die Empfehlung des Apostels Paulus zur gelegentlichen Enthaltsamkeit

in der Ehe, um für das Gebet frei zu sein, haben die Rirchenväter
mit Nachdruck wiederholt. Die spätere kirchliche Disziplin verlangte
den Verzicht auf den ehelichen Umgang in gewissen «heiligen Zeiten».
Diese Forderung in Verbindung mit andern Fastenübungen zu bringen,
entspricht auch einem Teil der griechischen Überlieferung jener Stelle
aus dem Rorintherbrief. Die «heiligen Zeiten» umfaßten denn auch vorerst

die ordentlichen kirchlichen Fastenzeiten. Später kamen die kirchlichen

Hochfeste mit ihren Oktaven und alle Sonntage dazu. Es mußte
für die Rirche als unangebracht gelten, ausgerechnet in jenen Zeiten
feierlich Ehen einzusegnen, war doch in der Regel die Hochzeit zusätzlich

noch mit weltlichen Feiern verbunden. Deshalb ließ die Rirche die

«heilige Zeit» auch zu einer sogenannten «geschlossenen Zeit» werden,
in der die feierliche Eheschließung verboten war 2.

solemus. Quidam autem satis apte in hoc ieiunio duas missas cantant, unam ad
Tertiam solemniter, cum Gloria in excelsis, ut fasto Spiritus Sancti satisfaciant,
alteram post Sextam pro ieiunio Ad quam etiam non Gradalia, ut antiquitus, sed

Alleluja cantamus. -Vgl. dagegen Notationes Correctorum zu Grat. dist. 76, 2 (Mainz
813 c. 34: oben S. 251 Anm. 4) : De qua in concilio Claramontensi (a. 1095) ; Mansi
20, 816; Urbani IL c. 1 sie statuitur : Primum ieiunium quatuor temporum semper
fiat prima hebdomada quadragesimae, secundum in hebdomada Pentecostes absque

genuum flexione cum Alleluja et Gloria in excelsis Deo, et vestibus solemnibus fiel;
tertium plena hebdomada ante aequinoelium autumnale ; quartum plena hebdomada
ante Natalem Domini, vigilia eius accepta. Vgl. auch das nachtridentinische Missale
Romanum.

1 Bernon. Quatuor Temp. c. 7 (PL 142, 1096 B/C) : Quapropter intuendum est,

quia si in monasteriis Alleluja cantus abundat, quid simplices villarum presbyteri
agant, qui vix duorum tantum notitiam habent? non tarnen haec scribens sandissi-
morum sacerdolum audoritati praeiudico, quos in Spiritu Sancto congregatos iam-
dudum audivi in synodalibus suis decretis statuisse ut magis debeant Alleluja decantari;

sed simpliciter quae sentire potui ad interrogata respondere curavi, consulere
volens etiam, si possim, mei similiter imperitiae, qui tot A lleluja non norunt cantare. —

Vgl. Hesbert, Antiphonale Missarum LVII-LXX (Les Alléluj as de l'octave de la
Pentecôte).

2 1. Kor. 7, 4/5 (nach der Vulgata) : Mulier sui corporis potestatem non habet,
sed vir. Similiter autem et vir sui corporis potestatem non habet, sed mulier. Nolite

17 257



Die erste bekannte kanonische Bestimmung ist der 52. Kanon des

Konzils von Laodicea (380?) mit der Weisung, in der Quadragesima keine
Hochzeiten zu feiern oder Geburtstagsfeierlichkeiten zu begehen. In der
westlichen Gesetzgebung ist es dieser Ranon, der bis in die karolingische
Zeit und darüber hinaus rezipiert wird 1. Die Synode von Aachen 836

nahm die Sonntage hinzu. Zur Wahrung der Heiligkeit des Tages
verband sie das Verbot des Fastens am Sonntag und der Gerichtstage mit
dem der Hochzeitsfeierlichkeiten 2. Während Herard von Tours (858) die

«geschlossene Zeit» auf die Quinquagesima ausdehnte, bestätigte Papst
Nikolaus I. die Dauer der Quadragesima. Dasselbe tat in der Mitte des

10. Jahrhunderts Atto von Vercelli3.
Unter östlicher Beeinflussung hat sich auf die weitere Ausdehnung der

«geschlossenen Zeit» auch die Tendenz ausgewirkt, den Advent und zum
Teil auch die Zeit vor dem Fest der Geburt Johannes' des Täufers in den

Fastenübungen der Quadragesima vor Ostern anzugleichen 4. Regino
von Prüm und nach ihm Burchard von Worms zitieren nach einer
unbekannten Synode von Elvira einen Ranon, der das Reuschheitsgebot
sowohl in tribus quadragesimis anni als auch für den Sonntag, Mittwoch
und Freitag vorschreibt5. Die Synode von Mainz (950/54) verbietet den

fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi Der Schluß
lautet original: l'va axoXacrnxe crij v7]aTs[<x xal> -ri/j TCpoasux'?). Dazu und zum
folgenden vgl. Freisen, Can. Eherecht 643/651 ; Ritzer, Eheschließung 44 Anm. 191

und passim, der auch auf die jüdischen Vorbilder hinweist (S. 384 Register s. v.
Geschlossene Zeit); Lampe, Geschlossene Zeit; knapper Eisenhofer 2, 407.

1 Synode v. Laodicea (380?) c. 52 (Hefele-Leclercq 1, 2, 1022): Non oportet
in Quadragesima aut nuptias aut quaelibet natalitia celebrare. Ritzer, Eheschließung
44. 74 f. - Die Synode v. Braga (Martini, Capitula a. 572) c. 48 (Bruns 2, 53)
faßt die Kanones 51 und 52 von Laodicea zusammen: oben S. 97 Anm. 7.

2 Synode v. Aachen, Februar 836, lib. 3, c. 18 (MG Conc. 2, 722) : ieiunium
diebus dominicis tenere et canonica interdica audoritas (conc. Gangrens. c. 18:
Bruns 2, 109) et resurredionis dominicae tanta solemnitas. Et ideo placita Ulis
diebus neque nuptias pro reverentia tantae solemnitatis non celebrari visum est. — Zur
Sonntagsheiligung vgl. oben S. 48 ff.

3 Herard v. Tours (858) c. 112 (PL 121, 772): Ut in Christianorum non saltetur
nuptiis, et a Quinquagesima usque odavas Paschae non fiant nuptiae; vgl. dazu
oben S. 51 (Anm. 2). Nikolaus I. resp. ad cons. Bulgar. (866) c. 48 (PL 119, 999;
Ritzer, Eheschließung 341) : nec uxorem ducere nec convivia facere in
quadragesimali tempore convenire posse arbitramur. — Zu Atto v. Vercelli: oben S. 97
Anm. 7.

4 Jungmann, Advent und Voradvent (GL) 269; vgl. oben S 44 ff. Bei den
Armeniern gehören schon im 6. Jahrhundert die Quadragesima und die ganze
Pentekoste zur «geschlossenen Zeit»: Ritzer, Eheschließung 88.

5 Regino 1, 338 (W 159) Burch. 19, 155 (PL 140, 1023): Ex conc. Eliberitano :

258



ehelichen Umgang in der Advents- und in der Fastenzeit1. Rather
von Verona spricht nur vom Advent, die Quadragesima vor Ostern
scheint er vorauszusetzen. Dafür nimmt er zwanzig Tage nach
Weihnachten dazu, das heißt die Zeit bis zur Oktav nach Epiphanie, sowie
die Oster- und Pfingstoktav, die Bittage, die Vigilien vor allen
Festtagen, den Freitag, vor allem aber den Sonntag mit der dazugehörigen
Nacht 2

Das Verbot der Hochzeitsfeiern scheint erstmals die Generalsynode
von Aachen im Jahre 992 ausdrücklich auf alle drei Fastenzeiten
erstreckt zu haben. Nach der Überlieferung in der Chronik Bernolds von
Ronstanz hat sie die «geschlossene Zeit» und die Gerichtsferien
zusammenfallen lassen 3. Während in der Synode von Erfurt die Gerichtsferien

nur einen Teil der drei Fastenzeiten umfaßt hatten 4, brachte die

Synode von Aachen in Anwesenheit von päpstlichen Legaten das Verbot
der Eheschließung und der piacila saecularia mit der Dauer des vierzehn
Tage umfassenden Johannisfastens und der vier Wochen des Advents
in Übereinstimmung. Vor Ostern hat sie diese Zeit sogar schon mit den

«Vorfasten», das heißt mit Septuagesima, beginnen lassen5. Das kann

In tribus quadragesimis anni et in die dominica et in quarta feria et sexta feria con-
iugales continere se debent Vgl. oben S. 45 Anm. 5.

1 Oben S. 78.
2 Rather. syn. c. 15 (PL 136, 565 f.) : Quadragesimam, exceptis diebus dominicis,

aequaliter facile (vgl. Sermo de Quadragesima I: ibid. 689-692) In Adventu
Domini, nisi fastivitas intercédât, quatuor hebdomadibus a carne noveritis abstinendum
et coitu. In Natale Domini viginti diebus ac nodibus a coitu etiam licito omnino
cessandum; similiter in odavis Paschae et Pentecostes, litaniis et omnium fastivitatum
vigiliis, sextis etiam feriis, praecipue autem omnibus diebus vel nodibus dominicis. -
Vgl. oben S. 46 Anm. 2.

3 Synode von Aachen 992: Boye, Quellenkatalog 63; Hefele-Leclercq 4, 2,

873/74 Anm. 1. - Bernoldi chron. a. 992 (MG SS 5, 423): Aquisgrani in generali
synodo coram legatis Iohannis (XV., 985—996) papae sancitum est, ut quatuor ebdo-
madis ante Natalem Domini, et a septuagesima ante Pascha, et 14 diebus ante festum
sancti Iohannis Baptistae nullus secülaria placita agere aut coniugium contrahere

praesumat. — Synodus generalis : Es waren auch gallische Bischöfe eingeladen —

Vgl. auch Synode von Enham 1009( (Mansi 19, 301 ; Freisen, Can. Eherecht 645) :

Et ordalium ac iuramenta et matrimonia semper sint prohibita summis diebus festis
et veris ieiuneis quatuor temporum et ab Adventu Domini ad odavam Epiphaniae
et a Septuagesima ad XV dies post Pascha.

4 Oben S. 50 Anm. 4.
5 Diese Bestimmung spiegelt sich bei Thietm. 8, 1 (Holtzmann 494) zum Jahre

1018 : nupsit (sc. Oda, Tochter des Markgrafen Ekkehard) duci predido (sc. Bolez-
law) post LXXam absque canonica audoritate, quae vivebat hactenus sine matrimonali
consuetudine admodum digna tanto foedere (ironisch!). Ähnlich Thietm. 1, 25 (Holtzmann

32), wo von einem Mann erzählt wird, der am Tag der Unschuldigen Kinder

259



nicht bedeuten, daß damit entgegen der älteren Gesetzgebung die

«heilige Zeit» der Sonn- und Festtage aufgehoben wurde. Das hätte
besonders im Hinblick auf die weltlichen Veranstaltungen ausgerechnet
gegenüber den Dekreten von Erfurt (932) einen Rückschritt bedeutet.
Vielmehr scheint der bei Bernold überlieferte Beschluß nur die Erweiterung

der «geschlossenen Zeit» und der Gerichtsferien zu erwähnen.
Diesen Beschluß dürfte Burchard von Worms im 9. Buch seines

Dekrets 1 in jenem Ranon verarbeitet haben, den er einer unbekannten
Synode von Lerida zuschreibt 2. Der «geschlossenen Zeit», in der die

Eheschließung strengstens verboten ist, rechnet er nach der Septuagesima

die ganze Osteroktav zu und nach dem Advent die Zeit « bis nach

Epiphanie», was soviel heißen muß wie «bis zu deren Oktav». In
Anlehnung wohl an das Fasten von drei Wochen, wie es seinerzeit die
Synode von Dingolfing beschlossen hatte, fügt Burchard der in Aachen

angeordneten Zeit vor dem Johannestag eine weitere Woche hinzu. Die
Dauer des Advents ist an dieser Stelle bei Burchard nicht näher
bestimmt 3. In seinem Beichtspiegel dauert zwar das Advent fasten ebenfalls

drei Wochen. Die «geschlossene Zeit» kann aber auch bei Burchard
wie für die Synode von Aachen im Advent vier Wochen umfaßt haben.
Denn die Zeiten gebotener ehelicher Enthaltsamkeit, die Burchard im
Bußbuch angibt, stimmen nicht mit den Zeiten überein, in denen die
feierliche Eheschließung verboten ist. Vor Ostern ist es nur die Quadragesima

statt der Septuagesima. Das Johannisfasten wird überhaupt
nicht erwähnt. Auch die übrigen Sonn-, Fest- und Fasttage, die im
Ranon zum Hochzeitsverbot fehlen, zählt Burchard im Zusammenhang
mit dem Reuschheitsgebot im Beichtspiegel auf 4.

(28. Dez.) ein Kind zeugte: Das Kind wurde vorzeitig und mit verkrüppelten
Zehen geboren!

1 Burch. decr. lib. 9 : De faminis non consecralis.
2 Vgl. oben S. 24 Anm. 6.
3 Burch. 9, 4 (PL 140, 816): Ex concilio Hilerdensi, cap. 3: Quod non oportent

a Septuagesima usque in odavas Paschae et tribus hebdomadibus ante festivitatem
sancti Ioannis Baptistae et ab Adventu Domini usque post Epiphaniam nuptias
celebrare. Quod si factum fuerit, separentur. Vgl. Ritzer, Eheschließung 293
Anm. 548/49.

4 Burch. 19, 5 (PL 140, 960 A; Schmitz, Bußbücher 2, 422 no. 57) : Coinquinatus
es cum uxore tua in Quadragesima? XL dies in pane et aqua poenitere debes Viginti
dies ante Natalem Domini et omnes dies dominicos et in omnibus legitimis ieiuniis et

in natalitiis apostolorum et in praecipuis festis et in publicis castitatem debes custodire.

- Aus dem Poenitentiale Valicellanum I (c. 42: Schmitz, Bußbücher 1, 287:

260



Auf Grund wohl dieser von Burchard vermutlich persönlich vorgelegten
Kanones hat die Synode von Seligenstadt ihr 3. Rapitel verabschiedet:
Es darf sich niemand vermählen vom Advent bis und mit der Oktav
von Epiphanie, von Septuagesima an bis und mit der Osteroktav, während

des vierzehntägigen Johannisfastens, an den vorher im 1. und
2. Rapitel genannten Fasttagen und «in allen Nächten» der Festtage,
womit auch die Festtage selbst und ihre Oktaven gemeint sein dürften.
Es fällt auf, daß vom Sonntag nichts ausdrücklich gesagt ist1.

Nachdem die Synode sogleich die in Erfurt 932 festgelegte Dauer des

Johannisfastens von vierzehn Tagen bestätigt hatte 2, sah sie keinen
Grund, die Vorlage Burchards dem Beschluß der Generalsynode von
Aachen 992 vorzuziehen und die «geschlossene Zeit» darüber hinaus zu
verlängern. Auch das Adventfasten dauert nach den Beschlüssen von
Erfurt und Seligenstadt nur zwei Wochen. Die «geschlossene Zeit»

dagegen scheint auch im Dekret von Seligenstadt nach dem Vorbild des

Beschlusses von Aachen vor Weihnachten vier Wochen zu umfassen 3.

In der folgenden Zeit hat sich eine noch rigoristischere Auffassung
breitgemacht. In einem jungem Zusatz zur Admonitio synodalis werden
die kanonischen Zeiten, in denen die eheliche Enthaltsamkeit
vorgeschrieben ist, etwas verlängert. Die «heilige Zeit» über Pfingsten beginnt
schon mit den drei Bittagen vor Auffahrt. Am Wochenende gilt das

Reuschheitsgebot vom Samstag bis Montag. Die beiden Fasttage Mittwoch

und Freitag werden jedoch nicht erwähnt 4. Am Ende des 11.

Jahrhunderts hat die Synode von Benevent (1091) unter dem Vorsitz des

Si quis coitum fecerit die dominica hat Burch. 19, 157 (PL 140, 1014) zur Bestätigung

des Keuschheitsgebotes am Sonntag ein Kapitel entnommen und der Synode
von Tribur zugeschrieben: Si quis nupserit die dominico, peiat a Deo indulgentiam
et quatuor dies poeniteat.

1 Vgl. Ritzer, Eheschließung 293 (Anm. 552).
2 Oben S. 247 zu c. 1.
3 Die Wendung ab Adventu Domini läßt diese Deutung zu.
4 Admonitio synodalis, Zusatz zu cap. 35 (Mai SS vet. nova coll. 6, 2, 125:

Eutychiani pp. Exhortatio ad presbyteros) : certis temporibus coniugatos ab uxoribus
abstinere exhortamini, <id est ab Adventu Domini usque ad transactas octavas Epi-
phaniae, et a Septuagesima usque ad transactas octavas Paschae, et a rogationibus
usque ad transactas octavas Pentecostes. Praeterea in omnibus sabbatis usque ad
feriam secundam et vigilia sandae Mariae et sancti Iohannis et apostolorum et vigiliis
indictis aliorum sanctorum et eorum festis > Vgl. den ähnlichen Zusatz im
Sakramentar des Bisch. Hugo d. Gr. v. Nevers (1013-1063), Paris BN lat. 17 333, nach
A. J. Crosnier, Sacramentarium ad usum ecclesiae Nivernensis (Nevers 1873) 393
zitiert bei Ritzer, Eheschließung 283 Anm. 501.

261



Papstes Urban IL gleich die ganze Pentekoste in die «geschlossene Zeit»
hineingenommen 1.

Von da an macht sich wieder eine gewisse Liberalisierung bemerkbar.
Ende des 12. Jahrhunderts galt es als römische consuetudo, keine Hochzeiten

zu feiern von Septuagesima an bis und mit der Pfingstoktav,
während alle andern Zeiten dafür offen waren 2. Daneben bestand
partikularrechtlich die strengere Auffassung fort. Eine einheitliche Regelung
brachte auch in dieser Frage erst das Ronzii von Trient, welches die

«geschlossene Zeit» mit dem ersten Adventssonntag und dem Fest der

Epiphanie sowie dem Aschermittwoch und dem Weißen Sonntag
begrenzte und zudem das Verbot nur auf die Hochzeitsfestlichkeiten
beschränkte und nicht auf die Eheschließung selbst bezog 3.

Im Rahmen dieser gesamten Entwicklung bedeutet die Regel von
Seligenstadt sachlich keinen Wendepunkt. Immerhin scheint in Benevent

die päpstliche Synode nach der gregorianischen Reform in
derselben Frage von der Rechtslage der Reichskirche ausgegangen zu sein,
wie sie durch Burchard von Worms und die Synode von Seligenstadt
gegeben war. Auch hier haben die Ronzilsväter der Rirchenprovinz von
Mainz die Entwicklung des 10. Jahrhunderts innerhalb der Reichskirche

zusammengefaßt. Die Provinzialsynode hat im wesentlichen die Aachener
Generalsynode, die dreißig Jahre früher stattgefunden hatte und die
ihrerseits auf der Ranonistik aus der Zeit Heinrichs I. aufbaute, bestätigt.
Der Anteil Burchards - bei allen Modifikationen durch die übrigen Synodalen

- ist unverkennbar.

Nüchternheit vor der Meßfeier (c. 4)

An den 11. Ranon der Synode von Roblenz 922 erinnert das 4. Rapitel
von Seligenstadt: Rein Priester, der nach dem Hahnenschrei in den
Sommernächten trinkt, darf am folgenden Tag die Messe zelebrieren.
Dasselbe gilt im Winter, es sei denn, äußerst gewichtige Umstände
zwingen ihn dazu.

1 Synode v. Benevent 1091 c. 4, 2. Abschnitt (Mansi 20, 739) : A die Septua-
gesimae usque in octavas Pentecostes vel a die dominici Adventus usque in octavam
Epiphaniae matrimonia nullo modo contrahentur. Es ist derselbe Kanon, der den
Empfang der Asche in capite ieiunii (Aschermittwoch) allgemein vorschreibt; vgl.
Hefele-Leclercq 5, 1, 352 f.

2 Clemens III. (1187-1191), c. 4 X de ferii s (II-9); zitiert bei Freisen, Can.
Eherecht 645 f.

3 Freisen, ibid. 646 ff.

262



Auch hier steht im Hintergrund Burchards Dekret, das mehrere
ältere und jüngere Ranones gegen die Trunkenheit und Völlerei von
Priestern und Laien und für die Nüchternheit vor und nach der Spendung

der Eucharistie und anderer Sakramente enthält. Mit diesem

Anliegen steht die Synode von Seligenstadt in einer sich über Jahrhunderte
erstreckenden Reihe von kanonischen Versuchen, gegen einen ungebildeten,

undisziplinierten Rlerus vorzugehen. Auch dieser Ranon steht
seiner Form nach innerhalb der Tradition bischöflicher und reichskirchlicher

Reform 1.

Bination (c. 5)

Die Häufung der privaten und öffentlichen Meßzelebration, sei es für
besondere Anliegen oder aus pastoralen Notwendigkeiten heraus 2,

bedingten für den einzelnen Priester oft die Bination, das heißt, daß er am
selben Tag mehrere Messen las 3. Während das durch äußere Gegebenheiten

erforderte Binieren, wie wegen Mangel an Priestern in ländlichen
Gegenden oder bei Hochzeiten und Beerdigungen sowie beim Zusammenfallen

mehrerer Feste, stets eine gewisse Selbstverständlichkeit bedeutete,
erwuchsen der Häufung täglicher Votivmessen, besonders derjenigen für
private Anliegen, in karolingischer Zeit schon einige Widerstände. Theodulf

von Orléans (f 821) wehrt sich vor allem dagegen, daß die Priester

zum Nachteil der Pfarreimesse am Sonntag Privatmessen pro defunctis
und andere Votivmessen läsen 4. Walafrid Strabo, der die Frage um 840

1 Zum Ganzen siehe oben S. 25 ff. - Vgl. Regino 1 inq. 31 (W 21) : Si presbyter,
quod absit, postquam cibum aut potum sumpserit, missam celebrare praesumat?; id.
2, 5 interr. 61 (W 214) Burch. 1, 94 interr. 60 (PL 140, 577) : Est aliquis qui vomitum
post acceplam Eucharistiam per ebrietatem fecit? — Regino 1, 151 (W 88) : Si quis per
ebrietatem vel voracitatem eucharistiam evomuerit, XL dies poeniteat Burch. 5,
46, Ex. Poenitentiali Bedae (PL 140, 761) Ivo decr. 2, 55; Pan. 1, 155 Grat, de

cons. 2, 28. - Burch. 5, 35 (PL 140, 759) : Ex decr. Eutychii papae, cap. 2 : Qui
acceperit sacrificium post cibum aut post aliquam parvissimam refectionem nisi pro
viatico, pueri très dies, maiores Septem, clerici viginti dies poeniteant. Ivo decr. 2, 45.

2 Vgl. oben S. 25 (Anm. 4) ; S. 54 (Anm. 6) und S. 214 (Anm. 2).
3 Genauer bedeutet Binieren das zweimalige Messelesen am selben Tag, Trinieren

das dreimalige. Binieren wird jedoch gerne überhaupt für die mehrfache Zelebration
verwendet. - Vgl. zum folgenden Hölböck, Bination; Franz, Messe 73-76; Eisenhofer

2, 22 f.; Jungmann, MS 1, 292 f.; Nussbaum, Kloster 174-177 (Exkurs:
Die Beziehungen zwischen Bination, missa bifaciata, missa sicca und missa privata).

* Theodulf c. 1, 45 (PL 105, 205) ; Nussbaum, Kloster 151 f. Anm. 86 : Ut missae,

quae per dies dominicos peculiares a sacerdotibus fiunt non ita in publico fiant, ut
per eas populus a publicis missarum solemnibus, quae hora tertia canonice fiunt,

263



ausführlich erörtert, kann sich für keine bestimmte Regel festlegen. Er
sagt, daß einige Priester die einmalige tägliche Zelebration vorzögen,
nach dem Vorbild der Einmaligkeit der Passion Christi. Walafrid erweckt
den Eindruck, er zähle sich zu dieser Gruppe. Andere dagegen, die

glaubten, sie würden bei einem häufigeren Gedächtnis der Passion Christi
noch mehr Gottes Erbarmen erwecken, könnten sich auf die römische

Tradition berufen, wonach an Weihnachten und gewissen andern Festen
zwei bis drei Messen gefeiert würden. An Festtagen jedoch sollten
entweder die verschiedensten Anliegen der vielfältigen Votivmessen der
Rirche zurücktreten oder die öffentliche Feier und die privaten Anlässe

würden in den Offizien getrennt, oder man fasse alle Intentionen in einer

einzigen Oblation zusammen. Von Papst Leo (795-816) sei ihm zwar
bekannt, daß er öfters an einem Tag sieben bis neun Messen zelebriert
habe. Erzbischof Bonifaz (f 754) dagegen habe an einem Tag nur eine

Messe gefeiert. Beide jedoch seien gewichtige Autoritäten. Die
Entscheidung überläßt Walafrid dem Belieben des einzelnen Priesters 1.

abslrahatur : quia pessimus usus est apud quosdam, qui in diebus dominicis sive in
quibuslibet feslivitatibus mox ubi missam celebrari, etiamsi pro defundis sit, audierint,
abscedunt, ut per totum diem a primo mane ebrietati et comessationi potius quam Deo
deserviant. - Vgl. dazu auch cap. 46 und die Additio ad capitulare (ibid. coli. 206
u. 208). Dazu Franz, Messe 149 f.; Jungmann, MS 1, 257. 291 Anm. 70. 326.

1 Walafrid. exord. c. 22 (MG Cap. 2, 495 f.; Knöpfler 52-54): quia est talis
qui semel tantum in die missam celebrare velit, nimirum credens idem mysterium
passionis Christi cundarum necessitatum esse generale subsidium, quia unus, qui
dominator et iudex vivorum ac mortuorum, semel pro peccatis nostris mortuus est
«ad multorum exhaurienda peccata (Hebr. 9, 28)»; alius vero bis, ter vel quolieslibet
eadem mysteria in die iterare congruum putat credens tanto amplius Deum ad miseri-
cordiam fledi, quanto crebrius passio Christi commemoratur, et fartasse consuetudinem
suam inde confirmandam existimat, quia Romanorum usus habet duas vel très inter-
dum unius solemnitatis facere missas ut in Nativitatis Domini salvatoris et aliquorum
festis sanctorum. Siquidem Thelesphorus nonus (redius : odavus) in ordine Romanae
episcopus sedis in Natale Domini nodu missas celebrari constitua. Et revera non esse

absurdum crediderim, si, dum plures in una die faciendae sunt missae, unus sacerdos
duas vel très necessitate vel voluntate persuadente celebret potius, quam quasdam
dimittat (vgl. oben S. 30 Anm. 3 u. S. 44 Anm. 6). Ad hoc accedit, quod totius
usus ecclesiae habet saepius missas agere pro vivis et pro defundis, pro elemosinis et

aliis diversis causis, quod etiam officia his attributa testantur. In diebus itaque publica
celebritate conspicuis aut Mae diversarum rerum necessitates sunt intermittendae aut
concurrentibus sibimet publica observatione et privata necessitate utriusque expletio
suis est discremenda officiis, vel quod superius commemoravimus una oblalione
diversae causae sint explendae (vgl. cap. 23: oben S. 32 Anm. 4) in nostrani usque
pervenit notitiam Leonem papam, sicut ipse fatebatur, una die VII vel IX missarum
solemnia saepius celebrasse Bonifacium vero archiepiscopum et marlirem semel tantum
per diem missas fecisse, qui et non longe ante nostra fuerunt tempora et ambo tarn
scientia quam gradu praecipui. Itaque «unusquisque in suo sensu abundet (Rom.

264



Das Argument für die einzige tägliche Messe, das Walafrid anführt,
taucht in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts in den Excerptiones
Pseudo-Egberts wieder auf. Es genüge für den Priester, eine Messe an
einem Tag zu feiern, da Christus einmal gelitten und damit die ganze
Welt erlöst hat. Auch im Leviticus stehe ja geschrieben, daß Aaron nicht
ständig das Heiligtum betreten dürfe 1.

Mit dem ersten Satz dieses Kanons beginnt auch eine dem Papst
Alexander zugeschriebene Dekretale, die Ivo von Chartres in sein Dekret
aufgenommen hat. Vielleicht entstammt dieser Text demselben Milieu
wie die pseudo-isidorischen Fälschungen 2. Das Verbot der Bination
wird weiter damit begründet, daß schließlich die Feier einer einzigen
Messe keine Kleinigkeit darstelle: Sehr glücklich sei derjenige, der eine
Messe würdig zelebrieren kann. Einige würden dennoch eine pro defundis
und eine zweite de die feiern, sofern es nötig ist. Die andern hingegen,
die für Geld oder aus Liebedienerei weltlichen Herren gegenüber sich

herausnehmen, an einem Tag mehrere Messen zu lesen, seien der
Verdammung sicher 3. Diese rigorose Auffassung hat sich in monastischen
Consuetudines des 10. und 11. Jahrhunderts durchgesetzt, wo nur der
Abt oder der Prior Ausnahmen vom Binationsverbot gestatten können 4.

14, 5) » dum fides concordet, ut nec saepius offerenles aestiment Deum aliter petitiones
non posse discernere, nec semel hostias per diem immolantes putent suae fidei sublimi-
tatem potius, quam superiorum devotionem divinis acceptam conspedibus.

1 Ps. Egberti c. 54 (PL 89, 386) : Canon item (sc. sanctorum) : Et sufficit sacerdoti
unam missam in una die celebrare, quia Christus semel passus est, et totum mundum
redemit; in Levitico (3. Mos. 16,2) quoque scriptum est non debere Aaron ingredi
assidue interius in sancla. - Vgl. Fournier-Le Bras in folgender Anmerkung.

2 Vgl. Ps. Alexander ep. 1, 9 (Hinschius 94-105): De passione Domini in con-
secratione miscenda et aqua cum sale populis benedicenda. Dazu Fournier-
Le Bras 1, 319 (Anm. 1). In dieselbe Umgebung gehört vielleicht auch jener
Clemensbrief, der im 11. Jahrhundert im Umlauf war und die Aspersion des Volkes
mit dem Taufwasser nach der Beimischung der heiligen Öle verbietet (Sudendorf,
Registrum 2, 36 f. no. 30; MG Briefe dt. Kaiserzeit 5, 257 f. no. 32; als cap. 63 des

Micrologus S. Bäumer, in: Rev. Ben. 8, 1891, 199 f.) und auf den sich im Jahre
1077 päpstliche Legaten in Augsburg berufen haben (Bertholdi ann., MG SS 5,
293; Meyer v. Knonau, Jbb. Heinrich IV. 3, 24 Anm. 29).

3 Ivo decr. 2, 81 (PL 161, 178): De numero missarum, Alexander papa: Sufficit
sacerdoti (wie Anm. 1) redemit. Non modica res est, unam missam facere, et
valde felix est, qui unam digne celebrare polest. Quidam tarnen pro defundis unam
faciunt et alteram de die, si necesse sit. Nam quicumque pro pecuniis aut adulationibus
saecularium (sc. dominorum) una die praesumant plures facere missas, non existimo
evadere condemnationem. Grat, de cons. 1, 53: Jaffé-L. 1, 5 no. t29 (3517). -
Jungmann, MS 1, 293 schreibt die Dekretale noch Alexander IL zu.

4 Nussbaum, Kloster 176. 200 (Anm. 128).

265



Daneben hat aber die Praxis häufigerer Meßfeiern weitergelebt.
Wahrscheinlich nach dem römischen Vorbild hat die Dreizahl eine große
Beliebtheit erlangt. Die Synode von Tribur 895 hat unter Benützung
des Rapitels aus der Schrift Walafrids verboten, daß ein Priester am
selben Altar täglich mehr als drei Messen lese1. Vom asketischen
Bischof Ulrich von Augsburg ist überliefert, daß er je nach
Zeitumständen eine, zwei oder drei Messen täglich zelebrierte 2.

Gebetsverbrüderungen haben ausdrücklich verlangt, daß an dem Tag, da ein

Rotulus mit der Todesnachricht im Rlöster eintraf, jeder Mönch drei
Messen lesen mußte 3. Die Synoden von Dingolfing 932 und Mainz 950/54
haben den Priestern drei Meßfeiern für gewisse Bußtage vorgeschrieben 4.

Was in Mainz ausdrücklich als Mindestmaß erscheint, bezeichnen in der
zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts unter dem Einfluß der Erzbischöfe
Dunstan von Canterbury und Oswald von York die angelsächsischen
Canones Edgari als Höchstmaß 5.

Das 5. Rapitel von Seligenstadt, das ebenfalls vorschreibt, daß sich
kein Priester herausnehmen soll, an einem Tag mehr als drei Messen zu
feiern, dürfte als kanonische Vorschrift innerhalb der Reichskirche
erstmalig sein. Wie aus dem 10. Rapitel hervorgeht, hat wohl die Synode
die Messen de die, pro salute vivorum und pro defunctis als die üblichen
drei angesehen. Der Beschluß von Seligenstadt stellt zwar eine mittlere
Lösung dar zwischen der willkürlichen Anhäufung der Meßzelebrationen
und der rigorosen Forderung Pseudo-Alexanders. Sie bedeutet jedoch
eine wichtige Maßnahme zur Hebung der Wertschätzung der einzelnen
Meßfeier schon vor der päpstlichen Reform. Hinter dem Ranon dürfte
einmal mehr die nüchterne Auffassung Burchards von Worms stehen.

Er ist ja in seinem Dekret auch für die Beschränkung der Anzahl der

Meßpräfationen eingetreten 6. Derselbe Geist spricht im 10. Rapitel der

1 Synode von Tribur 895 c. 19, 2. Teil (MG Cap. 2, 224) : Nihilominus statuimus
et iudicamus nulli sacerdoti esse licitum una die uno altari plus quam très superponere
missas. Leo papa, sicut ipse fatebalur (wie oben S. 264 Anm. 1) dum fides concordet.
Ideo sacerdotibus missarum numerum non inponimus, sed quantas celebrari in uno
conveniat altari, praecipimus.

2 Gerhardi vita s. Oudalrici c. 3 (MG SS 4, 389) : Missas autem très vel duas aut
unam secundum spatium temporis cottidie cantare non desiit, si infirmitas corporis
aut aliquod Studium bonum ei non subtraxit. - Dazu unten S. 270 Anm. 4.

3 Jungmann, MS 1, 287 (Anm. 47); Nussbaum, Kloster 200 (Anm. 128).
4 Oben S. 67 (Anm. 3); vgl. Nussbaum, Kloster 175 Anm. 12 und oben S. 80.
5 Edgar, c. 37 (PL 138, 501) : Docemus ut nullus sacerdos uno die saepius quam

ter ad summum missam celebret; vgl. Eisenhofer 2, 23 (Anm. 29).
6 Burch. 3, 69 (PL 140, 687 f.) Coll. II lib. 2, 132 (Bernhard 1, 366 f.) Ivo

266



Synodalakten aus dem Verbot der willkürlichen Zelebration von
Votivmessen und der abergläubischen Verwendung des Johannesprologs.

Erst mit dem 12. Jahrhundert wird das grundsätzliche Verbot der
Bination allgemein geläufig. Innozenz III. hat es mit derselben Begründung

wie Pseudo-Alexander 1206 für die Gesamtkirche für verbindlich
erklärt. Der laxen Interpretation des späteren Mittelalters hat schließlich

die tridentinische Reformgesetzgebung ein Ende bereitet1.

Abergläubischer Mißbrauch des Korporales (c. 6)

In mehr als einem Ranon wendet sich die Synode von Seligenstadt

gegen abergläubische Praktiken und Vorstellungen. Im 6. Kapitel
verbietet sie den Gebrauch des Korporales zum Löschen von Feuersbrünsten.
In der Synode habe man sich darüber beklagt, daß gewisse sehr törichte
Priester das Rorporale, das durch die Berührung mit dem Leib des

Herrn geheiligte Tuch, aus einer abwegigen Meinung heraus in das

Feuer werfen, um einen Brand zu löschen 2.

Dieser Brauch scheint um die Wende des 10. Jahrhunderts und später
sehr verbreitet gewesen zu sein. Rodulfus Glaber und andere berichten
davon 3. Wenn es auch zutrifft, daß die Zeugnisse, die den in Seligenstadt

verurteilten Brauch überliefern, mehrheitlich cluniazensisch sind,
so ginge der Schluß doch wohl zu weit, daß sich die Synode mit diesem

Ranon besonders gegen Cluny wende 4.

Der naive Glaube an eine vom Leib und vom Blut des Herrn selbst
auf die Kultgegenstände der Eucharistiefeier übertragene magische
Kraft war weit verbreitet5. Die vielen kanonischen Bestimmungen zur

decr. 2, 77; Pan. 1, 157 Coll. tr. p. 1, 54, 1 Polyc. 3, 20, 13 Grat, de cons. 1,
71. - Vgl. Capelle, Preface romaine de la vierge 47, der die begründete Vermutung
ausspricht, daß Burch. selbst der Erfinder dieses Kanons sei; Jungmann, MS 2, 151

(Anm. 30).
1 Franz, Messe 74 ff.; Eisenhofer 2, 23.
2 Conquestum est: vgl. Koblenz 922; Incipit c. 11: oben S. 26 Anm. 3. - Das

Korporale, das Tuch, auf das unmittelbar die eucharistischen Gaben gestellt werden,

hatte um jene Zeit die Größe des Altartuches. Mit ihm bedeckte man von
hinten auch den Kelch. Righetti 1, 532-535; Jungmann, MS 2, 66 Anm. 52.

3 Rod. Glab. 5, 1, 12 (Prou 123 f.) ; Franz, Messe 89-91. - Udalrici consuet. 2, 30

(PL 149, 716) : unum simplum (sc. corporale) semper iacet in sinistro cornu altaris,
ut a priorïbus nostris accepi, propter hoc ut ad manum possit esse contra periculum
ignis, contra quod si forte contigerit creditur a multis, quia multum valet expansum.

4 Sackur 2, 162 Anm. 2.
5 Franz, Messe 87 ff.

267



sorgfältigen Pflege und Aufbewahrung der heiligen Gefäße und der
Altartücher, wie sie sich auch reichlich in Burchards Dekiet finden,
richten sich gegen die Verunehrung des Sakraments, die einerseits aus

Geringschätzung und anderseits aus abergläubischem Mißbrauch
desselben erfolgt l.

Waffentragen in der Kirche (c. 8)

Die Synode von Tribur (895) hatte festgestellt, daß einer, der
mutwillig die Vorhalle der Rirche mit gezogenem Schwert voller Vermessenheit

betritt, ein Sakrileg begehe. Mit Berufung auf die Stelle im
Matthäusevangelium, wonach alle, die zum Schwert greifen, durch das Schwert
umkommen werden, hatte jene Synode erklärt, daß wenn schon die

persönliche Rache den Rächer selbst tödlich treffe, dieses viel mein noch
für denjenigen gelte, der damit gleich noch die Wohnung Gottes und
seiner heiligen Rirche beflecke 2. Dieses Rapitel ist in der Rurzform
über Regino von Prüm in das Dekret Burchards eingegangen 3.

Damit die Heiligkeit des Gotteshauses und des Gottesdienstes nicht
verletzt würde, erlangte die Rirche in der Synode von Erfurt vom Rönig
auch die Immunität der Gottesdienstbesucher gegenüber der weltlichen
Gewalt4. Dieser Ranon dürfte ebenfalls zusammen mit demjenigen von

1 Regino 1, 60 (W 52) erweitert Burch. 3, 97 (PL 140, 693) : Expleta missa
calix cum patena et sacramenlorum liber cum vestibus sacerdotalibus in mundo loco
sub sera recondatur. - Burch. 3, 98 (ibid. 693) : Corporale super quod sacra oblatio
immolatur ex mundissimo et purissimo linteo sit, nec in eo alterius generis materia
pretiosior aut vilior misceatur, et numquam super altare remaneat, nisi in tempore
missae, sed aut in sacramenlorum libro ponatur aut cum calice et patena in mundissimo

loco recondatur Vgl. Regino 1 inq. 7 (W 20) und Burch. 3, 107 (ibid. 694):
Ne cadavera pallio altaris cooperiantur, ebenso c. 236 (ibid. 724). - Dazu H. Lindemann

OSB, Du respect dû aux vases sacrés, in: La Vie et les Arts liturgiques 12

(1925/26) 528-530.
2 Synode von Tribur 895 c. 6 (MG Cap. 2, 217) : Si quis temerarius atrium ecclesiae

evaginato gladio praesumptuose intraverit, sacrilegium facit; et idcirco sacri-
legium in atrio factum sacrilega more altari et Domino persolvatur, Dominus dicit
in evangelio (Matth. 26, 5): «Omnes enim, qui acceperint gladium, gladio peribunt»;
id est qui se ipsos vice talionis per peccatum in praesenti ulcisci desiderant, gladio
ipsius peccati in anima moriuntur, quanto magis is, qui sanctum atrium, quod Dominus
sibi prae ceteris segregava locis suae sanetae ecclesiae ad honorem polluit et temerarius
irruperit, gladio peccati et iniquitatis suae morluus iacuerit? Quapropter opus est

poenitentia, ut resurgat ad vitam, qui gustavit mortem. — Vgl. dazu das Verbot für
Kleriker, Waffen zu tragen: Plöchl, KR 1, 183. 362 f.

3 Regino 2, 37 (W 228) Burch. 3, 196 (PL 140, 711) : Si quis in atrio ecclesiae

pugnam commitlit aut homieidium facit, quidquid pro emunitate violatae mendandum
est

4 Oben S. 51 Anm. 6.

268



Tribur und weiteren - zum Teil älteren - Immunitätsbestimmungen im
Dekret Burchards in der Synode von Seligenstadt mitberücksichtigt
worden sein 1. Die Synode hat im 8. Rapitel beschlossen, daß niemand
in der Rirche ein Schwert tragen dürfe, ausgenommen das königliche.

Unter den geweihten königlichen Regalien symbolisierte das Schwert
die gerechte richterliche Gewalt des Herrschers und den militärischen
Schutz, den dieser der Rirche selbst gewährte. Wenn das königliche
Schwert innerhalb der Rirche dem Herrscher vorangetragen wurde, so

war das nur von zeremonieller Bedeutung 2. Ebenso selbstverständlich
hatte ja die Rirche jener und späterer Jahrhunderte Feldzeichen zum
Rriege gegen die «Feinde des christlichen Volkes» und bei der Ritterweihe

Schwerter zur «Verteidigung und zum Schutze der Rirchen, Witwen,

Waisen und aller Diener Gottes gegen das Wüten der Heiden»
benediziert3. Um aber zu verhindern, daß diese Waffen im Gotteshaus
selbst eine sinnwidrige Verwendung fanden, hat sie die Synode von
Seligenstadt gleich zum vorneherein aus dem Rirchenraum
ausgeschlossen.

Andacht in der Kirche und im Gottesdienst (c. 9)

Ebenfalls der Heiligkeit des Rirchengebäudes ist der 9. Ranon
gewidmet. Die Synode verurteilt scharf die «schlechte Gewohnheit, die
fast überall herrscht», nämlich daß man sich zu Unterredungen in den

Vorhallen der Rirchen verabredet und dann in der Rirche, wo nur
gebetet und Gottesdienst gefeiert werden sollte, diese Gespräche
fortsetzt - offenbar während des Gottesdienstes. Ähnliche Ermahnungen
und Vorschriften kehren in karolingischen und späteren Synodebeschlüssen

immer wieder 4.

Abergläubische Rezitation des Johannesprologes und Zelebration von
Votivmessen (c. 10)

Im 10. Rapitel stellt die Synode von Seligenstadt fest, daß gewisse
Laien - vor allem Frauen - die Gewohnheit hätten, jeden Tag den

Anfang des Johannesevangeliums (In principio erat verbum) und die Votiv-

1 Vgl. Burch. 3, 190 ff. (PL 140, 710 ff.). Vgl. oben S. 52 Anm. 1.
2 Eichmann, Kaiserkrönung 2, 99 ff.
3 PRG 243 (Vogel 2, 378) : Benedidio vexilli bellici; ibid. 244 (ibid. 379; Franz,

Benediktionen 2, 293) : Benedidio ensis noviter succindi.
4 Vgl. oben S. 103 Anm. 3.

269



messen de sancta Trinitate und de sancto Michahele anzuhören. Die

Synode verbietet solches für die Zukunft, es sei denn, einer der Gläubigen

wolle aus Verehrung der heiligen Dreifaltigkeit und nicht zum
Zwecke irgendeiner Zauberei eine Messe hören. Wenn einer wünsche,
daß man für ihn Messen lese, so solle er diejenige vom Tage anhören
oder eine für die Lebenden oder eine Totenmesse.

Dieser Ranon erinnert wiederum an das Breviarium von Erfurt 932,
das ebenfalls im besonderen die willkürliche Zelebration der Messe vom
Erzengel Michael verurteilt1. Primitive Vorstellungen von der Trinität
und von der Menschwerdung haben stets erneut neben der Anrufung der

Heiligen auch zur abergläubischen Verwendung trinitarischer und christo-
logischer Formeln sowie von Evangelientexten verleitet2. Wahrscheinlich

hat die Seligenstädter Synode die ordentliche Feier der beiden

genannten Votivmessen innerhalb von Alkuins Reihe der Votivmessen
für die Wochentage gesehen. Auch von der missa de sancta Trinitate
fordert sie die Verwendung suo tempore. Das würde nach jener Meßreihe
heißen: am Sonntag3. Ulrich von Augsburg scheint an den Sonntagen
regelmäßig die Dreifaltigkeitsmesse gelesen zu haben 4. Deren Formular
ist durch das Mittelalter hindurch für den Gebrauch am Sonntag beliebt
geblieben. Vor dem Tridentinum ist es gelegentlich sogar als einziges an
allen Sonntagen des Jahres für das gesungene Hochamt verwendet worden

5.

Der Ranon von Seligenstadt wendet sich gegen die Zelebration pro
aliqua divinatione. Jederzeit ist sie pro reverentia sanetae Trinitatis
gestattet. Ebensowenig wie die Synode die Feier der Michaelsmesse auf das

Fest des Erzengels beschränken will, ist hier von einem besonderen

Dreifaltigkeitsfest die Rede 6. Die Synode empfiehlt jedoch für den täglichen

1 Oben S. 54 Anm. 5.
2 Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch des dt. Aberglaubens 10 (Register s. v.

Christus in den Segen, Dreieinigkeit, Dreifaltigkeit, Evangelium) ; Franz, Benediktionen

passim.
3 Franz, Messe 137 ff.; Jungmann, Wochenzyklus (LP) 337.
4 Vgl. oben S. 266 Anm. 2; Gerhardi vita s. Oudalrici cc. 3/4 (MG SS 4, 389/90.

391-393); Franz, Messe 150.
5 Was auch aus Mangel an Sängern geschah: Franz, Messe 151; Jungmann,

MS 1, 277 Anm. 22. 291 Anm. 70.
6 Jungmann, MS 1, 291 Anm. 71; 2, 555. - Ein eigentliches Dreifaltigkeitsfest

scheint um diese Zeit erst in einigen benediktinischen (cluniazensischen) Klöstern
gefeiert worden zu sein: nach Klaus, Dreifaltigkeitsmesse; Browe, Dreifaltigkeitsfest

68 f.

270



Gebrauch dieselben Formulare, wie sie die Synode von Mainz 950/54
für die Tage der Advents- und Fastenzeit vorgeschrieben hatte, nämlich
die Messe vom Tag, die sich nach dem liturgischen Ralender richtet,
und die Messen für Lebende und für Verstorbene \ Wenn die sonntägliche

Verwendung der Messe de sancta Trinitate auch für die Synode von
Seligenstadt ihre Gültigkeit hat, handelt es sich bei den zusätzlich zur
Messe de die empfohlenen um Werktagsmessen. Das würde mit den

häufigen Widerständen gegen die Feier der Totenmesse am Sonntag im

Einklang stehen 2.

Der ordentliche Zeitpunkt, um den Anfang des Johannesevangeliums
anzuhören, war für die Bischöfe und Äbte in Seligenstadt wohl kaum
ein anderer als die dritte Messe vom Weihnachtstag. Erst seit dem
12. Jahrhundert ist der Johannesprolog in liturgischen Handschriften

vor der Spendung der Sterbesakramente und nach der Taufe, wo er über
dem neugetauften Rind zu lesen ist, bezeugt. Zu derselben Zeit erscheint

er auch innerhalb des Formulars für den Wettersegen. Und gerade bei
diesen Gelegenheiten scheint die Rirche eine superstitiöse Praxis, die

sich nicht unterdrücken ließ, in die reguläre Liturgie einverleibt zu haben.

Wo im 10. und 11. Jahrhundert ein Abschnitt aus dem Evangelium
noch als Lesung erscheint, stehen nun der Johannesprolog und später
auch die drei andern Evangelienanfänge als apotropäische Formeln 3.

1 Oben S. 80. - Vgl. Bonizo v. Sutri vita christ. 8, 65 (Perels 270) : Bonizo
episcopus : Admonendi sunt ergo fidèles, ut ieiunia statuta non violent et ut sollemni-
tates sanctorum et precipue dominicos dies observent, ut in eis servilia opera non
exerceant, ut liberalitati studeant, ut missas pro salute vivorum et requie mortuorum
celebrare faciant et ut sacerdotibus pareant.

2 Vgl. Capitulare eccl. ord. (OR XV), zw. 775 u. 780, no. 129 (Andrieu 3, 121) :

Die autem dominica non celebrantur agendas mortuorum nec nomina eorum ad missas
recitantur, sed tantum vivorum nomina regum vel principum seu et sacerdotum vel

pro omni populo christiano oblationis vel vota redduntur; Theodulf. c. 1, 45 (oben
S. 263 Anm. 4) ; Consuetudines Farfenses IV (zw. 1042/43) 2, 60 (Albers 1, 202) :

Solent vero nonnulli interrogare si liceat cotidie orare aut sacrificium deo offerre pro
mortuis? Quibus respondetur, quia plerique in dominicis diebus sacrificium pro
mortuis non offerunt propter singularem reverentiam dominicae resurrectionis; videlicet,

quia Me solus inter mortuos liber fuit, ideo valde condecet, ut eius singularis
resurredio venerabiliter ab omnibus et sine alicuius admixtione defundi caelebretur. —

Dazu Jungmann, MS 1, 291 Anm. 70.
3 Franz, Benediktionen 2, 52 f. 571 - Vgl. dagegen Jungmann, MS 2, 555:

«Neben dem (in Seligenstadt) so gerügten Mißbrauch des heiligen Textes blieb aber
immer noch ein weiter Raum für rechten und christlichen Gebrauch desselben.
Man las den Anfang des Johannesevangeliums im Krankenzimmer vor der Spendung

der Sterbesakramente (Missale von Remiremont, 12. Jahrhundert: Martène

271



ieiunium bannitum (c. 15)

Nach den karolingischen Rapitularien verfügten der Rönig, der

Bischof oder eine Synode gelegentlich ein außerordentliches Fasten von
einem oder mehreren Tagen mit Bittprozessionen und Votivmessen zur
neunten Stunde für irgendein Anliegen wie den Frieden oder die

Überwindung einer Hungersnot, für den Sieg des Heeres oder eine Synode.
Es handelt sich dabei um ein sogenanntes ieiunium indicium oder - in
der germanisierten Rechtssprache - um ein ieiunium bannitum, da es in
einem öffentlichen Edikt, dem königlichen oder bischöflichen Bann,
angesetzt wurde 1. Auch die sächsischen Herrscher und ihre Nachfolger
haben im Einvernehmen mit den Bischöfen außerordentliche Fasten

angesetzt. Otto der Große ließ am Vorabend vor der Schlacht auf dem

Lechfeld das ordentliche Vigilfasten vor dem Laurentiustag mit dem

Anliegen für das Gelingen der Schlacht verbinden 2.

Während Haito von Basel (um 820) und andere dem gebotenen Fasten,
das von der königlichen Pfalz oder vom Bischofssitz verkündet wird,
Nachachtung verschaffen wollen, erscheinen in den spät- und
nachkarolingischen Bischofskapitularien die Anordnung und die Überwachung
der gesetzlichen Fasten allein als Sache der bischöflichen Jurisdiktion 3.

1, 7, 17, Bd. 1, 911 A) oder nach der Taufe über dem neugetauften Kinde (Rituale
von Limoges : Martène 1,1, 18, Bd. 1, 215 A). Besonders beliebt war sein Gebrauch
schon seit dem 12. Jahrhundert im Wettersegen so wird insbesondere der
Johannesprolog als bleibende Segensperikope mehr und mehr mit dem Schluß der
Messe verwachsen sein.» - Eine apotropäische Wirkung der Evangelienlesung in
der Messe geht aus der Allegorie nach Remigius von Auxerre (f 908) bei Ps. Alkuin.
div. off. c. 40 hervor (PL 101, 1250 D) : Verba evangelii levita pronuntiaturus contra
septentrionem faciem verta, ut ostendat verbum Dei et annuntiationem Spiritus Sancti
contra eum dirigi, qui semper Spiritili Sancto contrarius exista Ähnlich Johannes
von Avranches (um 1065) off. eccl. (PL 147, 35 A ed. Delamare 12) ; vgl.
Jungmann, MS 1, 529 (Anm. 62),

1 Du Cange 3, 755 f. s. v. jejunium banni [tum]. - Die très dies rogationum vor
Himmelfahrt gehen auf ein ieiunium indicium des Bisch. Mamertus v. Vienne
zurück: oben S. 66 Anm. 2; vgl. den Bericht Gregors v. Tours hist. 2, 34 (Krusch
83 f.). Ibid. 9, 21 (Krusch 441 f.) berichtet über das von König Gunthram
angeordnete Triduum. - Barion, Synodalrecht 72-74 (Synoden u. dies litaniarum).

2 Ruotgeri vita Brunon. Colon, c. 35 (Ott 36) : Imperator indici sanxit, ieiunium
ipsa, quae tunc erat, in vigilia sancti Laurentii martyris, per cuius interventum sibi
populoque suo ipsum Deum poposcit esse refugium. Folcuini gesta abb. Lobbiens.
c. 25 (MG SS 4, 67) ; vgl. oben S. 44 Anm. 1. - Vgl. unter Konrad IL Synode von
Tribur 1036 c. 1: Bannitum ieiunium trium dierum in III. ebdomada post Pascha
(MG Const. 1, 89).

3 Haito v. Basel (um 820) c. 8 (MG Cap. 1, 363 f.: Indicium vero ieiunium
quando a palatio vel a domo fuerit denuntiatum ab omnibus generaliter observetur ;

272



Regino von Prüm hat mehrere ältere Ranones in sein Handbuch

aufgenommen, welche die Beobachtung der ieiunia indicta zusammen mit
den andern ieiunia légitima einschärfen. Die Priester sind selbst dafür
verantwortlich, daß sie in Notfällen wie bei Hunger, Pest, Unwetter
und ähnlichen Landplagen gleich Bittgottesdienste veranstalten, ohne
auf die bischöfliche Verfügung zu warten. So ist nicht nur den bischöflichen,

sondern auch den Anordnungen der Priester, die sie selbst als

Vertreter des Bischofs treffen, unbedingt Folge zu leisten 1. In diesem
Sinn deutet Burchard von Worms auch das Dekret der Synode von
Erfurt 932 gegen unkanonische Fastenübungen, das er den aus Regino
entnommenen Ranones hinzufügt 2.

Der 15. Ranon von Seligenstadt schreibt ebenfalls die sorgfältigste
Beobachtung des ieiunium bannitum innerhalb der Diözese vor. Da
bei einem allgemeinen Fasten jedermann als öffentlicher Büßer betrachtet
wurde, und zudem die allgemeinen Bestimmungen für die Sonntagsheiligung

Anwendung fanden, scheinen zu den octo interdictae res, von denen
der Ranon spricht, 1. der Genuß von Fleisch, Wein und Bier gehört zu

Capitula epìscopi cuiusdam Frisingensia (Seckel, in: NA 29, 1904, 289) cap. 9:
...publicum triduanum ieiunium a palatio domini regis seu a nostra sede adnun-
tiatum Vgl. Capitulare episcoporum 792/93 (MG Cap. 1, 51 f. no. 21). - Walter
v. Orléans (869/891) e. 13 (PL 119, 736 f.) : Ut ieiunia a pastoribus iniunda
diligenter observent, ne quod absit, propter inobedientiam culpabilis inveniantur (vgl.
dazu folg. Anm.!); Riculf v. Soissons (nach 889) e. 22 (PL 131, 24): Quando autem
vobis a nostra parvitate vel a comministris nostris ieiunium faciendum iniungitur,
plèbes ad ecclesiam venire rogate et facta litania et missis celebratis (hier bricht bei
Migne der Text ab).

1 Regino 1, 283 ff. (W 133 f.) ; vgl. Burch. 13, 4 ff. (PL 140, 885 ff.). - Vgl. oben
S. 39 Anm. 6 zum Vigilfasten. - Zusammenfassend bei Burch. 1, 94 interr. 48
(PL 140, 576) : Est aliquis qui ieiunium quadragesimale vel quatuor temporum sive
letaniae maioris vel rogationum sive indidum ab episcopo ieiunium pro quacumque
plaga non observaverit? - Capitulare Missorum in Theodonis vüla datum II, generale,
a. 805, c. 4 (MG Cap. 1, 122 f.) : De hoc si evenerit fames, clades, pestilentia, inaequa-
litas aeris vel alia qualiscumque tribulatio, ut non expedatur edidum nostrum (des
Kaisers!), sed statim depraecetur Dei misericordia Regino 1, 287 (W 134, wo
mit dem edidum nostrum nur das bischöfliche gemeint sein kann) Burch. 13, 18

(PL 140, 888), bei dem der Schluß lautet: statim ieiuniis, eleemosynis et obsecra-
tionibus Domini misericordia deprecetur. - Ansegis. c. 1, 47 (MG Cap. 1, 401): ut
ecclesiastica sacerdotibus ieiunia constituta sine necessitate rationabili non solvantur.

Regino 1, 286 (W 133) : Ut in ecclesia a sacerdotibus Burch. 13, 17 (PL 140,
887).

2 Vgl. oben S. 52 Anm. 2. - Burch. 13, 27 (PL 140, 889 f.) unter dem Titel:
De eo qui sub obtentu religionis sine iussu episcopi sui vel presbyteri ieiunium sibi
imponit.

is 273



haben sowie 2. überhaupt das Einnehmen einer Mahlzeit vor den
Gottesdiensten am Abend, 3. der eheliche Umgang, 4. die körperliche Arbeit,
5. der Handel, 6. das Reisen, 7. das Tragen schöner Rleider während
des Tages und 8. von Schuhen in der Bußprozession x. Diesen acht
Vorschriften konnte man nach dem Ranon auch Genüge tun, indem man
an dem betreffenden Tage je einem Armen Almosen spendete 2.

Von den liturgischen Entscheidungen der Synode von Seligenstadt
sind die ersten drei Ranones - in einem gewissen Sinn auch dei fünfte -
dem Hauptanliegen gewidmet, innerhalb der Rirchenprovinz von Mainz
eine liturgische concordia zu schaffen. Der Vergleich und die Harmonisierung

der verschiedenen consuetudines und das Studium und Festlegen
der Regeln von Konkurrenz und Okkurrenz verschiedener liturgischer
Feste und Zeiten sind klassische Aufgaben der Rubrizistik, wie sie sich
seit der karolingischen und ottonischen Reform parallel und zusammen
mit der Ranonistik zunehmend entwickelte. In Seligenstadt kommt
deren Methode erstmals in einem größeren Ausmaß zu einer gesetzlichen
Anwendung, wobei die Untersuchung der liturgischen Beschlüsse die

Mitwirkung Burchards von Worms bestätigt.
Inhaltlich sind diese Ranones, wie auch die übrigen, die mehr noch

die äußere Disziplin und liturgische Sorgfalt vorschreiben und den

Capitula von Diözesansynoden gleichen, Bestätigung und zugleich
Weiterführung der reichskirchlichen und bischöflichen Reformen. Sie sind unberührt

von cluniazensischen oder lothringischen Reformeinflüssen, wobei
sie sich aber auch keineswegs im besonderen gegen jene richten. Römischer

Brauch steht in den Akten von Seligenstadt nicht ausdrücklich
zur Diskussion. Der mos Romanus wird einfach soweit bestätigt, als er
in der gebilligten fränkisch-ottonischen Tradition enthalten ist.

Mit der Verbreitung der Synodalakten im Anhang von Burchards
Dekret scheint die Provinzialsynode von Seligenstadt eine Wirkung
erreicht zu haben, die über den Mainzer Metropolitanverband weit
hinausreichte. In der Rezeption ihrer Beschlüsse dürfte diese Versammlung
einer Reichssynode gleichgekommen sein.

1 Vgl. Schmitz, Bußbücher passim. Zur Sonntagsheiligung oben S. 48 ff. und
S. 104 f. - Binterim, Concilien 3, 521, der von der Beschreibung des Fastens in
Sachsen und Thüringen vom Jahre 1075 durch Lambert v. Hersfeld (Holder-
Egger 214) ausgeht, kommt in seiner Zählung nur auf sieben Verbote, nach ihm
ebenso Hefele-Leclercq 4, 2, 923 n. 4

2 Zur Rekompensation des Fastens vgl. oben S. 105 Anm. 4.

274



Neben dem Streit des Erzbischofs von Mainz mit dem Papst in der

Frage des Appellationsrechtes hat später auch der Umstand, daß der
Beschluß von Seligenstadt über die Quatember zum Gegenstand der

ausgesuchten Rritik Gregors VII. und seiner Partei geworden ist, im Rückblick

den Eindruck erweckt, jene Synode stehe im Rahmen von
Autonomiebestrebungen der deutschen Rirche und deren Beschlüsse hätten
sich gesamthaft gegen das päpstliche Gesetzgebungsrecht gerichtet.
Dieses Bild hat eine deutsch-romantische Geschichtsschreibung gerne
gezeichnet1. Erst die päpstliche Reform jedoch hatte das umfassende

liturgische Gesetzgebungsrecht der kaiserlichen Reichssynoden und der

Provinzialsynoden grundsätzlich bestritten 2. Auch die liturgischen
Beschlüsse der Synode von Seligenstadt entsprechen der «einheitlichen
Gesetzgebung im Sinne von Burchards Dekret»3, wo das ordentliche
ius liturgicum zur Jurisdiktionsgewalt des Bischofs, beziehungsweise der
in der Synode versammelten Bischöfe, gehört4.

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

1. Hauptergebnisse

Die folgende Übersicht beschränkt sich auf die Hauptfragen und
verzichtet auf die Wiederholung der Ergebnisse der Einzeluntersuchungen.

In Inhalt und Form entsprechen die Kanones von Koblenz (922) einem

karolingischen Capitulare episcopi. Obwohl sie hauptsächlich von älteren

Vorlagen bestimmt sind, weisen sie für die Liturgiegeschichte nicht
unwesentliche redaktionelle Eigenheiten auf. Die Collectio Catalaunensis
der Beschlüsse von Tribur vom Jahre 895, der einige der Koblenzer

1 Giesebrecht, Kaiserzeit 2 (1860) 191 : «... Und zugleich traf man für die ganze
Mainzer Provinz Anordnungen für die Quatemberfasten, die dem von der römischen
Kirche angenommenen und über das ganze Abendland verbreiteten Brauche (sie!)
zuwiderliefen. Rom wurde so auch in seiner gesetzgebenden Macht, kurz in allem
angegriffen, was es als seine hervorragendsten Privilegien ansah». Dagegen schon
Hirsch-Bresslau, Jbb. Heinrich IL 3 (1875) 269.

2 Vgl. Ausblick.
3 M. L. Bulst-Thiele, in: Gebhardt 1, 298.
4 Oben S. 239 Anm. 1.

275


	Die Kirchenpolitik Heinrichs II. und die reichskirchlich-bischöflichen Reformen im Sinne Burchards von Worms

