Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 70 (1976)

Artikel: Die liturgische Gesetzgebung der deutschen Reichskirche in der Zeit
der sédchsischen Kaiser 922-1023. Teil 2

Autor: Amiet, Andreas

Kapitel: IlI: Die Kirchenpolitik Heinrichs II. und die reichskirchlich-bischoflichen
Reformen im Sinne Burchards von Worms

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS AMIET

DIE LITURGISCHE GESETZGEBUNG
DER DEUTSCHEN REICHSKIRCHE
IN DER ZEIT DER SACHSISCHEN KAISER
922-1023

ITI. DIE KIRCHENPOLITIK HEINRICHS II,
UND DIE REICHSKIRCHLICH-BISCHOFLICHEN REFORMEN
IM SINNE BURCHARDS VON WORMS

1. Heinrich I1. (1002-7024)

Wegen der Absetzung seines Vaters als Herzog der Bayern fiir die
kirchliche Laufbahn bestimmt, genoB Kaiser Heinrich — der Heilige —
eine geistliche Erziehung. Als Dreijihriger kam er in die Obhut des
Bischofs Abraham von Freising; Otto II. schickte ihn auf die Domschule
von Hildesheim. Die Wiedereinsetzung Herzog Heinrichs des Zinkers
brachte seinen Sohn nach Bayern zuriick und liel3 die klerikalen Pline
hinfillig werden. Der letzte Lehrer des zukiinftigen Bayernherzogs und
spateren Konigs war Wolfgang von Regensburg. Die geistliche Bildung
hat Heinrich zeitlebens bestimmt. Als Herzog kiimmerte er sich persén-
lich um die Ordnung der bayrischen Kirche, als Kénig und Kaiser hat
er noch engeren Anteil an den kirchlichen Geschidften genommen als
seine Vorganger 1.

1 Zu Heinrich II. (1002-1024): R. KLauseEr, LThK 5 (1960) 179 (Lit.); H. Ap-
PELT, NDB 8 (1969) 310-313 (Lit.); M. L. BursT-THIELE, in: GEBHARDT, Hb. 1,
284-298; HirscH, Jbb. Heinrich II., Bd. 1-3; Hauck 3, 391 ff. 516 ff.; HoLTzMANN
383—487; ScHIEFFER, Heinrich II. und Konrad II.

14 209



Die Beschrinkung Heinrichs II. im Regierungsprogramm von der
Renovatio imperii Romanorum auf eine Erneuerung des regnum Franco-
rum bedeutete die niichterne Begrenzung der territorialen Grundlagen
seiner Herrschermacht. Es war die Abkehr von den schwidrmerischen
Ideen Ottos III. Auch beim letzten der sichsischen Herrscher mubBte
sich der Kaisergedanke mit dem Romgedanken verbinden. Fiir Hein-
rich II. griindete die Autoritdt des mos Romanus auf dem Gehalt, den
ihm seine Vorgidnger gegeben hatten. Die Renovatio regni Francorum
scheint fiir den Nachfolger Ottos I1I. die Wiederherstellung des konig-
lichen und kaiserlichen Kirchenregimentes nach dem Vorbild Karls des
GrofBen eingeschlossen zu haben. Das von seinen Vorgingern begriindete
«ottonische Reichskirchensystem» hat Heinrich II. ausgebaut und voll-
endet, jetzt aber wieder gestiitzt auf das gefestigte Konigtum im Norden.

Noch weniger als zur Zeit Ottos III. ging unter Heinrich II. die kano-
nische Wahl der Bischofe iiber eine Bestitigung der kéniglichen Ernen-
nung hinaus. Die Kandidaten haben sich in den meisten FFillen als Mit-
glieder der Hofkapelle, beziehungsweise der koéniglichen Kanzlei, im
Hofdienst bewihrt. So bildeten sich engste Beziehungen zwischen diesem
wichtigen Regierungsinstrument und dem Episkopat !. Nicht weniger
hat sich Heinrich II., der «Vater der Monche», mit der Besetzung der
Abteien befalB3t. Er forderte die von Gorze und Sankt Maximin in Trier
ausgehende Reformbewegung 2. Als Griinder des Domkapitels von Bam-
berg, das gleichsam das Muster eines Chorherrenstiftes abgeben sollte,
unterstiitzte der Kaiser die Hildesheimer und Bamberger Chorherren-
reform 3. Auch mit wirtschaftlichen Mitteln nahm er EinfluB auf die
Bischofskirchen und klésterlichen Gemeinschaften. Entzug und Schen-
kungen von Giitern haben allerdings oft dem unmittelbaren materiellen
Reichsinteresse gedient. Wie keiner seiner Vorgéinger stellte Heinrich in
seiner Hofhaltung auf die Hochkirchen ab. Die Gastungen des Hofes bei
den Kathedralen und groBen Abteien, die nahezu die koniglichen Pfalzen
ersetzten, illustrieren diese enge Verbindung von Koénigtum und Kirche.
In dieses Bild gehoren auch die liturgischen Feierlichkeiten, an denen
der Kaiser in seiner quasi-bischéflichen Stellung aktiv teilnahm. Auch
mit der Hiufung der Festkrénungen an den hohen Feiertagen * und mit
alltdglicheren Gewohnheiten, wie zum Beispiel nach jeder Messe den

! FLECKENSTEIN, Hofkapelle 2, 156 fi.

2 HALLINGER, Gorze-Kluny passim.

3 SieewART, Chorherrengemeinschaften 151 ff. u. passim.
* KLEwitz, Festkronungen.

210



Ablutionswein zu trinken !, hat Heinrich den sakralen Charakter seines
Konig- und Kaisertums noch vermehrt unterstrichen. Dasselbe tat er
auch mit dem Ausbau des wohl von Otto III. begriindeten Konigs-
kanonikates, das hei3t der Mitgliedschaft des Konigs — und gelegentlich
auch seiner Gemahlin — in einem Domkapitel 2. Als Leiter von Synoden
promovierte Heinrich II. wie seine Vorgidnger Bistumsgriindungen, for-
derte die Mission und befafite sich mit bis ins einzelne gehenden Fragen
der kirchlichen Disziplin.

Auch in der liturgischen Gesetzgebung ist das unmittelbare Einwirken
des Kaisers faBBbar oder in gewissen Fillen zum mindesten als sehr wahr-
scheinlich zu vermuten. In einem Fall ist selbst eine auBersynodale
konigliche MaBnahme auf liturgischem Gebiet iiberliefert, die in ihrer
Art gar nicht einzigartig gewesen sein diirfte. Von den mehr als fiinfzehn
itberlieferten Reichssynoden 3 aus der zweiundzwanzigjihrigen Regie-
rungszeit Heinrichs II. sind es zwar bloB drei, die sich im besonderen
mit liturgischen Dingen beschiftigt haben. In Wirklichkeit diirften aber
nicht nur mehr Synoden stattgefunden haben ¢, sondern auch mehr
disziplindr-liturgische Beschliisse gefal3t worden sein, als bekannt sind °.

1 Vita Henrici c. 34 (MG SS 4, 811): Qua (missa) completa, sicut semper facerve
consueverat, ablutionem calicis sumere volebat, cit. JUNGMANN MS 2, 515 Anm. 56. —
Vgl. auch JuneMANN, MS 2, 16 Anm. 56 iiber die liturgische Form, in der Heinrich
im Offertorium der Messe einer Kirche einen Kelch schenkte und Giiter iibertrug,
indem er die Urkunde auf den Altar legte. Die Beispiele entsprechen einer damaligen
Gewohnheit.

2 Scuurte, Konige, Kaiser, Papste als Kanoniker 44: «Die dltesten nachweis-
baren Konigskanonikate sind Bamberg, Magdeburg und StraBburg. Heinrich II.,
der Heilige, hat als ihr Grinder zu gelten». Dagegen zeigt FLECKENSTEIN, rex
canonicus 67 ff., dal bereits Otto III. Kanoniker der Marienkapelle in Aachen
gewesen war; vgl. FLECKENSTEIN, Hofkapelle 2, 151-155. — Die Urkunde, mit der
Heinrich II. 1017 der bischéflichen Kirche von Paderborn ein Besitztum schenkt,
enthélt die Bedingung, daB er selbst und seine Gemahlin nicht nur in die Gebets-
gemeinschaft der Kirche aufgenommen werden, sondern auch Kleidung und Nah-
rung eines Domherrn erhalten sollten: MG DD H. 1I. 368, dazu Krewitz, Konig-
tum, Hofkapelle und Domkapitel 133 (Anm. 1); vgl. ibid. 136 (Anm. 3) uber die
Stellvertretung der Koénigin im Domkapitel zu StraBburg durch einen canontcus,
der auch reginae arvchicapellanus gewesen ist. Zur Weiterbildung des Konigs-
kanonikates unter Heinrich 1I. und Konrad 1I. und zur Mitgliedschaft Kunigundes
im Domkapitel von Paderborn auch FLECKENSTEIN, Hofkapelle 2, 230 1.

3 Bove, Quellenkatalog 70-76. .

4 HortzMANN 438: «Von der Sorge Heinrichs um die deutsche Kirche zeugen
die verhdltnismdBig hiufigen groBen Synoden, die er abgehalten hat. So sind uns
aus den zehn Jahren 1003-1012 acht Reichssynoden bekannt, und in Wirklichkeit
waren es ohne Zweifel noch mehrs.

5 Vgl. BarIioN, Synodalrecht 308.

211



Einerseits haben die iiberlieferten liturgischen Fragen, die an den Reichs-
synoden zur Sprache kamen, wiederum den Charakter des Zufilligen,
anderseits sind die getroffenen Entscheidungen doch typisch fiir die
Kirchenherrschaft Heinrichs II.

2. Die Synode von Dortmund 71005

Am 7. Juli 1005 hat Heinrich II. in Dortmund eine groBe Synode mit
den Erzbischofen Heribert von Kéln, Lievizo von Bremen, Tagino von
Magdeburg und einigen ihrer eigenen Suffragane sowie mit Bischéfen aus
den Provinzen Mainz und Trier, darunter Notker von Liittich, Bernward
von Hildesheim und Burchard von Worms, abgehalten. Mit dem Kénig
war auch die Konigin Kunigunde anwesend . Wie Thietmar von Merse-
burg berichtet, hat in dieser Synode Heinrich gegeniiber den Bischofen
viele Mifstdnde in der Kirche beklagt und in gemeinsamer Beratung
Beschliisse veranlaBt, um diese Ubel zu bekdmpfen. Um die eigene groBe
Siindenlast zu erleichtern — wie Thietmar sagt —, haben der Herrscher,
seine Gemahlin und die in der Synode versammelten Bischéfe ein Dekret
erlassen, das der Chronist im vollen Wortlaut wiedergibt. Es umfaft die
Stiftung einer Gebetsverbriidderung der Synodeteilnehmer und die Be-
kriftigung der kanonischen Bestimmungen iiber das Vigil- und Qua-
temberfasten.

Gebetsverbriiderung

Im Falle des Ablebens eines der Teilnehmer der Synode versprechen
die andern, dem Verstorbenen folgendes Suffragium zu gewihren: die
einzelnen Bischofe lesen innert dreiBig Tagen eine Seelenmesse, sofern
sie nicht durch Krankheit verhindert sind. IThre Kanoniker sollen es
ebenso halten, wihrend die Landpfarrer sogar drei Messen lesen sollen.
Die Diakone und die Triger der niederen Weihen rezitieren zehn Psal-
terien. Der Konig und die Konigin verteilen innerhalb der dreilig Tage
1500 Denare fiir die Erlosung der Seele des Verstorbenen und speisen
ebensoviele Arme. Die einzelnen Bischéfe speisen gleichzeitig dreihundert

1 Synode von Dortmund 1005: BoyEg, Quellenkatalog 72; Thietm. 6, 18 (HoLrtz-
MANN 294/96; TrirLMIcH 260/62) ; Annal. Saxo a. 1005 (MG SS 6, 655) ; MG Const. 1,
58 no. 28; HEFELE-LECLERCQ 4, 2, 907-909; HirscH, Jbb. Heinrich II. 1, 361 f{.;
Hauck 3, 429 {.; WENNER, Rechtsbeziehungen 156; BovEe, Synoden 147; HovrTz-
MANN 438.

i W



Arme, legen dreilig Denare aus und ziinden dreiBig Kerzen an!. Der
Herzog Bernhard I. von Sachsen — in dessen Herzogtum die Synode
stattfand - soll fiinfhundert Arme speisen und fiinfzehn Solidi aufwenden.

Dieser SynodebeschluB} ist bestimmt nicht unter dem besondern Ein-
fluB3 der cluniazensischen Totengedidchtnisse oder gar im Zusammenhang
mit der Einfithrung des Allerseelentages in Cluny zustande gekommen,
wie frither behauptet worden ist 2. Vielmehr gehen die cluniazensischen
Suffragien fiir die Verstorbenen und die Gebetsverbriiderung von Dort-
mund auf dieselbe Tradition zuriick. Das Institut der Gebetsverbriiderung
hat gegen Ende des 8. Jahrhunderts im angelsdachsischen Ménchtum seinen
Anfang genommen. Eine erste Hochbliite erlebte es im karolingischen
Frankenreich. Zu den Verbindungen der Kloster der Reform Benedikts
von Aniane traten als Mischform die synodalen Verbindungen, an denen
sich auch nichtmonastische Kleriker — und gelegentlich sogar Laien,
meist weltliche GroBe — beteiligen konnten 3. Die ersten wichtigen Bei-
spiele sind der Totenbund von Attigny vom Jahre 762 * und die Gebets-
verbriiderung der bayrischen Bischéfe und Abte in Dingolfing um das
Jahr 770. Die bayrische Gebetsverbriiderung ist in den Synoden der
Jahre 800 und 805 und wiederum im 10. Jahrhundert zweimal bestétigt
worden, das zweite Mal unter Einschlufl der weltlichen Obrigkeit in die
Suffragien 3. Diese Tradition scheint Heinrich II. mit den in Dortmund

1 Zu den Votivkerzen fiir Verstorbene: siehe oben S. 56 Anm. 3.

2 HEFELE-LECLERCQ 4, 2, 908 Anm. 6 mit der dort angegebenen Lit. — Vgl. zu
JorDEN, Totengedichtniswesen die Rezension von H. NorTarp, in: ZSRG kan.
Abt. 21 (1932) 424: «GewiB, in Cluny ist der Gedanke einer allgemeinen Toten-
gedichtnisfeier, der Allerseelentag am 2. November, zuerst aufgekommen (Ende
des 10. Jahrhunderts unter Odilo) und hat sich von dort aus langsam iiber die
Gesamtkirche verbreitet; aber die kldsterlichen Gebetsverbriiderungen zum Toten-
gedachtnis sind schon vor Cluny dagewesen — wie auch die Vergabungen an iltere
Kloster, lange vor der Griindung Clunys, durch religivse Motive, pro remedio
animae, zum mindesten mit veranlaBt wurden ...». Zur Uberschitzung des Ein-
flusses von Cluny auf Heinrich II. vgl. Burst-THIELE, in: GEBHARDT, Hb. 1, 291
(mit Lit.!).

3 EBNER, Gebetsverbriiderungen 31. 35-64; NussBauM, Kloster 162, 168;
M. RoTHENHAUSLER, Kultur der Reichenau 1, 291-304; K. BEYERLE, ibid. 414 ff.

*+ Synode von Attigny 762: MG Conc. 2, 72/73; EBNER, Gebetsverbriiderungen
51 1.; NussBauM, Kloster 164. — Vgl. die Synode von Frankfurt 794 c. 56 (MG
Conc. 2, 171): Commonuit domnus rex etiam, ut Alqguinum ipsa sancta synodus in
suo consortio sive in ovationibus vecipere dignaretur ... EBNER, Gebetsverbriiderungen
53 1.

5 Synode von Dingolfing 769/70 (?): MG Conc. 2, 93-97 (NussBauMm, Kloster
165); RieseacH 800 c. 47 (De his quae postmodum addita sunt c. 15): MG Conc. 2,
213; bayr. Synode (Freising?), Mai 805: MG Conc. 2, 233 (Hauck 2, 264: «Erneue-

213



versammelten Bischéfen erneuert zu haben. Allerdings hatten dann am
neuen Aufschwung der Gebetsverbriiderungen des 11. und des 12. Jahr-
hunderts die Reformkloster einen maBgeblichen Anteil .

Die Sorge um das persoénliche Heil und die Vorstellung jener Jahr-
hunderte, daB eine quantitativ groBere Gebetsleistung mehr Gnade
erwirke, waren die wesentlichen Beweggriinde, die zur Stiftung der
Votivmessen iiberhaupt und zur Einrichtung jener Verbriiderungen fiihr-
ten, welche die hdufigen MeBfeiern oder Ersatzleistungen fiir das Seelen-
heil garantierten 2. Diese Verbriiderungen, die von den tiefsten gemein-
samen Anliegen getragen waren und der kirchlichen Gemeinschaft von
Lebenden und Toten einen besonderen Ausdruck verliehen, hatten auch
einen politischen Sinn: So wie die Gebetsverbriiderungen der Kléster
geradezu das rechtliche Band der spiteren Ordenskongregationen er-
setzen konnten 3, manifestierten die synodalen Verbriiderungen die Soli-
daritit des Ditzesanklerus #, der Kirchenprovinz und ihrer Kloster oder
gar der ganzen Reichskirche mit ihren weltlichen Spitzen 3.

Wohl aus geographischen Griinden ¢ war die Salzburger Kirchen-
provinz, wo das Institut der Gebetsverbriiderung eine sehr lebendige
Tradition besaB, als einzige der deutschen Provinzen in Dortmund nicht
vertreten. Es kann jedoch angenommen werden, daBl die bayrische
Kirche im Sinne der iibrigen Reichskirche den ehemaligen Herzog auch
als Konig in ihrer Gebetsverbriiderung bestédtigt hat 7. Das offizielle
kirchliche Gebet fiir den Kaiser oder Konig hatte auch nach dem Zerfall
des karolingischen Reiches nicht aufgehort 8. Es ist aber in Dortmund
das erste Mal, daB sich die Reichskirche in ithrer Gesamtheit, vertreten

rung und Erweiterung des Gebetsvereins»); Regensburg, Januar 932: oben S. 57
Anm. 1; Regensburg zwischen 941 und 962: oben S. 69 Anm. 1. — Vgl. EBNER,
Gebetsverbriiderung 53. '

1 HALLINGER, Gorze-Kluny 2, 1048 (Register s. v. Verbruderungswesen) — vgl.
ScuMmip-WorLascH, Gemeinschaft der Lebenden und Verstorbenen.

2 NussBauM, Kloster 158. 162; vgl. oben S. 54 Anm. 6 angegebene Lit.

3 ROTHENHAUSLER-BEYERLE, Kultur der Reichenau 1, 291 f.; NUSSBAUM,
Kloster 162 f.; DammEeRTZ, Verfassungsrecht der benediktin. Ménchskongregation
9-11.

4+ EBNER, Gebetsverbriiderungen 56 f. Vgl. die Institution der Kalandversamm-
lungen, der spateren Ruralkapitel: MEERsSEMAN, Klerikervereine.

5 Vgl. das Suffragium der Synode von Mainz 950/54: oben S. 77 und die Bei-
spiele oben S. 5 Anm. 5.

6 Oben S. 69 Anm. 4.

7 Oben S. 56 ff., bes. S. 69 Anm. 1.

8 Vgl. BieHL, Liturg. Gebet passim.

214



durch ihre Bischéfe, in einer Gebetsverbriiderung mit dem Koénig und
der Konigin als gleichberechtigte Glieder vereinigt hat. Thietmar spricht
von dem «vortrefflichen Dekret einer neuen Einrichtung»?!. Diese
engste liturgische Verbindung des Herrschers mit der Kirche entspricht
der Einrichtung des Konigskanonikates 2. Die Gebetsverbriiderung von
Dortmund ist ein weiterer kultischer Ausdruck des von Heinrich II. in
verstirktem Male ausgebauten «ottonischen Reichskirchensystemsy.

DaB der Konig das «schuldige Totengeddchtnis» auch wirklich gehalten
hat, berichtet Thietmar zum Jahre 1009 im Zusammenhang mit dem
Tod seines Vorgingers auf dem Bischofsstuhl von Merseburg 3. Aus einer
andern Stelle in Thietmars Chronik geht hervor, daf die Gebetsverbriide-
rung von Dortmund offenbar auch Fiirbitten fiir die Priester der betei-
ligten Bischofe gewidhrleisten sollte. Nachdem das Dekret von Dortmund
erlassen war 4, sei nimlich ein Mitpriester Thietmars in Magdeburg
erkrankt. Thietmar habe es versiumt, den schwerkranken geistlichen
Mitbruder zu besuchen, obwohl er kurz vor dessen Ableben noch Gelegen-
heit dazu gehabt hitte. Nach dem Verscheiden habe sich Thietmar durch
seinen Vikar bei der Totenwache in der Kirche vertreten lassen, da er
die anstrengenden Nachtwachen koérperlich nicht ertrug. Nicht lange
nach der Beerdigung sei der verstorbene Priester im Traume Thietmar
erschienen und habe diesem schwere Vorwiirfe gemacht: Warum er ihn
nicht besucht hitte und weshalb er auch nicht das «in Dortmund gestif-
tete Totengeddchtnis» gefeiert hitte 3.

1 optimo mnovae institutionis decveto: Thietm. 6, 18. — Zur Gleichstellung des
Kaisers mit einem Bischof vgl. Vita Meinwerci c. 37 (TENCKHOFF 37): Der Kaiser
macht eine Schenkung an einen Kanoniker von Paderborn: ... ea ratione, ut, si
Heinrvicum imperatorem superviveret, anniversarium eius sicut unius episcopt Pather-
brunnensis de sola curte Bokinavordi faceret, et CCC elemosinas pro anima eius davet
et in eadem die exitus eius ei anniversarii unum pauperem cum URa CaMisia ...
vestiret ...

2 Oben S. 3 Anm. 2.

3 Thietm. 6, 39 (HoLTzMANN 323; TriLLMICH 284): Rex autem in Franckenvort
audita morte episcopt memoriam pro eo debitam precepit fieri.

+ Ibid. 7, 33 (HorTzMANN 438; TrRiLLMICH 388): Post decretum in Throtmanni
peractum.

3 Ibid.: «Quare», dixit, «non visitastis me et psaltevium non cantastis neque memo-
viam in Throtmanni inventam fecistis?» Quicum excusacionem meam audivet respon-
dit: «Male haec dereliquistis.» — Auch die Bestimmungen des Totenbundes von
Attigny 762, die vorerst fiir die beteiligten Bischéfe und Abte galten, wurden
spater fiir einfache Moénche angewendet: K. BEYERLE, Kultur der Reichenau 1,
414 1.

215



Vigilfasten

Das zweite Kapitel des Dekrets von Dortmund hat einen disziplinidren
Inhalt. Die letzte Reichssynode, von der bekannt ist, daf} sie sich mit
dem Vigilfasten befal3t hatte, war diejenige von Erfurt 932 1, Die Synode
von Dortmund kennt dieselben 6ffentlichen Vigilien vor Heiligenfesten
wie das Breviariwm von Erfurt? wobei sie zwischen dem strengen
Fasten bei Wasser, Salz und Brot vor Johannes dem Taufer, Peter und
Paul, Laurentius und Allerheiligen und dem quadragesimalen Fasten
(ohne Fleisch und andere tierische Speise) vor Mariae Himmelfahrt und
den iibrigen Apostelfesten unterscheidet.

Nachdem in der Karolingerzeit die Quatember im Frankenreich hei-
misch geworden waren, zidhlen sie von den Pseudo-isidorischen Dekre-
talen bis Burchard von Worms in der Regel zusammen mit den Vigil-
fasten, den regelmidfBigen und den auBerordentlichen Bittagen zu den
einzigen allgemeinen Fasttagen auBerhalb der Quadragesima vor Ostern 3.
Die Synode von Dingolfing 932 verbietet fiir die Quatember tierische
Speise und berauschende Getrinke *. Ein Zusatz des 10. Jahrhunderts
zur monastischen Gesetzgebung von Aachen von 816 hilt ausdriicklich
fest, daB an den Quatembertagen keine andere Speise zu genieBen sei
als diejenige, welche die Viter fiir die Quadragesima bestimmt hatten 3.
Auch hier nimmt die Synode von Dortmund wieder eine Verschirfung
vor, indem sie am Quatemberfreitag vor Weihnachten ein Fasten bei
Wasser, Salz und Brot vorschreibt. Darin duBert sich die strengere all-
gemeine BuBpraxis, in der im 10. und 11. Jahrhundert auch das Advent-
fasten ausgebaut wurde ©. Vielleicht wirkt sich in diesem Synodalbeschlu3
auch eine gewisse monastische Tendenz in der diszipliniren Gesetz-
gebung Heinrichs II. aus. Allerdings hat fiir die zuerst genannten Vigil-
tage die Provinzialsynode von Seligenstadt 1023 das von der Reichs-

1 Oben S. 35 ff. (S. 37 Anm. 2).

2 Oben S. 40 (Anm. 2).

3 Oben S. 39 (Anm. 6). Regino 2, 5 interr. 49 (W 213) = Burch. 1, 94 interr. 48
(PL 140, 548): Est aliquis qui teiunium quadragesimale, vel Quatuor Temporum sive
Letaniae maioris, vel Rogationum, sive indictum ab episcopo teiunium pro quacunque
plaga, non observaverit? Vgl. dazu oben S. 44 {1.

* Oben S. 68.

5 Legislatio Aquisgran. decr. authent. add. aliena c. 1 (CCM 1, 468) : Ut in ieiunio
quatuor temporum nullus cibus sumatur alius nisi ille sicut in Quadragesima consti-
tutum est a sanctis patribus, similiter in capite ietunii (dazu J. SEMMLER, in: DA 16,
1960, 337); Rather. syn. c. 15: oben S. 97 Anm. 8.

6 Oben S. 44 f.

216



synode unter Heinrich II. geforderte verschirfte Fasten stillschweigend
wieder aufgehoben 1.

3. Die Reichskivche ersetzt die Metropole —
Die Bischofswethe Gerhards von Cambrar 1072

Mehr als seine ottonischen Vorgidnger hat Heinrich II. in die Gesetz-
gebung der Synoden eingegriffen. DaBB er — wie Karl der GroBe — auch
ein eigentliches konigliches wus liturgicum fiir sich beanspruchte, geht
aus der Uberlieferung der Bischofsweihe Gerhards von Cambrai hervor.

Die Teilungen nach dem Zerfall des karolingischen Reiches ergaben
fiir das niederlothringische Doppelbistum von Arras und Cambrai eine
Uberlagerung verschiedener kirchen- und reichsrechtlicher Bindungen.
Wihrend Cambrai zum deutschen Reich und damit auch zur Reichs-
kirche gehorte, stand Arras unter westfrinkischer Oberhoheit. Die beiden
Teile zusammen aber gehoérten zur mehrheitlich westfrinkisch-franzé-
sischen Kirchenprovinz von Reims. Um die Stellung des Reiches an der
umstrittenen niederlothringischen Grenze zu festigen, suchte die otto-
nische Politik, Cambrai aus dem Metropolitanverband von Reims zu
l6sen und damit den EinfluB einer fremden Hierarchie auszuschalten
und so das Bistum noch fester in die Reichskirche einzugliedern. Auch
die Bischofsernennungen waren darauf abgestimmt. Bis in die Zeit des
Investiturstreites gehorten Trier, Liittich und Cambrai nebst einigen
lothringischen Kléstern zu den wichtigsten Bollwerken der kaiserlichen
Reform 2.

Mit der Begriindung, daB der Erzbischof von Reims wegen der dor-
tigen Wirren dazu nicht in der Lage war, weihte Papst Gregor V. an-
l4Blich einer rémischen Synode im Mai 996 Erluin zum Bischof von
Cambrai und Arras. Die Umgehung des Konsekrationsrechtes des zu-
stdindigen Metropoliten war wohl als erster Schritt zu einer bevor-
stehenden Exemtion gedacht 3. Dieses Projekt sollte sich jedoch wih-
rend des ganzen Mittelalters nicht verwirklichen *.

1 Unten S. 247.

2 ScHIEFFER, Gerhard I. 326 ff. — FricHE, Réforme grégorienne 1, 19, 42. DE
MoreaAu, Hist. de I'Eglise en Belgique 2, 9, 16; WATTENBACH-HOLTZMANN 1. 4,
619-764.

3 Erluin begleitete Otto III. nach Rom: Gesta epp. Camerac. 1, 110, MG SS 7,
448 f.; SCHIEFFER, Gerhard I. 330; vgl. unten S. 221 Anm. 4.

4 Denselben Versuch machte — ebenso erfolglos — Friedrich I. mit dem Gegen-
papst Paschalis III. (JAFF£-L. 14495): ScHIEFFER, Gerhard I. 333. Im Jahre 1093

217



Die besondere Grenzlage spiegelt sich deutlich in der Person, in der
Ernennung und der Weihe von Erluins Nachfolger Gerhard (1012-1051)1.
Dieser stammte aus einer bedeutenden Familie in der Gegend von Liit-
tich. Durch seine Mutter war er mit Erzbischof Adalbero von Reims
verwandt. Diese Beziehung brachte Gerhard an die Domschule seiner
Metropole. In Reims durchlief er auch die Laufbahn des Klerikers bis
zum Diakon und wurde sogar Kanoniker am dortigen Domkapitel. Seine
ebenso engen deutschen Verbindungen fiihrten ihn in die Kapelle Hein-
richs II 2. Hier gewann er das besondere Vertrauen des Konigs, der ihm
1012 das Bistum Cambrai verlieh. Auch als Bischof hat Gerhard «seine
Reichstreue glinzend bewiesen» 3. Nicht nur auf reichspolitischem, auch
auf geistlichem und kulturellem Gebiet hat sich die Persénlichkeit des
Bischofs bewédhrt. Er hat 1025 auf der Synode von Arras die liturgischen
Gebriuche gegen spiritualisierende « Neumanichider» verteidigt *. Gegen
die Errichtung des Gottesfriedens wehrte sich der Bischof, der gleich-
zeitig in Cambrai als weltlicher Graf regierte, wohl aus Griinden der
inneren Sicherheit > und der Respektierung des koniglichen Rechtes °.
Dafiir forderte er als langjdahriger Freund Richards von Saint-Vannes
die Klosterreform 7. Auf der Synode von Tribur 1036 setzte er sich in
der Frage der Friihlingsquatember wie bei seiner Bischofsweihe und
andern Gelegenheiten fiir die antiqua patrum consuetudo ein® In Ex-

wurden zwar auf Betreiben von Arras die beiden Bisttimer getrennt. Cambrai ver-
blieb aber bis 1559 in der Kirchenprovinz von Reims: M. CHARTIER, DHGE 11
(1949) 551. 554.

1 Zum folgenden SCHIEFFER, Gerhard I. 332.

2 FLECKENSTEIN, Hofkapelle 2, 186.

3 Ibid.; vgl. SCHIEFFER, Gerhard I. 325: «Fiir das frithe 11. Jahrhundert, nament-
lich die Zeit Heinrichs II., kann als Nachfolger Notkers (sc. v. Liittich), wenn auch
gewiB nicht im gleichen Range, der Bischof Gerhard I. v. Cambrai gelten; er war
nach den Worten Pirennes ‘ein vorgeschobener Posten des Reiches, ein wachsamer
Hiiter der Rechte und Anspriiche seines Herrn'’».

4 Synode von Arras 1025: Mans1 19, 423460 = PL 142, 1267-1312; HEFELE-
LECLERCQ 4, 2, 940-942.

5 M. CHARTIER, DHGE 11, 550. — Um die kgl. Stellung zu stirken, machte
Heinrich II. den Bischof von Cambrai zum weltlichen Grafen (ScHIEFFER, Gerhard I.
327 Anm. 4). Schon vorher — und nachher noch mehr — war der geistliche Furst den
Angriffen seiner niederen Ministerialen ausgesetzt, die gerne gegen das Reich fron-
dierten und nach Frankreich neigten. Vgl. ScHIEFFER, Gerhard I. 326 f. 328 ff.;
HorTzmann 417 ff.

6 ScHIEFFER, Gerhard I. 344 {.: «In Deutschland (im Gegensatz zu Frankreich)
war die Staatsgewalt nicht feudaler Zersetzung erlegen».

7 ScHIEFFER, Gerhard I. 353 ff.; HALLINGER, Gorze-Kluny passim.

8 Synode von Tribur 1036: Gesta epp. Camerac. 3, 51 (MG SS 7, 485). Gerhard

218



kommunikations- und Ehefragen vertrat Gerhard die strenge Disziplin 1.
«Durch Bildung und Neigung hat er die Geschichtsschreibung seiner
Kirche ungemein geférdert», indem er die Abfassung hagiographischer
und historiographischer Werke in Cambrai anregte. Gegen Ende seiner
Regierungszeit (1051) verfaBte in Gerhards Auftrag ein Domherr von
Cambrai die bedeutenden Gesta episcoporum Cameracensium. Darin wir-
ken sich erstmals die reichskirchlichen Ideen der sdchsischen Zeit auf
die Geschichtsschreibung aus. Mit ihnen nimmt eine «lange blithende
historische Produktion» in Cambrai ihren Anfang 2 Diese Bischofs-
geschichte, die sozusagen unter den Augen Gerhards entstand, ist die
wichtigste Quelle fiir seine Ernennung und Weihe zum Bischof von
Cambrai. Threr historischen Tendenz ist es zu verdanken, daB sie auch
iiber die in diesem Zusammenhang wichtigen liturgiegeschichtlichen
Begleitumstidnde berichtet 3.

Am Osterfest traf Gerhard in Liittich den Konig *. Heinrich II. wollte
den erwidhlten Bischof veranlassen, ithn zur Weihe der neuen Kathedrale
nach Bamberg zu begleiten. Dort sollte er in seiner Anwesenheit und
unter der Assistenz vieler Mitbischéfe und Abte aus den Hinden von
papstlichen Legaten die Bischofsweihe empfangen. Wie auch der Ver-
fasser der Bischofsgeschichte von Cambrai bemerkt, hitte dieses Vor-
gehen in einem gewissen Sinn die Wiederholung der seinerzeit mit Erluin
verfolgten Praxis bedeutet °>. Die Bischofsweihe unter koniglichem
Patronat in Bamberg muBte jedoch noch deutlicher machen, daB nicht
eine «romische» Immediatisierung Cambrais beabsichtigt war, sondern
daB im Grunde die Reichskirche die Mutterkirche von Reims ersetzen
sollte. Die Anwesenheit apostolischer Legaten an der machtvollen reichs-
kirchlichen Demonstration anldBlich der Weihe des Domes von Bamberg
konnte zwar nach rémischer Auffassung eine pidpstliche Kirchenhoheit
unterstreichen, fiir den Konig aber bedeutete sie — so gut wie 1020 der

an die Archidiakone von Liuttich (Gesta epp. Camerac. 3, 28: MG SS 7, 474): ne
aliquam irvationabilem novitatem usurpave velitis, per quam ab ecclesiasticae et aposto-
licae institutionts consuetudine discrepave videamini (zit. SCHIEFFER, Gerhard I. 349).
Vgl. Hauck 3, 561.

1 Gesta epp. Camerac. 3, 28. 33 (MG SS 7, 474 ff. 479) ; ScHIEFFER, Gerhard I. 350.

2 WartTENBACH-HorTtzmann 1, 1 (1938) 152-156.

3 Gesta epp. Camerac. 3, 2 (MG SS 7, 466).

4 Gerhard hatte zu Nimwegen die Priesterweihe erhalten. Vgl. zum Osterauf-
enthalt des Konigs in Liittich auch Annal. Hildesh. a. 1012 und Annal. Leod. a. 1012
(MG SS 4, 18); HirscH, Jbb. Heinrich II. 2, 322 Anm. 1.

3 Siehe oben S. 217 Anm. 3 und 4 sowie unten S. 220 Anm. 3.

219



Besuch des Papstes Benedikt VIII. in Bamberg — die Bekriftigung seiner
Reichsidee. Selbst mit der Exemtion des Bistums Bamberg, die aller-
dings am Widerstand von Mainz scheiterte, wollte Heinrich II. offen-
sichtlich «seiner» Kathedrale im Rahmen der Reichskirche eine unab-
hidngige Stellung verschaffen 1.

Die Vorziige, die der Verfasser der Bischofsgeschichte fiir eine Weihe
in Bamberg nennt, hat bestimmt auch Gerhard anerkannt: Die Kon-
sekration wire feierlicher (honorabilius) und liturgisch korrekter (disci-
plinatius) als in Reims und vor dem ganzen koniglichen Staat (regia
pompa) sowie mit «lothringischery Sorgfalt (Lothariensi sollertia) voll-
zogen worden. Das ist der Ausdruck eines SelbstbewuBtseins der reichs-
kirchlichen Reform in Lothringen, die gerade im liturgischen Bereich in
Trier, Metz und Littich ihre eigene Tradition besal und die sich in
Bamberg geltend machen konnte! Diese kénigliche und im besonderen
die lothringische, beziehungsweise deutsche Pflege der Liturgie hebt der
Kanoniker von Cambrai ab von den verwilderten Gebrauchen der West-
franken, beziehungsweise Franzosen (indisciplinats mores Karlensium) 2.

Dennoch zog es Gerhard vor, die Weihe aus der Hand des Erzbischofs
von Reims zu empfangen. Seine Griinde seien die persénlichen Bin-
dungen gewesen, die ihn mit dem Ort verkniipften, wo er die klerikale
Ausbildung empfangen hatte, und der Wille, im Gegensatz zu Erluin
das Metropolitanrecht nicht zu verletzen 3. Da habe Heinrich II. altior:
consilio — womoglich an einem Hoftag — diese Griinde angenommen und
wohlwollend gebilligt. Als er Gerhard die Erlaubnis erteilte wegzugehen,
habe er jedoch diesem ein Buch mitgegeben, das die Klerikerordinationen
und die Bischofsweihe enthielt. Nach diesem Formular sollte Gerhard

1 Vgl. H. GUNTER, Kaiser Heinrich II. und Bamberg, in: Hist. Jb. 59 (1939)
273-290; F. GELDNER, Das Hochstift Bamberg in der Reichspolitik von Kaiser
Heinrich II. bis Kaiser Friedrich Barbarossa, in: Hist. Jb. 83 (1964) 28—42.

2 ScHIEFFER, Gerhard 1. 324: «Fur das legitimistisch empfindende Frihmittel-
alter war es nicht ohne ernsthafte Bedeutung, daB im westfrankischen Reiche das
10. Jahrhundert hindurch noch die Nachkommen des groBen Karl die Krone
trugen; Karlenses heiBen die Franzosen noch im 11. Jh.». ID. 359 sieht in der
Lothariensis solertia den Ausdruck des BewulBtseins der Verbundenheit mit der
Reichskirche. Der Verfasser der Gesta epp. Camerac. gebraucht das Adjektiv
Lothariensis aus seiner geographischen Sicht flieBend auch unter EinschluB des
ubrigen Deutschland (vgl. MG SS 7, Register). — Zur kulturellen Blite in Lothringen:
HortzmManNN 505-508. 515-518. — WaTtTENBACH-HoLTZzMANN 1, 1, 83-156; 1, 2,
163-199.

3 Ne forte videlicet eo etiam ipse consuetudini sedis metvopolitanae contraive videre-
tur. Vgl. oben S. 217 Anm. 3 und 4 sowie unten S. 221 Anm. 4.

220



geweiht werden, damit er nicht etwa bei den unkorrekten Gebrauchen
der «Karolinger» auf irteguldre Weise ordiniert wiirde . Das besagte
Buch kann kein anderes gewesen sein als das ottonische Pontificale
Romano-Germanicum oder ein Auszug davon 2 Daf} Gerhard nach dem
darin enthaltenen Ordo zum Bischof geweiht wurde, daran kann nach
dem ganzen Bericht nicht gezweifelt werden 3. Die Konsekration in
Reims sei denn auch mit gréBter Feierlichkeit (veneratione) erfolgt.

Mit der Verpflichtung Gerhards und damit auch des Erzbischofs von
Reims auf das Pontifikale der Reichskirche hat Heinrich II. seinen Riick-
zug in der Frage des Weiheortes beinahe mehr als wettgemacht. Denn
damit gelang es ihm, reichskirchlichen liturgischen Brauch auBerhalb
des Reiches anzuwenden. Ohne den Erzbischof von Reims zu iibergehen,
hat er die consuetudo sedis metropolitanae durchbrochen * und so gleich-
wohl die Zugehorigkeit Cambrais zur Reichskirche dokumentiert. Das
Argument, daB die Reichskirche die bessere Liturgie besitze als die
Franzosen und alle andern, da ihre Authentizitit durch den mos Romanus
gewidhrleistet sei, begleitete wohl die ganze Verbreitung des Roémisch-
germanischen Pontifikales.

Es ist wahrscheinlich, daB Bischof Gerhard dieses Formular gleich-
zeitig in seiner Dibzese eingefithrt hat, entgegen dem Grundsatz, dab
die Di6ézesen in liturgischen Dingen mit der Metropole {ibereinstimmen
sollten . Auch fiir Gerhard war wohl der Brauch der Kirche von Reims
in Frage gestellt. In seiner Ditzese scheint er die Liturgie der Reichs-
kirche vorgezogen zu haben.

In der Kapitelsbibliothek in Ké6ln befindet sich eine Handschrift des
Roémisch-deutschen Pontifikales, die im 11. Jahrhundert fiir die Didzese
von Arras und Cambrai geschrieben worden ist 6. Vielleicht geht dieses

1 Vgl S. 220 Anm. 2.

2 Vgl. oben S. 85.

3 Dafar spricht allein schon der Umstand, daB der Verfasser der Gesta epp.
Camerac. seine Chronik sozusagen unter den Augen Gerhards I. schrieb. Vgl
Hirsch, Jbb. Heinrich II. 2, 323 (Anm. 2).

+ Vgl. oben S. 220 Anm. 3. Umgekehrt lieB Heinrich II. den neuen EB Poppo
v. Trier (1016-1047) im Interesse der Reichskirche durch EB Erkanbald von Mainz
weihen, wogegen Bisch. Dietrich von Metz protestierte. Dieser hat sich vermutlich
auf Ps. Anicet (HiNscHIUS 120 = Burch. 1, 28: PL 140, 556) berufen, wonach der
ilteste conprovincialis den neuen Metropoliten weihen solle. Vgl. nach Thietm. 7, 26
(HortzmaNN 430; TririmicH 382); Hauck 3, 435 (Anm. 2).

3 Unten S. 244 Anm. 3.

6 Koln, Kapitelsbibliothek, cod. 141: AnDRrRIEU, ORR 1, 108-114.

221



Exemplar unmittelbar auf dasjenige zuriick, das Heinrich II. dem
Bischof Gerhard mitgegeben hatte. Die lokalen Traditionen, die zum
Teil noch von der Metropole von Reims bestimmt waren, lieBen sich
nicht mit einem Schlag ausléschen. Sie sind im Gegenteil in die Redak-
tion des Pontifikales, das jetzt in Kéln liegt, eingeflossen. In wichtigen
Teilen jedoch hat sich die Liturgie der Reichskirche auf Grund wohl der
koniglichen MaBnahme von 1012 in dem Doppelbistum Arras (das nicht
zum Reich gehorte!) und Cambrai durchgesetzt. In andern Teilen der
Kirchenprovinz von Reims ist das Pontificale Romano-Germanicum erst
zu Beginn des 12. Jahrhunderts iiberliefert 1.

4. Die Linschrinkung der Autoritit des vomischen Brauches
und die Einflihrung des Credo in den stadtromischen Meflordo —
Dze Synode von Rowm 1074

«Einer der harmonischsten Repridsentanten des ottonischen Reichs-
kirchensystems» war Abt Berno von Reichenau (1 1048). Nachdem er
im Jahre 1008 von Heinrich II. zum Abt der Reichenau erhoben worden
war, begleitete er 1014 den Koénig zur Kaiserkrénung nach Rom 2. Seiner
reichskirchlichen Haltung und dem SelbstbewufBtsein des exemten Abtes
der Reichenau entsprechen die liturgischen Auffassungen Bernos. Die
Legitimitdt einer Vielfalt liturgischer Traditionen unterstreicht er beson-

1 ANDRIEU, ibid. 509, der jedoch die Einfuhrung des PRG in Cambrai dem
Bisch. Berengar (956-962), dem nahen Verwandten Ottos I., vermutungsweise zu-
schreibt. In dieser Zeit ist das Buch in Mainz erst redigiert worden. Berengar, von
dem die Gesta epp. Camerac. 1, 80 (MG SS 7, 431) sagen, er sei magis secularibus
quam ecclesiasticis negotiis implicatus gewesen, wurde zudem, wie Andrieu selbst
schreibt, wegen seines autoritiren, eigenwilligen Verhaltens in seiner Dibdzese
schlecht ertragen, was eine ungiinstige Voraussetzung fur die Einfihrung des Ponti-
fikales gewesen wire. Nach dem Bericht der Bischofsgeschichte von Cambrai durfte
dort jenes Buch, das der Kénig Gerhard mitgegeben hat, vorher noch nicht bekannt
gewesen sein (wie Andrieu auch VogerL, PRG 3, 45 Anm. 74). — Nicht nur im
Rahmen der Geschichte der Verbreitung des PRG ist das geschilderte Ereignis
nicht gewiirdigt worden. In der allgemeingeschichtlichen Literatur ist es zwar nicht
ganz ubersehen worden, fand aber nicht die verdiente Wiirdigung. Bei HirscH,
Jbb. Heinrich II. 2, 322 {. und bei Havuck 3, 434 sowie bei SCHIEFFER, Gerhard I.
3321, erscheint der liturgiegeschichtliche Begleitumstand der Weihe des Bisch, v.
Cambrai eher als Merkwiirdigkeit, die das subjektive Interesse Heinrichs 1I. an
seinem diszipliniren Kirchenregiment unterstreicht. In seiner rechtlichen und
liturgiegeschichtlichen Bedeutung ist er nicht erfaf3it worden.

2 F.J. Scamare, LThK 2 (1958) 258 (Lit.).

505



ders da, wo er sich gegen den romischen Brauch dafiir einsetzt, daB das
Privileg, das Gloria wn excelsis der Messe anzustimmen, nicht dem Bischof
vorbehalten, sondern auch dem einfachen Priester zugestanden wird.
Der Romanus tenor kann fir ihn schon aus historischen Griinden nicht
alleinige Autoritdt besitzen. Gregor der GroBe selbst habe ja die Freiheit
der Wahl zwischen guten liturgischen Traditionen zugestanden. Ab-
gesehen davon habe die romische Liturgie auch nach Gregor dem GroBen
Erweiterungen erfahren, die ebenso Giiltigkeit besdBen wie die eigent-
lichen «gregorianischen» Bestandteile der Liturgie 1.

Als Musterbeispiel erwdhnt Berno das Credo im Rahmen der Me({eier:
«Mit demselben Grund, mit dem wir den Priestern verbieten, den Aymnus
angelicus zu singen, da ihn die Priester der romischen Kirche auch nicht
zu singen pflegten, kénnten wir nach dem Evangelium das Glaubens-
symbol unterschlagen, das die R&émer bis zur Zeit Kaiser Heinrichs
seligen Andenkens keineswegs gesungen haben». Berno erzdhlt, daf3 der
Kaiser in seiner Gegenwart bei seinem Aufenthalt in Rom anldBlich der
Kaiserkronung (1014) die Romer gefragt habe, warum sie die Rezitation
des Glaubensbekenntnisses in der Messe unterlieBen. Man habe ihm geant-
wortet, dal3 die rémische Kirche nie von irgendeiner Héresie angesteckt
worden, sondern nach der Lehre des heiligen Petrus in der Festigkeit des
katholischen Glaubens unerschiittert verharrt sei; umso mehr wire es
aber fiir diejenigen nétig, das Symbolum héiufiger zu verwenden, die
gelegentlich von irgendeiner Hiéresie befleckt werden konnten. Doch der
Kaiser habe keine Ruhe gehabt, bis er mit der Zustimmung aller den
Papst Benedikt (VIIIL., 1012-1024) dazu brachte, daB er das Credo je-
weils in der Hauptmesse (missa publica) * singen lieB. Ob jedoch diese
Ubung von den Rémern in der folgenden Zeit wirklich beobachtet wurde,
kann Berno nicht bestitigen, da er keine Nachrichten dariiber besitze 3.

Bei dem Glaubensbekenntnis, das auch in Rom in der MeBfeier Ver-
wendung finden sollte, handelt es sich um das mit dem Filioque erwei-
terte nicaeno-konstantinopolitanische Symbol ¢. Urspriinglich nicht fiir

1 Bernon. c. 2 (PL 142, 1058-1060).

Z Als in Cluny im 11. Jahrhundert nebst der missa maior eine zweite Konvent-
messe, die missa matutinalis, gefeiert wurde, fiel nebst andern Verfeierlichungen
in der Regel auch das Credo weg: Udalrici cons. 1, 9 (PL 149, 653); vgl. JUNGMANN,
MS 1, 269.

3 Bernon. off. missae ¢. 2 (PL 142, 1060 1.).

¢ Zum folgenden CAPELLE, Introduction du symbole; JuncMann, MS 1, 591-606;
RigHETTI 3, 294-298; LECHNER 224 f{,

223



die MeBfeier geschaffen, wurde es jedoch schon im 4. Jahrhundert in
Jerusalem als Taufsymbol liturgisch verwendet. Im 5. Jahrhundert rezi-
tierte es in Konstantinopel die gesamte Gemeinde anldBlich der Vor-
bereitung der Taufkandidaten am Karfreitag. Zu Beginn des 6. Jahr-
hunderts fithrte es dort ein monophysitischer Patriarch nach dem Frie-
denskuBl am Ende des Offertoriums in die eucharistische Liturgie ein,
um damit wohl den eigenen Eifer fiir die Orthodoxie zu betonen. Mit
dem Kommunionem pfang verband manin Spanien das Glaubenssymbol,
als im Jahre 589 Konig Rekkared vom Arianismus zur katholischen
Orthodoxie konvertierte. Bei dieser Gelegenheit legten der Konig und
seine Bischoéfe das um das Filiogue erweiterte nicaeno-konstantino-
politanische Bekenntnis ab und bestimmten, daB in Zukunft dieses
Symbol vom ganzen Volk vor dem Herrengebet in der Messe gespro-
chen werden sollte, um «vor dem Empfang von Leib und Blut des Herrn
die Herzen durch den Glauben zu reinigen» 1.

Als Ende des 8. Jahrhunderts mehrere frinkische Synoden den Adop-
tianismus verurteilten, diirfte Karl der GroBe die regelmidflige Verwen-
dung des Credo mit dem Zusatz des Filiogue in der MeBfeier der Pfalz-
kapelle zu Aachen verfiigt haben. Dabei ist wahrscheinlich die Uber-
setzung des Paulinus von Aquileja verwendet worden. Als liturgisches
Vorbild fiir die MaBnahme werden auch durch Alkuins Anschauung die
irisch-angelsdchsischen Gebriduche gedient haben, die ihrerseits von
orientalischen und spanischen Einfliissen bestimmt waren 2. Mit der Ein-
schrinkung, das Filiogue wegzulassen, hat Papst Leo III. dem franki-
schen Herrscher seine Zustimmung zur Neuerung gewdhrt. In den Augen
des Papstes mul} es sich dabei um die Privilegierung eines Sonderritus
gehandelt haben, ohne Konsequenzen fiir die Liturgie in Rom selbst 3.

1 Vgl. unten S. 225 Anm. 1.

2 CaPELLE, Introduction du symbole 1011-1021.

3 Conc. Aquisgran. 810, B. Notitia de colloquio Romano a. 810 (MG Conc. 2,
243 1.}: Missi: Numquid non a te id ipsum symbolum est data in ecclesia cantandi
licentia? Numquid a nobis huc usus ille cantandi processit?... Papa: Ego licentiam
dedi cantandi, non aulem cantando quippiam addendi, minuendi seuw mutandi, et ...
quomodo in huiusmodi cantando vel celebrando sacvosanctis mysteriis sancta Romana
tenet ecclesia, nequaquam aut nobis in talibus labovare aut aliis laborandi occasionem
necesse fuit ingevere ... Nos enim id ipsum non cantamus, sed legimus el legendo
docere nec tamen legendo aut docendo addere quippiam erdem symbolo insevendo pre-
sumimus ... Missi: Quamgquam ergo ... bonum est ut idem symbolum cantetur? Papa:
Bonum sane. Quod tamen non imperando, sed ut prius permittendo dicimus, quia
tllud sicuti tunc ita el nunc, si sincere agatur, utile indigentibus esse posse non igno-
ramus ... At nunc, quod tamen non affirmando, sed vobiscum paviter tractando dico,

224



In der MeBfeier der Pfalzkapelle ist das Symbolum an der Stelle nach
dem Evangelium eingefiihrt worden 1. Stets als Gebet der Gemeinde
fand es an dieser Stelle im frdnkischen Reich langsam Verbreitung 2.
Erst im 10. Jahrhundert hat es sich in der MeBfeier im Bereich der
frinkisch-deutschen Liturgie allgemein durchgesetzt. Zu Beginn des
11. Jahrhunderts jedenfalls scheint Rom fiir Heinrich II. eine iiber-
raschende Ausnahme gewesen zu sein 3.

Im Gegensatz zu den friiheren Anldssen, als das Glaubenssymbol in
die Liturgie eingefiithrt wurde, scheint der Vorsto Heinrichs II. nicht
im Zusammenhang mit trinitdtstheologischen Auseinandersetzungen zu
stehen. Zwar diirfte der Papst erst bei dieser Gelegenheit auch den Zu-
satz des Filiogue angenommen haben 4. Aber diese Kontroverse, die neben
andern Streitpunkten die Beziehungen zwischen Rom und Byzanz im
11. Jahrhundert erneut belasten sollte, kann nicht die Veranlassung zur
haufigeren Verwendung des Nicaeno-Constantinopolitanum gewesen sein.

quantum menti occurrit, ita mihi videtur posse utrumque fievi ut paulatim in palatio,
quia in nostra sancta ecclesia non cantatur, cantandi consuetudo eiusdem symboli
intermittatur, sicque fiat, ut quod id ipsum, ut cantaretur, non quaelibet imperantis
auctoritas, sed polius audiendi id fecerat novitas. St dimittatur a vobis, dimittetur ab
omnibus; et ita fortasse, quantum esse potest, non incongrue utrumque fievi possit, ut,
quod tam nunc a quibusque prius nescientibus vecte cvedatur et tamen illicita cantandi
consuetudo sine cuiusquam fidei laesione tollatur.

! Damit wurde das Credo eher dem Lesegottesdienst zugeordnet. So hat es jeden-
falls nach Walafrid Strabo exord. c. 23 (MG Cap. 2, 499 Zeile 32 ff.; KNOPFLER 61 {.)
auch Berno off. missae c. 1 (PL 142, 158 A) aufgefalt: Symbolum quoque fidei catho-
licae post Evangelium recitatur ut per sanctum Evangelium corde credatur ad iustitiam,
per symbolum autem orve confessio fiat in salutem (Rom. 10, 10) ... concilio quoque
Toletano statutum est (II1 a. 589 c. 2; Mans1 9, 992; Bruns 1, 213), id omni die
Dominico secundum morem ovientalium ecclesiarum decantari (vgl. oben S.225 Anm. 1).

2 Der Zelebrant stimmt an, die Gemeinde fihrt weiter. Im byzantinischen Ritus
wird es oft von einem Vertreter des Volkes gesprochen. Im Gegensatz zu den
orientalischen Riten wurde das Credo im Westen zu einem Kunstgesangsstiick der
Messe, das mit der Zeit wegen der duBeren Schwierigkeit einem Chor iiberlassen
werden multe., Zu der damit verbundenen Gewichtsverlagerung vom eucharisti-
schen Hochgebet auf das Glaubenssymbol vgl. Junemann, MS 1, 604 ff. — Zur Ver-
breitung des Symbolum: OR V, 40; OR IX, 17; OR X, 32 (ANDRIEU 2, 218. 332.
357). In OR X ist das Credo sogar Predigtersatz. Vgl. CAPELLE, Introduction du
symbole 1023. — Zu Walafrid Strabo vgl. vorhergehende Anm. — Herard v. Tours
(858) c. 16 (PL 121, 765): ut ... Glorvia Patri ac Sanctus atque Credulitas et Kyrie
eleison a cunctis veverenter canentur; Walter v. Orléans (871) c.1 (PL 119, 723):
... ut Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto et Credo in unum Deum apud omnes ad
missam decantetur; vgl. JUNGMANN, MS 1, 603.

3 JunemMmaNnN, MS 1, 601.

* HERGENROTHER, Photius 1, 710; 3, 729.

15 225



Vielmehr handelt es sich um eine liturgische ReformmaBnahme des Kai-
sers, die in einer Reihe mit fritheren ottonischen Eingriffen in die romi-
schen Verhiltnisse steht 1. Es ist anzunehmen, daB3 Heinrich II. in Rom,
dessen liturgische Tradition seit dem saeculum obscurum getriibt war,
den vollen mos Romanus im Sinne der Renmovatio imperii zur Geltung
bringen wollte. Fiir den Kaiser war aber der maBgebende «romische
Brauch» die frinkisch-deutsche Tradition 2. DaB der Herrscher oder
seine geistlichen Begleiter angenommen haben, sie wiirden damit die
Wiederherstellung eines dlteren rémischen Zustandes fordern, ist nicht
wahrscheinlich. Berno von Reichenau, der in Rom dabei war, will ja mit
seinem Bericht den Charakter der Neuerung unterstreichen und zeigen,
daB der historische stadtréomische Brauch nicht der allein mafBgebende
sein kann 3.

Das Argument fiir das Fehlen des Credo in der stadtrémischen MeB-
liturgie, ndmlich daB die romische Kirche wegen ihrer immerwadhrenden
Orthodoxie auf die hdufigere Rezitation des Glaubenssymbols verzichten
koénne, klingt echt. Es entspricht dem romischen Selbstverstindnis, wie
es sich oft auch sonst in dhnlicher Form offenbart hat. Insofern das
Glaubensbekenntnis frither tatsidchlich stets aus der Abwehr gegen eine
Hairesie in die Liturgie Eingang gefunden hatte, ist der rémische Ein-
wand nicht unverstindlich *. Der Kaiser hat sich aber davon nicht beein-
drucken lassen. DaB3 er den Papst «mit der Zustimmung aller» iiberredet
hat, 148t darauf schlieBen, daB es in der romischen Synode geschehen
ist, die anlidBlich der Kaiserkrénung 1014 tatsichlich bezeugt ist 5.

Damit haben formell der Papst und die Synode — an der sich aller-
dings auch der Kaiser beteiligte — als liturgische Gesetzgeber gewirkt.
Nach dem Bericht Bernos erscheint der Kaiser nur als Antragsteller.

1 KLAUSER, Liturgiegeschichte 79; JuNGMANN, Gottesdienst 131; KLAUSER,
Austauschbeziehungen 188; JungManN, MS 1, 128.

2 Vgl. oben S. 210.

3 Walafrid exord. c. 23 (MG Cap. 2, 499; KNOPFLER 62), aus dem sonst auch
Berno schopft, meint allerdings: Ab ipsis (sc. Grecis) ergo ad Romanos ille usus
creditur pevvenisse.

+ CaPELLE, Introduction du symbole 1024 : «La réponse des romains est passable-
ment dédaigneuse, mais elle témoigne du sens supérieur des valeurs traditionnelles
qui fut toujours 'apanage de Rome. Les cérémoniaires pontificaux avaient raison
lorsqu'ils rattachaient le chant du Credo a la défense contre 1'hérésie; c’est bien ce
qu’avaient pensé Timothée en l'instituant, saint Léandre et aprés lui Paulin
d’Aquilée, en l'adoptant».

5 Synode von Rom 1014: Bovg, Quellenkatalog 74 ; BOHMER-ZIMMERMANN 442 f,
no. 1129 (Lit.!); HEFELE-LECLERCQ 4, 2, 917; Hauck 3, 434. 522 1.

226



AuBerlich entspricht es den Rechtsverhiltnissen bei der Erteilung rémi-
scher Privilegien, wo die ottonischen Kaiser oder ihre Vertreter bloB als
Intervenienten auftraten, wobei sich jedoch in den meisten Féllen der
Papst ihrer Autoritit nicht entziehen konnte ®. Bei dieser Angelegenheit
handelt es sich aber um einen gesetzgeberischen Akt, der sich nur auf
die stadtrémische Liturgie bezog ?. Das grundsitzliche Jurisdiktions-
recht des Papstes in Rom selbst hatte auch Heinrich II. nie bestritten.
Aber der Papst wiederum beugte sich in seinem Jurisdiktionsbereich dem
Willen des Kaisers wie andere Bischdfe, die sich selbst in geistlichen
Dingen der kaiserlichen Autoritit unterzogen und die Verbindlichkeit
der Liturgie der Reichskirche anerkannten 3.

Bernos Mi3trauen, ob sich die Romer tatsichlich an die von jener
Synode beschlossene Ordnung hielten, war berechtigt. Sie haben ndm-
lich die von der deutschen Reichskirche iibernommene consuetudo in dem
Sinne eingeschrdnkt, dal das Symbolum nicht in jeder missa publica
gesungen wurde, sondern nur an allen Sonntagen, den Herren-, Marien-
und Apostelfesten, den Festen des heiligen Kreuzes, an Allerheiligen und
Kirchweihfesten. Diese Regel ist méglicherweise in der Zeit der vorgrego-
rianischen oder noch eher der gregorianischen Reform, als man sich in
Rom gegen die von den Deutschen tibernommenen Gebrduche auflehnte,
offiziell ausgesprochen worden. Fiir Bernold von Konstanz, den grego-
rianischen Liturgieerkldrer, gilt sie ndmlich als kanonisch. Der Ver-
fasser des Micrologus weist auch auf das Auswahlprinzip hin: es handelt
sich um Feste, deren Inhalt im Symbolum selbst erwdhnt ist . Dieser

1 Havuck 3, 523: «Es ist unfraglich, daB der Papst auf der rémischen Synode
eine gewichtige Stimme hatte; aber entscheidend war doch auch hier die Meinung
des Kaisers. Wenn Benedikt Heinrich seinen Herrn nannte, so war das also mehr
als Hoflichkeit». Vgl. ibid. Anm. 4: «Uk. fiir Farfa J. W. 4006: Ob petitionem glorio-
sissimi filii nostvi imperatoris Heinvici domini nostri. Bemerkenswert ist auch,
daB Benedikt bei Erwdahnung der Entscheidung uber gewisse Anspriiche des
Klosters Farfa Heinrich allein als den Richter nennt (Placitum Benedikts fiir Farfa,
Muratori 2, 2, 519: Cum ... Heinvicus Romam venisset et intra basilicam b. Petri apo-
stoli vesidervet ad legem et iustitiam faciendam, tunc Hugo etc.), wahrend Hugo selbst
sagt: Venimus ante presentiam impevatoris et papae coram tudicibus Romanis, S. 542.»
Zu den weiteren politischen Handlungen Heinrichs II. in Rom siehe HirscH, Jbb.
Heinrich II1. 2, 427 ff.

2 Das Credo ist 1014 nicht in die rémische = abendlandische Liturgie «eingefithrt»
worden.

3 Vgl. vorhergehenden Abschnitt iiber Gerhard von Cambrai.

* Johannes v. Avranches (um 1065) zdhlt noch Johannes d. Tdufer und den
Erzengel Michael dazu (Deramare 17; PL 147, 38 C), den zweiten fithrt auch
Bernhardi ordo Lateran. (um 1153, FiscHER 24) auf. DaB in Micrologus c. 10 (PL

227



Grundsatz kehrt auch bei den Liturgieerkldirern des 12. und 13. Jahr-
hunderts regelmidBig wieder. In spédteren Jahrhunderten ist dann der
Kreis der Heiligen, an deren Festtag das Credo gesungen wird, wesent-
lich erweitert worden 1.

Im Zeichen der Umdeutung der Autoritit der rémischen Liturgie
durch die gregorianische Reform 2 steht Ende des 12. Jahrhunderts auch
die MeBerkldrung Pseudo-Stephans von Baugé 3. Alle wichtigen nach-
apostolischen Weiterungen der Me[Bfeier erscheinen dort durch eine
papstliche MaBnahme begriindet. Die Bestimmung, daBl das Credo in
unum Deum im Wortlaut des Beschlusses des Konzils von Konstantinopel
(381) nach dem Evangelium zu singen sei, wird schon dem Papst Damasus
(366-384) zugeschrieben 4. Kaum achtzig Jahre nach Beendigung des
Investiturstreites ist die entscheidende Rolle des weltlichen Herrschers
bei einer Neuerung in der rémischen Liturgie so undenkbar geworden,
daB auch die historische Erinnerung an das keine zweihundert Jahre
zuriickliegende Eingreifen des Kaisers verdringt wird. Anderseits ist die
Verwendung des Credo in der Hauptmesse an den Sonn- und wichtigsten
Festtagen in der romischen MeBliturgie nach der gregorianischen Reform
so selbstverstdandlich, daB damit eine moglichst weit zuriickliegende
romische Autoritdt in Zusammenhang gebracht werden konnte. Da war
der Name des Zeitgenossen desjenigen Konzils naheliegend, das im
wesentlichen die maBgebende Fassung des betreffenden Glaubensbekennt-
nisses geschaffen hat.

151, 983) das Credo fehlt (Finilo evangelio, statim est offerendum), durfte auf die
Vorlage eines alteren Ordo Romanus zuriickzufithren sein. Dagegen steht c. 46
(PL 151, 1011 f.): Credo in unum iuxta canones in omni Dominica et in omnibus
Dominicis solemmwitatibus item in festis sanctae Mariae et apostolorum, et sanclae
cructs, et omnium sanctorum el dedicationes, debet cantarvi, nec immerilo, nam el de
i1s singulis in eodem symbolo repevitur commemoratio (vgl. CAPELLE, Introduction
du symbole 1025 {.). Fir die Apostelfeste hat Durandus die apostolica ecclesia
geltend gemacht, Allerheiligen galt als Kirchweihfest; vgl. JunemawyN, MS 1, 601
Anm, 52 u. 33.

1 CAPELLE, Introduction du symbole 1026 f.; JuneMaNN, MS 1, 601 f.

2 Vgl. unten S. 280.

3 Ps, Stephan v. Baugé, De sacramento altaris (PL 172, 1273-1308); Frangz,
Messe 427 f.; JuneMaNN, MS 1, 240 Anm. 13 u. passim; D. van DER EYNDE, in:
Rech. théol. anc. et méd. 19 (1952) 225-242 (Verfasser ist evtl. der Bisch. Stephan II.
v. Autun, 1171-1189).

+ Ps. Stephan c. 20, De additis ad officium missae per summos pontifices (PL 172,
1308): ... Damasus Credo in unum Deum ex decveto concilii Constantinopolitani post
evangelium cantari instituit,

228



5. Der mos Romanus in der Rubrizistik — Die Synode von Nimwegen 1018

Als sich am 16. Mérz 1018 in der Pfalz von Nimwegen in Anwesenheit
des Kaisers und seiner Gemahlin die Erzbischéfe von Mainz, Ko6ln und
Trier mit etlichen ihrer Suffragane zu einer groBen Reichssynode ver-
sammelten, war nach dem Bericht Thietmars von Merseburg das Haupt-
traktandum der Streit um die Ehe der blutsverwandten Otto und Irm-
gard von Hammerstein. Die Synodalakten sind nicht iiberliefert. Thiet-
mar hat aber am Rand seiner Chronik eine weitere Angelegenheit eigen-
hindig nachgetragen: Ib: constitutum est antiquo exemplare perlecto, ut cor-
pus Dominicum [ad sinistram], ad dexteram partem calix poneretur . Es
handelt sich dabei um die Aufstellung der eucharistischen Gaben wih-
rend der MeBfeier auf dem Altar.

Nachdem Amalar von Metz in den Jahren 830/31 nach Rom gereist
war, hat er seinen Lzber officialis mit den an Ort und Stelle gewonnenen
Erkenntnissen ergidnzt. Am SchluB3 des Proémiums, das er bei dieser
Gelegenheit dem ganzen Werk vorangestellt hat, nennt er unter andern
Besonderheiten, die er @ Romana sede erfahren hat, die Ubung, den Kelch
auf dem Altar neben (% latere) und nicht — wie nach dem gallikanischen
Brauch — hinter (post tergum oder in fromte) die Oblate zu stellen 2.
Diesen stadtrémischen Brauch bestdtigt auch der Ordo Romanus I, der
schon in der ersten Hailfte des 8. Jahrhunderts ins frankische Reich
eingefithrt worden ist 3.

1 Thietm. 8, 7 (HorLtzMANN 500 {.). Die urspriingliche Notiz Thietmars am linken
Rand des Codex 1 wurde spater von einem Schreiber aus dsthetischen Griinden an
den obern Rand verlegt. Vgl. Cod. 2 (12. Jh.): Ibi etiam constitutum est antiquo
exemplavi perlecto, ut corpus Dominicum ad sinistvam et calix ad dextvam sacevdotis
poneretur = Annalista Saxo, Mitte 12. Jh. (MG SS 6, 673 Zeile 25). — Zu der Synode
von Nimwegen 1018 und zur Anwesenheit des Kaisers und seiner Gemahlin: Bovg,
Quellenkatalog 75; BArIoN, Synodalrecht 310 Anm. 4; BOEMER-WILL 1, 147 no. 22
(ohne Erwihnung der liturgischen Bestimmung); GUTTENBERG, Reg. Bamb. 70 f.
no. 147 (ohne liturg. Bestimmung); HirscH-BreEssLAU, Jbb. Heinrich II. 3, 65 ff.
71 ff.; Havuck 3, 431; HoLTzMANN 465 f. (ohne liturg. Bestimmung); HEFELE-
LEcLERCQ 4, 2, 669 {. (ohne liturg. Bestimmung).

2 Amalar. lib. off. prooem. no. 21 (HansseNs 2, 18) : Haecine sunt quae a Romana
sede accept de his quae hic inserere volo, quamuvis tam latius explanata sint in sequenti
volumine ... Calix involutus sudavio porrigitur ad Altare; quod sudarium ponituy in
cornu altaris. Calix in lateve oblatae in altavi componitur, non post tergum ... (Cod.
SanGall. lat. 278 s. X: a fronte, je nach der Blickrichtung bedeutet es dasselbe;
vgl. unten S. 232 Anm. 3.)

3 Anxprieu, ORR 2, 51; vgl. unten S. 231 Anm. 5.

229



Sowohl die rémische als auch die gallikanische Ubung diirften ur-
spriinglich auf zufillige praktische Gewohnheiten zuriickgehen. Aber am
SchluB seines Buches gibt Amalar eine ausfiihrliche theologische Begriin-
dung des réomischen Brauches. Nach seiner allegorischen Methode ergibt
sich die «theologische Ratio» daraus, daB im MeBkanon vom Beginn der
Anamnese weg der Altar das Kreuz Christi bedeute, und zwar bis zu der
Stelle, wo der Diakon den Kelch mit dem sudarium bedeckt, so wie
Joseph (von Arimathia) den Leichnam des Herrn mit dem Leichentuch
und dem SchweiBtuch bedeckt hat. Amalar fiihrt auch das Zeugnis Bedas
an, der im zweiten Buch seiner Erklarung der Apokalypse vom Altar
des Kreuzes spricht, «auf dem er (Christus) seinen unbefleckten und vom
Heiligen Geist empfangenen Leib dem Vater fiir uns dargebracht hat».
Das Brot, das auf dem Altar liegt, zeigt nach Amalar den Leib des Herrn
am Kreuz, «den wir essen». Wein und Wasser im Kelch zeigen die «sacra-
menta, die von der Seite des Herrn am Kreuz geflossen sind, ndmlich
Blut und Wasser, mit denen der Herr uns trinkt» . Im Brief an Rantgar
erklart Amalar das Wort aus dem Einsetzungsbericht des Abendmahles
nach Lukas: Hic est calix novi testaments in sanguine meo, qur pro vobis
Sfundetur. Der Herr habe damit sagen wollen: «Dieser Kelch ist das Ab-
bild meines Korpers, in dem mein Blut sich befindet, das aus meiner
Seite flieBt, um das alte Gesetz zu erfiillen, und nach dessen VergieBen
der Neue Bund beginnt» 2.

1 Amalar. lib. off. 4, [47], 1-3 (HANsSSENS 2, 542 no. 1 ff.): Nupervime monstratum
est mihi ... quid rationabiliter possit dici de corpore Domini posito in altari et de
calice ex lateve etus ... Altare crux Christi est ab eo loco ubi scriptum est in canone:
Unde et memores sumus usque dum invelvitur calix de sudario diaconi, vice Ioseph,
qut involvit corpus Domini sindone et sudario. De quo altari dicit Beda (Explanatio
Apocalypsis 2, zu cap. 8, 3: PL 93, 155 A): «... Super arvam, eo quod super allare
cructs turtbulum suum auveum, id est corpus immaculatum et Spiritu Sancto concep-
tum, obtuerit Patri pro nobis.» Panis extensus super altave covpus Domini monstrat
extensum in cruce, quod nos manducamus. Vinum et aqua in calice monstrant sacra-
menta quae de latere Domini in cruce fluxevunt, id est sanguinem et aquam, quibus
nos potat Dominus noster ... Vgl. BurpacH, Gral 367.

2 Amalar. lib. off. 3, ep. 4, 3 (Hawnssens 2, 390), ad Rantgarium episcopum
Noviomensis: Quem calicem, id est in quo bibimus sanguinem Christi initiaviti nobis
ipse in memorata caena post consummatum priovem calicem, ut idem Lucas (22, 20)
memorat in sequentibus: «Similiter et calicem, postquam caenavit, dicens: Hic est
calix movi testamenti in sanguine meo, qui pro vobis fundetur.» Hic calix est in figura
corporis mei, in quo est sanguis qui manavit de lateve meo ad complendam legem
veterem, quo effuso, deinceps evit novum testamentum, quoniam novus sanguis est
innocens, id est hominis absque peccato, effundetur pro redemptione humana, quod
antea non est factum sanguine alicuius animalis.

230



Es ist jene Deutung, die besonders gerne Amalars Zeitgenosse Pascha-
sius Radbertus als Ausdruck seiner «realistischen» Sakramentsauffassung
verwendet hat !. Diese Vorstellung hat im 9. Jahrhundert auch zu den
bildlichen Darstellungen gefiihrt, die den Soldner zeigen, der die Lanze
in die rechte Seite des Gekreuzigten sticht, und daneben als Frauen-
gestalt die Ekklesia, die mit dem Kelch Blut und Wasser, die aus dieser
Wunde flieBen, auffingt 2. Auch nach Amalar soll der Kelch auf dem
Altar sozusagen Blut und Wasser aus der Seite Christi aufnehmen, wie
es nach ihm spdtere Liturgieerkldrer formulieren 3.

In einer Sankt-Galler Handschrift des 10. Jahrhunderts wird zur Er-
6ffnung einer Sammlung von Ordines Romani in einer etwas veranderten
Rezension der SchluBl von Amalars Prodmium wiedergegeben: Hec sunt
quae a Romana sede accepi. Amalars Beobachtung einer gelebten Praxis
hat dort den Charakter einer gewichtigen Rubrik bekommen. Diese
besagt nun genauer, dal der Kelch zur rechten Seite der Oblate zu
stellen sei *. Die Prizisierung ist wohl unter dem EinfluB3 der jiingeren
Rezension des Ordo Romanus I vorgenommen worden, die im selben
Codex mit der dlteren Rezension fusioniert ist und ebenfalls zusdtzlich
besagt, daB der Archidiakon den Kelch zur Rechten neben die Oblate
stellen soll 5. Die maBgebende Blickrichtung fiir «rechts» und «links» war
die des Zelebranten, wie die Darstellung einer Pontifikalmesse auf der
Frankfurter Elfenbeintafel des 10. Jahrhunderts zeigt. In Rom selbst ist
diese Anordnung der eucharistischen Gaben auf dem Bild der «Messe
des heiligen Clemens» zu sehen, einer Wandmalerei in der Unterkirche
von San Clemente aus der Zeit um 1080 ©.

1 Oben S. 30 Anm. 1.

2 BurpAcH, Gral 296-312 (Kap. 21: «Der Speersdldner und die blutauffangende
Ekklesia mit dem Kelch»); vgl. die Elfenbeintafel (um 870) aus dem Deckel des
Perikopenbuches Heinrichs I1. aus Bamberg (!) (Miinchen, clm 4452) : GOLDSCHMIDT,
Elfenbeinskulpturen 1, 25, Taf. XX, Abb. 41; vgl. ibid. Taf. XXI, Abb. 44.

3 S. unten S. 236 Anm. 1; 237 Anm. 1; 238 Anm. 1.

* Cod. SanGall. lat. 140 s. X, p. 255 (AnDRrIEU, ORR 1, 327): vgl. unten S. 232
Anm. 3.

5 OR I, 84 (ANDRIEU 2, 94): Quas (sc. oblatas) dum posuerit pontifex in altare,
levat archidiaconus calicem de manu subdiaconi vegionavii et ponit eum super altarve
iuxta oblatam pontificis «a dextris), involutis ansis cum offertorio, quem ponit in
cornu altarvis, et stat post pontificem. — A (andere Hss.: ad) dextris fehlt im Cod.
SanGall. lat. 614 s. IX, der die iltere Rezension des OR I aufweist. Uber die
Fusion der élteren und der jiingeren Rezension im Cod. SanGall. 140 siehe ANDRIEU,
ORR 2, 7 ff. — Vgl. JuNGMANN, MS 2, 80 Anm. 122.

6 Vgl. Thietm. cod. 2: oben S. 229 Anm. 1: ad dextram sacerdotis. — Elfenbein-
relief in Frankfurt: GoLpscuMiDT, Elfenbeinskulpturen 1, 61/62 Taf. LIII, Abb. 121;

231



Der Ordo Romanus I der Papstmesse mit dem Zusatz ist einerseits
selbstindig weitertradiert worden, anderseits hat ihn kurz von 900 der
Redaktor des Ordo Romanus V in der Gegend des Rheins fiir den Bedarf
einer Bischofsmesse umgearbeitet und ergidnzt . Der Ordo Romanus V
1st ein konstitutives Element des R&misch-deutschen Pontifikales ge-
worden 2.

Erst um die Jahrtausendwende ist auch der erginzte Auszug aus
Amalars Proomium von jener Sankt-Galler Handschrift iiber Rom mit
einem Codex aus Montecassino in das Pontificale Romano-Germanicum
eingegangen, wobei er dort nach dem Ordo Romanus L plaziert wurde 3.
In einer Handschrift, die ebenfalls aus der ersten Hilfte des 11. Jahr-
hunderts stammt und die wohl auf eine Salzburger Vorlage zuriickgeht
und aus Rom nach Venddme gekommen ist, hei3t der Titel des Ab-
schnittes aus Amalar: Sed haec sunt de Romana consuetudine *. Die Rubrik
ist nun schon so fest in das Pontifikale eingefiigt, daB sie die persénliche
Wendung verloren hat. Vielleicht hat sie in Rom selbst diese Form
erhalten, die eine Bestidtigung der Verhiltnisse am Ort bedeuten kénnte .
In der Rezension der «deutschen Gruppe» der Handschriften des otto-
nischen Pontifikales, die zur Zeit der Synode von Nimwegen die maQ-
gebende war, fehlt die einschirfende Rubrik aus Amalar noch 6. Das
antiquum exemplar, aus dem in der Synode vorgelesen wurde, war wohl

KLAUSER, Liturgiegeschichte, Frontispiz. — «Messe des heiligen Clemens»: WILPERT,
Ro6m. Mosaiken und Malereien 4, 240; zur Datierung vgl. ARMELLINI, Le chiese di
Roma 2, 1278 und Bruuns, Kunst der Stadt Rom 203 f. 206.

! OR 'V, 55 (ANDRIEU 2, 220) = mit Ergdnzung OR I, 84 (oben S. 231 Anm. 5):
Quas ... posuerit pontifex ... involutis ansis cum offertorio (suo) quod <etiam) ponit
in «dextro> cornu altaris; vgl. Amalar. lib. off. 3, 19, 31 (HansseENs 2, 321): De
offertorii ritibus: Postea ponit calicem in altari diaconus, et sudarvium suum in dexiro
cornu altaris.

2 OR V, 55 = PRG 92, 55 (VogEL 1, 325).

3 Vgl. oben S. 231 Anm. 4; Cod. Casin. lat. 451 s. XI, {. 160r-v = Rom, cod.
Vallic. D5s. XI, {. 130r (ANDRIEU, ORR 1, 176 £. 199 1.) = PRG 100 (VogeL 2, 141);
vgl. no. 4: Calix involutus sudario porrigitur ad altare, quod sudavium ponitur in
cornie altaris. Calix ad latus oblate dextrum in altari componitur, non a fronte (vgl.
oben S. 229 Anm. 2); dazu VogEL, PRG 3, 38.

4+ Venddme, Bibl. mun. cod. 14 s. XI (1. Hilfte), f. 116v-117r = Paris, BN lat. 820
(Reg. 3866) s. XI (2. Hilfte), f. 133v = Vitry-le-Francois, cod. 36 s. XI/XII, {. 111v
(ANDRIEU, ORR 1, 352. 363).

5 Vgl. Anprieu, ORR 1, 530; jedoch hat nicht der Kompilator von Mainz das
Stiick aus Amalar eingesetzt (vgl. folgende Anm.).

6 Zum Verhiltnis der deutschen Handschriftengruppe (Bamberg Lit. 53 u. a.)
zur italienischen (Casin. 451 u. Vallic. D 5: oben Anm. 3) vgl. VocerL, PRG 3, 41 ff.

232



eine Handschrift, welche die jiingere Rezension des Ordo Romanus I
oder noch wahrscheinlicher den Ordo Romanus V im Rahmen des Ponti-
ficale Romano-Germanicum enthielt 1.

Unter dem EinfluB jener Ordines Romani und von Amalars Allegorie
hat die romische Weise, die eucharistischen Gaben auf den Altar zu
stellen, in die frinkisch-deutsche Liturgie Eingang gefunden, den galli-
kanischen Brauch jedoch bei weitem nicht verdringt 2. Die Libelli der
Ordines Romani waren fiir die frinkisch-deutsche Liturgie gewichtige,
rechtlich aber unverbindliche rubrizistische Empfehlungen, die erst mit
der offiziellen Anwendung in einer Bischofskirche oder Abtei einen authen-
tischen Charakter erlangten. Fiir den Kaiser und die Reichsbischéfe
mubBte das Roémisch-deutsche Pontifikale aus Mainz zwar als offizielles
Liturgiebuch gelten, aber auch innerhalb der Reichskirche hatte es sich
zu Beginn des 11. Jahrhunderts noch ldngst nicht in allen Einzelheiten
durchgesetzt. Ihm war wie andern autoritativen Gewohnheiten je nach
Gelegenheit durch die kirchliche Jurisdiktion Nachachtung zu ver-
schaffen. So muBte jedenfalls seit der Synode von Nimwegen in der
Reichskirche die Rubrik, daB in der Messe der Kelch rechts von der
Hostie auf dem Altar stehen soll, als kanonisch gelten.

Bestimmt hat in der Diskussion der Bischéfe zu dem betreffenden
Traktandum die allegorische Argumentation eines Amalar oder Pascha-
sius Radbertus fiir die Rechtfertigung der Rubrik eine wesentliche Rolle
gespielt 3. Doch kaum war ein sakraments-theologisches Anliegen die
eigentliche Triebkraft fiir den SynodebeschluB 4. Einmal mehr diirfte die
Autoritit des mos Romanus fir die Liturgie der Reichskirche auch in
dieser rubrizistischen Einzelheit ausschlaggebend gewesen sein. Wenn

1 Vgl. unten S. 235 Anm. 5. —- Weniger wahrscheinlich ist die Moglichkeit, daB dank
der bayrischen Herkunft Heinrichs II. oder der bayrischen Mitglieder der Hof-
kapelle oder eines Romaufenthaltes des Kaisers die Salzburger oder die italienische
Rezension des PRG mit der Rubrik Amalars in Nimwegen vorgelegen hat. Die
Vertreter dieser Rezension kénnten um 1018 auch kaum als antiqua exemplarvia
angesehen worden sein.

2 Das Fortleben des gallikanischen Brauches (unten S. 237 Anm. 1) macht wahr-
scheinlich, daB sich die Synode von Nimwegen gegen diesen wendet, indem sie den
romischen Brauch in der Fassung des 9./10. Jh. aufnimmt und nicht allein die
Prazisierung a dextris in OR I oder V bestdtigen will.

3 Vgl. die Legende von der Verwandlung des Ablutionsweines in Blut in der
Vita Henrici ¢. 34 (MG SS 4, 811): Franz, Messe 109 Anm. 2; zum Perikopenbuch
Heinrichs II. siehe oben S. 231 Anm. 2.

* Thietm. macht keine Anspielung darauf, daB3 sich der BeschluB gegen «Neu-
manichder» (vgl. HAauck 3, 433 £.) oder gegen eine Lehre, wie sie spiter Berengar
vertreten hat (BINTERIM, Concilien 3, 416), wendet.

233



auch diese Frage mehr zuféllig aufgerollt worden sein mag, so war die
Sache fiir Thietmar wichtig genug, um sie in seiner Chronik nachzu-
tragen 1.

Wer die Angelegenheit in Nimwegen zur Sprache gebracht hat, ist
kaum auszumachen. Zwar hat sich Heinrich I1. perséonlich mit kultischen
Dingen beschiftigt 2. Aber unter den in Nimwegen versammelten Bisché-
fen befanden sich wichtige Ratgeber des Kaisers, von denen auch sonst
ein weitgehendes Interesse fiir theologische und gottesdienstliche Fragen
bezeugt ist 3. Von Erzbischof Erchanbald von Mainz (1011-1021), dem
ehemaligen Abt von Fulda, ist bekannt, daB er Predigten geschrieben
hat *. Heribert von Koln (999-1021) soll in groBer Devotion Messen zum

1 Moderne Historiographen, selbst kirchengeschichtliche, haben sie wieder unter-
schlagen: oben S. 229 Anm. 1.

2 HirscH, ]Jbb. Heinrich II. 3, 71 f.: «Ist es, wenn wir ... auf unsern Nimweger
Tag zuriickkehren, nicht fiir Heinrichs Regiment charakteristisch, daB inmitten
aller dieser Héandel dort auch die Bischéfe Synode hielten, auf der man einen frei-
lich duBerlichen aber, wie die Kirche sich einmal entwickelt hatte, fir ihre Sym-
bolik mnicht gleichgiiltigen Punkt des MeBdienstes zu beschlieBen MuBe fand?».
Ahnlich BovE, Synoden 249: « Wir bemerkten bereits die Neigung Heinrichs, sich
auf seinen Synoden mit Dingen der kirchlichen Disziplin zu befassen. Auf der Ver-
sammlung von Nimwegen 1018 ... ging er noch einen Schritt weiter und griff
auch in die Fragen des kirchlichen Kultus ein ...».

3 Die Anwesenheit der folgenden Bischéfe in Nimwegen geht aus gleichzeitigen
Ukk. hervor: MG DD H. II. no. 385 {.; Hauck 3, 431 Anm. 2; vgl. id. 407: « Unter
den von Heinrich ernannten Pridlaten war denn auch, soweit wir spidteren zu ur-
teilen vermogen, keine eigentlich ungeistliche Personlichkeit ... Freilich die Zeit der
gelehrten Bischofe war vorbei: je entschiedener die Bischofe Fiirsten wurden, umso-
weniger konnten sie Theologen sein». Der letzte Satz ist mit den folgenden Bei-
spielen doch etwas zu modifizieren. Vgl. HoLtzMANN 400: «... Eberhard von Bamberg
(vgl. unten S. 235 Anm. 5), Unwan von Hamburg, Poppo v. Trier (vgl. unten S. 235
Anm. 2), Pilgrim v. Kéln, Odilo v. Cluny und andere hohe Herren, die spiter in
Heinrichs Rat etwas galten, haben nie einen iiberwiegenden Einflul auf ihn erlangt.
Heinrich besaB einen guten, von treffender Menschenkenntnis zeugenden Blick bei der
Auswahl seiner Helfer; iiber den Kopfist ihm keiner gewachsen». Unterschitzen (vgl.
vorhergehende Anm.) darf man aber den Anteil der Bischofe an der disziplindren
und liturgischen Gesetzgebung auch wieder nicht.

* Erchanbald, Abt v. Fulda (997-1011), EB v. Mainz (1011-1021): H. J. RIEk-
KENBERG, NDB 4 (1959) 566 s. v. (Lit.); A. Bruck, DHGE 15 (1963) 683 s. v,
(Lit.). Sermones Erchanbaldi arch. im Besitz des Bisch. Embrich v. Augsburg
(Eintrag in einem Katalog gegen 1070): BECKER, Catal. no. 52; Hauck 3, 531
Anm. 1; WATTENBACH-HOLTZMANN 1, 2, 202 Anm. 12, Lehrer Bernwards v. Hildes-
heim: ManNITIUS 2, 268 Anm. 4. E. war urspriinglich nicht Mitglied der Hofkapelle
und spielte eine geringe Rolle in der Reichspolitik, verkehrte aber regelmifig bei
Hof, trat wiederholt als Intervenient auf und bekleidete die Ehrendmter des Erz-
kanzlers fiir Deutschland und des Erzkapellans: FLECKENSTEIN, Hofkapelle 160 f.
212. 215.

234



Gedichtnis des Kreuzes des Herrn zelebriert haben . Poppo von Tiier
(1016-1047) hat in der Klosterreform mit Gerhard von Cambrai (1012-
1052) zusammengearbeitet 2. Dieser war in Nimwegen auch zugegen, und
von 1thm ist besonders bekannt, wie er sich in anderen Synoden fii1 den
Kult als Ganzes und in Einzelfragen eingesetzt hat 3. Von den Schriften
Bernos von Reichenau getrieben, ist der gelehrte Adalbold von Utrecht
(1010-1026), der Schiiler Notkers von Liittich, eigens nach Rom gereist,
um den dortigen Brauch hinsichtlich des Beginns der Adventszeit zu
erkunden *. Alle diese Bischéfe standen in einer engen Beziehung zum
Klerus von Mainz und Bamberg und zur Hotfkapelle 3. Dort sind sie auf
jeden Fall mit dem Pontificale Romano-Germanicum vertraut geworden®.

1 Heribert, EB von Koéln (999-1021): J. Torsy, LThK 5 (1960) 246 f. (Lit.);
E. WispLINGHOFF, NDB 8 (1969) 614 (Lit.}. — Vita Heriberti archiepiscopi Colo-
niensis auct. Lantberto (t 1070) c. 11 (MG SS 4, 750): De virtutibus eius: ... Evat
et, ut nihil supra, familiare et sollemne in commemorationem dominicae crucis missas
teneve, ut eo licentius interior optutus eius infigevetur, quo a beatis mundo corde con-
templatio divina videtwr. Vgl. Sacram. Fuldense no. 1837-1841 (RICHTER-SCHON-
FELDER 209): Missa in honore sanctae crucis. — Als Kanzler Ottos 1II. und italie-
nischer Erzkanzler: FLECKENSTEIN, Hofkapelle passim. Zum Romgedanken Heri-
berts: ScuraMM, Renovatio passim.

2 Poppo, EB von Trier (1016-1047): Hauck 3, 487—489. Uber die Zusammen-
arbeit mit Gerhard von Cambrai: ibid. 489 Anm. 8. Stellte bei den Trierer Kanoni-
kern den gemeinsamen Tisch wieder her: SiEGwWART, Chorherrengemeinschaften 122
no. 100. Vorher Dompropst in Bamberg: ibid. Unter ihm Erweiterung des Dom-
baues in Trier: HoLTzMANN 517. Als Kapellan: FLECKENSTEIN, Hofkapelle passim.
Vgl. zu seiner Wallfahrt nach Jerusalem in Begleitung des Moénches Symeon:
WATTENBACH-HOLTZMANN 1, 2, 174,

3 Zu Bisch. Gerhard von Cambrai oben S. 217.

*+ Adalbold, Bisch. v. Utrecht (1010-1026): F. Brunutrzr, LThK 1 (1957) 123
(Lit.); U. BErLIERE, DHGE 1 (1912) 524 {.; B. BiscHorr, NDB 1 (1952) 47;
WaTTENBACH-HoLtzmMANN 1, 1, 101-103; 1, 4, 827; HirscH, Jbb. Heinrich II. 2,
296-301; ManwiTIiUs 2, 743-748; HorTtzmanNN 508. Als Vertreter der Bamberger
Kanonikerreform: SiEGwaART, Chorherrengemeinschaften 155. Als Kapellan und
Angehoriger der Kanzlei Heinrichs II.: FLECKENSTEIN, Hofkapelle passim. — Bernon.
Qualiter Adventus c. 2 (PL 142, 1083 B): Hunc morem (Beginn der Adventzeit)
tota, tota pene, ut fertur, observat Gallia ac ipsa civitas Romana, quondam mundi
domina, ut per veracissimos velatores ac praecipue sanctae vecordationis Adalboldum
episcopum, qui scriptis nostris pulsatus Romae positus hoc requisivit, didicimus ...

5 Vgl. die vorhergehenden Anmerkungen. — Auch Bisch. Eberhard v. Bamberg
(1007-1040), der Kanzler und «engste Vertraute des Konigs» (MG DD H. II. no. 137:
FLECKENSTEIN, Hofkapelle 2, 167 Anm. 67), war in Nimwegen dabei. Er ent-
stammte dem Klerus v. Mainz. EB Willigis hat ihn geweiht. Von dort diirfte er das
PRG mitgebracht haben. Zum Cod. Bamb. lit. 53 vgl. oben S. 232 Anm. 6; vgl.
auch ANDRIEU, ORR 1, 41-64. 534. Weitere Lit.: F. J. ScamarLE, LThK 3 (1959)
627; 1p.,, NDB 4 (1959) 226; T. pE MoreMBERG, DHGE 14 (1960) 1285-1287.

8 Zur Verbreitung des PRG durch die Hofkapelle vgl. oben S. 85.

235



Die Vorschrift iiber die Aufstellung der eucharistischen Gaben auf
dem Altar ist ein weiteres Beispiel dafiir, daB auch die Gesetzgebung
der sdchsischen Kaiser tatsdchlichem rémischem Brauch Nachachtung
verschafft hat, wobei die Uberlieferung, aus der die Synode von Nim-
wegen schopfte, wiederum karolingisch und ottonisch ist.

Bei der Vorschrift, im Offertorium Wein und Wasser zu mischen,
beruft sich Bernold von Konstanz (1 1100) auf die «rémische» Autoritit
Pseudo-Alexanders. Nach der pseudo-isidorischen Quelle handelt es sich
bei dieser Praxis ja auch um die Darstellung von Blut und Wasser aus
der Seitenwunde Christi. Nachdem er die Deutung Cyprians wieder-
gegeben hat, fihrt Bernold im Micrologus fort: Ita autem tuxta Romanum
ordinem in altari componenda sunt, ut oblata tn corporali posita, calix ad
dextrum latus oblatae ponaiur, quast sanguinem Domint suscepturus, quem
de latere Dominico profluxisse credimus *. Fiir den deutschen Gregorianer
des ausgehenden 11. Jahrhunderts ist der Ordo Romanus V ein authen-
tisches Zeugnis stadtrémischer Liturgie 2, das die kanonische Autoritét der
Rubrik begriindet! Die Erklarung dazu entnimmt er Amalar.

So ist der alte rémische Brauch durch die kaiserliche Reform fiir das
deutsche Reich kanonisch geworden und dann von den Gregorianern als
«romisch» im Sinne des pdpstlichen Liturgieverstindnisses aufgefaBt
worden. Die Rubrik ist in den Ordines Bonizos von Sutri (f um 1095),
des Priors Bernhard vom Lateran (vor 1145) ® und zum Teil in jiingeren
romischen Pontifikalien * bis zum Ende des Mittelalters iiberliefert wor-

1 Micrologus c. 10 (PL 151, 983 C/D). Zu Ps. Alexander vgl. S. 29 Anm. 2 und
S. 30 Anm. 2; zu Cyprian siehe oben S. 29 Anm. 3.

2 AnDRIEU, ORR 2, 206.

3 Bonizo vita christ. 2, 51 (Perels 59): In missarum quidem sollempniis aliqua
debet esse diversitas: ... Postquam vero aquam in calice subdiacono vel acolito sub-
ministrante ipse (sc. pontifex) miscuerit, tunc diaconus cum eodem partem illum
imponat et desuper mundo linteamine cooperiat. Lt hoc propter munditiam, ceterum
secundum meram vevitatem et secundum Romanam consuetudinem (sicl) nullo oper-
torio debet velavi. Ahnlich Bernhardi ordo Lateran. (FiscHer 82 f.) no. 176: Ordo
missae pontificalis. — Vgl. JuneMANN, MS 2, 80 Anm. 125.

+ Allerdings mit Einschrinkungen: vgl. nach der Kommunion im Pont. curiae
Rom. s. XIII 42, 18 (ANDRIEU, PR 2, 460 £.): Quinta feria in cena Domini: ... Post-
quam autem communicaverit (sc. pontifex), ponit calicem super altare tex latere
sinistro) et patenam iuxta eum cum covpore Domini reservato, quia sexta feria de
ipso sacrificio vesumit et coopevituy utrumque munda. — <Zusatz) bloB in einigen
Hss.! Vgl. dazu Directorium div. off. des Ciconiclanus (1539), wonach der Priester
den Kelch ad sinistram hostiae stellen soll (Junemann, MS 2, 80 Anm. 123). Viel-
leicht ist an dieser Umdrehung die Aufgabe der celebratio versus populum schuld. —
Zum Offertorium im selben Pontifikale 43, 16 (ANDRIEU, PR 2, 468): In feria sexta

236



den. Fast alle spiteren Liturgieerkldrer haben die Deutung Amalars und
Bernolds wieder aufgenommen 1.

Der mos Gallicanus, den Kelch hinter die Hostie zu stellen, hat jedoch
— vor allem auBerhalb des deutschen Reiches — weitergelebt und sich in
einigen Ordensfamilien eingebiirgert Z und ist so auch wieder in deutsche
Kloster zuriickgekehrt. Gobelinus Person (t 1421) berichtet in seinem
Cosmodromium iber die Synode von Nimwegen. Er bezeichnet sie filsch-
licherweise als Provinzialsynode, erwdhnt aber die Anwesenheit des
Kaisers und hilt ausdriicklich fest, dal3 der feierliche Beschlul3 nicht
von einzelnen Prdlaten gedndert werden diirfe, am wenigsten von sol-
chen, die im Rang tiefer als ein Bischof stehen! Konrad, der Abt des
Klosters Sankt Peter und Paul in Paderborn, habe jedoch nicht gewollt,
daB seine Monche diesen BeschluB3 beobachteten. Diese hitten die Hostie
vor den Kelch gestellt. Der Abt, der seinem Kloster von 1362 bis 1405
vorstand, habe auch andere allgemeine liturgische Gewohnheiten der
Kirche nach seinem Kopf abgeéndert *. Gobelinus Person, der ehemalige
Kleriker der pdpstlichen Kammer, beruft sich in seinem Bericht nicht
einmal auf den romischen Brauch, sondern indirekt auf die kaiserliche
Tradition.

Radulph de Rivo (f 1403), «der letzte Vertreter der altrémischen
Liturgie», erinnert noch einmal mit Berufung auf den Micrologus an die
alte Rubrik suxta Romanum ordinem. Vom gallikanischen Brauch sagt

Parasceve: ... Oblato quoque ei (sc. pontifici) a diacono similiter calice cum puro vino
et a subdiaconoe ampulla cum aqua, commisceat aquam vino wichil dicens. Et diaconus
similiter nichil dicendo collocet calicem secundum consuetudinem (1) ad latus Dominici

corporis.
1 JuNGMANN, MS 2, 80 Anm. 123 u. 125. — Vgl. Durand. rat. div. off. 4, 30 (29),
22 1., der beide Weisen kommentiert: ... Calix aulem ponitur Rome ad dextrum latus

oblate, et bene quast sanguinem suscepturus qui de latere Christi noscit profluxisse ...
Communiter tamen alibi ponitur hostia inier sacevdotem et calicem ... Christus est
mediator Dei et hominum ... sacerdos Deum patrem, hostia Chvistum, aqua in calice
populum significat ... Propinquior est sacerdoli hostia quam calix, quia prius a Christo
consecrata legituy quam sanguis, et apostolis prius data ... Vgl. auch unten Anm. 3
und S. 238 Anm. 1.

2 Vgl. vorhergehende Anmerkung.

3 Gobelinus Persona, Cosmodromium aetas 6, caput 52 (ed. Heinrico Meibom,
Frankfurt 1599, p. 212) versteht antiquum exemplar als antiqua sacramentaria! Die
Deutung dazu entnimmt er Amalar, dem Micrologus und Durandus (ef ratio lib-
rorum antiquorum, qui apud nos sunt, haec est ...). Abt Konrad habe auch die Oster-
kerze, die Christus darstellt, auf einen Leuchter erhéht zwischen sieben Kerzen im
Chor seines Klosters aufgestellt und damit zwei Geheimnisse der Kirche verwechselt
(duplex ecclesiae mysteria eum constat confudisse). — Uber den Verfasser: K. HONSEL-
MaNN, LThK 4 (1960) 1033 s. v. G. P. (Lit.).

237



er jedoch, daB ihm zu seiner Zeit viele nachlebten 1. Diese Ubung hat
im Jahre 1485 in Rom selbst Aufnahme gefunden. Nach der triden-
tinischen Reform ist mit dem Missale Pius’ V. in der betreffenden Rubrik
der gallikanische Brauch als «rémisch» aufgefat und fiir die Weltkirche
verbindlich geworden 2. Die lutherische Messe hat die altrémische Auf-
stellung von Brot und Wein auf dem Altar beibehalten 3.

6. Burchard von Worms,
Aribo von Mainz und die Provinzialsynode von Seligenstadt 1023

Wie die Gestalt eines Gerhard von Cambrai und die Zusammensetzung
der Synode von Nimwegen zeigen, dauerte auch unter Heinrich II. die
Wechselwirkung zwischen reichskirchlicher und bischoflicher Reform
fort. Der berithmten Generation eines Willigis von Mainz und Notker
von Liittich aus der Zeit seiner Vorgédnger hat Heinrich meistens nicht
weniger bedeutende Nachfolger gegeben.

Burchard von Worms hatte noch im Jahre 1000 von Otto IIIL. sein
Bistum erhalten. Erzbischof Willigis hatte ihn zum Diakon der Kirche
von Mainz ordiniert und als camerarius urbis und Propst von Sankt
Viktor eingesetzt, welches Stift er zusammen mit dem Erzbischof er-
neuerte. Obwohl Burchard eine Zeitlang in Lobbes erzogen worden war,
scheint er nie Ménch gewesen zu sein. Als Bischof mit praktischem Sinn
bewahrte er die von den Ungarn heimgesuchte Stadt und das Bistum
Worms vor dem inneren und duBeren Zerfall. Er unternahm sowohl den
Neubau des Domes als auch den Wiederaufbau der Stadtmauern. Von

! Vgl. C. MOHLBERG, Radulph de Rivo. — Radulphus, De canonum observatione,
propositio 23 (MOHLBERG 2, 143): ... In componenda oblatam in altari, est duplex
modus: unus Romanus, quem servant Itali et Alemanni cum duobus corporalibus,
quorum ulrumque pure lineum debet esse (ep. Ps. Eusebii/Silvestri: HiNscHIUS 450 =
Burch. 3, 99: PL 140, 693 = Coll. can.V lib. 3, 216: FORNASARI 416 f. = Anselm 9, 2:
THANER 459 = Ivo decr. 2, 134; Pan. 1, 161 = Grat. de cons. 1, 46). Gallici vero
cum uno tantum, tuxta Romanum ordinem, secundum Microl. cap. 70 (oben S. 236
Anm. 1): Oblata in covporali posita, calix ad dextrum collocatur, quasi sanguinem
Domini suscepturus, quem de Dowminico latere credimus profluxisse. Gallicani vero
calice de plica unius covporalis cooperto, oblatum ponunt ante, quod etiam multi faciunt
cum duobus ministrantes.

2 JungMaNN, MS 2, 80 (Anm. 123).

3 Vgl. RIETSCHEL-GRAFF 113 u. 506, wo von der «Kelchseite» und der «Brot-
seite» gesprochen wird.

238



seiner ausgedehnten weltlichen und geistlichen Verwaltungstitigkeit
zeugen die von ihm verfaBte lex familiae Wormatiensis (Recht der Hinter-
sassen) und seine zwanzig Biicher umfassende Canones-Sammlung 1.

Das sogenannte Dekret hat Burchard in den Jahren 1007 bis 1014 mit
Hilfe des Bischofs Walter von Speyer und des Abtes Olbert von Gem-
bloux redigiert. Als Quellen dienten die karolingischen Kapitularien,
Rechtssammlungen und Konzilsbeschliisse, die pseudo-isidorischen Dekre-
talen, Papstbriefe, die Sammlung Reginos von Priim, BuBbiicher und
deutsche Synodalakten. Burchard, der noch nicht die kritische Konkor-
danzmethode spiterer Kanonisten erreichte, hat sich nicht gescheut,
dieses Material den Rechtsauffassungen seiner Zeit und den eigenen Vor-
stellungen und Absichten anzugleichen, ja selbst gelegentlich erfundene
Kanones einzuschieben. Um die Autoritdt solcher Einschiibe und jiin-
gerer frinkisch-deutscher Synodebeschliisse oder Bischofskapitularien zu
erhohen, schreibt er sie nach beliebter mittelalterlicher Gewohnheit
kurzerhand irgendeinem frithchristlichen Papst oder einer unbekannten
Synode zu.

Die Wirkung, die von Burchards Dekret ausging, war auBerordentlich.
Selbst in romanischen Lindern wurde es verwendet und mit den ent-
sprechenden Retouchen auch von der pédpstlichen Reform iiberliefert.
Zwischen Regino von Priim und Ivo von Chartres ist die Sammlung
Burchards der wichtigste Markstein in der Entwicklung der Kanonistik
auf dem Weg zum Corpus Gratians. Was in der ottonischen Reform fiir

1 Zu Bisch. Burchard von Worms (1000-1025) wvgl. oben S.209 Anm.1 zu
Heinrich II. angegebene Lit. — K. WeINzIERL, LThK 2 (1958) 783 {f.s. v. B. v. W.
(Lit.); W. Burst, NDB 3 (1957) 28 {. (Lit.); J. PETRAU-GAY, DDC 2 (1937) 1141-
1157; G. ALLEmaNGg, DHGE 10 (1938) 1245 ff.; FourNiErR-LE Bras 1, 364—421;
STICKLER 1, 154-159 (S. 157: Einflu der Ideen Wazos von Littich); A. M. KoENI-
GER, ZSRG kan. Abt. 1 (1911) 348-356; P. FourNiErR, RHE 12 (1911) 451-473.
670-701; Hauck 3, 437—442; Hauck, Liber decretorum; O. MevER, Uberlieferung
und Verbreitung des Dekrets d. Bisch. B. v. W., in: ZSRG kan. Abt. 24 (1935)
141 ff.; MUNIER, Sources patristiques passim; J. A. JunemanN, Herder KG 3, 1
passim. Entgegen F. KEMPF, ibid. 335 {. ist nicht nur die praktische Wirksamkeit
des Papstes in jener Zeit zu untersuchen, sondern gerade auf Grund der politischen
Wirklichkeit, in der Burch. stand, zu zeigen, daB bei ihm dem pépstlichen Primat
wenig konkrete Bedeutung zukam. Ps. Anaklet ep. 2, 24 und Ps. Melchiades ep.
c. 3 (HinscHIus 79. 243) konnte Burch. ohne «groBes Risiko» in sein Dekret auf-
nehmen (1, 1, Quod in Novo Testamento post Christum Dominum nostrum a beato
Petro sacevdotalis coeperit ordo; 1, 2, De privilegio beato Petro Domini vice solum-
modo commisso et discvetione potestatis quae inter apostolos fuit; vgl. auch 1, 3, Ut
summus sacerdos non vocetur Romanus pontifex, sed primae sedis episcopus, nach
can. African. c, 6: PL 140, 5491.).

239



die Liturgie das Pontificale Romano-Germanicum und das Sakramentar
von Fulda, das ist fiir das kirchliche Recht das Dekret Burchards von
Worms. Das darin kodifizierte liturgische Recht verdiente eine eigene
Untersuchung. Als wichtigste Vorarbeit dazu fehlt noch die kritische
Textausgabe. Hier mul3 die Feststellung geniigen, daB Burchard das von
Heinrich II. gelibte Synodalrecht und damit auch das darin eingeschlos-
sene 1us liturgicum im wesentlichen bestitigt. Von einem wirksamen
papstlichen EinfluB in das tatsdchliche kirchliche Leben ist keine Rede.
Die pseudo-isidorischen Texte am Anfang des Dekrets bestdtigen einen
theoretischen Primat des Papstes und anerkennen ihn als Appellations-
instanz, die grundsétzlich die causae maiores behandelt, nimlich Streitig-
keiten, in welche die Bischofe personlich verwickelt sind. Die ordent-
liche Kirchenleitung liegt in den Handen des Bischofs und der kaiser-
lichen oder der provinzialen Synoden. Burchard ist kein «Episkopalist»
in der modernen Bedeutung des Wortes. Er ist jedoch ein typischer Ver-
treter der Reichskirche Heinrichs II., der aber den Akzent auf seine
eigenen bischéflichen Rechte setzt. Seine Auffassungen auf disziplinidrem
und liturgischem Gebiet, die sich vielleicht teilweise von denjenigen des
Kaisers unterschieden, hat Burchard gegen Ende von Heinrichs II.
Regierungszeit in der kirchlichen Gesetzgebung zur Anwendung bringen
kénnen 1.

In diesen letzten Jahren suchte der Kaiser seine Reformtitigkeit auf
der Ebene der (abendlindischen) Universalkirche zu verstirken. Zu-
sammen mit dem Papst veranstaltete er 1022 das Konzil von Pavia, das
die Forderung nach Ehelosigkeit der Triger der héheren Weihegrade
bekriftigte. Im folgenden Jahre verhandelte der Kaiser mit dem franzo-
sischen Konig iiber die Einberufung einer Generalsynode, die wohl vor
allem im Zeichen von Heinrichs Friedenspolitik gestanden hitte 2. Gleich-
zeitig trat innerhalb der Reichskirche als geistlicher und politischer
Fithrer derjenige Mann hervor, der bei der Wahl von Heinrichs Nach-
folger den Ausschlag geben sollte und der es gleichzeitig mit Berufung
auf die alten Kanones wagte, der Konigin Gisela die Kronung zu ver-
weigern, weil sie mit ihrem Gatten Konrad II. zu nah verwandt war.

Unter den meistens bedeutenden Kreaturen Heinrichs I1. hat sich wohl

1 Vgl. die Unterschiede zwischen Dortmund 1005 ¢. 2 und Seligenstadt 1023 ¢. 1:
oben S. 216 und unten S. 247 (Anm. 4). Burchard war in beiden Synoden an-
wesend, bei der zweiten ist sein EinfluB jedoch offensichtlich.

2 HOLTZMANN 478-481.

240



bei aller Loyalitdt zur Reichskirche und ihrem weltlichen Haupt Erz-
bischof Aribo von Mainz (1021-1031) am selbstindigsten gebirdet. Er
entstammte wie der Kaiser der bayrischen Pfalzgrafenfamilie. Seiner
verwandtschaftlichen Beziehung und seiner persénlichen Begabung ver-
dankte er es, als Diakon der Salzburger Kirche im Jahre 1020 in die
kaiserliche Hofkapelle und Kanzlei berufen zu werden. Im folgenden
Jahr erhielt er vom Kaiser — nach der Priesterweihe durch Bernward
von Hildesheim — den Metropolitansitz von Mainz und die Wiirde des
Erzkapellans 1.

Es ist bezeichnend fiir die Personalpolitik Heinrichs II., daB er sich
nicht scheute, den stolzen, herrischen Aribo an die Spitze der gréf3ten
Kirchenprovinz zu stellen, ihm aber gleichzeitig mit dem verséhnlicheren
Erzbischof Pilgrim von Kéln (1021-1036), dem Neffen Aribos, innerhalb
der Reichskirche ein Gegengewicht zu schaffen. Wihrend Pilgrim, wohl
vor allem wegen der geographischen Lage der Koélner Provinz, in Ver-
bindung mit der lothringischen Reform trat, war Aribo, der selbst Kloster
gegriindet hat, den westlichen, neueren Reformbewegungen abhold. Als
Kenner der Kanonistik der frinkisch-ottonischen Tradition vertrat er
eine strenge, aber konservative Disziplin. Davon zeugen sein Verhalten
gegeniiber der Konigin Gisela und das beharrliche Vorgehen gegen die
unkanonische Ehe Ottos und Irmgards von Hammerstein . Als Haupt
der Mainzer Diozese vertrat er deren Rechtsanspriiche mit Nachdruck
und lieB den alten Streit mit der Ditzese Hildesheim um das Kloster
Gandersheim wiederaufleben 3.

DaB der Erzbischof entschieden seine Rechte behauptete, fiithrte nicht
nur den offenen Bruch mit dem Papst herbei, sondern brachte ihn bei-
nahe auch in Gegensatz zum Kaiser. Dennoch lieB ihn Heinrich II. als
Ratgeber nicht fallen.

Nicht allein wegen seiner Vorzugsstellung in der weltlichen und kirch-
lichen Politik, sondern auch dank seiner theologischen Bildung stand
Aribo in hohem Ansehen *. Er soll selbst einen Kommentar zu den

1 Zu Aribo v. Mainz: A. BrRUck, LThK 1 (1957) 849 {. (Lit.); P. Acat, NDB 1
(1953) 351 (Lit.); Hauck 3, 531 ff. 547 ff.; HirscH-BrEssLAU, Jbb. Heinrich II. 3,
229 ff. und passim.

?2 HoLTZMANN 468-473.

3 HirscH-BREssLAU, Jbb. Heinrich IT. 3, 253 ff.

* Wipo Gesta Chuonradi c. 1 (BrReEssLAv 10): Eo tempore archiepiscopatum Mo-
guntiensem vexit Avibo, natione Novicus, nobilis et sapiens, aptus regalibus consiliis;
vgl. Havuck 3, 531 1.

16 241



15 Gradualpsalmen verfaBt haben 1. Von Berno von Reichenau nahm er
die Widmung der zwei Schriften iiber den Beginn der Adventszeit und
die Datierung der Quatember entgegen. Im zweiten Fall ist bekannt,
daB er der Bitte entsprochen hat, den Inhalt der Schrift zu bestitigen 2.
Aribos literarische und theologische Interessen beschreibt Ekkehard IV.
von Sankt Gallen, den jener als Lehrer an die Mainzer Domschule berufen
hat 3. Mit seiner Eigenwilligkeit und seinen geistlichen und politischen
Anliegen ist Aribo von Mainz einer der profiliertesten Vertreter der
Reichskirche Heinrichs I1. und Konrads II. gewesen.

Die kanonistischen Kenntnisse Aribos fanden ihren praktischen Nieder-
schlag in seiner synodalen Wirksamkeit. Offensichtlich auf der Grund-
lage von Burchards Dekret hat er das Institut der zweimal jahrlich zu-
sammentretenden Provinzialsynode erneuert *. Is ist wahrscheinlich,
daB auch dieser Erzbischof von Mainz darauf ausging, seine Metro-
politangewalt in gréBtméglichem Umfang anzuwenden und vermutlich
auch seine primatiale Stellung in der Reichskirche auszubauen. Kaum
verfolgte Aribo dabei so weitgehende Ziele wie Hinkmar von Reims 3.
Gerade das Anliegen Burchards von Worms liegt in der Stirkung der
didzesanen bischoflichen Gewalt. Bei diesem ist — wie bei Pseudo-Isidor —
der Metropolit gegeniiber den Mitbischéfen nicht viel mehr als der
primus inter pares. Burchards Tendenz trifft Aribos politische Ziele
darin, daB bei beiden der Metropolitanverband den wichtigsten institu-
tionellen Rahmen fiir die disziplinire Reformgesetzgebung bildet. Damit
wird eher eine gewisse Spannung zwischen der bischéflichen und der
reichskirchlichen Reform angedeutet, da die Kirchenpolitik Heinrichs II.

1 Sigebert. script. eccl. c. 140 (PL 160, 578); Hauck 3, 966; WATITENBACH-
Horrzmann 1, 2, 203 Anm. 13.

2 Bernon. Qualiter Adventus (PL 142, 1079): ... Huius rei gralia te potissimum,
piissime pater, de his quae in dubium de dominici adventus celebratione venerumnt,
consulendum censurmus, cui suprema providentia tantam scientiae plenitudinem
donavit, ut te per aquam divinarum scripturarum non solum usque ad talos vel ad
genua, sed etiam usque ad renes transduceret = ep. 13 (ScEMALE 39 ff.). Vgl. Bernon.
Dialogus qualiter = unten S. 252 Anm. 1.

3 Ekkehardi cas. S. Galli c. 80 (MEvER v. KnNoNAU 284 f.); id. liber bened.
(DUMMLER, in: Zs. {. d. Altert., NF 2, 51); HirscH-BrEssLAU, Jbb. Heinrich II. 3,
230 Anm. 3; Hauck 3 531 f.; ManNITIUS 2, 562.

4+ Burch. 1, 43 (PL 140, 561): Quod bini conventus episcopales singulis annis fiert
debeant; vgl. c.44 (ibid.): Aribo ep. ad Godehard. Hildesheim. a. 1026 (JAFFE,
Bibl. 3, 365): praecipitur lege canonica, bina a provincialibus in anno celebravi
concilia. Vgl. dagegen Burch. 1, 45 (ibid. 562), wo die Synode nur einmal jdhrlich
gefordert wird. Dazu Barion, Synodalrecht 32/33 Anm. 36/37.

5 BarioN, Synodalrecht 349 f.

242



dazu neigte, auch disziplinire Aufgaben vom Metropolitanverband auf
die Gesamtheit der Reichskirche unter der kaiserlichen Leitung zu iiber-
tragen. Es sind zwel Seiten der Reform unter den sichsischen Herrschern,
die jedoch gleichzeitig eng zusammengehéren.

Uber die Form, in der Aribo auf mehreren Provinzialsynoden «etliche
MiBstinde korrigiert» hat !, geben die Akten der Synode von Seligen-
stadt vom Jahre 1023 Auskunft, die durch die Uberlieferung im Anhang
zu Burchards Dekret geradezu zum Schulbeispiel ihrer Art geworden
sind %, Der letzte Umstand ist gewiB nicht zufillig, sondern spricht
fiir die Bedeutung, die der Synode von den Zeitgenossen zugebilligt
werden muBte. Auch der spitere pipstliche Widerspruch hat zur Uber-
lieferung dieser Synode beigetragen, indem im 12. Jahrhundert der Ver-
fasser der Vita des Bischofs Meinwerk von Paderborn (1009-1036) den
Beschliissen der Synode von Seligenstadt das Dekret Gregors VII. aus
der rémischen Fastensynode von 1078 gegeniiberstellt. Auch fiir jenen
Text der Synode diirfte eine Burchard-Handschrift als Vorlage gedient
haben 3.

In dem Kloster Seligenstadt bei Mainz versammelten sich unter dem
Vorsitz ihres Erzbischofs am 12. August die Bischéfe Burchard von
Worms, Werner von Stralburg, Bruno von Augsburg, Eberhard von
Bamberg und Meginhard von Wiirzburg. Von ihnen standen zum min-
desten drei in einem verwandtschaftlichen oder freundschaftlichen Ver-
hdltnis zum Kaiser 4. Thre Anwesenheit unterstreicht den Charakter
dieser Mainzer Provinzialsynode als einer AuBerung der reichskirchlichen
und bischéflichen Reform der sidchsischen Kaiserzeit. Dall die {ibrigen
Bischofe der Provinz fehlten, diirfte mehr zufdllige, duBere Griinde ha-
ben, es sei denn, daB in der handschriftlichen Uberlieferung einige Namen

1 Vita Godehardi post. zu der Synode von Mainz 1023 (MG SS 11, 206): plura
quae deviaverunt covvexit. — Vgl. Bovg, Synoden 195.

2 Synode von Seligenstadt 1023: Bove, Quellenkatalog 77; Mansr 19, 396-399;
MG Const. 1, 633-639 no. 437 ; HEFELE-LECLERCQ 4, 2, 920-924 ; HIRSCH-BRESSLAU,
Jbb. Heinrich II. 3, 267-271. 349-355; Hauck 3, 534-538; Boyg, Synoden 195 {.;
BaRrION, Synodalrecht 33 Anm. 37 ; zur Uberlieferung: O. MEYER (oben S. 239 Anm. 1)
175 £.; vgl. die Lit. S. 241 Anm. 1.

3 Vita Meinwerci cc. 178/79 (TENckHOFF 98-102). Unter den Beschlilssen von
Seligenstadt fehlt hier — wohl zufdllig — der can. 5. Vgl. zur Auseinandersetzung
mit dem papstlichen fus liturgicum unten S. 274 f.

* Zu Werners von StraBburg (1001-1028) Verhidltnis zu Heinrich II. und zu
Bruno v. Augsburg, dem Bruder des Kaisers: FLECKENSTEIN, Hofkapelle 99 {. 167
u. passim; zu Eberhard v. Bamberg oben S. 235 Anm. 5.

243



ausgefallen sind !. Daneben waren noch einige Abte anwesend, unter
ihnen sogar zwei aus der Trierer Provinz 2 Burchard von Worms, der
wohl mehr noch als Aribo die kanonistische Autoritdt verkorpert hat,
und der Bischof von Bamberg sowie der Abt von Sankt Alban diirften
zusammen mit Aribo vor allem die consuetudo von Mainz und des otto-
nischen Pontifikales vertreten haben. Es ist anzunehmen, da3 Burchard
von Worms auch an der Redaktion der Synodalakten malgeblich betei-
ligt gewesen ist 3.

Die Absicht der Synode umschreibt Aribo von Mainz im IngreB des
Protokolls: Er will mit dem Rat und der Zustimmung der Mitbischéfe
die auseinandergehenden verschiedenen Ansichten in gottesdienstlichen
und diszipliniren Fragen in Ubereinstimmung bringen und die einzelnen
unterschiedlichen Gewohnheiten einander angleichen. Es sei der Synode
niamlich als ungehérig erschienen, daB sich die Glieder nicht in Uber-
einstimmung mit dem Haupt befinden und dal im Gefiige eines einzigen
Korpers eine derartige Verschiedenheit bestehe. Um die Unstimmig-
keiten zu beheben, habe die Synode die folgenden Kapitel erlassen.

Das pseudo-isidorische Dekret von Calixtus iiber die Quatember hat
offenbar die formale Vorlage fiir diese Wendungen geliefert. I'iir die gottes-
dienstlichen Belange bedeuten sie inhaltlich nichts anderes als die genaue
Anwendung der im Dekret Burchards vertretenen Grundsitze ¢. Einer-
seits hatten sich nach einem Kanon der Synode von Gerona (517) die
Ditzesen im liturgischen Ordo nach der Metropole zu richten °. Ander-

! HirscH-BrEssrau, Jbb. Heinrich II. 3, 267; Bovg, Synoden 141. — Vgl. die
XIT episcopi im Breviarium, die auf das Ausfallen einiger Namen in den Synodal-
akten deuten.

2 Haricho v. St. Maximin in Trier und Everwin v. Tholey. HIRSCH-BRESSLAU,
Jbb. Heinrich II. 3, 267 u. 273 ff. sehen vor allem in der Anwesenheit des ersten
den Ausdruck seiner Opposition gegen die cluniazensisch-lothringische Reform.

3 Zur Redaktion vgl. den Begriff episcopium, den Burch. 2, 77 verwendet und der
in Seligenstadt cc. 1 u. 15 wiederauftritt. Vielleicht stammt von Burch. auch die
Redaktion der cc. 1 u. 2 im Breviarium (MG Const. 1, 634 f. n. 6), das die Vorlage
fiir Micrologus c. 24 (PL 151, 996 B) gebildet hat.

*+ Vgl. Ps. Calixtus c. 1 (HinscHIUS 136): Non decet enim membra a capite dissidere
sed iuxta sacvae scvipturae testimonium omniamembra caput sequantur. — HAUCK 3,
535 Anm. 1, der diese Stelle zitiert, ist immerhin dahin zu korrigieren, dal im Falle
der Synode von Seligenstadt das caput nicht die romische Kirche, sondern die Kirche
von Mainz ist, was doch einer wenigstens stillschweigenden Zuriicksetzung von Papst
und Kurie gleichkommt. Gerade c. 2 von Seligenstadt tiber die Quatember zeigt,
daB es eben doch um eine Festigung der Einheit in der Disziplin der Kirchen-
provinz ging.

5 Gerona (517) c. 1 (BruNs 2, 18) = Burch. 3, 66 (PL 140, 687): Ut institutiones
missarum sicut in metvopolitana ecclesia fiunt, ita et in Dei nomine in omnibus com-

244



seits konnte nach den synodalen Vorstellungen Burchards die liturgische
Autoritit der Metropole nicht darin bestehen, daB die Erzditzese die
liturgischen Formulare den Suffraganbistiimern einseitig vorschrieb. Die
Einheit der Liturgie der Kirchenprovinz war im Einvernehmen aller
Bischéfe zu erreichen. Der Erzsitz ging mit dem Beispiel voran, unter-
stand aber dem kritischen Urteil der iibrigen Bischofssitze. Die « Muster-
liturgie» der Metropole hatte so gut wie die Liturgien der Suffragan-
bistiimer den alten Kanones und der bewihrten consuetudo ecclesiastica
zu entsprechen. Burchard hat dem Kanon jener Synode von Gerona
gleich einen andern aus einer fritheren afrikanischen Synode folgen lassen,
der den Gebrauch von liturgischen Texten, die nicht im Konzil gebilligt
worden sind, verbietet 1. Das liturgische Gesetzgebungsrecht der Synode,
das sich gegen die Willkiir der einzelnen Ditzesen richtet, dient auch
zur Aufsicht iiber die Metropolitanliturgie selbst.

Aus dem IngreB und der Anordnung der Kapitel zu schlieBen, stand
in Seligenstadt nicht die Frage der unkanonischen Ehe Ottos und Irm-
gards von Hammerstein im Vordergrund. GewiB3, das Eheverbot bei zu
naher Verwandtschaft ist im Zusammenhang mit dieser Angelegenheit
bestdtigt worden; wie auch die beiden anderen Kanones hierher gehéren,
die in der Folge Aribo das Pallium gekostet haben: ndmlich das Verbot
von Wallfahrten nach Rom ohne die Erlaubnis des zustdndigen Bischofs
und das Verbot, gegen eine verhingte Kirchenstrafe nach Rom zu
appellieren, bevor die Bule absolviert ist und der zustindige Bischof
seine Einwilligung dazu erteilt sowie ein Begleitschreiben mitgegeben
hat, das seinen Standpunkt mitteilt 2.

Diese Bestimmungen haben nichts mit deutschen «nationalkirch-
lichen» Bestrebungen zu tun 3. Weder bestreiten sie das Recht, an den

provincialibus ecclesiis, tam ipsius missae ovdo quam psallendi vel ministrandi con-
suetudo servetur. = Ivo decr. 3, 68 = Coll. tr. p. 2, 32, 1 = Grat. de comns. 2, 31; so
auch Burch. 3, 25 2. Teil (PL 140, 677): Ad celebranda autem divina officia ovdinem
quem metropolitani tenent, comprovinciales eovum et observare debebunt. = Ivo decr.
3, 30; Pan. 2, 32 = Coll. XII. P. 4, 55 = frat. de coms. 1, 31 (c. 6).

1 Cod. eccl. Afric. c. 103 (Bruns 1, 186) = Regino app. 3, 23 (W 461) = Burch.
3, 67 (PL 140, 687): Ut preces et praefationes quae in concilio probatae non fuerint,
non celebventur (= Titel zu: Placuit etiam hoc ...) = Ivo decr. 3, 69.

2 Seligenstadt c. 9: De computatione sanguinitatis; c.16: De illis qui Romam
iturs sunt; c. 18: De illis qui penitentiam a suis sacevdotibus accipere nolunt. — Zu
der Auseinandersetzung mit dem Papst Benedikt VIII. vgl. Lit. S. 241 Anm. 1.

3 Vgl. GieseBrREcHT, Kaiserzeit 2 (1860) 191; WERMINGHOFF, Nationalkirch-
liche Bestrebungen 8 ff.; Hauck 3, 536 Anm. 1.

245



Papst zu appellieren, noch ist vom Metropoliten oder gar von einem
Primas als Vorinstanz die Rede. Der kanonische Berufungsweg fiihrt
allein iiber den Di6zesanbischof. Seine Jurisdiktionsgewalt will die Synode
in erster Linie gegeniiber den Gldubigen — auch gegen weltliche GroBe -
stirken und erst in zweiter Linie vor allfdlligen willkiirlichen Eingriffen
Roms schiitzen. Den Geist der bischoflichen Reform atmen auch die
Kanones, die alte Anliegen erneuern wie das Verbot, daB Laien eine
Kirche vergeben ohne das Einverstindnis des Didzesanbischofs . Der
Gedanke, die bischofliche und — bloB in Vertretung — die priesterliche
Disziplinargewalt zu stdrken, kommt auch in der Vorschrift zum Aus-
druck, daB3 kein Priester einen Biiller in die Kirche einfithren darf ohne
die Einwilligung seines Bischofs 2.

Die Bupraxis beschlagen auch die Kanones, welche die wilikiirliche
Unterteilung einer KirchenbuBe und das Herumreisen eines BiiBers ver-
bieten 3. Das Eherecht betreffen wiederum die beiden Kapitel, die ein
Gottesurteil vorschreiben, wenn zwei des Ehebruchs angeklagt sind und
ein Teil oder beide diesen bestreiten . Auch diese Kanones erinnern an
die Bestimmungen von Koblenz 922 5.

Mit dem 12. Kanon, der verbietet, da Héduser von Laien an die
Kirche angebaut werden, scheint die Synode weltliche und geistliche
Giiter deutlich zu trennen und gleichzeitig auch weltliche Einfliisse von
der Lebensfithrung der Geistlichen fernhalten zu wollen 6.

Die andere Hilfte der zwanzig Kanones, die ebenfalls der Disziplin
gewidmet sind, beriithrt unmittelbar oder mittelbar das kultische Leben
der Kirche. Nach dem IngreB der Synodalakten sind es diese Dekrete,
die mit ihrer Aufgabe der Schaffung oder Wiederherstellung der litur-
gischen Einheit der Kirchenprovinz fiir die Viter von Seligenstadt im
Vordergrund standen.

1 ¢. 13: Ut nullus laicus presbitero ecclesiam suam commendet nisi licentia episcopi.

2 ¢. 20: Ut nullus presbiter penitentem in ecclesiam introducat.

3 ¢. 17: Ut carina non dividatur penitenti,; c. 19: Ut omnis penitens, dum carinam
facit, de loco ad locum mon wmigret.

4 ¢.7: Si duo inculpati fuerint in adulterio et unus profitetur et alter negat, quid
inde faciendum sit; c. 14: St duo de adulterio accusati fuevint, quid inde faciendum sit.

3 Oben S. 20.

6 ¢, 12: Ut aedificia laicorum in atvio (ecclesiae) non ponantur. — Vgl. Ruotgeri
cap. 9 (BLASEN 67): Ut laici senioves nullatenus in domibus sacerdotum habitare
praesumant.

246



Vigil-, Advent- und Johannisfasten, Epiphanie (c. T)

Bei der Beratung des ersten Kanons, der die Fleischabstinenz zu
bestimmten Zeiten vorschreibt !, diirfte das zweite Kapitel aus dem
Breviarium der Synode von Erfurt 932 vorgelegen haben 2. Die Viter
von Seligenstadt haben das Fasten je vierzehn Tage vor Johannes dem
Tédufer und vor Weihnachten erneuert. Krankheit oder ein Festtag, der
fiir die betreffende Didzese verbindlich ist, heben das Fasten auf 3. Im
Gegensatz zu der Reichssynode von Dortmund 1005 gibt es in der
Provinzialsynode von Seligenstadt keine Vigilien mehr mit Fasten bei
Wasser, Salz und Brot . Fiir alle gebotenen Vigiltage gilt — auller im
Krankheitsfall — Fleischabstinenz. Jedermann wird an diesen Tagen
eine Mahlzeit zugestanden, wenn er nicht nach eigenem Wunsch eine
groBere Abstinenz auf sich nehmen will 3.

Neben Weihnachten, Pfingsten und dem Fest der Geburt Johannes’
des Tdufers geht wie im Breviarium von Erfurt auch den Apostelfesten,
den Festen Mariae Himmelfahrt, Laurentius und Allerheiligen eine
offentliche Vigil voraus. In Seligenstadt tritt nun auch das Fest der
Epiphanie (6. Januar) dazu °.

Eine Vigilmesse zu Epiphanie diirften die rémischen Sakramentarien
spitestens seit dem Beginn des 7. Jahrhunderts enthalten haben. Das
iiberlieferte &dltere Gelasianum enthilt dieselbe Messe wie das gregoria-
nische Sakramentar von Padua 7. DaB3 sie im Hadrianum fehlt, ist nur
ein weiteres Indiz fiir dessen Unvollstindigkeit. Im Supplementum
Anianense ist n vigilia Theophaniae die Festprifation des Gelasianums

1 Statt samguinis haben Bernold. chron. a. 1023 (PL 148, 1359; MG SS 5, 424)
u. Vita Meinwerci c¢. 178 (TENCKHOFF 98) sagiminis = Fett.

2 Oben S. 40 ff. — Im Dekret Burch. fehlt jener Kanon; vgl. oben S. 40 Anm. 1.

3 Vgl. oben S. 244 Anm. 3 zur Redaktion durch Burch.

+ Vgl. oben S. 216 1.

5 una hora vefectionis: Vgl. Reg. Ben. 35, 12/13: Septimanarii autem ante unam
koram vefectionis (gemeint der Fasttage) accipiant super statutam annonam singulas
biberes et panem, ut hora refectionis sine murmuratione et gravi labore serviant fratribus
suts, — Vgl. dagegen BINTERIM, Denkwirdigkeiten 5, 2, 158 {.

6 Zum Fest der Erscheinung des Herrn: KELLNER, Heortologie 125-132; Ri-
GHETTI 2, 102-114,

7 Sacramentarium Gelasianum no. XI (WiLsoN 10; MoHLBERG 14 no 57-60);
Sacramentarium Gregorianum Paduense no. XI (MOHLBERG-BAUMSTARK 6 = DEs-
HUSSES 612 f. no. 55-57); vgl. zum frithesten Auftreten des Festes in den Lektio-
narien CHAvAsseE 208, der vermutet, da der Brauch der Vigil von Epiphanie aus
Stiditalien nach Rom gekommen ist (unten S. 248 Anm. 5).

247



nachgetragen, die schon das jiingere Gelasianum («saeculi VIII») in die
Messe des Vortages vorverlegt hatte !. Im Rahmen der alten Vigilmesse
1st diese Pridfation auch in die jiingeren Mischformen des gregorianischen
Sakramentars eingegangen 2.

Nach Abt Theodemar (zwischen 778 und 797) entspricht der Brauch
von Montecassino, vor Epiphanie pridie usque ad vesperum zu fasten,
ebenfalls dem mos Romanae ecclesiae 3. Es handelt sich dort um eine
monastische Ubung, die auch ein zeitgendssischer Casinenser Ordo be-
stdtigt *. Der Abschnitt des Ordo Romanus XV (zwischen 750 und 787),
der fiir den Vortag der Theophanie ein zesunium publicum mit einer Mel3-
feier zur neunten Stunde angibt, diirfte jedoch tatsdchlich rémisch sein 3.
In diesem Ordo folgt zwar den Vigilien eine Tauffeier ¢, das Breviarium

cclestastict ordinds (um 780/90) 146t aber dieses gallikanische Element
wieder weg 7. Da gerade nach romischem Vorbild Ostern und Pfingsten
in der frankischen liturgischen Gesetzgebung als ordentliche Tauftermine

1 Festprifation im &lteren Gelasianum (WiLson 11; MoHLBERG 15 no. 65) = in
leicht erweiterter Rezension Prifation der Vigilmesse im Gelasianum s. VIII.:
MoHuLBERG, Friank. Sacram. Gelas. (Cod. SanGall. 348) 14 f. no. 93 = Sacram.
Rhenaug. no. 85 (HANGGI-SCHONHERR 85) = Sacram. Gregor. Supplem. Anian.
no. 1524 (DesnUsseEs 499). — Das alte Gelasianum hatte in der Vigilmesse eine
andere, kiirzere Prifation (WiLson 10; MoHLBERG 14 no. 59), die im Paduense
feblt.

2 Vgl. Sacram. Fuldense no. 117 (RICHTER-SCEONFELDER 15).

3 Theodomari abb. Casin. ep. ad Theodoricum no. 13 (CCM 1, 132): Festivitales
autem sanctorum, quia iuxta movem Romanum ecclesiae plures colimus, in his tantum
quae praecipuae sunt, hoc est Nativitate Domini («cum octavis suis), Epiphania cum
octavis suis, Purificatione s. Maviae, sanctorum wmartyrum Faustini et Iovitae,
sanctae Scholasticae, sancti Benedicti, Ascensione Domini, in sancti Iohanwnis, sancti
Petri vel omnium apostolorum, sancti Lauventii, sanctae Mariae, sancti Germani,
sancti Martini, sancti Andreae, ieiunamus pridie usque ad vesperum, legimus lec-
tiones duodecim, genua non flectimus, ab operibus vacamus.

* Ordo Casin, II (ordo officii) no. 2 (CCM 1, 113): In vigilia sancti Martini et
Natalis Domini et Epyphania ietunandum usque ad vesperum. In vigilia Ascensiontis
Domint, Pentecosten ef sancti Iohannis Baptistae et sancti Petrvi et sancti Lauventii
et sanctae Mariae, in vigiliis havum festivitatum semper ieiunandum usque ad nonam,
et expleta missa reficiant. St nominatae festivitatis vigiiie die dominico occurverint,
non licet ieiunare.

5 OR XV, 69 = OR XVII, 66 (ANDRIEU 3, 110. 184 = CCM 1, 361{.): Pridie
Theophaniae ieiunium publicum faciunt et hova nona missas celebrantur. — Schon
das Epistolar von Capua aus dem Jahre 546 kannte das teiunium Epiphaniae, es
findet sich wieder im neapolitanischen Evangeliar des 7. Jh.; vgl. CHAvVAsSSE 208
und oben S. 247 Anm. 7.

& OR XV, 70-78 (ANDRIEU 3, 110-112).

7 OR XVII: oben Anm. 5.

248



galten 1, entsprach es keiner Notwendigkeit, die I'estzeit nach Weih-
nachten zusitzlich zu den hiufigen Kalandfasten anfangs Januar zu
unterbrechen 2, Die karolingische und die ottonische Reichsgesetzgebung
kennt das Vigilfasten vor Epiphanie nicht. Doch die Praxis selbst scheint
sehr uneinheitlich gewesen zu sein. Noch bei Johannes von Avranches
(um 1065) spiegeln sich beide Auffassungen. Der normannische Bischof
entscheidet sich fiir den romischen Brauch mit dem Vigilfasten vor
Epiphanie, der spéiter in der Metropole von Rouen wieder durch die
altere Ordnung verdriangt wird 3.

Mit den Erleichterungen der Fastenbestimmungen und der Aufnahme
der Epiphanie in den Kalender der Festtage, denen eine gebotene Vigil
vorausgeht, zeichnet sich die Provinzialsynode durch eine gewisse Eigen-
stindigkeit gegeniiber der reichskirchlichen Disziplin aus. Wie die teil-
weise Erneuerung der Bestimmungen aus dem Breviarium von Erfurt
zeigen, haben die Konzilsviter in Seligenstadt wohl auch in der Frage
der Vigil vor Epiphanie eher eine hdufige Praxis im Metropolitanverband
fiir allgemein verbindlich erklirt, als bewu3t dem mos Romanus Nach-
achtung verschaffen wollen.

Quatember (c. 2)

Mit den vier dreitdgigen Fasten (quattuor tempora) scheint die rémische
Kirche ein Gegenstiick zu heidnischen Felern der Jahreszeiten geschaffen
zu haben *. Viermal (urspriinglich dreimal) im Jahr zelebrierte der Papst

1 J. A. JuncMmaNN, Herder KG 3, 1, 343 f.; STENzEL, Taufe 236 Anm. 44 zum
Brief Leos d. Gr. an die sizilianischen Bischoéfe (PL 54, 698) gegen Epiphanie als
Tauftermin. — Aus der reichen Gesetzgebung zum Tauftermin seien nur angefiahrt
die Synoden von Mainz 813 c. 4 (MG Conc. 2, 261) und Tribur 895 c. 12 (MG Cap. 2,
49); vgl. die Rezeption bei Burch. 4, 2 ff. (PL 140, 729 {.).

2 Vgl. Ps. Alkuin div. off. c. 4 (PL 101, 1177/78): De Kalendis Januarii.

3 Johannes v. Avranches off. eccl. (PL 147, 43; DELAMARE 24): Vigilia vero
Epiphaniae, quam plebes diverse colunt, alii enim tetunant et alit prandent, nobis
ietunandum congruum videtur: nullam enim celsitudinem veveventiae huius diet
reperimus quam in omnibus diebus Purificationis sanctae Mariae in quibus per
aliquot dies ieiunamus. Et quia tanta solemnitas nobis imminet, in qua se tota Trinitas
mundo manifestavit, oportet nos purificari ... Vgl. nach Gallia Christiana PL 147, 90
nota 136: Hanc de vigiliae illius ieiunio Toannis sententiam olim apud nos tenuisse,
processu vevo temporis religiosum movem abusu, an indulgentia, exolevisse, vel inde
constat, quod eadem fere legere sit in Ovdinario, cum quodam tamen tempevamento:
(es folgt die oben zitierte Stelle aus Joh. off. eccl.) ... sed Ecclesia Rotomagensi non
ietunat propter solemnitatem Nativitatis Domini.

+ B. FiscHER, LThK 8 (1963) 928 {. s. v. Quatember, I. liturg. (Lit.); R. ARBEs-
MANN, RAC 7 (1969) 520 {. s. v. Fasttage, B. VI. b. 1. Quatemberfasten (col. 524:

249



am Mittwoch und am Freitag sowie in der Nacht vom Samstag auf den
Sonntag nach einem vorausgegangenen strengen allgemeinen Fasten
einen Stationsgottesdienst 1. Als Gelasius (492-496) die Quatember zu
Terminen fiir die Erteilung der hoheren Weihen bestimmte, haben sie
an Bedeutung noch gewonnen 2. Seit dem 7. Jahrhundert ist wie andere
Vigilmessen auch diejenige zum AbschluB3 der Quatember, in der eben
die Erteilung der Ordinationen erfolgte, von der Sonntagnacht auf den
Samstagabend vorverlegt worden 3. Mit der Verbreitung der rémischen
Liturgie fand auch dieses typische Element in andern Kirchen Eingang.
Die Quatember erhielten zudem als Gerichts- und Zinstermine einen
festen Platz im offentlichen Leben. Mit ihnen verbanden sich Volks-
briuche und abergldubische Vorstellungen *. Unter diesen Voraus-
setzungen ist das allgemeine Interesse verstandlich, das der Datierungs-
frage der Quatember im Hochmittelalter entgegengebracht wurde.

Als die Quatember in der frinkischen Liturgie Aufnahme fanden, sind
die Rubriken der rémischen Biicher wortlich angewendet worden 3. Die
Synode von Mainz 813 legte die vier Zeiten in die erste Woche des
Monats Mirz, in die zweite Woche im Juni, in die dritte im September
und im Dezember in die letzte volle Woche vor der Vigil von Weih-
nachten. Nach dem betreffenden Dekret sollen an den drei Fasttagen
jeweils alle zur neunten Stunde mit Bittprozessionen in die Kirche zur
Messe kommen. Dabei unterstreicht jene Synode, daB sie so den romi-
schen Brauch befolge 6. Um dieselbe Zeit jedoch stellte Amalar im

Lit.); KELLNER, Heortologie 141-145; FISCHER, Quatember passim; EISENHOFER 1,
482-485; RiGHETTI 2, 41-47; A. CHAVASSE, MARTIMORT 2, 277-284.

! Pipstlicher Gottesdienst in einer der romischen Titelkirchen.

2 KLEINHEYER, Priesterweihe 35-47.

3 Vgl. oben S.38f. — Es handelt sich um das Sabbatum XII lectionum. Der
Messe ging eine Vigilfeier mit mehreren Lesungen voraus. Ob es urspriinglich deren
zwolf waren wie in der Osternacht (JuNngMANN, Entstehung der Matutin [LP] 146)
oder stets nie mehr als sechs, wofiir auch die altesten Zeugnisse eher sprechen,
und die Zwoélfzahl durch die Verdoppelung im lateinischen und griechischen Vor-
trag in den Jahren 550-750 erreicht wurde (A. CHAVASSE, MARTIMORT 2, 279),
bleibe hier dahingestellt.

*+ L. Scamipt, LThK 8 (1963) 929 s. v. Quatember, II. Rel. Volkskunde (Lit.);
SCHREIBER, Gemeinschaften passim.

5 Das folgende ist weitgehend eine Zusammenfassung von ANDRIEU, ORR 4,
213-232 (Einleitung zu OR XXXVII A). — Vgl. iiber die tatsichlichen rémischen
Voraussetzungen bei Gelasius I.: KLEINHEYER, Priesterweihe (oben Anm. 2) bes,
41-48.

6 Mainz 813 c. 34 (MG Conc. 2, 269; vgl. unten S. 43 Anm. 4). — Zur «neunten
Stunde» oben S. 25 (Anm. 1) und S. 39 (Anm. 3).

250



Gespriach mit Abt Petrus von Nonantola fest, dal die Rubrik prims
mensis prima sabbati (erster Samstag im Mairz) fir den Ordinations-
termin im Frithjahr in Rom selbst dahin ausgelegt wurde, daB es sich
dabei um den Samstag in der ersten Woche der Quadragesima vor
Ostern handelte .

Auf Gregor den GroBen selbst diirfte die Anordnung der Quatember
im Sacramentarium Hadrianum und im Sakramentar von Padua zuriick-
gehen, wo die betreffenden Messen der Friithlingsquatember in die erste
Woche der Fastenzeit gelegt sind, die Juni- oder Sommerquatember
(mensis quartt) in die Woche nach Pfingsten, die Herbstquatember (mensts
septimi) zwischen den 16. und den 17. September und die Winter-
quatember (mensis decimi) in die Woche nach dem dritten Sonntag im
Advent. Die Sommerquatember durften nicht die 6sterliche Pentekoste
unterbrechen, das heiBt sie muBten in die Zeit nach Pfingsten fallen.
Das bedeutete jedoch nicht, dafl sie unbedingt in der Pfingstwoche
begangen wurden, trotz der Plazierung im Gelasianum und in den grego-
rianischen Sakramentarien. Auch fiir die Zeit nach Gregor dem GroBen
sind spitere Termine bezeugt. Im Gelasianum s. VIII folgt die Ankiindi-
gung der Quatember erst nach dem 3. Sonntag nach Pfingsten. Erst
Gregor VII. hat die Sommerquatember innerhalb der Pfingstoktav fest-
gelegt.

Trotz Amalars Brief an Hilduin hat sich die frinkische Ordnung, die
jener selbst im Liber officialis erklirt hatte 2, im Frankenreich einge-
biirgert. Der Kanon von Mainz blieb maBgebend. Er wird durch das
Romisch-germanische Pontifikale mehrfach bestdtigt *. Burchard von
Worms zitiert ihn in seinem Dekret in der Fassung Reginos von Priim *.
Unsicherheit herrschte aber dariiber, welche Woche in den betreffenden
Monaten jeweils als erste zu gelten hatte und wie sich das Zusammen-

! Amalar. ep. ad Hilduin. abb. no. 7 (HANSSENS 1, 342).

2 Amalar. lib. off. 2, 1, 10-13 (Hanssens 2, 200 {.).

3 OR XXXVII A, 1-4 = erweitert OR XXXVII B, 1-5 (ANDRIEU 4, 235. 249 1))
= PRG 7, 1-5 (VogeL 1, 8) = OR L, 14, 1-5 (ANDRIEU 5, 101 f.) = PRG 99, 35
(VogeL 2, 11 {.) = dhnlich OR XXXVIII, 1 (ANDRIEU 4, 267) = PRG 8, 1 (VoGEL
1, 9).

*+ Regino 1, 281 (W 132) = Burch. 13, 2 {PL 140, 885): Constituimus, ut quatuor
tempora anni ab omnibus cum teiunio observentur, id est in Martio hebdomada prima,
in Tunio secunda, in Septembri tevtia, in Decembri (ea) quae fuerit plena ante vigiliam
Natalis Domini, id est feria quarta, et sexta et sabbato. Veniant omnes ad ecclesiam
hova nona cum litanits ad missarum solemnia. = Ivo decr. 4, 35; Pan. 2, 180 = Grat.
dist. 76, 2. — Vgl. oben S. 250 Anm. 6.

251



fallen der Quatember mit andern liturgischen Feiern auswirkte. In den
Bischofskirchen bedeutete doch ein Zusammentreffen der Sommer-
quatember mit der Pfingstvigil eine Konkurrenz der Tauf- und der
Ordinationsfeiern.

Der zweite Kanon von Seligenstadt schreibt vor, dafl wenn der 1. Marz
auf die erste Hilfte der Woche fallt (vom Sonntag bis am Mittwoch), die
Quatembertage in derselben Woche zu begehen seien. Féllt der 1. Mirz
auf die zweite Hélfte der Woche, dann wiirden die Fasttage auf die
folgende Woche verschoben. In derselben Weise errechne man die zweite
Woche im Juni und die dritte im September. Mit andern Worten: Wenn
der Erste des Monats auf die erste Hilfte der Woche {éllt, gilt diese als
erste Woche des Monats, sonst ist es die nédchstfolgende. Stets miissen
alle drei Quatembertage in den betreffenden Monat fallen, dem sie zu-
geschrieben werden. Wiirden nach dieser Rechnung die Juniquatember
mit der Pfingstvigil zusammenfallen, dann seien sie wegen der Tauffeier
in die Woche nach dem Pfingstfest zu verschieben. Mit Riicksicht auf
die gleichzeitig zu feiernde Pfingstoktav triigen die Diakone die Dal-
matika. Ebenso werde das Alleluja gesungen und dafiir das Flectamus
genua unterlassen. Im Dezember sei der Grundsatz zu beobachten, dal3
stets der nichste Samstag vor der Weihnachtsvigil der Quatember-
samstag ist, da das Quatemberfasten und das Vigilfasten einander aus-
schldssen.

Wie weit die Synode ihr Hauptanliegen, den Konsens in der Frage
des ncertum teiunium, innerhalb der Mainzer Kirchenprovinz in der
Praxis erreicht hatte, wire eigens zu untersuchen. In einer der Schriften,
die er Aribo von Mainz widmete und deren Inhalt der Erzbischof in
aller Form konfirmierte, hat Berno von Reichenau einige Jahre spiter
den BeschluB von Seligenstadt mit einem eigenen Berechnungsschema
bestitigend kommentiert . Der Fall, den seinerzeit die Synode von
Dingolfing 932 behandelt, die Synode von Seligenstadt jedoch nicht auf-
gegriffen hatte %, da ndamlich die Mdrzquatember mit dem Caput ieruniz
(¢ Aschermittwoch») zusammenfielen und damit in den Bischofskirchen
die BuBer6finung und die Ordinationsvorbereitungen konkurrierten, bot

1 Bernon. Quatuor Temp. vgl. id. off. missae c. 7 (PL 142, 1073-1080). — Wid-
mung des Dialogus an Aribo = Bernon. ep. 16 (ScEMALE 49 {.), zu datieren zwischen
1027 und 1031: vgl. F. J. ScHMALE, Zu den Briefen Berns v. Reichenau: ZKG 68
(1957) 81 {.

2 Oben S. 68 (Anm. 4).

252



AnlaBl zu weiteren Auseinandersetzungen. Als die Reichssynode von
Tribur 1036 unter Kaiser Konrad II. die Frage behandelte, setzten sich
einige Bischofe unter der Fiithrung Gerhards I. von Cambrai dafiir ein,
daB in diesem Fall die Quatembertage im Sinne der antiqua patrum con-
suetudo in die folgende Woche zu verschieben seien . Die Synode beschlo,
daB3 die Quatember nie frither zu feiern seien als zu dem Termin, den
ihnen der heilige Gregor durch die Anordnung der liturgischen Formu-
lare gegeben habe 2. Damit hat sich in der Datierung der Friithlings-
quatember die reichskirchliche Reform dem Standpunkt genihert, den
Gregor VII. mit Berufung auf die rémische Tradition eingenommen hat,
als er die Iriihlingsquatember in der ersten Woche der Quadragesima
festsetzte.

Die friankisch-deutsche Datierung der Friihlings- und der Sommer-
quatember hat Gregor VII. als nova consuetudo ecclesiae nulla fulta auc-
toritate schirfstens verurteilt 3. Sie ist in der gregorianischen Reform
zum beliebtesten Angriffsziel der papstlichen Partei gegen die deutsche
liturgische Tradition geworden. Die kaiserliche Seite dagegen hat darin
eine Art «picce de résistance» der Liturgie der Reichskirche erblickt 4,
obwohl — zum mindesten aullerhalb der Mainzer Provinz — die Einheit
in der Quatemberfrage auch um die Wende des 11. Jahrhunderts noch
nicht hergestellt war. Wihrend die Kirche von Trier, gestiitzt auf Berno
von Reichenau, die in Seligenstadt festgelegte Ordnung befolgte, feierte
die Kirche von Liittich weiterhin die Quatember stets am ersten Sams-
tag im Marz (beziehungsweise am zweiten Samstag im Juni), auch wenn
der Erste des Monats in die zweite Hélfte der Woche fiel.

Die Liitticher haben fiir ihren Briefwechsel mit Trier in Sigebert von
Gembloux einen Anwalt gefunden 5. Dieser wiederum weist unter anderem

! Vgl. oben S. 218 Anm. 8; Gesta epp. Camerac. 3, 51 (MG SS 7, 485).

2 Synode von Tribur 1036 c. 1 (MG Const. 1, 89): ieiunia quatuor temporum num-
quawm prius celebrentur quam officia a sancto Gregorio ad locum pertinentia ovdinata
inveniuntuyr. — BoyE, Quellenkatalog 81.

3 Dekret Gregors VII., erlassen in der romischen Fastensynode 1078 (Licet nova
consuetudo) : JArrE-L. 1, 648 no. 5290, abgedruckt bei S. LOWENFELD, Ein Akten-
stilck aus der Ostersynode von 1078, in: NA 14 (1889) 620 ff.

4 Unter Gregor VII. und Urban II. haben wihrend des Investiturstreites meh-
rere Synoden die gregorianische Datierung bekriftigt. — Vgl. auch Micrologus c. 24
(PL 151, 995 C): Gregorius papa septimus ... constituit ut ieiunium quod dicitur
Martii in prima hebdomada quadragesimae omni anno celebretur. Dazu und zu den
Widerstinden dagegen auch auBlerhalb des deutschen Reiches siche FiscHER, Qua-
tember 160 ff.; AnDrRiEU, ORR 4, 217 {.

5 Sigeberti De differentia quatuor temporum (PL 160, 813-830).

253



darauf hin, dall fast zu seiner Zeit noch die erzbischéflichen Sitze von
Trier, K6ln und Mainz versucht hitten, die Taufe und die Ordinationen
in einer Feier in der Pfingstvigil zu vollziehen. Sie hitten aber darin
keinen Konsens mit den iibrigen Didzesen erreicht . Trifft die Nachricht
Sigeberts zu und bezieht sie sich auf die Zeit nach Seligenstadt, dann
hitte die Kirche von Mainz selbst die Beschliisse dieser Synode wieder
in Frage gestellt. Vielleicht meint aber die Bemerkung die Zeit dieser
Synode selbst. Dann kdénnte es sich hier um ein spites Zeugnis dafiir
handeln, daBB Aribo von Mainz selbst mit seinem Anliegen in Seligen-
stadt nicht durchgedrungen ist.

Gratian hat nach Ivo von Chartres sowohl das Dekret der Synode
von Mainz 2 als auch dasjenige von Seligenstadt 3 neben der Entscheidung
Urbans II. in der Synode von Piacenza (1085) * in seine Concordantia
discordantium canonum aufgenommen.

Auch das Breviarium von Erfurt 932 hatte festgehalten, dal der Ver-
zicht auf das Alleluja ein Merkmal der Fasttage ist 5. Der Gebrauch der
Dalmatika als Levitengewand verbreitete sich zusammen mit der rémi-
schen Liturgie. Bis zur Jahrtausendwende war die Dalmatika stets in
weiller Farbe gehalten und galt als ein Sinnbild der Reinheit und der
Freude. Deshalb setzte sich im 9. Jahrhundert auch im Frankenreich
der Brauch durch, an Tagen mit BuBlicharakter auf die Dalmatika zu
verzichten ®. Dazu kommt als dritte liturgische Eigenheit an Buf3- und
Fasttagen der Genuflex. In der rémischen MeBfeier — wie sie auch im
Roémisch-germanischen Pontifikale beschrieben ist — lddt der Diakon an

1 Ibid. 823 A: Quamuvis nostra pene wmemoria tres avchiepiscopales sedes vos
scilicet Trevirenses, Colonienses et Maguntienses voluevint haec duo wmysteria (sc.
baptizandi et ordinandi) duplicis ieiunit uno unius diet officio compleri, sed ea causa
nec ad consensum omnium nec ad usum ecclesiae potuit pervenire.

2 Oben S. 251 Anm. 4.

3 Seligenstadt c. 2 = Ivo decr. 4, 33; Pan. 2, 181 = Coll. tr. p. 3, 5 (6), 3 = Grat.
dist. 76, 3.

+ Piacenza 1095, 7. Sess., c. 14 (Mans1 20, 806): Statuimus etiam, ut ieiunia
quatuoy temporum hoc ovdine celebventur : Primum ieiunium in initio quadragesimae,
secundum in hebdomada Pentecostes, tertium et quarium in Septembri et Decembri
move solito fiant. = Polye. 3, 25, 16 = Grat. dist. 76, 4: Econtra Urbanus ...! —
Merkwiirdigerweise fehlt bei Grat. das Dekret Gregors VII. (oben S. 253 Anm. 3).

5 Oben S. 40. 46 ff.

6 BrAUN, Liturg. Gewandung 248. 294 ff.; vgl. oben S. 94 (Anm. 1) und
Amalar. lib. off. 1, 1, 17 (HansseNs 2, 33): Sunt qui primam ebdomadam septua-
gesimae sine alique articulo novellae conversationis ducunt, excepto mutatione Alleluja,
et in aliquibus locis dalmaticam et intermissione Glovia in excelsis Deo. St id usque-
quaque observetuy, aut modo sicuti vidi aliguando, nescio.

254



jenen Tagen die Gemeinde mit dem Ruf Flectamus genua vor der Kol-
lekte, beziehungsweise vor den Orationen zu den einzelnen Lesungen,
zu stillem Gebet ein. Nach dem Levate singt der Zelebrant die Oration 1.

Die Synode von Nizda (325) hatte entschieden, daBB man an Sonntagen
und wihrend der ganzen Pentekoste nicht auf den Knien, sondern auf-
recht stehend beten solle. Die aufrechte Haltung galt fiir die Kirchen-
viter als die Haltung des Auferstandenen, die dem Ostercharakter jedes
Sonntags und aller Tage von Ostern bis Pfingsten entspricht 2. Regino
von Priim zitiert nach diesem Kanon einen andern, der vorschreibt, daB
die Priester das Volk darauf aufmerksam machen, dal man nur in der
Quadragesima und an Quatembertagen zur Messe knien diirfe. An den
Sonn- und {iibrigen Festtagen dagegen solle man a vespera usque in
vesperam die Knie nicht beugen, sondern aufrecht stehend beten. Diesen
Kanon, den er einer unbekannten Synode von Orléans zuschreibt, hat
Burchard hinter jenen von Mainz betreffend die Quatemberfasten ge-
stellt 3.

1 OR XXXVII A, vor 813, Ordo quattuor temporum ieiunii primi, quarti,
septimi et decimi mensis, no. 6/7 (ANDRIEU 4, 236) : Ipsa (sc. antiphona ad introitum)
finita, dicunt (sc. clevici) Kyrie eleison. Deinde pontifex dicit: Oremus. Diaconus:
Flectamus genua. Et, ut survexevint, dicit: Levate. Prosequitur sacerdos ovationem
primam sicut in Sacvamentorum continet. Sequitur lectio et tunc pronuntiat lector:
Lectio libri, et legitur in sensu lectionis sicut epistolae Pauli diebus dominicorum
deinde vesponsorium. Inde dicit sacerdos: Oremus. Diaconus ut supra. Et dicit orva-
tionem post primam lectionem el super unamquamque lectionem sicut superius.
= OR XXXVII B, 8/9 (ANDRIEU 4, 251 f.) = PRG 7, 8 (VoGgEL 1, 9) = OR L, 15,
314 (AnDRIEU 5, 103) = PRG 99, 37 (VogEL 2, 12) = dhnlich OR XXXVIII, 3
(ANDRIEU 4, 208) = PRG 8, 3 (VoGEL 1, 9). — Eine Entsprechung bildet das Humsi-
liate capita vestra vor der Oratio super populum nach der Messe in der Fastenzeit;
vgl. OR XXXVII B, 15 (ANDRIEU 4, 254): (In Sabbato XII lectionum) oratio post
communionem non habetur super populum in mense primo, 1d est Martio, quia istud
offictum frequenter circa noctem dominicam solet finiri, in qua minime genuflectituy.
= OR L, 15, 10 (ANDRIEU 5, 104) = PRG 99, 37 (VoGeL 2, 12 {.).

2 Synode von Nizda 325 c. 20: MansI 2, 692; HereELE-LECLERCQ 1, 618 ff. —
Vgl. Regino 1, 390 (W 178): Quoniam sunt quidawm in die dominica genu flectentes
et in diebus Pentecostes, ut ommnia in diversis locis consonanter obsevventur, placuit
sancto concilio stantes Domino vola persolvere. = Burch. 2, 88 (PL 140, 641) = Ivo
decr. 4, 18 = Grat. de comns. 3, 10. — Vgl. oben S. 88 Anm. 3 und S. 89 Anm. 2.

3 Regino 1, 391 (W 78): Ut presbyteri plebibus adnuncient, quod in quadragesima
et in teiunio quatuor temporuwm tantummodo ad wmissarum sollemnia [adnunciante
diacono)] genua flecteve debeant. In dominicis econtra diebus vel ceteris festis a vespera
usque ad vesperam (vgl. oben S. 104 Anm. 4) non flectant sed stantes incurvat ovent ...
= ohne [adnunciante diacono]: Burch. 13, 3 (PL 140, 885; vgl. oben S. 251 Anm. 4)
= Ivo decr. 4, 36; vgl. Grat. dist. 30, 27 §1. — Vgl. JuNneMANN, Struktur des
Stundengebetes (LP) 228-239 (Die Kniebeugung zwischen Psalm und Oration);

2585



Seitdem sich eine eigene Pfingstoktav gebildet hatte, sind jene
Regeln, die den Festcharakter der Pentekoste unterstreichen, auch auf
diese Woche iibertragen worden. Amalar zitiert einen Abschnitt aus
einer Homilie Bedas, wo es heilt, dal man nicht gleich nach beendeter
Pentekoste die Knie zum Gebet beuge, sondern wihrend der folgenden
Woche noch stehend Gott anrufe und selbst beim Wiederaufnehmen der
unterdriickten Fasten taglich Alleluja singe. Da die Gnade des heiligen
Geistes «siebenférmig» sei, werde die Feier seiner Ankunft zurecht
wiahrend sieben Tagen mit Hymnen und MeBfeiern begangen. In der
Fortsetzung nimmt die Homilie auch Bezug auf den Charakter der
Pfingstwoche als Taufoktav.

Zusammen mit andern Stellen aus Amalar wiederholt der Mainzer
Redaktor des Pontificale Romano-Germanicum das Zitat leicht gekiirzt
als eine Rubrik im Rahmen des Ordo Romanus L . Er nimmt auch
eine Stelle aus Pseudo-Alkuin dazu, die festhilt, daB3 an den Quatember-
samstagen zu den einzelnen Orationen genuflektiert werde mit Aus-
nahme des Samstags innerhalb der Pfingstoktav 2. Das ottonische Ponti-
fikale diirfte nebst Burchards Dekret auch in Seligenstadt eine wesent-
liche Autoritdt dargestellt haben 3. Die dort beschlossenen Rubriken fiir
die Pfingstquatember, die der réomisch-frinkischen Gesamttradition ent-
sprechen, sind auch durch die spitere rémische Liturgie bestitigt
worden *.

zum byzantinischen Offizium der yovoxAisle am Pfingstsonntagabend im Anschlul3
an die Vesper siche JuNnemaNN, Pfingstoktav (LP) 328.

! Aus Bedae hom. 2, 10 (PL 94, 188 A/B) nach Amalar. lib. off. 1, 39, 1 (HaNs-
SENs 2, 185) in OR L, 40, 4 (ANDRIEU 5, 348) = PRG 99, 448 (VogeL 2, 134 £.):
In ipsis enim diebus praesentis hebdomadae, non statim peracta die quinquagesima
genu ovandum curvamus, sed et illa adhuc septimana stantes. Domino supplicamus
et quamuvis intermissa rvepetentes ieiunia tamen Alleluja cotidie personamus et per
septem dies laudes ymnorum debitas simul et missarum celebrationes Deo offerimus. —
Vgl. JunemanN, Pfingstoktav (LP) 316-331.

2 Nach Ps. Alkuin. div. off. ¢. 29 (PL 101, 1229 A) in OR L, 42, 4 (ANDRIEU 5,
350) = PRG 99, 450 (VogEL 2, 135): Per singulas orvationes in duodecim lectionibus
genuflectimus, excepto in octavis Pentecostes ...

3 Vgl. oben S. 243 Anm. 4.

* Micrologus c. 58 (PL 151, 1018 {.): Teiunium aestivale semper infra Pentecostes
(sc. hebdomadam Pentecostes) est celebrandum. Nam orationes et lectiones de eodem
ietunio agunt de Spivitu Samcto. Sicut ergo teiumium vernale semper infra quadra-
gesimam est celebrandum, eo quod quadragesimalia habeat officia, ita et istud infra
Jfestum Spivitus Sancti, unde habet officia, apte celebratur. Sic enim sancti patres de
utvoque ieiunio constituisse leguniur. In ieiunio Pentecostes genua non flectimus,
tuxta Romanum ovdinem ... (col. 1019 B) non incongrue et missis huius ietunio
Gloria in excelsis subtvahimus, quas non festive ad Tertiam, sed ad Sextam observare

256



Der einzige Einwand, den Berno in seinem Dialog gegen diesen Teil
des Beschlusses von Seligenstadt erhebt, ist die musikalische Uberforde-
rung der Landpfarrer. Wihrend die Kléster iiber eine Fiille von Alleluja-
Melodien verfiigten, hitten die einfachen Priester der kleinen Pfarreien
kaum Kenntnis von deren zwei | !

Die fiiv Hochzeiten «geschlossene Zeit» (c. 3)

Die Empfehlung des Apostels Paulus zur gelegentlichen Enthaltsam-
keit in der Ehe, um fiir das Gebet frei zu sein, haben die Kirchenviter
mit Nachdruck wiederholt. Die spdtere kirchliche Disziplin verlangte
den Verzicht auf den ehelichen Umgang in gewissen «heiligen Zeiteny.
Diese Forderung in Verbindung mit andern Fasteniibungen zu bringen,
entspricht auch einem Teil der griechischen Uberlieferung jener Stelle
aus dem Korintherbrief. Die «heiligen Zeiten» umfalten denn auch vor-
erst die ordentlichen kirchlichen Fastenzeiten. Spiter kamen die kirch-
lichen Hochfeste mit ihren Oktaven und alle Sonntage dazu. Es mullte
fir die Kirche als unangebracht gelten, ausgerechnet in jenen Zeiten
feierlich Ehen einzusegnen, war doch in der Regel die Hochzeit zusitz-
lich noch mit weltlichen Feiern verbunden. Deshalb lieB die Kirche die
«heilige Zeit» auch zu einer sogenannten «geschlossenen Zeit» werden,
in der die feierliche EheschlieBung verboten war 2.

solemus. Quidam autewm satis apte in hoc ieiunio duas missas cantant, unam ad
Tertiam solemniter, cum Gloria in excelsis, ut festo Spiritus Sancti satisfaciant,
alteram post Sextam pro ieiunio ... Ad quam etiam non Gradalia, ut antiquitus, sed
Alleluja cantamus. — Vgl. dagegen Notationes Correctorum zu Grat. dist. 76, 2 (Mainz
813 c. 34: oben S. 251 Anm. 4): De qua in concilio Claramontensi (a. 1095); MaNsI
20, 816; Urbani II. c. 1 sic statuitur: Primum ieiunium quatuoy temporum sempey
fiat prima hebdomada quadragesimae, secundum in hebdomada Pentecostes absque
genuum flexione cum Alleluja et Glorvia in excelsis Deo, et vestibus solemnibus fiet;
tertium plena hebdomada ante aequinoctium autumnale; quartum plena hebdomada
ante Natalem Domini, vigilia eius accepta. Vgl. auch das nachtridentinische Missale
Romanum.

! Bernon. Quatuor Temp. c. 7 (PL 142, 1096 B/C): Quapropter intuendum est,
quia si in monasteriis Alleluja cantus abundat, quid simplices villavum presbyteri
agant, qui vix duorum tantum notitiam habent? ... non tamen haec scvibens sanctissi-
morum sacerdotum auctovitati praeiudico, quos in Spiritu Samcto comgregatos iam-
dudum audivi in synodalibus suis decvetis statuisse ut magis debeant Alleluja decan-
tavi,; sed simpliciter quae sentive potui ad interrogata vespondeve curavi, consuleve
volens etiam, si possim, mel similiter imperitiae, qui tot Alleluja non norunt cantare. —
Vgl. HesBerT, Antiphonale Missarum LVII-LXX (Les Allélujas de l'octave de la
Pentecdte}.

2 1. Kor. 7, 4/5 (nach der Vulgata): Mulier sui covporis potestatem mon habet,
sed viv. Similitey autem et viv sui covporis potestatems non habet, sed mulier. Nolite

17 257



Die erste bekannte kanonische Bestimmung ist der 52. Kanon des
Konzils von Laodicea (3807) mit der Weisung, in der Quadragesima keine
Hochzeiten zu feiern oder Geburtstagsfeierlichkeiten zu begehen. In der
westlichen Gesetzgebung ist es dieser Kanon, der bis in die karolingische
Zeit und dariiber hinaus rezipiert wird . Die Synode von Aachen 836
nahm die Sonntage hinzu. Zur Wahrung der Heiligkeit des Tages ver-
band sie das Verbot des Fastens am Sonntag und der Gerichtstage mit
dem der Hochzeitsfeierlichkeiten 2. Wiahrend Herard von Tours (858) die
«geschlossene Zeit» auf die Quinquagesima ausdehnte, bestitigte Papst
Nikolaus I. die Dauer der Quadragesima. Dasselbe tat in der Mitte des
10. Jahrhunderts Atto von Vercelli 3.

Unter 6stlicher Beeinflussung hat sich auf die weitere Ausdehnung der
«geschlossenen Zeit» auch die Tendenz ausgewirkt, den Advent und zum
Teil auch die Zeit vor dem Fest der Geburt Johannes’ des T4ufers in den
Fasteniibungen der Quadragesima vor Ostern anzugleichen *. Regino
von Priim und nach ihm Burchard von Worms zitieren nach einer unbe-
kannten Synode von Elvira einen Kanon, der das Keuschheitsgebot so-
wohl wn tribus quadragesimis anni als auch fiir den Sonntag, Mittwoch
und Freitag vorschreibt >. Die Synode von Mainz (950/54) verbietet den

fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus, ut vacetis ovationi ... Der Schlul
lautet original: {va oyordonte «tf) vnotela xal) ) mpooeuyf. Dazu und zum fol-
genden vgl. FREISEN, Can. Eherecht 643/651; RiTtzER, EheschlieBung 44 Anm. 191
und passim, der auch auf die judischen Vorbilder hinweist (S. 384 Register s. v.
Geschlossene Zeit); Lampe, Geschlossene Zeit; knapper EISENHOFER 2, 407.

! Synode v. Laodicea (380?) c. 52 (HEFELE-LECLERCQ 1, 2, 1022): Non oportet
in Quadragesima aut nuptias aut quaelibet natalitia celebrave. R1TzER, EheschlieBung
44. 74 f. — Die Synode v. Braga (MaRrTINI, Capitula a. 572) c. 48 (BruNs 2, 53)
faBt die Kanones 51 und 52 von Laodicea zusammen: oben S. 97 Anm. 7.

2 Synode v. Aachen, Februar 836, lib. 3, c. 18 (MG Conc. 2, 722): ieiunium
diebus dominicis temere et canonica interdicit auctovitas (conc. Gangrens. c. 18:
Bruns 2, 109) et resurrectionis dominicae tanta solemnitas. Et ideo placita illis
diebus neque nuptias pro reverentia tantae solemnitatis non celebrari visum est. — Zur
Sonntagsheiligung vgl. oben S. 48 ff.

3 Herard v. Tours (858) c. 112 (PL 121, 772): Ut in Christianorum non saltetur
nuptiis, et a Quinquagesima usque octavas Paschae non fiant nuptiae; vgl. dazu
oben S. 51 (Anm. 2). Nikolaus I. resp. ad cons. Bulgar. (866) c. 48 (PL 119, 999;

RitzeRr, EheschlieBung 341): ... nec uxorvem ducere nec convivia facere in quadra-
gesimali tempore convenive posse arbitramur. — Zu Atto v. Vercelli: oben S. 97
Anm. 7.

+ JurvgmanN, Advent und Voradvent (GL) 269; vgl. oben S. 44 ff. Bei den
Armeniern gehéren schon im 6. Jahrhundert die Quadragesima und die ganze
Pentekoste zur «geschlossenen Zeit»: RiTzEr, EheschlieBung 88.

> Regino 1, 338 (W 159) = Burch. 19, 155 (PL 140, 1023): Ex conc. Eliberitano :

258



ehelichen Umgang in der Advents- und in der Fastenzeitl. Rather
von Verona spricht nur vom Advent, die Quadragesima vor Ostern
scheint er vorauszusetzen. Dafiir nimmt er zwanzig Tage nach Weih-
nachten dazu, das heillt die Zeit bis zur Oktav nach Epiphanie, sowie
die Oster- und Pfingstoktav, die Bittage, die Vigilien vor allen Fest-
tagen, den Freitag, vor allem aber den Sonntag mit der dazugehorigen
Nacht!?

Das Verbot der Hochzeitsfeiern scheint erstmals die Generalsynode
von Aachen im Jahre 992 ausdriicklich auf alle drei Fastenzeiten er-
streckt zu haben. Nach der Uberlieferung in der Chronik Bernolds von
Konstanz hat sie die «geschlossene Zeit» und die Gerichtsferien zu-
sammenfallen lassen 3. Wihrend in der Synode von Erfurt die Gerichts-
ferien nur einen Teil der drei Fastenzeiten umfaf3t hatten #, brachte die
Synode von Aachen in Anwesenheit von pédpstlichen Legaten das Verbot
der EheschlieBung und der plactta saecularia mit der Dauer des vierzehn
Tage umfassenden Johannisfastens und der vier Wochen des Advents
in Ubereinstimmung. Vor Ostern hat sie diese Zeit sogar schon mit den
«Vorfasten», das heilt mit Septuagesima, beginnen lassen °. Das kann

In tribus quadrvagesimis anni el in die dominica et in quarta fevia et sexta fevia con-
iugales contineve se debent ... Vgl. oben S. 45 Anm. 5.

1 Oben S. 78.

2 Rather. syn. c. 15 (PL 136, 565 {.): Quadragesimam, exceptis diebus dominicis,
aequaliter facite (vgl. Sermo de Quadragesima I: ibid. 689-692) ... In Adveniu
Domini, nisi festivitas intevcedat, quatuor hebdomadibus a carne noveritis abstinendum
et coitu. In Natale Domini viginti diebus ac noctibus a coitu etiam licito omnino
cessandum; similitey in octavis Paschae et Pentecostes, litaniis et omnium festivitatum
vigiliis, sextis etiam feviis, prascipue autem omnibus diebus vel noctibus dominicis. —
Vgl. oben S. 46 Anm. 2.

3 Synode von Aachen 992: Bove, Quellenkatalog 63; HEFELE-LECLERCQ 4, 2,
873/74 Anm. 1. — Bernoldi chron. a. 992 (MG SS 5, 423): Aquisgrani in genevali
synodo covam legatis Iohannis (XV., 985-996) papae sancitum est, ut quatuor ebdo-
madis ante Natalem Domini, et a septuagesima ante Pascha, et 14 diebus ante festum
sancti Iohannis Baptistae nullus secularia placita ageve aut coniugium contraheve
praesumat. — Synodus genevalis: Es waren auch gallische Bischofe eingeladen! —
Vgl. auch Synode von Enham 1009(?) (Manst 19, 301 ; Fre1seN, Can. Eherecht 645):
Et ovdalium ac iuramenia et matvimonia semper sint prohibita summais diebus festis
et veris ieiuneis quatuov temporum et ab Adventu Dowmini ad octavam Epiphaniae
et a Septuagesima ad XV dies post Pascha.

4 Oben S. 50 Anm. 4.

3 Diese Bestimmung spiegelt sich bei Thietm. 8, 1 (HoLTzMANN 494) zum Jahre
1018: ... nupsit (sc. Oda, Tochter des Markgrafen Ekkehard) duci predicto (sc. Bolez-
law) post LX Xam absque canonica auctoritate, quae vivebat hactenus sine matvimonali
consuetudine admodum digna tanto foedeve (ironisch!). Ahnlich Thietm. 1, 25 (HoLtz-
MANN 32), wo von einem Mann erzdhlt wird, der am Tag der Unschuldigen Kinder

259



nicht bedeuten, daB damit entgegen der dlteren Gesetzgebung die
«heilige Zeit» der Sonn- und Festtage aufgehoben wurde. Das hitte
besonders im Hinblick auf die weltlichen Veranstaltungen ausgerechnet
gegeniiber den Dekreten von Erfurt (932) einen Riickschritt bedeutet.
Vielmehr scheint der bei Bernold iiberlieferte BeschluB nur die Erwei-
terung der «geschlossenen Zeit» und der Gerichtsferien zu erwdhnen.

Diesen BeschluB diirfte Burchard von Worms im 9. Buch seines
Dekrets ! in jenem Kanon verarbeitet haben, den er einer unbekannten
Synode von Lerida zuschreibt 2. Der «geschlossenen Zeit», in der die
EheschlieBung strengstens verboten ist, rechnet er nach der Septua-
gesima die ganze Osteroktav zu und nach dem Advent die Zeit «bis nach
Epiphanie», was soviel heiBen muf3 wie «bis zu deren Oktavy. In An-
lehnung wohl an das Fasten von drei Wochen, wie es seinerzeit die
Synode von Dingolfing beschlossen hatte, fligt Burchard der in Aachen
angeordneten Zeit vor dem Johannestag eine weitere Woche hinzu. Die
Dauer des Advents ist an dieser Stelle bei Burchard nicht nidher be-
stimmt 3. In seinem Beichtspiegel dauert zwar das Adventfasten eben-
falls drei Wochen. Die «geschlossene Zeit» kann aber auch bei Burchard
wie fiir die Synode von Aachen im Advent vier Wochen umfalt haben.
Denn die Zeiten gebotener ehelicher Enthaltsamkeit, die Burchard im
BuBbuch angibt, stimmen nicht mit den Zeiten iiberein, in denen die
feierliche EheschlieBung verboten ist. Vor Ostern ist es nur die Quadra-
gesima statt der Septuagesima. Das Johannisfasten wird iiberhaupt
nicht erwdhnt. Auch die tibrigen Sonn-, Fest- und Fasttage, die im
Kanon zum Hochzeitsverbot fehlen, zihlt Burchard im Zusammenhang
mit dem Keuschheitsgebot im Beichtspiegel auf *.

(28. Dez.) ein Kind zeugte: Das Kind wurde vorzeitig und mit verkriippelten
Zehen geboren!

! Burch. decr. lib. 9: De feminis non consecratis.

2 Vgl. oben S. 24 Anm. 6.

3 Burch. 9, 4 (PL 140, 816): Ex concilio Hilerdensi, cap. 3: Quod non oportent
a Septuagesima usque in octavas Paschae et tvibus hebdomadibus ante festivitatem
sancti Toannis Baptistae et ab Adventu Dowmini usque post Epiphaniam nuptias
celebrare. Quod si factum fuerit, sepaventur. Vgl. RITZER, EheschlieBung 293
Anm. 548/49.

* Burch. 19, 5 (PL 140, 960 A; Scumitz, Bulbiicher 2, 422 no. 57): Coinquinatus
es cuwm: uxore tua in Quadrvagesima? XL dies in pane ef aqua poenitere debes ... Viginti
dies ante Natalem Domini et omnes dies dominicos et in omnibus legitimis ieiuniis et
in natalitiis apostolorum et in praecipuis festis et in publicis castitatem debes custo-
dire. — Aus dem Poenitentiale Valicellanum I (c. 42: SceMirz, BuBbiicher 1, 287:

260



Auf Grund wohl dieser von Burchard vermutlich persénlich vorgelegten
Kanones hat die Synode von Seligenstadt ihr 3. Kapitel verabschiedet:
Es darf sich niemand vermihlen vom Advent bis und mit der Oktav
von Epiphanie, von Septuagesima an bis und mit der Osteroktav, wih-
rend des vierzehntdgigen Johannisfastens, an den vorher im 1. und
2. Kapitel genannten Fasttagen und «in allen Nédchten» der Festtage,
womit auch die Festtage selbst und ihre Oktaven gemeint sein diirften.
Es fillt auf, daB vom Sonntag nichts ausdriicklich gesagt ist 1.
Nachdem die Synode sogleich die in Erfurt 932 festgelegte Dauer des
Johannisfastens von vierzehn Tagen bestitigt hatte ?, sah sie keinen
Grund, die Vorlage Burchards dem Beschlul der Generalsynode von
Aachen 992 vorzuziehen und die «geschlossene Zeit» dariiber hinaus zu
verlingern. Auch das Adventfasten dauert nach den Beschliissen von
Erfurt und Seligenstadt nur zwei Wochen. Die «geschlossene Zeit» da-
gegen scheint auch im Dekret von Seligenstadt nach dem Vorbild des
Beschlusses von Aachen vor Weihnachten vier Wochen zu umfassen 3.
In der folgenden Zeit hat sich eine noch rigoristischere Auffassung
breitgemacht. In einem jlingern Zusatz zur Admonitio synodalis werden
die kanonischen Zeiten, in denen die eheliche Enthaltsamkeit vorge-
schrieben ist, etwas verldngert. Die «heilige Zeit» iiber Pfingsten beginnt
schon mit den drei Bittagen vor Auffahrt. Am Wochenende gilt das
Keuschheitsgebot vom Samstag bis Montag. Die beiden Fasttage Mitt-
woch und Freitag werden jedoch nicht erwidhnt 4. Am Ende des 11. Jahr-
hunderts hat die Synode von Benevent (1091) unter dem Vorsitz des

St quis cottum fecevit die dominica ...) hat Burch. 19, 157 (PL 140, 1014) zur Bestati-
gung des Keuschheitsgebotes am Sonntag ein Kapitel entnommen und der Synode
von Tribur zugeschrieben: Si quis nupserit die dominico, petat a Deo indulgentiam
et quatuor dies poewniteat.

1 Vgl. RitzER, EheschlieBung 293 (Anm. 552).

2 Oben S. 247 zu c. 1.

3 Die Wendung ab Adventu Domini 140t diese Deutung zu.

* Admonitio synodalis, Zusatz zu cap. 35 (Mai SS wvet. nova coll. 6, 2, 125:
Eutychiani pp. Exhoriatio ad presbytevos): ... cevtis temporibus coniugatos ab uxoribus
abstineve exhortamini, «d est ab Adventu Domini usque ad transactas octavas Epi-
phaniae, et a Septuagesima usque ad transactas octavas Paschae, et a vogationibus
usque ad transactas octavas Pentecostes. Praeterea in ommnibus sabbatis usque ad
feriam secundawm et vigilia sanctae Maviae et sancti Tohannis et apostolorum et vigiliis
indictis altovum sanctorum et eorum festisy ... Vgl. den dhnlichen Zusatz im Sakra-
mentar des Bisch. Hugo d. Gr. v. Nevers {1013-1063), Paris BN lat. 17 333, nach
A. J. CrROSNIER, Sacramentarium ad usum ecclesiae Nivernensis (Nevers 1873) 393
zitiert bei Ritzer, EheschlieBung 283 Anm. 501.

261



Papstes Urban II. gleich die ganze Pentekoste in die «geschlossene Zeit»
hineingenommen !.

Von da an macht sich wieder eine gewisse Liberalisierung bemerkbar.
Ende des 12. Jahrhunderts galt es als rémische consuetudo, keine Hoch-
zeiten zu feiern von Septuagesima an bis und mit der Pfingstoktav,
wihrend alle andern Zeiten dafiir offen waren 2. Daneben bestand par-
tikularrechtlich die strengere Auffassung fort. Eine einheitliche Regelung
brachte auch in dieser Frage erst das Konzil von Trient, welches die
¢geschlossene Zeit» mit dem ersten Adventssonntag und dem Fest der
Epiphanie sowie dem Aschermittwoch und dem WeiBen Sonntag be-
grenzte und zudem das Verbot nur auf die Hochzeitsfestlichkeiten
beschrinkte und nicht auf die EheschlieBung selbst bezog 3.

Im Rahmen dieser gesamtenn Entwicklung bedeutet die Regel von
Seligenstadt sachlich keinen Wendepunkt. Immerhin scheint in Bene-
vent die pdpstliche Synode nach der gregorianischen Reform in der-
selben Frage von der Rechtslage der Reichskirche ausgegangen zu sein,
wie sie durch Burchard von Worms und die Synode von Seligenstadt
gegeben war. Auch hier haben die Konzilsviter der Kirchenprovinz von
Mainz die Entwicklung des 10. Jahrhunderts innerhalb der Reichskirche
zusammengefalt. Die Provinzialsynode hat im wesentlichen die Aachener
Generalsynode, die dreiBig Jahre frither stattgefunden hatte und die
ihrerseits auf der Kanonistik aus der Zeit Heinrichs I. aufbaute, bestitigt.
Der Anteil Burchards — bei allen Modifikationen durch die iibrigen Syno-
dalen — 1st unverkennbar.

Niichternheit vor dev Meffeier (c. 4)

An den 11. Kanon der Synode von Koblenz 922 erinnert das 4. Kapitel
von Seligenstadt: Kein Priester, der nach dem Hahnenschrei in den
Sommernédchten trinkt, darf am folgenden Tag die Messe zelebrieren.
Dasselbe gilt im Winter, es sei denn, duBerst gewichtige Umstinde
zwingen ihn dazu.

! Synode v. Benevent 1091 c. 4, 2. Abschnitt (Mans1 20, 739): 4 die Septua-
gesimae usque in octavas Pentecostes vel a die dominici Adventus usque in octavam
Epiphaniae matvimonia nullo modo contrakentur. Es ist derselbe Kanon, der den
Empfang der Asche in capite ieiunii (Aschermittwoch) allgemein vorschreibt; vgl.
HErFELE-LECLERCQ 5. 1. 352 f.

2 Clemens III. (1187-1191), c. 4 X de feriis (II-9); zitiert bei FrREISEN, Can.
Eherecht 645 f.

3 FREISEN, ibid. 646 ff.

202



Auch hier steht im Hintergrund Burchards Dekret, das mehrere
altere und jlingere Kanones gegen die Trunkenheit und Véllerei von
Priestern und Laien und fiir die Niichternheit vor und nach der Spen-
dung der Eucharistie und anderer Sakramente enthilt. Mit diesem An-
liegen steht die Synode von Seligenstadt in einer sich iiber Jahrhunderte
erstreckenden Reihe von kanonischen Versuchen, gegen einen ungebil-
deten, undisziplinierten Klerus vorzugehen. Auch dieser Kanon steht
seiner Form nach innerhalb der Tradition bischéflicher und reichskirch-
licher Reform 1.

Bination (c. 5)

Die Hiaufung der privaten und &ffentlichen MeBzelebration, sel es fiir
besondere Anliegen oder aus pastoralen Notwendigkeiten heraus ?, be-
dingten fiir den einzelnen Priester oft die Bination, das hei3t, dal} er am
selben Tag mehrere Messen las 3. Wihrend das durch duBlere Gegeben-
heiten erforderte Binieren, wie wegen Mangel an Priestern in ldindlichen
Gegenden oder bei Hochzeiten und Beerdigungen sowie beim Zusammen-
fallen mehrerer Feste, stets eine gewisse Selbstverstindlichkeit bedeutete,
erwuchsen der Haufung taglicher Votivmessen, besonders derjenigen fiir
private Anliegen, in karolingischer Zeit schon einige Widerstdnde. Theo-
dulf von Orléans (} 821) wehrt sich vor allem dagegen, daB die Priester
zum Nachteil der Pfarreimesse am Sonntag Privatmessen pro defunciis
und andere Votivmessen ldsen ¢. Walafrid Strabo, der die Frage um 840

1 Zum Ganzen siehe oben S. 25 ff. — Vgl. Reginc 1 inq. 31 (W 21): Si presbyter,
quod absit, postquam cibum aut potum sumpserit, missam celebvare praesumat?; id.
2, 5 interr. 61 (W 214) = Burch. 1, 94 interr. 60 (PL 140, 577) : Est aliquis qui vomitum
post acceptam Eucharistiam per ebrietatem fecit? — Regino 1, 151 (W 88): Si quis per
ebrietatem vel voracitatem euchavistiam evomuerit, XL dies poeniteat ... = Burch. 5,
46, Ex. Poenitentiali Bedae (PL 140, 761) = Ivo decr. 2, 55; Pan. 1, 155 = Grat. de
cons. 2, 28. — Burch. 5, 35 (PL 140, 759): Ex decv. Eutychii papae, cap. 2: Qui
acceperit sacrificium post cibum aut post aliquam pavvissimam vefectionem nisi pro
viatico, pueri tres dies, maioves septem, clevici viginti dies poeniteant. = Ivo decr. 2, 45.

2 Vgl. oben S. 25 (Anm. 4); S. 54 (Anm. 6) und S. 214 (Anm. 2).

3 Genauer bedeutet Binieren das zweimalige Messelesen am selben Tag, Trinieren
das dreimalige. Binieren wird jedoch gerne iiberhaupt fiir die mehrfache Zelebration
verwendet. — Vgl. zum folgenden H6LBSCK, Bination; FraNz, Messe 73-76; EISEN-
HOFER 2, 22 f.; Jungmanw, MS 1, 292 {.; NussBaum, Kloster 174-177 (Exkurs:
Die Beziehungen zwischen Bination, missa bifaciata, missa sicca und missa privata).

+ Theodulf c. 1, 45 (PL 105, 205); NussBauM, Kloster 151 f. Anm. 86: Ut missae,
quae per dies dominicos peculiaves a sacerdotibus fiunt non ita in publico fiant, ut
per eas populus a publicis missarum solemnibus, quae hova tertia canonice fiunt,

263



ausfiihrlich erértert, kann sich fiir keine bestimmte Regel festlegen. Er
sagt, daB} einige Priester die einmalige tédgliche Zelebration vorzogen,
nach dem Vorbild der Einmaligkeit der Passion Christi. Walafrid erweckt
den Eindruck, er zdhle sich zu dieser Gruppe. Andere dagegen, die
glaubten, sie wiirden bei einem hdufigeren Gedéchtnis der Passion Christi
noch mehr Gottes Erbarmen erwecken, kénnten sich auf die romische
Tradition berufen, wonach an Weihnachten und gewissen andern Festen
zwel bis drei Messen gefeiert wiirden. An Festtagen jedoch sollten ent-
weder die verschiedensten Anliegen der vielfiltigen Votivmessen der
Kirche zuriicktreten oder die 6ffentliche Feier und die privaten Anlésse
wiirden in den Offizien getrennt, oder man fasse alle Intentionen in einer
einzigen Oblation zusammen. Von Papst Leo (795-816) sei ihm zwar
bekannt, daB er 6fters an einem Tag sieben bis neun Messen zelebriert
habe. Erzbischof Bonifaz (t 754) dagegen habe an einem Tag nur eine
Messe gefeiert. Beide jedoch seien gewichtige Autoritdten. Die Ent-
scheidung iiberliBt Walafrid dem Belieben des einzelnen Priesters 1.

abstrahatur : quia pessimus usus est apud quosdam, qui in diebus dominicis sive in
quibuslibet festivitatibus mox ubi missam celebravi, etiamsi pro defunctis sit, audierint,
abscedunt, ut per totum diem a primo mane ebrietati et comessationi potius quam Deo
deserviant. — Vgl. dazu auch cap. 46 und die Additio ad capitulare (ibid. coll. 206
u. 208). Dazu Franz, Messe 149 {.; JungMaNy, MS 1, 257. 291 Anm. 70. 326.

1 Walafrid. exord. c. 22 (MG Cap. 2, 495 {.; KNOPFLER 52-54): ... quia est talis
qui semel tantum in die missam celebvave velit, nimirum cvedens idem wmysterium
passionis Christi cunctarum necessitatum esse gemevale subsidium, quia unus, qui
dominator et iudex vivorum ac movtuorum, semel pro peccatis nostris moviuus est
cad multorum exhaurienda peccata (Hebr. 9, 28)»; alius vero bis, ter vel quotieslibet
eadem mysieria in die iterave congruum putat credens tanto amplius Deum ad miservi-
cordiam flecti, quanto crvebrius passio Christi commemoratur, et fortasse consuetudinem
suam inde confirmandam existimat, quia Romanorvum usus habet duas vel tres intey-
dum unius solemnitatis faceve missas ut in Nativitatis Domini salvatoris et aliqguorum
festis sanctorum. Siquidem Thelesphorus nonus (vectius : octavus) in ovdine Rowmanae
episcopus sedis in Natale Domini noctu missas celebrvari constituit. Ei vevera non esse
absurdum crediderim, st, dum plures in una die faciendae sunt missae, unus sacerdos
duas vel tres mecessitate vel voluntate persuadente celebvet potius, quam guasdam
dimittat (vgl. oben S.30 Anm.3 u. S.44 Anm. 6). Ad hoc accedit, quod totius
usus ecclesiae habet saepius missas agere pro vivis et pro defunctis, pro elemosinis et
alits diversis causis, quod etiam officia his attvibuta testantur. In diebus itaque pubdlica
celebritate conspicuis aut illae diversarum verum mnecessitates sunt inteymitiendae aut
concurrventibus sibimet publica observatione et privata necessitate utriusque expletio
suis est discremenda officiis, vel quod superius commemoravimus una oblatione
diversae causae sint explendae (vgl. cap. 23: oben S. 32 Anm. 4) ... in nostram usque
pervenit notitiam Leonem papam, sicut ipse fatebatur, una die VII vel 1X missarum
solemnia saepius celebrasse Bonifacium vevo archiepiscopum et martivem semel tantum
pev diem missas fecisse, qui et non longe ante nostva fuerunt tempora et ambo tam
scientia quam gradu praecipui. Itaque cunusquisque in suo sensu abundet (Rom.

264



Das Argument fiir die einzige téigliche Messe, das Walafrid anfiihrt,
taucht in der zweiten Hélfte des 9. Jahrhunderts in den Excerptiones
Pseudo-Egberts wieder auf. Es geniige fiir den Priester, eine Messe an
einem Tag zu feiern, da Christus einmal gelitten und damit die ganze
Welt erlost hat. Auch im Leviticus stehe ja geschrieben, daBl Aaron nicht
stindig das Heiligtum betreten diirfe .

Mit dem ersten Satz dieses Kanons beginnt auch eine dem Papst
Alexander zugeschriebene Dekretale, die Ivo von Chartres in sein Dekret
aufgenommen hat. Vielleicht entstammt dieser Text demselben Milieu
wie die pseudo-isidorischen Félschungen 2. Das Verbot der Bination
wird weiter damit begriindet, daB schlieBlich die Feier einer einzigen
Messe keine Kleinigkeit darstelle: Sehr gliicklich sei derjenige, der eine
Messe wiirdig zelebrieren kann. Einige wiirden dennoch eine pro defunctis
und eine zweite de die feiern, sofern es nétig ist. Die andern hingegen,
die fiir Geld oder aus Liebedienerei weltlichen Herren gegeniiber sich
herausnehmen, an einem Tag mehrere Messen zu lesen, seien der Ver-
dammung sicher 3. Diese rigorose Auffassung hat sich in monastischen
Consuetudines des 10. und 11. Jahrhunderts durchgesetzt, wo nur der
Abt oder der Prior Ausnahmen vom Binationsverbot gestatten kénnen *.

14, 5)» dumn fides concordet, ut nec saepius offeventes aestiment Deum aliter petitiones
non posse discernere, nec semel hostias per diem immolantes putent suae fidei sublimi-
tatem potius, quam superiorum devotionem divinis acceptam conspectibus.

1 Ps. Egberti c. 54 (PL 89, 386): Cano#n item (sc. sanctorum): Et sufficit sacerdoti
unam missam in una die celebrare, quia Christus semel passus est, et totum mundum
redemit, in Levitico (3. Mos. 16,2) quoque scriptum est non debere Aavon ingvedi
assidue interius in sancta. — Vgl. FOURNIER-LE Bras in folgender Anmerkung.

2 Vgl. Ps. Alexander ep. 1, 9 (HinscHIUs 94-105): De passione Dowmini in con-
secratione miscenda ... et aqua cum sale ... populis benedicenda. Dazu FOURNIER-
Le Bras 1, 319 (Anm. 1). In dieselbe Umgebung gehort vielleicht auch jener
Clemensbrief, der im 11. Jahrhundert im Umlauf war und die Aspersion des Volkes
mit dem Taufwasser nach der Beimischung der heiligen Ole verbietet (SUDENDOREF,
Registrum 2, 36 {. no. 30; MG Briefe dt. Kaiserzeit 5, 257 {. no. 32; als cap. 63 des
Micrologus S. BAUMER, in: Rev. Bén. 8, 1891, 199 {.) und auf den sich im Jahre
1077 pépstliche Legaten in Augsburg berufen haben (Bertholdi ann., MG SS 5,
293; MEvYER v. KNoNau, Jbb. Heinrich IV. 3, 24 Anm. 29).

3 Ivo decr. 2, 81 (PL 161, 178): De numero missavum, Alexander papa: Sufficit
sacevdoti (wie Anm. 1) ... redemit. Non modica ves est, unam wmissam faceve, et
valde felix est, qui unam digne celebvave potest. Quidam tamen pro defunciis unam
faciunt et altevam de die, si necesse sit. Nam quicumque pro pecuniis aut adulationibus
saeculavium (sc. dominovum) una die praesumant plurves faceve missas, non existimo
evadere condemnationem. = Grat. de cons. 1, 53: JaFrE-L. 1, 5 no. 129 (3517). —
Juncemann, MS 1, 293 schreibt die Dekretale noch Alexander II. zu.

* NussBauMm, Kloster 176. 200 (Anm. 128).

265



Daneben hat aber die Praxis hdufigerer MeBfeiern weitergelebt. Wahr-
scheinlich nach dem roémischen Vorbild hat die Dreizahl eine groBe
Beliebtheit erlangt. Die Synode von Tribur 895 hat unter Beniitzung
des Kapitels aus der Schrift Walafrids verboten, daB ein Priester am
selben Altar tédglich mehr als drei Messen lese!. Vom asketischen
Bischof Ulrich von Augsburg ist iiberliefert, daB er je nach Zeit-
umstinden eine, zwei oder drei Messen téglich zelebrierte 2. Gebets-
verbriiderungen haben ausdriicklich verlangt, daB an dem Tag, da ein
Rotulus mit der Todesnachricht im Kloster eintraf, jeder Moénch drei
Messen lesen mufite 3. Die Synoden von Dingolfing 932 und Mainz 950/54
haben den Priestern drei MeBfeiern fiir gewisse Bullitage vorgeschrieben *.
Was in Mainz ausdriicklich als Mindestmal erscheint, bezeichnen in der
zweiten Hilite des 10. Jahrhunderts unter dem Einflull der Erzbischoie
Dunstan von Canterbury und Oswald von York die angelsichsischen
Canones Edgari als Héchstma@ 5.

Das 5. Kapitel von Seligenstadt, das ebenfalls vorschreibt, daB3 sich
kein Priester herausnehmen soll, an einem Tag mehr als dre1 Messen zu
feiern, diirfte als kanonische Vorschrift innerhalb der Reichskirche erst-
malig sein. Wie aus dem 10. Kapitel hervorgeht, hat wohl die Synode
die Messen de die, pro salute vivorum und pro defunctis als die iiblichen
drei angesehen. Der Beschlull von Seligenstadt stellt zwar eine mittlere
Loésung dar zwischen der willkiirlichen Anhdufung der MeBzelebrationen
und der rigorosen IFForderung Pseudo-Alexanders. Sie bedeutet jedoch
eine wichtige MaBnahme zur Hebung der Wertschdtzung der einzelnen
MeBfeier schon vor der pédpstlichen Reform. Hinter dem Kanon diirfte
einmal mehr die niichterne Auffassung Burchards von Worms stehen.
Er ist ja in seinem Dekret auch fiir die Beschrinkung der Anzahl der
MeBprafationen eingetreten 6. Derselbe Geist spricht im 10. Kapitel der

! Synode von Tribur 895 c. 19, 2. Teil (MG Cap. 2, 224): Nihilominus statuimus
et tudicamus nulli sacerdoti esse licitum una die uno altari plus quam tres superponere
missas. Leo papa, sicut ipse fatebatuy (wie oben S. 264 Anm. 1) ... dum fides concordet.
Ideo sacerdotibus missarum numerum non inponimus, sed quanias celebrari in uno
conveniat altari, praecipimus.

2 Gerhardi vita s. Oudalrici ¢. 3 (MG SS 4, 389): Missas autem tres vel duas aut
unam secundum spatium temporis cottidlie cantare non desiit, si infirmitas covporis
aut aliquod studium bonum ei non subtraxit. — Dazu unten S. 270 Anm. 4.

3 Jungmany, MS 1, 287 (Anm. 47); NussBaum, Kloster 200 (Anm. 128).

+ Oben S. 67 (Anm. 3); vgl. Nussraum, Kloster 175 Anm. 12 und oben S. 80.

5 Edgar. c. 37 (PL 138, 501): Docewmus ... ut nullus sacevdos une die saepius quam
ter ad summum missam celebret,; vgl. EISENHOFER 2, 23 (Anm. 29).

6 Burch. 3, 69 (PL 140, 687 {.) = Coll. II lib. 2, 132 (Bernhard 1, 366 {.) = Ivo

266



Synodalakten aus dem Verbot der willkiirlichen Zelebration von Votiv-
messen und der abergldubischen Verwendung des Johannesprologs.

Erst mit dem 12. Jahrhundert wird das grundsitzliche Verbot der
Bination allgemein geldufig. Innozenz III. hat es mit derselben Begriin-
dung wie Pseudo-Alexander 1206 fiir die Gesamtkirche fiir verbindlich
erkliart. Der laxen Interpretation des spdteren Mittelalters hat schlieB3-
lich die tridentinische Reformgesetzgebung ein Ende bereitet 1.

Abergliunbischer Mifbrauch des Korporales (c. 6)

In mehr als einem Kanon wendet sich die Synode von Seligenstadt
gegen abergldubische Praktiken und Vorstellungen. Im 6. Kapitel ver-
bietet sie den Gebrauch des Korporales zum Loschen von Feuersbriinsten.
In der Synode habe man sich dariiber beklagt, dall gewisse sehr torichte
Priester das Korporale, das durch die Berithrung mit dem Leib des
Herrn geheiligte Tuch, aus einer abwegigen Meinung heraus in das
Feuer werfen, um einen Brand zu loschen 2.

Dieser Brauch scheint um die Wende des 10. Jahrhunderts und spiter
sehr verbreitet gewesen zu sein. Rodulfus Glaber und andere berichten
davon 3. Wenn es auch zutrifft, daB die Zeugnisse, die den in Seligen-
stadt verurteilten Brauch iiberliefern, mehrheitlich cluniazensisch sind,
so ginge der SchluB doch wohl zu weit, daB sich die Synode mit diesem
Kanon besonders gegen Cluny wende *.

Der naive Glaube an eine vom Leib und vom Blut des Herrn selbst
auf die Kultgegenstinde der Eucharistiefeier iibertragene magische
Kraft war weit verbreitet 3. Die vielen kanonischen Bestimmungen zur

decr. 2, 77; Pan. 1, 157 = Coll. tr. p. 1, 54, 1 = Polyc. 3, 20, 13 = Grat. de cons. 1,
71. — Vgl. CareLLE, Préface romaine de la vierge 47, der die begriitndete Vermutung
ausspricht, daB Burch. selbst der Erfinder dieses Kanons sei; JuNneMann, MS 2, 151
(Anm. 30).

! Franz, Messe 74 ff.; EISENHOFER 2, 23.

2 Conguestum est: vgl. Koblenz 922; Incipit c. 11: oben S.26 Anm. 3. - Das
Korporale, das Tuch, auf das unmittelbar die eucharistischen Gaben gestellt wer-
den, batte um jene Zeit die GroBe des Altartuches. Mit ihm bedeckte man von
hinten auch den Kelch. RicHETTI 1, 532-535; JuNGMANN, MS 2, 66 Anm. 52.

3 Rod. Glab. 5, 1, 12 (Prou 123 1.); Franz, Messe 89-91. — Udalrici consuet. 2, 30
(PL 149, 716): unum simplum (sc. corporvale) semper iacet in sinistro cornu altaris,
ut a priovibus nostris accepi, propter hoc ut ad manum possit esse contra periculum
ignis, contra quod si forte contigerit cveditur a multis, quia multum valet expansum.

+ SACKUR 2, 162 Anm. 2.

5 Franz, Messe 87 ff.

267



sorgfaltigen Pflege und Aufbewahrung der heiligen GefiBle und der
Altartiicher, wie sie sich auch reichlich in Burchards Dekiet finden,
richten sich gegen die Verunehrung des Sakraments, die einerseits aus
Geringschdtzung und anderseits aus abergldubischem Millbrauch des-
selben erfolgt 1.

Waffentragen in der Kirche (c. 8)

Die Synode von Tribur (895) hatte festgestellt, daB einer, der mut-
willig die Vorhalle der Kirche mit gezogenem Schwert voller Vermessen-
heit betritt, ein Sakrileg begehe. Mit Berufung auf die Stelle im Matthius-
evangelium, wonach alle, die zum Schwert greifen, durch das Schwert
umkommen werden, hatte jene Synode erklirt, daB wenn schon die
personliche Rache den Récher selbst todlich treffe, dieses viel mehr noch
fiir denjenigen gelte, der damit gleich noch die Wohnung Gottes und
seiner heiligen Kirche beflecke 2. Dieses Kapitel ist in der Kurzform
iiber Regino von Priim in das Dekret Burchards eingegangen 3.

Damit die Heiligkeit des Gotteshauses und des Gottesdienstes nicht
verletzt wiirde, erlangte die Kirche in der Synode von Erfurt vom Kénig
auch die Immunitdt der Gottesdienstbesucher gegeniiber der weltlichen
Gewalt *. Dieser Kanon diirfte ebenfalls zusammen mit demjenigen von

! Regino 1, 60 (W 52) = erweitert Burch. 3, 97 (PL 140, 693): ... Expleta missa
calix cum patena et sacramentorum liber cum vestibus sacevdotalibus in mundo loco
sub sera recondatur. — Burch. 3, 98 (ibid. 693): Corporale super quod sacra oblatio
immolatur ex mundissimo et purissimo linteo sit, nec in eo alterius gemeris materia
pretiosior aut vilior wmisceatur, et numquam super aliare vemaneat, nisi in tempore
missae, sed aut in sacvamentorum libvo ponatur aut cum calice et patena in mundis-
simo loco recondatur ... Vgl. Regino 1 inq. 7 (W 20) und Burch. 3, 107 (ibid. 694):
Ne cadavera pallio altaris cooperiantur, ebenso c. 236 (ibid. 724). — Dazu H. LINDE-
MANN OSB, Du respect dit aux vases sacrés, in: La Vie et les Arts liturgiques 12
(1925/26) 528-530.

2 Synode von Tribur 895 c. 6 (MG Cap. 2, 217): Si quis lemerarius alvium eccle-
siae evaginato gladio praesumptuose intraverit, sacvilegium facit; et idcirco sacri-
legium in atrio factum sacvilegii move altavi et Domino persolvatur, Dominus dicit
in evangelio (Matth. 26, 5): «Omnes enim, qui acceperint gladium, gladio peribunt»;
id est qui se ipsos vice talionis per peccatum in praesenti ulcisci desidevant, gladio
ipsius peccati in anima moriuntur, quanto magis is, qui sanctum atvium, quod Dominus
sibi prae ceteris segregavit locis suae sanctae ecclesiae ad honorem polluit et temerarius
trruperit, gladio peccati et iniquitatis suae mortuus tacuerit? Quapropter opus est
poenitentia, ut vesurgat ad vitam, qui gustavit mortem. — Vgl. dazu das Verbot fir
Kleriker, Waffen zu tragen: Précur, KR 1, 183. 362 {.

3 Regino 2, 37 (W 228) = Burch. 3, 196 (PL 140, 711): Si quis in atrio ecclesiae
pugnam commitiit aut homicidium facit, quidquid pro emunitate violatae mendandum
est ...

* Oben S. 51 Anm. 6.

268



Tribur und weiteren — zum Teil dlteren — Immunitdtsbestimmungen im
Dekret Burchards in der Synode von Seligenstadt mitberiicksichtigt
worden sein !. Die Synode hat im 8. Kapitel beschlossen, dafl niemand
in der Kirche ein Schwert tragen diirfe, ausgenommen das kénigliche.

Unter den geweihten koniglichen Regalien symbolisierte das Schwert
die gerechte richterliche Gewalt des Herrschers und den militdrischen
Schutz, den dieser der Kirche selbst gewdhrte. Wenn das konigliche
Schwert innerhalb der Kirche dem Herrscher vorangetragen wurde, so
war das nur von zeremonieller Bedeutung 2. Ebenso selbstverstdndlich
hatte ja die Kirche jener und spiterer Jahrhunderte Feldzeichen zum
Kriege gegen die «Feinde des christlichen Volkes» und bei der Ritter-
weihe Schwerter zur «Verteidigung und zum Schutze der Kirchen, Wit-
wen, Waisen und aller Diener Gottes gegen das Wiiten der Heiden»
benediziert 3. Um aber zu verhindern, dal3 diese Waffen im Gotteshaus
selbst eine sinnwidrige Verwendung fanden, hat sie die Synode von
Seligenstadt gleich zum vorneherein aus dem Kirchenraum ausge-
schlossen.

Andacht in der Kirche und vm Gottesdienst (c. 9)

Ebenfalls der Heiligkeit des Kirchengebdudes ist der 9. Kanon ge-
widmet. Die Synode verurteilt scharf die «schlechte Gewohnheit, die
fast iiberall herrscht», ndmlich daB man sich zu Unterredungen in den
Vorhallen der Kirchen verabredet und dann in der Kirche, wo nur
gebetet und Gottesdienst gefeiert werden sollte, diese Gesprdache fort-
setzt — offenbar wihrend des Gottesdienstes. Ahnliche Ermahnungen
und Vorschriften kehren in karolingischen und spéteren Synodebeschliis-
sen immer wieder *.

Aberglaubische Rezitation des Johannesprologes und Zelebration von
Votivmessen (c. 70)

Im 10. Kapitel stellt die Synode von Seligenstadt fest, daB gewisse
Laien — vor allem Frauen — die Gewohnheit hitten, jeden Tag den An-
fang des Johannesevangeliums (I#n principio erat verbum) und die Votiv-

1 Vgl. Burch. 3, 190 ff. (PL 140, 710 ff.). Vgl. oben S. 52 Anm. 1.

2 EiceMANN, Kaiserkronung 2, 99 ff.

3 PRG 243 (VoGeL 2, 378): Benedictio vexilli bellici; ibid. 244 (ibid. 379; Franz,
Benediktionen 2, 293): Benedictio ensis noviter succincti.

+ Vgl. oben S. 103 Anm. 3.

269



messen de sancta Trinitate und de sancto Michahele anzuhdren. Die
Synode verbietet solches fiir die Zukunft, es sei denn, einer der Gliu-
bigen wolle aus Verehrung der heiligen Dreifaltigkeit und nicht zum
Zwecke irgendeiner Zauberei eine Messe horen. Wenn einer wiinsche,
daB man fiir ihn Messen lese, so solle er diejenige vom Tage anhéren
oder eine fiir die Lebenden oder eine Totenmesse.

Dieser Kanon erinnert wiederum an das Breviarium von Erfurt 932,
das ebenfalls im besonderen die willkiirliche Zelebration der Messe vom
Erzengel Michael verurteilt . Primitive Vorstellungen von der Trinitit
und von der Menschwerdung haben stets erneut neben der Anrufung der
Heiligen auch zur aberglaubischen Verwendung trinitarischer und christo-
logischer Formeln sowie von Evangelientexten verleitet 2. Wahrschein-
lich hat die Seligenstddter Synode die ordentliche Feier der beiden
genannten Votivmessen innerhalb von Alkuins Reihe der Votivmessen
fiir die Wochentage gesehen. Auch von der missa de sancta Trinitate
fordert sie die Verwendung suo tempore. Das wiirde nach jener MelBreihe
heiBen: am Sonntag 3. Ulrich von Augsburg scheint an den Sonntagen
regelmdBig die Dreifaltigkeitsmesse gelesen zu haben *. Deren Formular
ist durch das Mittelalter hindurch fiir den Gebrauch am Sonntag beliebt
geblieben. Vor dem Tridentinum ist es gelegentlich sogar als einziges an
allen Sonntagen des Jahres fiir das gesungene Hochamt verwendet wor-
den °.

Der Kanon von Seligenstadt wendet sich gegen die Zelebration pro
aliqgua divinatione. Jederzeit ist sie pro reverentia sanctae Trinitatis ge-
stattet. Ebensowenig wie die Synode die Feier der Michaelsmesse auf das
Fest des Erzengels beschrianken will, ist hier von einem besonderen Drei-
faltigkeitsfest die Rede °. Die Synode empfiehlt jedoch fiir den téglichen

! Oben S. 54 Anm. 5.

2 BAcHToLD-STAUBLI, Handworterbuch des dt. Aberglaubens 10 (Register s. v.
Christus in den Segen, Dreieinigkeit, Dreifaltigkeit, Evangelium); Franz, Benedik-
tionen passim.

3 Franz, Messe 137 ff.; JuneMANN, Wochenzyklus (LP) 337.

*+ Vgl. oben S. 266 Anm. 2; Gerhardi vita s. Oudalrici cc. 3/4 (MG SS 4, 389/90.
391-393); Franz, Messe 150.

5 Was auch aus Mangel an Siangern geschah: Franz, Messe 151; JUNGMANN,
MS 1, 277 Anm. 22. 291 Anm. 70,

6 JunemanN, MS 1, 201 Anm. 71; 2, 555. — Ein eigentliches Dreifaltigkeitsfest
scheint um diese Zeit erst in einigen benediktinischen (cluniazensischen) Klostern
gefeiert worden zu sein: nach Kraus, Dreifaltigkeitsmesse; BRowE, Dreifaltigkeits-
fest 68 1.

270



Gebrauch dieselben Formulare, wie sie die Synode von Mainz 950/54
fiir die Tage der Advents- und Fastenzeit vorgeschrieben hatte, namlich
die Messe vom Tag, die sich nach dem liturgischen Kalender richtet,
und die Messen fiir Lebende und fiir Verstorbene 1. Wenn die sonntig-
liche Verwendung der Messe de sancta Trinitate auch fiir die Synode von
Seligenstadt ihre Giiltigkeit hat, handelt es sich bei den zusitzlich zur
Messe de die empfohlenen um Werktagsmessen. Das wiirde mit den
hdufigen Widerstinden gegen die Feier der Totenmesse am Sonntag im
Einklang stehen 2.

Der ordentliche Zeitpunkt, um den Anfang des Johannesevangeliums
anzuhéren, war fiir die Bischéfe und Abte in Seligenstadt wohl kaum
ein anderer als die dritte Messe vom Weihnachtstag. Erst seit dem
12. Jahrhundert ist der Johannesprolog in liturgischen Handschriften
vor der Spendung der Sterbesakramente und nach der Taufe, wo er iiber
dem neugetauften Kind zu lesen ist, bezeugt. Zu derselben Zeit erscheint
er auch innerhalb des Formulars fiir den Wettersegen. Und gerade bei
diesen Gelegenheiten scheint die Kirche eine superstitiése Praxis, die
sich nicht unterdriicken lieB3, in die reguldre Liturgie einverleibt zu haben.
Wo im 10. und 11. Jahrhundert ein Abschnitt aus dem Evangelium
noch als Lesung erscheint, stehen nun der johannesprolog und spiter
auch die drei andern Evangelienanfidnge als apotropidische Formeln 3.

1 Oben S. 80. — Vgl. Bonizo v. Sutri vita christ. 8, 65 (PEReLs 270): Bownizo
episcopus: Admonendi sunt evgo fideles, ut ietunia statuta non violent et ut sollemni-
tates sanctovum et precipue dowminicos dies obsevvent, ut im eis sevvilia opera non
exevceant, ut libevalitati studeant, ut missas pro salute vivorum et vequie moviuorum
celebrave faciant et ut sacevdotibus paveant.

z Vgl. Capitulare eccl. ord. (OR XV), zw. 775 u. 780, no. 129 (ANDRIEU 3, 121):
Die autem dominica non celebvantuy agendas mortuorum nec nomina eovum ad missas
recitantur, sed tantum vivorum nomina regum vel principum sew et sacerdotum vel
pro omni populo christiano oblationis vel vota vedduntur,; Theodulf. c. 1, 45 (oben
S. 263 Anm. 4); Consuetudines Farfenses IV (zw. 1042/43) 2, 60 (ALBERs 1, 202):
... Solent vero nonnulli interrogave st liceat cotidie ovave aut sacrificium deo offerve pro
mortuis? Quibus rvespondetuv, quia plevigue in dominicis diebus sacrificium pro
mortuis non offerunt propter singulavem veveventiam dominicae vesurvectionis; vide-
licet, quia ille solus inter mortuos liber fuit, ideo valde condecet, ut eius singularis
vesurrectio venervabiliter ab omnibus et sine alicuius admixtione defuncti caelebretur. —
Dazu Junemanwn, MS 1, 291 Anm. 70.

3 Franz, Benediktionen 2, 52 f. 57 f. — Vgl. dagegen JunNGMANN, MS 2, 555:
«Neben dem (in Seligenstadt) so geriigten Millbrauch des heiligen Textes blieb aber
immer noch ein weiter Raum far rechten und christlichen Gebrauch desselben.
Man las den Anfang des Johannesevangeliums im Krankenzimmer vor der Spen-
dung der Sterbesakramente (Missale von Remiremont, 12. Jahrhundert: MARTENE

27



resunium bannitum (c. 15)

Nach den karolingischen Kapitularien verfiigten der Konig, der
Bischof oder eine Synode gelegentlich ein auBerordentliches Fasten von
einem oder mehreren Tagen mit Bittprozessionen und Votivmessen zur
neunten Stunde fiir irgendein Anliegen wie den Frieden oder die Uber-
windung einer Hungersnot, fiir den Sieg des Heeres oder eine Synode.
Es handelt sich dabei um ein sogenanntes teiunium indictum oder — in
der germanisierten Rechtssprache — um ein zetunium bannitum, da es in
einem Offentlichen Edikt, dem koniglichen oder bischéflichen Bann, an-
gesetzt wurde *. Auch die sichsischen Herrscher und ihre Nachfolger
haben im Einvernehmen mit den Bischéfen auBerordentliche Fasten an-
gesetzt. Otto der Grofle lieB am Vorabend vor der Schlacht auf dem
Lechfeld das ordentliche Vigilfasten vor dem Laurentiustag mit dem
Anliegen fiir das Gelingen der Schlacht verbinden 2.

Wihrend Haito von Basel (um 820) und andere dem gebotenen Fasten,
das von der koniglichen Pfalz oder vom Bischofssitz verkiindet wird,
Nachachtung verschaffen wollen, erscheinen in den spidt- und nach-
karolingischen Bischofskapitularien die Anordnung und die Uberwachung
der gesetzlichen Fasten allein als Sache der bischéflichen Jurisdiktion 3.

1,7, 17, Bd. 1, 911 A) oder nach der Taufe iiber dem neugetauften Kinde (Rituale
von Limoges: MARTENE 1, 1, 18, Bd. 1, 215 A). Besonders beliebt war sein Gebrauch
schon seit dem 12. Jahrhundert im Wettersegen ..., so wird insbesondere der
Johannesprolog als bleibende Segensperikope mehr und mehr mit dem SchluB der
Messe verwachsen sein.» — Eine apotropaische Wirkung der Evangelienlesung in
der Messe geht aus der Allegorie nach Remigius von Auxerre (1 908) bei Ps. Alkuin.
div. off. c. 40 hervor (PL 101, 1250 D): Verba evangelii levita pronuntiaturus contra
septentrionem faciem vertit, ut ostendat verbum Dei et annuntiationem Spiritus Sancti
contra eum dirigi, qui semper Spiritui Sancto contrarius existit ... Ahnlich Johannes
von Avranches (um 1065) off. eccl. (PL 147, 35 A ed. DELAMARE 12); vgl. JuNG-
MANN, MS 1, 529 (Anm. 62),

1 Du CaNGE 3, 755 1. s. v. jejunium banni [tum]. — Die fres dies rogationum vor
Himmelfahrt gehen auf ein ‘etunium indictum des Bisch. Mamertus v. Vienne
zuriick: oben S. 66 Anm. 2; vgl. den Bericht Gregors v. Tours hist. 2, 34 (KruscH
83 1.). Ibid. 9, 21 (KruscH 441 {.) berichtet iiber das von K&nig Gunthram an-
geordnete Triduum. — BarIoN, Synodalrecht 72-74 (Synoden u. dies litaniarum).

2 Ruotgeri vita Brunon. Colon. c. 35 (Ot1T 36): Imperator indici sanxit, ieiunium
ipsa, quae tunc erat, in vigilia sancti Laurentii martyris, per cuius interventum sibi
populogue suo ipsum Deum poposcit esse vefugium. = Folcuini gesta abb. Lobbiens.
c. 25 (MG SS 4, 67); vgl. oben S. 44 Anm. 1. — Vgl. unter Konrad I1. Synode von
Tribur 1036 ¢. 1: Bannitum ieiunium trium dievum in I11. ebdemade post Pascha
(MG Const. 1, 89).

3 Haito v. Basel (um 820) c. 8 (MG Cap. 1, 363 1.: ... Indictum vero ieiunium
quando a palatio vel a domo fuerit demuntiatum ab omnibus genervaliter obsevvetur;

272



Regino von Priim hat mehrere dltere Kanones in sein Handbuch auf-
genommen, welche die Beobachtung der zeiunia indicta zusammen mit
den andern zetunia legitima einschiarfen. Die Priester sind selbst dafiir
verantwortlich, daB sie in Notfdllen wie bei Hunger, Pest, Unwetter
und dhnlichen Landplagen gleich Bittgottesdienste veranstalten, ohne
auf die bischofliche Verfiigung zu warten. So ist nicht nur den bisché6i-
lichen, sondern auch den Anordnungen der Priester, die sie selbst als
Vertreter des Bischofs treffen, unbedingt Folge zu leisten . In diesem
Sinn deutet Burchard von Worms auch das Dekret der Synode von
Erfurt 932 gegen unkanonische FFasteniibungen, das er den aus Regino
entnommenen Kanones hinzufiigt 2.

Der 15. Kanon von Seligenstadt schreibt ebenfalls die sorgfiltigste
Beobachtung des ieiunium bannitum innerhalb der Didzese vor. Da
bei einem allgemeinen Fasten jedermann als 6ffentlicher Biiler betrachtet
wurde, und zudem die allgemeinen Bestimmungen fiir die Sonntagsheili-
gung Anwendung fanden, scheinen zu den ocfo interdictae res, von denen
der Kanon spricht, 1. der GenuB3 von Fleisch, Wein und Bier gehort zu

Capitula episcopi cuiusdam Frisingensia (SECKEL, in: NA 29, 1904, 289) cap. 9:
... publicum triduanum ieiunium a palatio domini vegis seu a nostra sede ... adnun-
tiatum ... Vgl. Capitulare episcoporum 792/93 (MG Cap. 1, 51 {. no. 21). — Walter
v. Orléans (869/891) c.13 (PL 119, 736f): Ut ieiunia a pastoribus iniuncta
diligenter observent, ne quod absit, propter inobedientiam culpabilis inveniantur (vgl.
dazu folg. Anm.!); Riculf v. Soissons (nach 889) c. 22 (PL 131, 24): Quando autem
vobis a nostra parvitate vel a comministris nostris ieiunium faciendum iniungitur,
plebes ad ecclesiam venive vogate et facta litania et missis celebratis (hier bricht bei
Migne der Text ab).

! Regino 1, 283 ff. (W 133 {.); vgl. Burch. 13, 4 ff. (PL 140, 885 ff.). — Vgl. oben
S.39 Anm. 6 zum Vigilfasten. — Zusammenfassend bei Burch. 1, 94 interr. 48
(PL 140, 576): Est aliquis qui ieiunium quadragesimale vel quatuor temporum sive
letaniae maioris vel vogationum sive indictum ab episcopo ieiunium pro quacumque
plaga non observaverit? — Capitulare Missorum in Theodonis villa datum 11, generale,
a. 805, c. 4 (MG Cap. 1, 122 {.): De hoc si evenerit fames, clades, pestilentia, inaequa-
litas aevis vel alia qualiscumqgue tvibulatio, ut non expectatur edictum nostrum (des
Kaisers!), sed statim depraecetur Dei misericordia ... = Regino 1, 287 (W 134, wo
mit dem edictum nostrum nur das bischofliche gemeint sein kann) = Burch. 13, 18
(PL 140, 888), bei dem der SchluB lautet: ... statim ieiuniis, eleemosynis et obsecva-
tionibus Domini misevicordia deprecetur. — Ansegis. c¢. 1, 47 (MG Cap. 1, 401): ... ut
ecclesiastica sacevdotibus ietunia constituta sine necessitate rationabili non solvantur.
= Regino 1, 286 (W 133): Ut in ecclesia a sacerdotibus ... = Burch. 13, 17 (PL 140,
887).

2 Vgl. oben S.52 Anm. 2. — Burch. 13, 27 (PL 140, 889 f.) unter dem Titel:
De eo qui sub obtentu veligionis sine tussu episcopi sui vel presbyteri ieiunium sibi
imponit.

18 273



haben sowie 2. iiberhaupt das Einnehmen einer Mahlzeit vor den Gottes-
diensten am Abend, 3. der eheliche Umgang, 4. die korperliche Arbeit,
5. der Handel, 6. das Reisen, 7. das Tragen schéner Kleider wihrend
des Tages und 8. von Schuhen in der BuBprozession !. Diesen acht Vor-
schriften konnte man nach dem Kanon auch Gentiige tun, indem man
an dem betreffenden Tage je einem Armen Almosen spendete 2.

Von den liturgischen Entscheidungen der Synode von Seligenstadt
sind die ersten drei Kanones — in einem gewissen Sinn auch der fiinfte —
dem Hauptanliegen gewidmet, innerhalb der Kirchenprovinz von Mainz
eine liturgische concordia zu schaffen. Der Vergleich und die Harmoni-
sierung der verschiedenen consuetudines und das Studium und Festlegen
der Regein von Konkurrenz und Okkurrenz verschiedener liturgischer
Feste und Zeiten sind klassische Aufgaben der Rubrizistik, wie sie sich
seit der karolingischen und ottonischen Reform parallel und zusammen
mit der Kanonistik zunehmend entwickelte. In Seligenstadt kommt
deren Methode erstmals in einem gréBeren Ausmall zu einer gesetzlichen
Anwendung, wobei die Untersuchung der liturgischen Beschliisse die
Mitwirkung Burchards von Worms bestétigt.

Inhaltlich sind diese Kanones, wie auch die tibrigen, die mehr noch
die duBere Disziplin und liturgische Sorgfalt vorschreiben und den
Capitula von Diézesansynoden gleichen, Bestidtigung und zugleich Weiter-
fithrung der reichskirchlichen und bischéflichen Reformen. Sie sind unbe-
rithrt von cluniazensischen oder lothringischen Reformeinfliissen, wobei
sie sich aber auch keineswegs im besonderen gegen jene richten. Romi-
scher Brauch steht in den Akten von Seligenstadt nicht ausdriicklich
zur Diskussion. Der mos Romanus wird einfach soweit bestitigt, als er
in der gebilligten frankisch-ottonischen Tradition enthalten ist.

Mit der Verbreitung der Synodalakten im Anhang von Burchards
Dekret scheint die Provinzialsynode von Seligenstadt eine Wirkung
erreicht zu haben, die {iber den Mainzer Metropolitanverband weit hin-
ausreichte. In der Rezeption ihrer Beschliisse diirfte diese Versammlung
einer Reichssynode gleichgekommen sein.

! Vgl. Scamitz, Bullbiicher passim. Zur Sonntagsheiligung oben S. 48 ff. und
S. 104 f. — BinteERIM, Concilien 3, 521, der von der Beschreibung des Fastens in
Sachsen und Thiringen vom Jahre 1075 durch Lambert v. Hersfeld (HOLDER-
EGGER 214) ausgeht, kommt in seiner Zahlung nur auf sieben Verbote, nach ihm
ebenso HEFELE-LECLERCQ 4, 2, 923 n. 4!

2 Zur Rekompensation des Fastens vgl. oben S. 105 Anm. 4,

274



Neben dem Streit des Erzbischofs von Mainz mit dem Papst in der
Frage des Appellationsrechtes hat spater auch der Umstand, daB3 der
Beschluf3 von Seligenstadt iiber die Quatember zum Gegenstand der aus-
gesuchten Kritik Gregors VII. und seiner Partei geworden ist, im Riick-
blick den Eindruck erweckt, jene Synode stehe im Rahmen von Auto-
nomiebestrebungen der deutschen Kirche und deren Beschliisse hitten
sich gesamthaft gegen das pépstliche Gesetzgebungsrecht gerichtet.
Dieses Bild hat eine deutsch-romantische Geschichtsschreibung gerne
gezeichnet !. Erst die pdpstliche Reform jedoch hatte das umfassende
liturgische Gesetzgebungsrecht der kaiserlichen Reichssynoden und der
Provinzialsynoden grundsitzlich bestritten 2. Auch die liturgischen Be-
schliisse der Synode von Seligenstadt entsprechen der «einheitlichen
Gesetzgebung im Sinne von Burchards Dekret» 3, wo das ordentliche
1us liturgicum zur Jurisdiktionsgewalt des Bischofs, beziehungsweise der
in der Synode versammelten Bischofe, gehort ¢.

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

1. Hauptergebnisse

Die folgende Ubersicht beschrinkt sich auf die Hauptfragen und ver-
zichtet auf die Wiederholung der Ergebnisse der Einzeluntersuchungen.

In Inhalt und Form entsprechen die Kanones von Koblenz (922) einem
karolingischen Capitulare episcopi. Obwohl sie hauptsichlich von dlteren
Vorlagen bestimmt sind, weisen sie fiir die Liturgiegeschichte nicht un-
wesentliche redaktionelle Eigenheiten auf. Die Collectio Catalaunensis
der Beschliisse von Tribur vom Jahre 895, der einige der Koblenzer

! GieseBRECHT, Kaiserzeit 2 (1860) 191: «... Und zugleich traf man fir die ganze
Mainzer Provinz Anordnungen fir die Quatemberfasten, die dem von der rémischen
Kirche angenommenen und iiber das ganze Abendland verbreiteten Brauche (sic!)
zuwiderliefen. Rom wurde so auch in seiner gesetzgebenden Macht, kurz in allem
angegriffen, was es als seine hervorragendsten Privilegien ansah». Dagegen schon
Hirscu-Bressrau, Jbb. Heinrich II. 3 (1875) 269.

2 Vgl. Ausblick.

3 M. L. BursT-THIELE, in: GEBHARDT 1, 298,

* Oben S. 239 Anm. 1.

275



	Die Kirchenpolitik Heinrichs II. und die reichskirchlich-bischöflichen Reformen im Sinne Burchards von Worms

