Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 69 (1975)

Artikel: Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf
Autor: Mduller-Buchi, Emil F.J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMIL F.J. MULLER-BUCHI

SEGESSERS ABRECHNUNG
MIT VATICANUM UND KULTURKAMPF

(SchluB3)

VI.

Die Aufnahme der Schrift in der Offentlichkeit war zwiespiltig. Das
erste Echo gaben Briefe reformierter Freunde, denen die « Culturkampf»-
Studie gleich zugestellt worden war. DaBl von einem fithrenden Katholi-
ken sclche Gedarken tiber das umstrittene kirchliche Zeitgeschehen ent-
wickelt wurden erregte Aufsehen.

Ein groBer Wurf war gelungen: so urteilten auch jene unter Segessers
Bekannten !, welche an der Tragweite der hier gewerteten religiésen
Vorgidnge nicht besonders interessiert waren. Es sprang in die Augen,
daB da bloBe Tagesschriftstellerei weit hinter sich gelassen, freilich war
auch zu erwarten, dal3 Widerspruch gegen die vertretenen Auffassungen
nicht ausbleiben werde 2.

Friedrich von Wyss 3 stieB sich nicht nur an der antideutschen und

1 Dubs (18. Juli) wertete, es sei «ein groBes Thema in seiner ganzen GréBe gefalt
und in groBem Stil abgewandelt ... Ich freue mich schon im Geiste auf die verdutzten
Gesichter unserer politischen Kleinkrimer, welche Ihnen mit dieser Arbeit den Hals
umdrehen zu kénnen hoffen ...» — Gonzenbach (21. Juli) bedauerte die unpopuldre
Schreibweise und glaubte nicht, da das Heft viel gelesen werde.

2 Der deutsche Kirchenhistoriker F. X. Kraus, der in Disentis zur Kur weilte, las
die eben erschienene Schrift, die dort Aufsehen erregte. Er fand darin viel Schénes
und Wahres, auch Inkonsequentes und Unklares. « Montalembert wiirde sich noch
im Grabe umdrehen vor Zorn», daB ein Biindnis mit RuBland als Rettung des Chri-
stentums hingestellt werde. (Tagebiicher 361)

3 an Schnell (25. Juli). Die Schrift «ist ein echtes Produkt des gewandten griind-
lichen und kenntnisreichen Scharfsinnes, des Mutes, der Charakterfestigkeit und

340



bismarckfeindlichen Tendenz. Er stand den kirchlichen Ansichten Seges-
sers und dessen Gldaubigkeit verstindnislos gegeniiber, ja er zweifelte
selbst an der religiésen Grundhaltung des Luzerners. Schnell las die
Studie erst, als er im Herbst einige verregnete Ferientage in Luzern zu-
brachte. Anders als der Freund in Ziirich erkannte er gleich !, daB in der
neuen Schrift das Religiose das nur Politische weit iiberwiege und daB
die seltsame Personlichkeit des Verfassers nicht mit gewohnlichen MaB-
stiben gemessen werden diirfe. An den scharfen Urteilen tiber den Sieger
bei Sedan stiel3 er sich nicht. Der Umgang mit deutschen Professoren an
der Universitat Basel, selbst mit einer so achtenswerten Personlichkeit
wie der Theologe von der Goltz ? es war, hatte ihn zur Einsicht gebracht,
dal} zwischen deutscher Erhebung und preuBischem Machtstreben unter-
schieden werden miisse. Beim Horchen an das Freundes Herz offenbarte
sich ihm das Wesentliche: er erkannte dal3 Segesser in religiser Bezie-
hung ein Mystiker und zum Ertragen seines Lebensschicksals, das ihn
als Kampfer zwischen Kirche und Staat gestellt hatte, entschlossen war.

Am Tiefsten griff die Publikation Joachim Heer ? in die Seele. Segesser
hatte thm schon Teile des Manuskripts zu lesen gegeben. Er erkannte es
gleich: da war «ein Publizist héherer Ordnung» am Werke gewesen.
Heer studierte das Biichlein an cinem verregneten Sonntag Nachmittag
langsam und bedéchtig. Die briefliche Auseinandersetzung dariiber,

Pietit gegen seine Kirche wie sie Segesser besitzt ... Ein groBer Widerspruch besteht
... zwischen der Anerkennung, dal3 die neueste Entwicklung der kathol. Kirche eine
falsche und unkluge geworden sei und daneben dem Festhalten daran, da@3 das
Lehramt unfehlbar, von dem hl. Geiste erfiillt und daB es Pflicht sei sich ihm zu
unterwerfen. Es betriibt recht eigentlich zu sehen, wie Segesser in diesem Gehorsam
sich abquélen mub ... Im tieferen Grunde schligt diese duBerliche iuristische
Gebundenheit leicht in pessimistischen Unglauben tiber und ich weill nicht ob ich
mich irre wenn ich glaube, dafl Segesser von dem letztern sehr zu leiden hat. Er ist
zu ehrlich und zu tief um an diese Gebundenheit recht zu glauben und — was ihm
von den Curialisten iibel genug genommen worden — zu gescheidt um an den Sieg
der Curialisten und der Jesuiten zu glauben.»

1 ¢Was das religiose Element betrifft so habe ich doch nicht Grunds genug gefun-
den, an seinem realen Glauben zweifelhaft zu werden ... Wohl habe ich mich ver-
wundert iiber die ruhige Objektivitdt mit der er betrachtet und Darwin so gerecht
wird als dem Papst; aber ich habe darin eine groBartige Anschauung der Dinge zu
finden gedacht, die seinem Einwurzeln in der Wahrheit keinen Eintrag tue. Ab-
sichtlich habe ich im Gesprich oft am Herzen angeklopft und wie mir scheint, ich
habe ihn da zu Hause getroffen. Auch scheinen mir die Friichte fiir den Baum zu
sprechen. Es ist unglaublich was er zu tragen hat und doch schon wie er es trigt
(an Fr. v. Wyss 30. Okt.).

Z Hermann von der Goltz (1835-1906) lehrte 1865-73 in Basel.

3 Uber das Verhiltnis Segessser-Heer mein Aufsatz: Das Suchen nach dem Weg
der rechten Mitte in der eidg. Politik (Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62/1968 11 ff.).

341



welche die Lektiire ausloste, ist ein die Personlichkeit Heers aber auch
die konservativen geistigen Unterstrome jener Zeit merkwiirdig charak-
terisierendes Zeugnis 1.

Heer teilt die Sorge Segessers iiber die immer mehr ins Negative ab-
sinkende religios-kirchliche Entwicklung der Neuzeit, glaubt jedoch, daB3
der moderne Staat nicht aus bewuBter Bosheit auf Bekdmpfung der
Kirche ausgehe, sondern dal es sich dabei um einen zeitnotwendigen
historischen ProzeB handle. Zwel Absolutheitsanspriiche — Heer hatte
das neue Deutschland als Gesandter in Berlin niher kennen gelernt 2 —
seien miteinander in Konflikt geraten: der des modernen Staates und
jener der Kirche. Weil die Kirche eine geistige Potenz ist verfiige sie
-- der volkstiimliche Landammann meinte das selbst an den kleinen
heimatlichen Verhiltnissen feststellen zu kénnen — im Streite iiber die
starkeren Waffen. Der Kulturkampf ist aus diesen natiirlichen Gegen-
sitzen erwachsen. Wenn das neue deutsche Reich dabei als Vorkdmpfer
auftritt, so sind es weniger protestantisch-konfessionelle Beweggriinde
als «der Geist kritischen Erkennens, der selbstherrlich nach der Wahrheit
ringt». Der neuzeitliche Katholizismus hat sich in einen groBen und
ungliicklichen Gegensatz zur modernen Welt gestellt und diese mit
Syllabus und Vatikanum in die Schranken gefordert.

Dieser Gegensatz zwischen Staat nnd Kirche 3 ist deswegen ein tra-
gischer und verhdngnisvoller, weil er schreckhafte Folgen zeitigen wird.
Heer — trotzdem er erkldrter Protestant ist — bejaht auf das Entschie-
denste den Begrift des Priestertums 4, wie er in der katholischen Kirche

! Der Brief Heers vom 25. Juli 1875 ist in zwei verschiedenen Fassungen erhalten.

2 Dazu: Eb. ViscHER, Landamann Dr. Joachim Heers deutsche Gesandtschaft
1867/68 (Schweizer Beitrige zur Allg. Geschichte 17/1959 153 ff.).

3 «Der moderne Staat ist allerdings ein absoluter insofern er den Satz: quidquid
est in territorio est de territorio sehr ernsthaft nimmt ... Thm stellt sich die kathol.
Kirche gegeniiber als eine Organisation, die von einem Zentrum geleitet ihre eigenen
Lebensbedingungen hat und dieselben auch in der duBerlichen Ordnung der Dinge
durchsetzen will, zudem noch mit dem Anspruche, daB ihrer Autoritit als direkt
von Gott abstammend die hthere Wiirde zukomme als der staatlichen ... Allerdings
ist es ja wahr ... sie ist keine Macht im iuristischen Sinne des Wortes, sie ist bloB
eine geistige Potenz von der das Individuum jeden Augenblick durch einen bloBen
Willensakt sich frei machen kann. Dies ist ganz richtig seitdem der Staat sein
brachium saeculare nicht mehr zu Akten der Verfolgung hergibt; das Verdienst der
Kirche ist es schwerlich denn so lange jene Voraussetzung staatlicher Beihiilfe
bestand war es bekanntlich mit der bloBen Geistigkeit der Potenz nicht weit her.»

* «Nicht die dogmatischen Divergenzen sind es die uns am stirksten und unver-
einbarsten scheiden sondern der Begriff des Priestertums ... Das groe Resultat der
Kirchentrennung ist fiir mein Urteil in der Tatsache enthalten, dafB sie keine Priester
im alten Begriffe ... mehr haben wollte. Es ist das allerdings fiir diese neue Kirche

342



lebt. Das in fritheren Zeiten ideale gegenseitige Durchdrungensein von
Religion, Kirche und Klerus ist freilich weithin verschwunden und die
drei allem wahrhaft menschlichen Leben so wesentlichen Elemente sind
steigender Verweltlichung anheim gefallen. Eucharistie und Priestertum
sind Kernstiicke des Katholizismus!. Der Protestantismus wird sich
niemals mehr zu diesen zuriickzufinden vermégen und das verhindert die
Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen. Die rémische Kirche,
auf sich selbst gestellt, wird es nie mehr erreichen, zu ihrem in der Ver-
gangenheit so oftmals bestimmend gewesenen EinfluB auf das Welt-
geschehen zu gelangen.

Es ist gerade diese aus der kirchlichen Lage sich ergebende Aussichts-
losigkeit, welche religiose Geister bei jeder Zeitbetrachtung schrecken
mull. Heer — ein tief religiéser Mensch — hat weit in die Zukunft gesehen.
Er fiirchtete, daB die gesamte Weltanschauung, auf welcher die christ-
lichen Kirchen beruhen, versinkt. Der Begriff eines «iibernatiirlich inspi-
rierten und iibernatiiilich begabten Priestertums» verliert seine Lebens-
kraft. Das wird ungeheuerliche Folgen zeitigen. Der katholischen Kirche
wird es nur noch méglich sein, der modernen Entwicklung gegeniiber
«mutvoller aber aussichtsloser Widerstand» zu leisten 2, Der Gedanke,
dab «die michtigste aller konservativen Krifte, die katholische Kirchey,
ausfallen konnte machte Heer erschaudern 3. Er sah voraus, daB fiir eine

ein groBer Schaden gewesen, denn eine richtige Kirche gibt es nicht ohne Priester ...
Der Priester ist in jeder Religion die ein wirkliches Priestertum kennt ein Gefil
gottlicher Gnade mit auBerordentlichen wundertitigen Gaben ausgeriistet.»

1 ¢IKein Wunder dall die romische Kirche dieses Sakrament zu ihrem Mittelpunkte
erhoben hat: in ihm gipfelt sich die Idee des echten Priestertums und mit der Idee
des Priestertums in solchem Sinne steht und fillt das ganze stolze Gebdude der
Kirche, welche sich auf den Apostel Petrus und das ihm gegebene Mandat zuriick-
fithrty.

2 «Sollte es nicht das dunkle Gefiihl einer solchen Lage sein was in neuerer Zeit die
obersten Organe der Kirche zu Streichen der Verzweiflung getrieben, was sie der
alten Klugheit und Weisheit so gdnzlich hat vergessen lassen ?»

3 «Wenn die wichtigste aller konservativen Michte — die kathol, Kirche — zu
Grund geht, was soll dann werden? Die Fluten steigen, wenn sie den Felsen Petri
hinweg geschwemmt haben, was wird alles noch sonst hinweg gespiihlt werden? ...
Ich rede von unserer gesamten sozialen Organisation, an welcher ja wohl doch ein
guter Teil unserer Kultur haftet. Hier liegen die ernstesten Gefahren unserer Zu-
kunft und ich gestehe, daB3 ich nach dieser Richtung zuweilen recht triibe sehe. Soll-
ten daher nicht wir andern im innersten Kerne konservative Naturen uns vereinigen
mit denen, welche die kathol. Kirche stiitzen wollen weil sie ja vielleicht der einzige
verhdltnismaBig solide Felswall ist, der sich der Flut entgegen stemmt? ... Hierin
liegt das ganze tragische Verhdngnis das iiber unsern Hauptern schwebt und das
gerade uns Mannern der Mitte alle Frohlichkeit des Wirkens, alle Méglichkeit einer
wahrhaft gedeihlichen Tatigkeit im Staate je linger je mehr unmdglich machts.

343



«Politik der Mitte», worauf sein eigenes Wirken immer ausgerichtet
gewesen war, angesichts des Aufbrechens ungeheurer Gegensitze kein
Raum mehr vorhanden sei.

Segesser ist in seinem Antwortschreiben ! auf diese Frage nicht ein-
gegangen. Ironisch doch frei von apokalyptischer Mutlosigkeit verglich
er «die konservativ angelaufenen Méanner der Mitte», von denen Heer in
jener Zeit der edelste Vertreter war, mit Chamissos Peter Schlemihl,
der «sich ungliicklich fithlte weil er das hochst zweifelhafte Glick einen
Schatten zu werfen verloren hat obschon er ohne Schatten exakt so viel
wert war als mit dem Schatten». Der ganz auf der Linie Segesserschen
Denkens liegende Vergleich Joachim Heers mit Peter Schlemihl hat
beachtliche Aussagekraft. Nicht daB ein Politiker Schatten wirft {iber
den er ohnehin nicht springen kann, sondern dal} er Gegensitze zu iiber-
briicken vermag, hat fiir seine Wertung als Staatsmann entscheidende
Bedeutung. Dies — es ist die eidgendssische KompromiBbereitschaft —
setzt einen Standpunkt voraus, der auch auf dem andern Ufer Boden zu
festem Stehen findet. Heer, von aller konfessionellen Enge frei, lebte
trotz tiefer personlicher Religiositdt 2 auf schwankendem Grund: er
vermochte im Kulturkampfgeschehen nur mit edlen aber schwachen
Vermittlungsversuchen einzugreifen. Segesser war religids bewegter
doch aus vertieftem Erkennen der geschichtlichen Pragmatik lebender
Historiker und darum befihigt, jene traurige Zeit in ihrem Wesen tiefer
zu begreifen, an der Kirche zwar Kritik zu iiben doch iiber alles Unzu-
langliche hinaus das Positive und immer Wirksame zu sehen und dafiir
politisch einzustehen.

In der schweizerischen Publizistik fand der «Culturkampf» nicht
sonderlich tiefschiirfende Beachtung. «Das Vaterland» sprach in ver-
legener Zuriickhaltung von einer «herrlichen Schrift», die groen buch-
hidndlerischen Erfolg habe 3. Was aus parteipolitischer Gegnerschaft er-
wuchs war primitiver Journalismus der sich bemiihte, das duBerlich

! vom 1. Aug. 1875.

2 ein uiberzeugter Akatholik, so wie ich mich fast lieber nenne als Protestant»
(an Segesser 25. Juli 1875). — Im Kulturkampf setzte er sich fir die Erhaltung des
Kapuzinerklosters in Nafels ein. — Als er sich, inzwischen Bundesrat geworden, mit
den aus dem Stabio-Handel erwachsenen Tessiner Wirren zu befassen hatte, bat er
Segesser um sein Gebet, «damit uns die rechte Erleuchtung nicht fehlen moge»
(19. April 1876).

3 No 201 v. 28. Juli. «Der GenuB allein schon-an der wahrhaft herrlichen Form»
sei den Preis — 1 Fr.— wert — In No 191 v. 21. Juli meldete eine Berner Korres-
pondenz, die Broschiire werde von positiven Protestanten massenhaft gekauft.

344



Widerspriichliche in Segessers Haltung herauszustreichen !'. Nur selten
fand sich Anerkennung ? oder gelang ein Vorsto in Wesentliches. Die
«Neue Ziircher Zeitung» widmete der Neuerscheinung eine Artikelfolge 3;
in die ausfiihrliche Wiedergabe des Inhaltes waren Bemerkungen ein-
gestreut, von denen besonders die Behauptung, der Verfasser wire besser
als Antonelli zum Kardinalstaatssekretir geeignet, belustigte *.

Auf die Reaktion der Altkatholiken durfte man gespannt sein. Schon
gleich verlautete >, ein «Anti-Segesser» sei in Vorbereitung. Augustin
Keller wurde als Verfasser vermutet. Was erschien waren rasch hingewor-
fene «Zwanglose Bemerkungen», betitelt: «Hr. v. Segesser und der
Kulturkampf», verfalt vom jungen Fiirsprecher Dr. Weibel €. Die Schrift
wurde dem Gegenstand in keiner Weise gerecht: sie versucht sich im
Nachweis von Widerspriichen und gleitet nur zu oft in jene platte Polemik
ab, die fiir den Partei- Journalismus der Zeit bezeichnend ist. Auch die
Aufsatzfolge, welche Eduard Herzog selber in den «Katholischen Bliit-
tern» von Olten 7, dem damaligen Sprachrohr des Altkatholizismus, dem

! «Hr. Segesser (Basler Nachrichten No 170 v. 21. Juli) ist ein richtiger Ultra-
montaner und er ist es nicht ... Der schlaue Anton ... spekuliert auf Ignoranz ... in-
dem er die Hauptsache wegldQt ... er predigt gleichzeitig die Unterwiirfigkeit unter
das Juli-Dogma und sagt, man misse es nicht glauben». — Der eben in seinen An-
fingen stehende « Nebelspalter» karikierte den Unfehlbarkeitsbrunnen; « Hr Seges-
ser meint, man brauche nicht zu glauben, nur zu schlucken.»

2 Die prot.-kons. «Allgemeine Schweizer Zeitung» (No 177 v. 29, Juli) glaubte
nicht an die Moglichkeit einer Abwendung der Kirche von mittelalterlichen Metho-
den. «Den Verfasser hindert seine ideale und tief religiése Natur den Triagern seines
Kirchenglaubens solches zuzutrauen, wir rechten nicht mit ihm weil es ihn nur ehrt».

3 No 373 v. 26. Juli bis 381 v. 30. Juli — «Sgessers Arbeit iiberzeugt den Leser,
dal} deren Verfasser neben einem gescheidten den Jesuiten nicht mit Leib und Seele
verkauften Papste der richtige Antonelli wire, klug und weitsichtig genug um das
warnende Feuer der Leuchttiirme bei Zeiten zu bemerken und mit dem Schifflein
Petri nebenbei zu fahren» — Der Aufsatz stammte von Chefredaktor Nationalrat
Weber.

* «Die neue Ziircher Zeitung (Segesser an Heer 1. Aug.) — hatte sehr schén an-
gefangen, so daB ich mich ganz eitel vor den Spiegel stellte um zu sehen wie ich mich
auch im Cardinalshut ausnehmen wiirde. Vom dritten Artikel an war aber ein ganz
anderer Gedankengang, offenbar war dem Hrn Collegen Weber die Geduld aus-
gegangen und der Schlull kam so zwischen zwei Schoppen hinein».

5 «Vaterland» No 201 v. 28, Juli.

6 Johann Lorenz Weibel (1847-99). — Segesser sagt (45 Jahre 585), der 1877 als
Philosophieprofessor wegen altkath. Ansichten abgesetzte Johann Kreienbiihl
(S. K. Ztg 1877 309) sei Mitverfasser gewesen.

730/31 v. 24. u. 31. Juli. — DaB Herzog der Verfasser war bemerkt Segesser im
Briefe an Heer (1. Aug.). — Was da tber Beschrinkung der Unfehlbarkeit gesagt
werde sei «pure Gaukelei», was Segesser iiber Konkurrenz der Gewalten in der Kirche

345



«Culturkampf» widmete, enttduscht vollig. Auch da ist es zur Haupt-
sache aus Verdrgerung erflossene kirchenpolitische Polemik, in der sich
auch einseitig schroffe personliche Angriffe finden. Auf die religios-kirch-
lichen Anliegen des Verfassers wird nicht eingetreten. Die ganze Segesser-
sche Gedankenfolge ist als Gaukelei abgetan, den Altkatholiken gleich-
wohl willkommen, denn es sei die beste Rechtfertigung ihrer Kirchen-
griindung 1.

In katholischen Kreisen erweckte die Publikation wohl weitherum
Aufsehen. Doch — und das ist fiir jene Zeit und deren Verhiltnisse bezeich-
nend — niemand vermochte sich zu einer Betrachtung aufzuschwingen
welche den Gedankengidngen Heers auch nur einigermaflen gleichwertig
gewesen wire. Man sah vorab das Kirchenpolitische, kaum die religitse
Zielsetzung. Die politischen Freunde des Verfassers in der eigenen Partei
schwiegen lange verlegen. Das erste ablehnende Echo kam aus Freiburg.
Dort war schon die Studie « Am Vorabend des Conciliums» kritisiert wor-
den. Es war nicht die ultramontane « La Liberté» welche die Feder spitzte;
ihre Richtung war damals in Freiburg offenbar zu einem Angriff auf den
Fiihrer des schweizerischen Katholizismus noch zu schwach. Das liberal-
konservative Organ «Le Chroniqueur suisse» 2 brachte — offenbar um
sich gegen «La Liberté» zu behaupten — eine ausfiihrliche kritische In-
baltsangabe des nevern (ilossen-Heftes. Durchaus respektvoll wurden
Bedenken geltend gemacht. Diese richteten sich insbesondere gegen einen
aufsehenerregenden in der Tat fiir Segesser bezeichnenden Teil seines
Gedankenganges: von den Katholiken kénne gegeniiber der Unfehlbar-
keitserklirung des Konzils nur Unterlassung &tfentlichen Widerspruchs
nicht aber innerlich gliubige Annahme gefordert werden. Das zeuge
— meinte «Le Chroniqueur» — fiir jansenistische Haltung und gehe auf
Giinther zuriick. Zwar erklirte das Blatt, es liege ihm ferne die Recht-
gliubigkeit Segessers anzuzweifeln, doch verfingliche Ausdrucksweise
diirfe auch einem verdienten Autor nicht nachgesehen werden. Das

ausfithre «pure Faselei, an die er selbst nicht glaubt». — «Auf den Index mit diesem
Buch!» sei die erste Reaktion nach der Lektiire gewesen. — Falls die von Segesser
gewiinschte Modifikation der vatikanischen Beschliisse erfolgen sollte und er mit
seinen Anschauungen durchdringe, «so wollen wir unserseits gerne versprechen
uns mit der romischen Kirche auszuséhnen».

! Der Aufsatz Herzogs schlo3 mit dem Versprechen ¢«uns mit der romischen Kirche
auszuséhnen wenn Hr Segesser mit seinen Ansichten durchdringt» — Veuillot hat
das in seiner Polemik (unten S. 364) aufgegriffen.

2 No96 v. 12. Aug. — Verfasser war «ein hochgestellter Geistlicher» (SKZtg
1875 268).

346



vertreter neben Montalembert Segesser hingestellt wird. Viele der Seges-
serschen Grundauffassungen seien «theologisch unhaltbar». Sein Rat,
die Minoritdtsbischoéfe hdtten in der Opposition verharren sollen, stehe
«am Rande des hédretischen Abgrundes». Alle derartigen Verirrungen
flieBen aus «liberalkatholischen Ansichten», aus einem nur historisch
begriffenen Christentum, aus Unkenntnis der scholastischen Philo-
sophie . Mit Beeinflussung durch den Jansenismus ? verbinde sich
«diinkelhafter Gelehrten-Aristokratismus». Eine solche Haltung miisse
schlieBlich im Altkatholizismus auslaufen. Liberal-Katholizismus, wie
Segesser solchen vertrete, sel Ursache fiir die betriiblichen Zustinde in
der Schweiz und fiir die Verwirrung unter dem Klerus, was gerade auch
durch die vielfach positive Aufnahme des neuen Glossen-Heftes bewiesen
werde 3. Das Blatt erhebt darum in einer zweiten Zuschrift * unmi3ver-
standlich die Forderung nach einem Wechsel in der Fithrung des schwei-
zerischen Katholizismus, der sich nach dem deutschen Vorbilde aus-
richten miisse °. Die in der Folge so oft wiederholte Forderung Germania
docet wird hier zum ersten mal erhoben.

Besondere Erwdhnung verdient die Haltung der «Schweizerischen Kir-
chenzeitung» 8. Thr Urteil iiber die «Culturkampf»-Broschiire ist nicht
nur zuriickhaltend mit Bezug auf umstrittene Fragen sondern in der
Gesamtwertung sogar anerkennend, ja die guten Absichten des Verfassers
positiv wiirdigend und seine Glaubenshaltung als korrekt wertend 7. Die

! Es sei «ein altes Steckenpferd, das der Verfasser sehr gerne reitet ... Die Kirche
sollte die scholastische Philosophie aufgeben und der modernen sich bedienen». Der
Mangel an theologischer Prizision sei «ein neuer Beweis, wie sehr dem Verfasser
genauere Kenntnis mit der scholastischen Lehre und mit dem Formalismus der
sog. jesuitischen Schule not tite».

2 Segesser erneuere «einen Teil der jansenistischen Haeresis vom ehrfurchtsvollen
Schweigen. Damit stellt er sich ganz auf den unkatholischen Boden und will die
religidse Heuchelei in optima forma ins Leben einfithren».

3 ¢War es nicht eine marktschreierische Reklame in fast allen kath. Blittern:
Er kommt, er kommt! wer kommt? der Segesser kommt!, wihrend doch jeder ver-
niinftig denkende Katholik schon zum Voraus wissen konnte, dafl bei den Grund-
sitzen Segessers seine Feder nicht ohne AnstoB auftreten werde».

+ No 39 v. 24. Sept.

5 «Wir wollen einen Fiithrer, der nicht die Kirche kritisiert sondern einen der
mit Windhorst demiitig den Katechismus aufsagt und sich von seinen Bischéfen
kritisieren 14Bt».

6 SKZtg 1875 246, 265.

7 «Hr v. Segesser urteilt durchweg nur als Politiker. Was den dogmatischen In-
halt der gesamten katholischen Glaubenslehre betrifft diirfen wir unbedingt sein
Credo correkt nennen. Uberhaupt, wiirden alle Katholiken im Denken und Speku-

347



redaktionelle SchluBwort! zu der aus geistlicher Feder stammenden
Kritik kam bei aller Anerkennung von Segessers Personlichkeit zu ein-
deutiger Ablehnung der «Culturkampf»-Broschiire.

Haupttriager der ultramontanen Opposition gegen Segesser war auch
jetzt wieder das «St. Galler Volksblatt» in Uznach. Dort erschien eine
Aufsatzfolge ?, welche den gegensitzlichen Standpunkt, wie er im kleri-
kal-kirchlichen Katholizismus der Schweiz herrschend war, in aufschluB3-
reicher Weise darlegt. Des Luzerners Hauptanliegen war es gewesen, das
Kulturkampfgeschehen in historische Zusammenhinge einzuordnen, es
pragmatisch zu begreifen und von einer religiésen Geschichtsauffassung
aus zu deuten und zu werten. Auf derartige Gedankenginge wird in
keiner Weise eingegangen: der Aufsatz zeigt, daB3 ultramontanem Denken
jedes Verstindnis fiir geschichtliche Pragmatik fehlt und es sich nur in
zweckbedingten kirchenpolitischen Uberlegungen zu bewegen vermag.
Der Kritiker kann zwar nicht iibersehen, dall «sehr viel Giinstiges ja
geradezu Erhebendes iiber den Katholizismus» gesagt wird. Zu einer
tieferen religids-historischen Wiirdigung des krisenhaften Zeitgeschehens
vermochte er nicht vorzudringen. Ihm sticht nur der Gegensatz zwischen
der damaligen offiziellen und einer liberal-katholischen Auffassung — wo-
fiir das neue «Glossen»-Heft eindriicklicher Beleg sei — in die Augen. Das
blendet ibn so sehr, daB er die wesentlichen Anliegen Segessers gar nicht
sieht. Dal} absolutistische Strémungen auch in der Kirche vorhanden
waren wird als nebensdchlich abgetan 3. Dafiir wird an {iberlebten kir-
chenpolitischen Lehrsdtzen starr festgehalten. Das Prinzip der Volks-
souverdnitdt sel unméglich: es ersetze nur die bewidhrte Lehre, «dal3 von
Gott alle Gewalt stamme und nach seinem heiligen Willen geiibt werden
muB». Auf viele Rechte, wie sie «im canonischen jus enthalten sind und
sich aus der Vereinigung von Kirche und Staat ergeben wie sie von Gott
und Christus angeordnet ist», kann nicht verzichtet werden. Die Verkiin-
digung des Syllabus sei darum notwendig gewesen. Trennung von Kirche
und Staat bleibe unannehmbar. Am Kulturkampf trigt nicht das Vati-
canum schuld, wohl aber der «Liberalkatholizismus», als dessen Haupt

! No 102 v. 26. Aug. — Bedauern iiber «des erreurs aussi radicales dans une intel-
ligence d’élite comme celle de M. de Segesser ... Si jamais il reprend la plume nous
souhaitons ... de pouvoir applaudir sans réserves aux brillantes qualités du penseur
et de 'écrivainy.

2 «Segessers Culturkampf» in No 34 v. 20. Aug. bis No 37 v. 10. Sept.

3 Im Grunde genommen sei «bei der Kirche der Absolutismus mehr Formel und
darum nicht so bose gemeint.»

348



Segessersche innerliche Nicht-Anerkennung der Unfehlbarkeitsdefinition
wird gegen den Vorwurf verteidigt, sie sei «aequivalent dem jansenisti-
schen respektvollen Schweigen bei Glaubensentscheidungen der Pépste».
An dieses Urteil hat die katholische Presse der Schweiz sich bei ihrer
Beurteilung der Studie im Allgemeinen gehalten.

Verfasser der « Kirchenpolitischen Briefe», in denen diese {iberraschende
Verteidigung Segessers erschien, war der Zuger Theologe Keiser?
seit 1873 Mitredaktor der «Kirchenzeitung». Der bischofliche Kanzler
Diiret, unter dessen Oberleitung das Blatt stand, vollzog damals eine
merkwiirdige Wandlung in seinem Verhidltnis zu Segesser. Er lie3
bestreiten ? Verfasser der Angriffe im «St. Galler Volksblatt» gewesen zu
sein und erklirte, dal3 er «des Bestimmtesten abgeraten habe, Segessers
Broschiire einer theologischen Kritik zu unterziehen». Diiret sollte in
der Folge in maBvoller Zuriickhaltung zum Verteidiger des Luzerner
Staatsmannes gegen die von Rom aus drohende Indizierung der « Cultur-
kampf»-Schrift werden.

VII.

Die Gefahr einer rémischen Indizierung der «Culturkampf»-Studie
wurde durch deren Ubersetzung ins Franzésische heraufbeschworen.
Diese selbst brachte den Luzerner Schriftsteller in nihere Beziehungen
mit dem Pariser Kirchenreformer Hyacinthe Loyson. Durch beide Epi-
soden riickt die Personlichkeit Segessers in Zusammenhdnge mit der
allgemeinen Kirchengeschichte.

Als «Der Culturkampf» erschien lebte Loyson in Genf, mit dem Aufbau
einer altkatholischen Gemeinde beschiftigt. Durch Presseberichte erhielt
er vom Inhalt der Segesserschen Studie Kenntnis. Daraus hat sich eine
Bekanntschaft entwickelt, die fiir die Seelengeschichte Segessers aber
auch fiir die Personlichkeit Loysons aufschluBreich ist. Beide Méanner
haben in dhnlicher Weise den religiésen Sinn des Zeitgeschehens zu er-

lieren den Katholizismus eines Segesser an den Tag gelegt haben, es hitte des Vati-
canums und seiner folgenschweren Definition iiber die Unfehlbarkeit nicht be-
durft» (235).

! Karl Kaspar Keiser (1805-78), Regens des Priesterseminars in Solothurn und
dort in den zu Beginn der Kulturkampfes ausgebrochenen sog. Gury-Streit um das
umstrittene Morallehrbuch verwickelt. Er unterstiitzte in der SKZtg die Politik,
¢«den schweizerischen Katholiken mit billig denkenden Protestanten einen gemein-
samen defensiven Boden zu bereiten» (Nekrolog: SKZtg 1878 No 49 bis 1879 No 3).

2 SKZtg 1875 336.

349



fassen versucht. Trotz merkwiirdiger Ubereinstimmung in Einzelheiten
sind sie zu vollig verschiedenen SchluBfolgerungen gelangt und zu ganz
entgegengesetzten kirchlichen Haltungen vorgestoBen.

Charles Loyson ! wurzelt geistig in der religiosen Erweckungsbewe-
gung, die seit Lamennais im franzosischen Katholizismus lebendig war.
Er trat 1859 in den Dominikanerorden ein, wechselte bald zu den Kar-
meliten {iber und spielte seit der Mitte der 60er Jahre als Prediger von
Notre Dame im kirchlichen Leben von Paris eine bedeutende Rolle. Das
Vaticanum stiirzte ihn in schwere Bedrangnis. Er verlie den Orden — was
auch in der Schweiz Aufsehen erregte 2 — heiratete 1872 die verwitwete
Amerikanerin Emilie Meriman, wollte jedoch unter allen Umstdnden
als Priester in der Kirche bleiben. Er glaubte die Grundgedanken des
Monchs- und Priestertums auch im Stande der Ehe verwirklichen zu
kénnen 3. Von eigenartig sentimentalem Mystizismus und krankhaft
iiberheblichem ProphetenbewuBtsein erfiillt, das blasphemischer Ziige
nicht entbehrte #, hielt er sich als zum Reformator der Kirche berufen.
1873 folgte er einer Einladung nach Genf. Unter groBem Zulauf hielt er in
der Rhonestadt iiber die von ihm erstrebte réforme catholique eine Reihe
von Vortridgen 5. Eben waren dort die neuen kulturkdmpferischen Ge-
setze iiber die Organisation des katholischen Kultus in Kraft getreten.
Auf dieser Grundlage lieB Loyson sich zum Pfarrer an der Kirche von
St. Germain wihlen, wo eine altkatholische Gemeinde in Entstehen
begriffen war.

Er versah das Amt nur bis zum Frithherbst 1874. Sein Auftreten
machte anfinglich weitherum auf religiés Gesinnte Eindruck ®. In der

1 1827-1912. - Als Karmeliter: Pére Hyacinthe. - Biographie von ALBERT
HouTtiN (3 Bde).

2 Freiburger Geschichtsblatter 58, 1972/3, 96.

3 4 Je proteste contre 'esprit de jésuitisme qui a pénétré plus au moins des ordres
religieux, mais comme le canton de Glaris qui garde encore un moine dans son dra-
peau je ne renie aucune des grandes traditions de ce monachisme qui a édifié 1’Eglise
et civilisé Europe» (in der Bettagspredigt 1873 HouTin II. 151).

* Er nannte seinen 1873 geborenen Sohn Emanuel und betrachtete ihn als Weg-
bereiter einer neuen Kirche: geendet hat dieser als kimpferischer Freidenker (P. L.
Coucoup, Les Prétres et le mariage. — HouTin II 142). — Das seltsame Motiv einer
Verbindung von Priestersohnen und Kirchenreform findet sich auch bei Wittig
(Hochland 28/178).

5 A, CHrETIEN, La réforme catholique & Genéve 1873 (Internat. kirchl. Zs
25/1935 193 ff.) versucht, die nicht gedruckten Vortrdge aus Zeitungsberichten zu
rekonstruieren. — In dieser ganz unkritischen Arbeit sind die inneren Schwierigkeiten
Loysons mit den Genfer Altkatholiken kaum erwihnt.

6 Der Basler Ad. Sarasin (1802-85), der den Vortrigen beiwohnte, schrieb dariiber

350



rauhen Genfer Wirklichkeit freilich erwiesen sich Loysons schwirme-
rische Plane zur Errichtung einer Eglise des Catholiques réformés gleich
als undurchfiihrbar. Wohl vermochte er durch seine Beredsamkeit den
Glanz, den Mermillod auf der Genfer Biithne sich zu erwerben vermocht
hatte, einigermallen zu verdunkeln, doch das Schicksal der durch die
Wiener Vertrige von 1815 dem Calvinischen Stadtstaat angeschlos-
senen katholischen Bevélkerungsteile blieb weiterhin durch deren sozio-
logische Grundstruktur bestimmt !. Nur die orthodoxen Calviner in der
Stadt, allein durch ihre uniiberwindliche Gegnerschaft zu Rom geleitet,
unterstiitzten die Loyson’sche Abfallbewegung. Die Treue der von
Savoyen an Genf gekommenen katholischen Landpfarreien zum Ultra-
montanismus und zu Mermillod, der diesen verkoérperte, blieb uner-
schiittert. Die von IFrankreich gekommenen oder von dort her beein-
fluBten Bevdélkerungsteile dagegen waren kirchlichem Leben abgestor-
ben, freidenkerisch gesinnt und einer katholischen Reform, wie sie dem
schwirmerischen Loyson vorschwebte, unzuginglich. Erst das auf-
kommende altkatholische Schisma weckte sie zu neuem Aufbruch.
Loyson muf3te bald mit Erschrecken feststellen, dafl ihm nur aus Oppo-
sition gegen Rom, nicht aber um seiner religiés-reformerischen Ziele
willen Gefolgschaft zuwachse 2. Genf lieferte den augenscheinlichen
Beweis, dall es nur politisch Radikale waren, die aller religiésen Bin-
dungen ledig aus bloBer Negation sich dem werdenden Altkatholizismus
anschlossen . Vom Anfang bis zum Ende von Loysons Genfer Wirk-
samkeit waren darum seine Urteile iiber die Anhidnger dieser Bewegung
hart und vo6llig ablehnend *. Die gesamtschweizerische Entwicklung des

an Schnell: «P, Hyacinthe hat durch sein anspruchsloses Auftreten bei seiner bedeu-
tenden Rednergabe und durch den Reiz seiner liebenswiirdigen Personlichkeit die
Vorurteile die ich gegen ihn hatte — da ich etwas viel franzésische Schminke erwar-
tete — zerstort. Er macht den Eindruck nicht nur eines reich begabten sondern auch
eines ernsten suchenden durch und durch lautern und frommen Mannes ... Aber es
scheint mir doch ungereimt von ihm als einem Reformator zu sprechen, da er mir
mehr gegen einzelne Milbrauche und Ausschreitungen der Hierarchie und des
katholischen Systems aus tiefer sittlicher Entriistung zu protestieren scheint als
daB er den Grundirrtum aufdeckte. ...». Zur Gemeinde der catholiques libéraux
hatten sich bereits 1200 Mitglieder eingeschrieben.

1 ZSKG 68 (1974) 320.

2 Schon im Mirz 1874 schrieb er in sein Tagebuch: Les pierres fondamentales de
la nouvelle église catholique de Genéve sont les libres penseurs (Houtin 11.143).

3 aufschluBreiche zeitgenéssische Quelle: A. DuveL, Les Partis religieux a
Geneve ou le schisme dans le schisme (SA aus Revue catholique Louvain 1874).

* «Je me séparerais plustot de ce mouvement que de me séparer de I'Eglise catho-
lique» (Tagebuch 23. Mai 1874). — «J’ai rompu avec les catholiques ultramontains,

351



Altkatholizismus wertete der aus Paris zugezogene Reformer als von
jener Genfs nicht wesentlich verschieden. Er erkannte frith die poli-
tischen Unterstromungen im werdenden Altkatholizismus. Die Auf-
hebung des Klosters Maria Stein durch das radikale Solothurn erschien
ihm als Beweis dafiir, dal der im Dienste des Radikalismus stehende
Altkatholizismus nicht Reform sondern Zerstérung zur IFolge habe 1.
Statt aufbauender sah er destruktive Krifte die schreiende Ungerechtig-
keiten begingen am Werk. Das Schicksal der Genfer Notre-Dame Kirche
war ithm Symbol dafiir 2.

Vor die Entscheidung zwischen dem, was er als die wahre Kirche hielt,
und dem aufkommenden Schisma gestellt, reichte er im August 1874
nach schweren Seelenkimpfen seine Demission als altkatholischer Pfarrer
von Genf ein 3. Die Absage auch von der altkatholischen Bewegung der
Schweiz lieB nicht lange auf sich warten. Zwar hielt er dafiir, dal auch
achtenswerte Manner sich dort fanden, doch die politisch ausgerichtete
Fihrung lehnte er als ungeeignet ab.

Die erste Nationalsynode der Rom-Gegner vom 15. Juni 1875 in
Olten hatte eine « Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz»
beschlossen. Mit einer seinem hochfahrenden Wesen entsprechenden
Prophetengeste veréffentlichte er als Antwort darauf die Streitschrift
«L'Eglise ratholique en Snisse» * Es ist dies ein entscheidendes Zeugnis
eines an fiihrender Stelle Mitbeteiligten iiber das Wesen der damaligen
Vorginge. Was er Rom vorwarf: daBB politische Absicht den religiosen

je n’hésiterais pas & rompre avec les catholiques libre-penseurs, déistes ou athés»
(1. Juni) HouTtin II 167.

1 Er bezeichnete in einem Protestbrief an den Abt (28. Sept. 1874) (A. HouTIiN
II 184/5) den Akt als écart déplorable des Altkatholizismus und Attentat auf
Eigentum und Religion. Der «Solothurner Anzeiger» (No 238 1874) veroffentlichte
eine deutsche Ubersetzung.

2 Er kritisierte in einer Predigt in Genf die «iniquités qui se commettent en Suisse
sous le manteau de la réforme catholique. C’est aujourd'hui que la messe sacrilege
des catholiques libéraux se disait & Notre-Dame pendant que le drapeau fédéral
flottait sur 1’édifice invahi» (Tagebuch 13. Juni 1875 Hourin II 192).

3 «L’esprit qui prévaut dans l'ceuvre catholique libérale de Genéve n’est ni
libéral en politique ni catholique en religion» heillt es in dem an den Genfer Staatsrat
adressierten Demissionsschreiben v. 4. Aug. 1874 (HoutIin II 176).

+ Deux discours par Hyacinthe Loyson curé démissionnaire de Genéve (Paris
1875). «Ma conviction chaque jour grandissante est que la réforme catholique n’est
ici qu'un prétexte et que ’on veut a toute autre chose qu'aux abus de pouvoir de la
cour de Rome. Il s’agit en réalité d’une conjuration du radicalisme libre-penseur de
la Suisse contre le Christianisme tout entier et sous toutes ses formes: le soit-disant
Christianisme libéral n’étant qu'une forme hypocrite ou inconsciente de l'incré-
dulitéy (76).

352



Sinn verdringe, das fand er auch in Genf und in der altkatholischen
Bewegung der Schweiz verwirklicht. Das Urteil Loysons iiber den aller
echten Religiositit fremden und ganz durch politischen Radikalismus
bestimmten Charakter der altkatholischen Kirchengriindung! stimmt
in allen wesentlichen Teilen mit der Auffassung Segessers iiberein.

In solcher Stimmung niherte sich im Herbst 1875 der Franzose dem
Luzerner, in dem er einen Gesinnungsgenossen vermutete. Die erst noch
nur in deutscher Sprache vorliegende «Culturkampf»-Studie konnte er
verstehend nicht lesen. Was er aus Zeitungen dariiber erfuhr, bestimmte
ihn zu Vorbehalten. BloB duBerliche Unterwerfung unter das Vaticanum
erachtete er nicht als statthaft und die Vorkdmpfer der altkatholischen
Bewegung fand er ungerecht beurteilt. In der Wertung des Altkatholi-
zismus als durch politische Einfliisse zu einem Negativum gewordenen
Erscheinung ging Loyson jedoch mit Segesser vollig einig 2.

Im folgenden Jahre lag die franzdsische Ausgabe vor. Loyson war,
wenn er auch Einzelheiten der Ubersetzung beanstandete, durch das
Werk sehr beeindruckt. Er wihnte, es bestiinden viele Ubereinstim-
mungen zwischen Segesser und ihm: in der Wiirdigung religiés positiv
gesinnter Gegner des Vaticanums, im Widerstand gegen die vorab zer-
storerisch wirkenden liberalen Katholiken, in den Hoffnungen, welche
auf die Anndherung an die orientalischen Kirchen gesetzt wurden. Es
kam zu einem Briefwechsel und Loyson * sandte eine literarische Gegen-

1 ¢ Je suis séparé des prétres indignes en grande partie qui avalent surpris ma
foi. Je suis séparé des laiques directeurs du mouvement qui se posent en catholiques
légaux tout en s’avouant libres-penseurs et qui ne font qu’une ceuvre politique et de
mauvaise politique la ol il faudrait faire sinon uniquement du moins principalement
une ceuvre religieuse ... Je suis séparé de tout ce que I'impartiale histoire enregistrera
un jour comme la honte de la Suisse et du Vieux-Catholicisme...» (an Prof. A. Daguet
Houtin IT 176/7) 15. Aug. 1874.

2 «Je pense comme vous que le catholicisme est la forme traditionelle et intégrale
de la vérité révélée, la seule qui réponde pleinement aux besoins des sociétés comme
aux besoins des dmes. Je pense comme vous aussi que la guerre que 1'on prétende
faire a I'ultramontanisme dans ce pays va beaucoup plus loin». (Loyson an Segesser
15. Sept. 1875) Dem Briefe war die Broschure I’Eglise catholique en Suisse beigelegt.

3 «Je persiste a penser que votre point de vue au sujet du concile du Vatican est
plus juridique que théologique et qu'’il fait trop bon marché de la vérité au profit
de I'unité... Je suis persuadé comme vous que la grande et terrible lutte n’est pas
entre telle ou telle forme du Christianisme mais entre le Christianisme et 1'Anti-
christianisme. Je crois méme que les coups portent plus loins que le Christianisme lui
méme et qu'ils tendent & renverser tout ce qui reste encore debout de l'ordre divin
méme naturel dans 'dme et dans la société... Je pense que le véritable progrés
consiste non a rompre avec la tradition mais a la purifier et 4 la développer en la
continuant» (Loyson an Segesser 13. Okt. 1876).

23 333



gabe 1, die Segesser jedoch nicht beeindruckte. Dieser blieb bei seiner
skeptischen Einschitzung der Ansichten und Ziele Loysons 2 Der fran-
zosischen Blende-Rhetorik des Parisers konnte er keinen Geschmack
abgewinnen. Die Verfehlung, welche Loyson von der Schweiz aus gegen-
iiber dem Angedenken Montalemberts begangen hatte, erachtete er als
unverzeihlich 3. Die dauernde Ablehnung des Altkatholizismus beein-
druckte ihn wenig ¢. Die Ehe des Ex-Monchs blieb ihm unverstindlich
und den Priester-Zolibat hielt er — das gab er Loyson klar zu verstehen —
in der katholischen Kirche als unabdingbar 3.

Trotz der von ihm selbst als verhdngnisvoll gewerteten Entwicklung
der kirchlichen Reformbewegung in Genf und in der neu konstituierten

! Les trois conférences de Paris.

2 «Der Mann ist unzufrieden (Segesser an Schnell 11. Juni 1877) und ungliicklich
in seinem Herzen und 146t sich leicht von Illusionen beherrschen. Aus dem Beifall
in seinen Conferenzen, welchen viele libre-penseur beiwohnten glaubt er schlieBen
zu konnen einen nittzlichen EinfluBl auszuiiben, allein nach meiner Meinung tduscht
er sich sehr. Die HH libre-penseurs klatschen wegen der Schonheit seines Vortrags
und wegen der Opposition die darin liegt. Weiteres liegt ihnen fern. Doch mu@ ich
gestehen, dafl mir der Mann immer noch interessant bleibt. Ware nur die schlimme
Episode mit dem Montalembertschen NachlaB nicht. Diese duarfte sich doch nach
keinem noch so frei gehaltenen Dogma rechtfertigens.

? Loyson veréffentlichte ir. der Lausenrer Zeitechrift Bibliothéque vniverselle et
Revue Suisse (Bd LV/1876 5 ff.) Montalemberts 1868/9 geschriebenen Aufsatz
«L’Espagne et la Liberté», dessen Druck wegen der scharfen Angriffe auf die zeit-
genossische Kirchenpolitik und an den herrschenden kurialen Grundsidtzen vom
«Correspondant» abgelehnt worden war. Montalembert hatte das Manuskript
Loyson anvertraut. Der deswegen von der Familie Montalembert gegen den Ver-
leger Tallichet in Paris angestrengte ProzeB ist nicht nur urheberrechtlich sondern
auch deswegen interessant, weil er das auch Segesser plagende Problem beriihrt,
wie weit katholische Laien zu unerfreulichen klerikal-kirchlichen Entwicklungen
schweigen sollen. Dazu: Ep. TarricHET, M. de Montalembert et le Pere Hyacinthe.
Histoire du Procés intenté par la Famille de Montalembert (Paris 1877). A. La-
TREILLE, Les derniéres années de Montalembert (RHEF 59/1968 288 ft.).

* Loyson hielt dauernd daran fest. « Aucune majorité politique ne donnera la vie
a une soi-disante Eglise qui n’a ni de vrais fidéles ni de vrais prétres. J'avais espéré
dans le nouvel évéque M. Herzog, qui est un homme honnéte, instruit et convaincu.
J’avais compté sans sa faiblesse qui est si grande et sans l'influence de son vicaire
général M. Michaud homme tout a la fois haincux et souple qui se courbera devant
les radicaux et les libres penseurs pour aboyer contre Rome avec une raye qui parfois
touche a la démence. Je ne veut rien avoir de commun avec de tels hommes et de
tels procédés. (Loyson an Segesser 28. Nov. 1876) — Uber Michaud: die Dissertation
ven R. DEperEN 1963 und die Kritik daran von V. ConzEmius (ZSKG 58 (1964)
177 ft.)

3 «Quant au mariage des prétres ... nos opinions sont incompatibles. La mienne
est tellement faite que je la défendrais contre le pape lui-méme» (Segesser an Loyson
5. Juli 1877).

354



christkatholischen Kirche der Schweiz blieb Loyson unentwegt Gegner
Roms und beziiglich seiner Reformpldne sich als erleuchtet wihnender
Optimist. Der Eindruck, den Segessers Schriften und Briefe auf ihn
machte war so stark, dafl er dringend eine Aussprache suchte.

Dieser fiirchtete nur die 4uBBeren Schwierigkeiten ! einer Begegnung mit
dem Manne, zu dem viel Verbindendes doch weit mehr Trennendes
bestand. Er war gerade jetzt auf dem Wege, sich selber zu finden und
innere Sicherkeit zu gewinnen. Die Freunde haben das gut beobachtet:
Schnell ? mit feinsinnigem Verstindnis, Iriedrich v. Wyss 3 mit dem fiir
ihn charakteristischen ziircherisch-reformierten Skeptizismus.

Vermittler der Begegnung war Schnell. Loyson hatte im Februar 1877
in Basel auf der Kanzel Oekolampads gepredigt und anschlieBend den
frommen stillen Professor kennen gelernt *. Diese empfing vom beriihm-

! Die Indizierungs-Gefahr stand auf dem Hohepunkt.

2 Schnell weilte im Spatherbst 1876 wieder in Luzern. «Mir ist — schrieb er an
Ir. v. Wyss (18. Okt.) — neu gewesen die grole Mannigfaltigkeit der Interessen, die
ich frither bei ihm nicht so wahrnahm, und ein offener Sinn fiir das Menschliche,
mit wahrer Kindlichkeit gepaart, daB wir oft gerithrt waren von der Wirme mit
welcher er sich dariiber duBerte ... Da gab es auch gar nichts, in das er nicht mit
Verstindnis und Liebe eintrat ... Der Eindruck den Du haben magst, es sei bei ihm
etwas Gefilschtes. Schiefes, Inconvenierendes weicht bei mir, weil ich an den Katho-
liken und vollends an einen so eigentiimlich Gefithrten wie er ist, nicht den Mal3stab
lege wie den ich vielleicht an einen in Gewissensfragen geschérften Protestanten
lege».

3 «Ubrigens wird er — entgegnete v. Wyss 25. Okt. — mehr und mehr Mithe haben
seinen Stand zu behaupten und ohne ultramontan oder altkatholisch zu sein doch
ein katholischer Verfechter zu bleiben. Mii3te er nicht den katholischen Harnisch
tragen so wire sein Wesen in der Tiefe vielleicht wirklich evangelisch, und das wird
sein, was Dich zu ihm zieht».

4 «Vor 8 Tagen war ... P. Hyacinthe hier und hielt eine Rede iiber das jiingste
Gericht auf der Kanzel Oecolampads ... Ich ging auch hin weil ich noch nie ... einen
Redner gehort oder gesehen habe und einmal das Geheimnis der verfihrenden Kunst
gern ein wenig belauscht hitte. Ich fand aber einen Mann, der auBerordentlich
lebhaft sprechen, auch hie und da grole Gedanken duBern und dabei ein bedeuten-
des Pathos mit auBerordentlicher d. h. franzésischer Wandlung der Stimmodula-
tionen entfalten kann ... Ich machte mir also allerlei Gedanken uber ihn wie es zu
geschehen pflegt wann uns ein Mann begegnet, den wir gerne anders gefunden
hitten ... Nachfolgend war ich mit ihm zu Tisch geladen und sah ihn da in kleiner
Gesellschaft. Hier gefiel er mir nun besser. Er ist ein ziemlich einfacher gesprichiger
Mann von mittlerem Status und einer etwelchen doch nicht besonderen Lebhaftig-
keit, jedenfalls ohne den franzdsischen Esprit oder blitzenden Witz, wirklich ernst
und ich halte ihn fiir aufrichtig. Als ich ihm vorgestellt worden war und die ersten
Banalititen gewechselt waren die auch ihm bei allem Verkehr mit vielerlei Menschen
nicht gerade geldufig erschienen setzte ich meinen ersten Blutsauger an und bemerkte
ihm als wir einige Zeit allein gelassen wurden, wir hitten in Luzern einen gemein-

355



ten Mann und seinem Wollen und Tun zwiespiltige doch eher positive
Eindriicke. Er riet dem I'reund zur Annahme des Besuches. Das war
jedoch angesichts der damaligen Lage gefihrlich: das Erscheinen der
franzésischen Ubersetzung der «Culturkampf»-Studie hatte in Freiburg
der Opposition gegen die katholisch-liberalen Tendenzen Segessers neuen
Auftrieb gegeben und man war dort daran, mit einer Anti-Segesser-Pro-
paganda ins Luzernische Landvolk vorzustoBen 1.

Das Treffen fand im Sommer 1877 statt. Loyson befand sich in Luzern
auf der Durchreise nach Miinchen, wo er am 16. August bei Déllinger
eintraf. Segesser empfing den Gast in der kleinen Studierstube seines
Hauses auf dem «Inseli». Der Prophet der neuen Kirche machte auf
den niichternen Juristen und Politiker einen wenig giinstigen Eindruck 2,

samen Bekannten wie ich wisse. Er schien frappiert, ging aber sofort darauf ein und
zeigte groBes Interesse an Thnen. Nur, sagte er, er begreife Ihre Stellung nicht, wie
Sie mit Threm Gewissen auskommen kénnen? — eine Bemerkung, die ich iibrigens
schon oft héren muflte. Ich erwiderte: das sollte er nicht sagen der pritendiere,
noch katholischer Priester zu sein und doch lange genug in Genf mitgemacht habe ...
Mir sei Thre Stellung vollig klar. Sie seien nicht Priester und haben kein Lehramt in
welchem Sie mit IThrer Uberzeugung kénnten in Konflikt geraten. Und wer Sie in
Threm politischen Leben verfolge der finde — wenigstens ich nicht — keinen Wider-
spruch ... Wir wurden dann unterbrochen. Vor dem Weggchen sagte er mir dann
aber noch sehr eindringlich, wie licb es thin wiie an eiuela Ori, cen Sie Lestiramen
wollen Sie zu sehen und zu sprechen ohne dall Sie durch ihn compromittiert werden
konnten» (Schnell an Segesser 11. Febr. 1877).

! «Dieser Hyacinthe hat mir schon mehrmals eine Zusammenkunft vorgeschlagen
und ich hatte wohl Lust dazu, weill aber nicht recht wie ich es anfangen soll um
nicht ein Aufsehen zu erregen das mir, namentlich solang die einfialtigen Romer
nicht wissen ob sie mich auf den Index stellen wollen oder nicht, nicht convenieren
konnte. Kleiser ... hat erst jingst wieder ein Pamphlet gegen mich losgelassen und
unter unser Landvolk zu schmuggeln versucht, in dem ich als ein Erzketzer dar-
gestellt werde weil ich mich vermessen habe, dem heiligen Geiste d. h. dem Papste
Rite geben zu wollen u. s. w. Wenn es nun bekannt wiirde dafl ich mit Hrn Loyson
zusammengekommen sei, so wiirde ein klidgliches Halloh tiber mich losgehen das ich
nicht begehre, weil ich mich mit dummen Leuten nicht herumbalgen mag» (an
Schnell 16. Febr. 1877).

2 «Letzter Tage ... besuchte mich einmal spidt Abends der Herr Pater Hyacinthe
Loyson. Ich saB3 zwei Stunden mit ihm bei der Lampe und studierte ihn und er
mich. Ich kann nicht sagen daB er mir besondern Eindruck machte. Immerhin ist er
besser und etwas ganz anderes als unsere Altkatholiken. Aber zum Reformator
scheint er mir doch nicht berufen. Er hat eine erkleckliche Dosis Eitelkeit, und in
seinem Gesichtsausdruck und Minenspiel etwas, das mir nicht behagt. Was das
Resultat seiner Studien an mir ist weil} ich natiirlich ebenso wenig als er den Ein-
druck kennt, den er auf mich gemacht oder vielmehr nicht gemacht hat. Wir schie-
den sehr freundlich von einander, ich fithrte ihn zu seinem Gasthof zuriick wo er
incognito d. h. unter einem andern Namen als Durchreisender war» (Segesser an
Schnell 21. Aug. 1877). — Am 22. Aug. hatte Segesser eine Unterredung mit dem

356



Loyson dagegen hielt Gedanken Segessers fiir so wichtig, dall er Teile
aus der Unterredung in Miinchen Déllinger mitteilte !: der Chef der
romisch-katholischen Partei der deutschen Schweiz moéchte nach dem
Ableben Pius IX. Dollinger oder Bischof StroBmayer ? von Diakovo auf
den Stuhl Petri gewihlt sehen und er erwartete von Newman eine For-
mulierung jenes Minimums von Unfehlbarkeit, auf welches alle Glaubigen
verpflichtet werden konnen. Beide schieden von einander unbefriedigt.
Weitere personliche Beziehungen zwischen Segesser und Loyson, der
bis 1879 in Genf lebte, erfolglos bemiiht seinen kirchlichen Reformpldnen
Gestalt zu verleihen, sind nicht nachweisbar.

IFir das religiose Denken und die daraus sich ergebende kirchliche
Haltung Segessers hat die Verbindung mit Loyson grofie Folgen gehabt.
Im selbst-kritischen Vergleich mit dem beriihmten Manne fand er letzte
Kldrungen. Briefe, die schon vor dem Besuche gewechselt worden waren
geben davon Zeugnis. Sie zeigen, dall Segessers kirchliche Haltung auf
ganz anderen Grundlagen ruhte und bis in die letzten religitsen Tiefen
hinein von jener Loysons verschieden war. Nur der Wille zu der als not-
wendig erachteten Kirchenreform hat die Beriihrung und einen Augen-
blick lang Hoffnungen ermdaglicht. Die I'rucht der Begegnung war, dall
im Denken Segessers der Begriff der Kirche voll zum Ausreifen kam.

Aufsehenerregende prophetische Gesten hat Segesser, obgleich er auch
ein Seher war, immer vermieden. Schnell hat den wesentlichen Charakter-
zug 3, der den Freund auszeichnete, sehr gut beobachtet: Hinnehmen des
auferlegten Schicksales in Ergebenheit, Pflichterfiillung auch im Kleinen
und in Bescheidenheit ist es, was das Leben des religiosen Menschen
formen mul3. Segesser war Pragmatiker, nicht Prophet: er wullte um die

deutschen Kirchenpolitiker Prof. F. X. Kraus, der sich mit dem «Culturkampf»
schon unmittelbar nach dessen Erscheinen beschiftigt hatte (oben S. 340) (F. X.
Kraus, Tagebiicher 370).

1 A. HouTin III 388 ff. — Loyson beurteilte Segesser als «Catholique trés libéral
mais en méme temps trés romain. Il attend un concile ou un pape qui donneront a
I'infaillibilité pontificale une forme acceptable».

2 Der kroatische Bischof StroBmayer (1815-1905) war auf dem Vaticanum als
Wortfithrer der Unfehlbarkeitsgegner hervorgetreten.

3 ¢Ich spiire wohl, daB das MaB der Kraft nicht von mir abhingt sondern - wie
Sie sagen — von Gott gegeben wird ... daB3 ich also warten soll in Geduld. Und da ist
mein wahrer Trost das Wort, welches das Neue Testament dafiir braucht: ‘darunter
bleiben’. Das ist es was auch IThnen durchgeholfen hat. Sie glauben kaum wie wir
seit unserem letzten Aufenthalt in Luzern gerade dieses Ihr Darunterbleiben und
was Sie uns davon gesagt haben Mahnung und Ermunterung geworden ist» (Schnell
an Segesser 25. Febr. 1876). '



Verschiedenheit von Religion und Kirche, kannte aber auch das, was
allein beide Elemente in ein rechtes Verhiltnis zu einander zu bringen
vermag. Um das Leben zu meistern geniigt ein subjektiver Standpunkt
— das war sein Urteil iiber Loyson ! — auch dann nicht, wenn er sich auf
das Gewissen zu berufen vermag. Das Gute 1aBt sich nur durch Ausharren
auf objektiv gegebenen Grundlagen verwirklichen. Auch ein nach Refor-
men dringender Katholik darf darum, ungeachtet aller Vorbehalte gegen
die romische Politik, nicht aus der Kirche austreten. Berufung auf das
eigene Gewissen vermag niemals Garantie fiir Besitz der Wahrheit sein.
Anerkennung der Kirche als von Gott gestifteter Organismus und ihres
Lehramtes bleibt unabdingbare Voraussetzung fiir das religiése Leben des
gliubigen Christen.

In der Begegnung Loysons mit Segesser traten sich zwei Welten gegen-
iiber. Der eine der beiden Minner war erfiillt von aus religiéser Schwar-
merei flieBendem unklar-unreifem kirchlichen Reformstreben 2. Der andere

1 ¢Was er ubrigens will ist mir nicht klar. Ich halte ihn fiur einen gutmeinenden
aber etwas bornierten Menschen, der sehr beredt gelehrt wiirdig sein mag aber
nicht einsieht, daB ein absolut subjektiver Standpunkt fir eine Religionsstiftung
nicht ausreicht. Das fin mot seiner ganzen Geschichte ist die Englinderin. Ware das
Colibatsgesetz fiir katholische Priester nicht gewesen so wiirde sein Gewissen, mit
demr er wie es scheint sich hreit macht, sein Verbleiben in er rémischen Kirche, sei
es auch als brummendes Element, wohl gestattet haben... Es gibt nichts bequemeres
als ein Gewissen, das einem gebietet zu tun was man gern tut. Dem Herrn Hyacin-
the hat es geboten zu heiraten und als ich letzthin an hohem Orte mich miBbilligend
iiber das Excommunizieren aussprach so antwortete man mir auch, das Gewissen
verpflichte dazu. Hr Loyson begreift nicht, wie ich es mit meinem Gewissen ver-
einigen koénne in der romischen Kirche zu bleiben und doch die Uberzeugung auszu-
sprechen, daB ihre Entwicklungen in der Gegenwart auf unrichtige Wege gefithrt
werden. Dabei uibersieht er zweierlei. Erstens da3 wenn man etwas Gutes erreichen
will ... man es auf gegebenen Grundlagen tun muf, nicht auf selbstgemachten ...
Zweitens iibersieht Hr Loyson, daB gerade die Altkatholiken die Schuld daran
tragen, daB3 eine fruchtbare Opposition gegen die romischen Extravaganzen fur
lange Zeit zur Unmoglichkeit geworden ist und daB gerade dieser Umstand diese
Leute mir umso hassenswerter erscheinen 13t ... Gerade jene dullere Trennung und
die Verbindung der iiberzeugten Gegner des Vaticanums mit all dem achristlichen
und sittenlosen Gesindel hat zwei Lager geschaffen zwischen denen sich niemand
bewegen kann, der irgend eine Wirksamkeit im Auge hat... Wir haben schon
schlimmere Tage gehabt in der katholischen Kirche als die gegenwirtigen, aber es
ist allemal wieder besser geworden und nicht diejenigen haben das Bessere gemacht,
welche wie Hr Hyacinthe draus gegangen und den Weibern nachgelaufen sind, son-
dern diejenigen welche ausharrten und das Gute auf den einmal gegebenen Grund-
lagen anstreben» (Segesser an Schnell 16. Febr. 1877).

2 Loyson hielt 1878 im Pariser Cirque d’Hiver drei Vortrige: Les Principes de la
Réforme catholique ou I’'Harmonie du Catholicisme et de la Civilisation (Paris
1878) die schon im Tiel Zusammenhdnge mit Segesser andeuten.

358



lebte aus von Niichternheit des Juristen getragener mannlich-freier reli-
gios-kirchlicher Gesinnung. Der eine sah sich in ménchischer Verirrung als
Mittelpunkt einer selbst konstruierten religiosen Welt. Den andern hatte
sein historisch-politischer Bildungsweg Religion und Recht als objektive
Werte fiir wahrhaft menschliches Leben erkennen gelehrt und daraus
folgend zur Uberzeugung von der Notwendigkeit freier Wirkungsmég-
lichkeit der Kirche als von Gott gestifteter Korporation allen gesell-
schaftlichen und staatlichen Gebilden gegeniiber gefiihrt. Der aus
geschichtlichem Denken genidhrte pragmatische Sinn und die auf einem
objektiven Kirchenbegriff beruhende Haltung des christlichen Juristen
erwies sich blendender theologischer Rhetorik des schwéarmerischen Pre-
digers als weit iiberlegen.

VIII.

Seine Kirchlichkeit anerkannt zu sehen wurde Segesser nicht leicht
gemacht. Die franzosische Ubersetzung wirkte wie ein Steinwurf der
triitbe Wasser ins Wogen brachte.

Die Ubertragung stammte aus der Feder der in Briissel unter dem
Namen de Denterghem als Hofdame lebenden Grifin Mandat de Grancy 1.
Segesser stimmte dem Unternehmen zu. Im April war dasselbe im Manu-
skript abgeschlossen. Segesser anerkannte die Arbeit als gelungen; der
damals berithmte Dominikaner P. Chocarne ? begriiBte — mit Vorbe-
halten — die Verbreitung. Das Biichlein erschien unter dem Titel «La
lutte civilisatrix (Der Kulturkampf)» in der Pariser Buchhandlung
Ch. Douniol et Co. welche auch die bekannte Zeitschrift «Le Correspon-
dant» herausgab. Die Verfasserin hoffte, durch die Ubersetzung das
franzdsische Publikum mit einem Werke vertraut zu machen, das zu den
wichtigsten Neuerscheinungen der kirchenpolitischen Literatur gehore 3.

1 Sie publizierte die Ubersetzung unter ihrem auf das Schlo3 Grancy (Céte d’Or)
bezogenen Miadchennamen Mandat de Grancy. ¢J’ai appris que mon nom de
Denterghem rappellant immanquablement le titre de dame du Palais qui me réjouit
pouvait amener quelques observations ou réclamations au moins désagréables et en
publiant a Paris sous mon nom frangais j'ai voulu dégager toute responsabilité
autre que la mienne» (an Segesser 7. Juli 1876). — Mme Denterghem fertigte auch
ungedruckt gebliebene Ubersetzungen des Vorwortes zu Kl. Schr I, III-XIII u. Teile
von «Ein Jahr nach dem Kriege» (KI1. Schr 1/85) an (id. 19. Jan. 1877).

2 (1826-95). — Er war der von Lacordaire am meisten geschitzte Ordensbruder.
Biographie von H. J. OLL1vIER (1900).

3 «Nousavons voulu mettre a la portée des lecteurs étrangers a la langue allemande

359



Die gute Absicht verfehlte ihr Ziel vollig. Die deutsche Ausgabe hatte
im Ausland keine, in der Schweiz kaum nur in ultranontanen Rand-
schichten 6ffentliche Beachtung gefunden. In Luzern hatte man katho-
lischerseits sich iiberhaupt nicht ernstlich damit zu beschiftigen gewagt 1.
Erst als in Paris die Alarmglocke gezogen wurde, entstand allgemeines
Aufsehen. Die Pariser Zeitung « Union»? verdffentlichte den ersten Warn-
ruf und gestiitzt darauf eréffnete auch die inzwischen zum publizistischen
Machtfaktor gewordene Ireiburger «La Liberté» ihre Angriffe 3.

Die Polemik, welche gefithrt wurde, ruht auf dem bekannten Argu-
mente der zeitgendssischen ultramontanen Zeitungsschreiberei: es wiir-
den liberal-katholische Ansichten verbreitet. Fiir die in fundierter
Geschichtsauffassung begriindeten Gedanken Segessers iiber die Kirchen-
politik des zeitgenossischen Rom hatte man in Freiburg und erst recht
nicht in Paris irgendwelches Verstindnis: solches bilde nur Vorwand,
um die Verantwortung fiir den ausgebrochenen Kulturkampf auf die
Kirche abschieben zu koénnen. Das sei Ausflull freigeistiger Gesinnung
und komme geradezu einer Aufforderung zu neuen Akten der Kirchen-
verfolgung gleich. Auf den Verfasser der Schrift fielen schirfste Schlige.
Im Vorwort zur franzésischen Ubersetzung war bemerkt worden, Segesser
sei der Chef der katholischen Partei in der Schweiz. Dagegen wandte
sich «La Tiberté» mit Leidenschaft: es sei eine Herausforderung, die
schirfstem Protest rufe *. Die Spannung zwischen der zuriickhaltenden

une ceuvre qui par I'élévation de la pensée comme par la profondeur de la science
échappe aux violences de l’esprit de partie non moins qu’aux banalités des discus-
sions polémiques et dont le rang est marqué parmi les travaux les plus achevés de
I’apologétique chrétienne» (Vorwort).

! Die « Kirchenzeitung» (1875 3306) erklirte, Kanzler Diiret habe «des Bestimm-
testen abgeraten, Hrn Segessers Broschiire einer theologischen IKritik zu unter-
ziehen».

2 Die 1847-83 in Paris erscheinende «Union» war eine der damals fithrenden
katholischen Zeitungen.

3 No 198 v. 26. Aug. 1876. — «Les doctrines de 'homme d’Etat lucernois vont
étre jetées dans le public-de langue francaise et seront peut-étre lues dans le canton
de Fribourg ... Nous trahirions notre mission si nous taisions maintenant notre
pensée en présence de théories qui ne sont pas les ndtres ni celles de la grande majo-
rité du peuple fribourgeois» .— Im Anschlusse wurde der Artikel Tancréde de Haute-
villes in der «Union» vollumfinglich abgedruckt.

* «Le traducteur frangais du Kulturkampf de M. de Segesser nous représente
I’anteur comme le chef du parti catholique en Suisse, ce contre quoi nous devons
hautement protester. Nous avons a Fribourg des hommes d’Etat assez qualifiés
sans aller chercher a Lucerne un chef que le peuple catholique n’a jamais reconnu
pour la bonne raison que M. de Segesser suit en politique une ligne de conduite qui
n’est ni populaire ni catholique» (1. c.).

360



Luzerner Politik und der nach einem Durchbruch strebenden Freiburger
ultramontanen Richtung trieb einem Hohepunkt zu. Segesser antwortete
in wiirdiger I'orm mit einer Entgegnung, um deren Einrtickung in die
Freiburger Presse er Weck-Reynold bat. Sie kam zum Abdruck . Weck 2
riet dringend doch vergeblich, die so notwendige Einheit der konser-
vativen Krifte nicht durch oberflichliche Journalisten-Treibereien zu
storen. Segesser freilich hielt es als unumginglich, die klerikalen Ten-
denzen in Freiburg in die Schranken zu weisen 3.

Hinter den Angriften der « Liberté» standen — was von Luzern wie von
TFreiburg aus bestitigt wurde — geistige Gegensitze weit mehr als per-
sonliche Rivalititen. In Freiburg fiirchtete man, dall die franzosische
Ubersetzung der Kulturkampf-Studie der dort immer noch starken libe-
ralkonservativen Richtung, gegen welche die Schule Schorderets an-
stiirmte, neue Auftriebe geben kénnte. Gegen die deutsch geschriebene
Originalfassung hatten die Ultramontanen an der Saane nicht auf-
gemerkt: erst als die Gedanken franzésisch geschrieben aus Paris ka-
men, fanden sie Beachtung. Die merkwiirdige Ansicht, daB3 nur, was in
Pariser Zuschnitt auftrete, in der Saanestadt gelten diirfe und gute
oder bose Auswirkungen haben kénnte, ist damals ein erstes mal im
Freiburger Ultramontanismus in Erscheinung getreten. Montalembert-
scher katholischer Liberalismus galt als ebenso gefihrlich wie Pariser
Freidenkerei und beidem mufite gewehrt werden.

Die IFreiburger Zeitungspolemik zog sich den ganzen I'rithherbst 1876
iiber hin. «La Liberté», welche die Lehren des Syllabus als fiir sie einzig

! Als vom 28. Aug. datierter Offener Brief in «La Liberté No 204 v. 2. Sept. u.
im liberalkonservativen «Le Chroniqueur suisse» No 106 v. 5. Sept. — «Je déclare
formellement que je ne me suis jamais considéré comme le chef du parti catholique
en Suisse ... Je n’ai fait ni demandé autre chose que de défendre conformément a
mes convictions et au mandat de mes électeurs les intéréts politiques du catholi-
cisme en Suisse, ligne de conduite qu’avec ou sans votre permission je maintiendrai
et que ni vous ni personne a le droit de me contester».

2 An Segesser (30. Aug.) —«L’article de 'La Liberté’ m’avait affligé car je regret-
tais de voir un homme de votre valeur et qui a rendu des services éminents a la
cause catholique en Suisse en but a des appréciations aussi malveillantes. J’en ai
fait des reproches a un des rédacteurs ... Je regrette tout ce qui peut tendre a diviser
les forces conservatrices. Il y a sans doute avec nous des hommes trop ardents qui
ne suivent pas facilement un conseil, mais il me semble qu’il est encore préférable
de leur laisser faire des sottises qu’on ne peut empécher plutét que d’attiser le feu
en leur répondanty,

3 «Je tiens a ce que le parti clérical de La Liberté sache que je ne lui demande
rien, qu’il est libre de se passer de moi comme je me passe de lui. Il ne faut pas que ce
parti parvienne a nous dominer ou a nous terrifier, nous perdrions dans la Confédé-
ration toute I'influence qui nous reste si nous le laisserions faire (an Weck 31. Aug.).

361



mafgeblich hinstellte und sich selbst als Verteidigerin der Vérité inté-
grale ausgab, fuhr mit personlichen Angriffen auf Segesser weiter. Ele-
mentare Gebote politischen Anstandes! wurden verletzt und véllige
Unkenntnis der Verdienste, die der Luzerner nach 1848 als Verteidiger
Freiburgs sich erworben hatte, ja der ganzen politischen Entwicklung in
der Eidgenossenschaft seit 1848, traten kraf3 ins Licht. An der Versamm-
lung des Schweizer Pius-Vereins, die in Luzern stattfand, kam es sogar
zu 6ffentlichen personlichen Angriffen auf den Luzerner I'tihrer durch die
Freiburger Schule 2. Pfarrer von Ah, der geistreiche Weltiiberblicker im
«Nidwaldner Volksblatt», mit den eigenartigen Verhiltnissen in Freiburg
durch langjihrigen Aufenthalt in dorten vertraut, wies die Behauptung,
«die Schrift und die Politik des Hrn Segesser sei nicht kirchlich und nicht
konservativy mit Schirfe zuriick 3. Die Wirkung des Schorderet-Klei-
serschen VorstoBes blieb vorerst selbst in Freiburg aus. Bei den Wahlen
im Dezember 1876 wurde die seit 1857 bestehende liberal-konservative
Richtung nochmals bestitigt. Erst 1881 gelang den Ultramontanen der
groBe Durchbruch. Und erst als die politische Fihrung an Georges
Python iibergegangen war, wurden auf Grundlage des Freiburger Ultra-
montanismus Werke von Dauerbedeutung geschaffen.

Inzwischen hatte die Aufregung auch nach Belgien {iibergegriffen.
Weitab von ceinem Entstehungsert wirkte das unscheinbare Schweizer
«Glossen»-Heft als ziindender Funke.

! No 210 v. 11. Sept. — Segessers Liberal-Katholizismus sei «erreur pernicieuse,
vraie peste, ennemi du dedans cent fois plus dangereux que l’ennemi du dehors,
parceque c’est un traitre dans la forteresse». — Und gleich erscholl der Ruf nach
Indizierung: Segesser hitte kliiger getan, seine Broschiire statt sie tibersetzen zu
lassen der Index-Kongregation zur Beurteilung zu unterbreiten.

2 Joh. Ev. Kleiser (1845-1919), «ein deutscher Apostel der Presse welchem Frei-
burg Hospitalitdt gibt», toastierte auf die katholischen Redaktoren und stellte
dabei Segesser als «einen Typus vom liberalen Katholizismus» hin. «Es ist unsere
feste Uberzeugung, der Kritiker hat die Broschiire gar nicht gelesen» (Vaterland
No 231 v. 5. Okt.). — Uber die «in bedeutender Aufregung endende Veranstaltung»
s. a. Basler Nachrichten No 234 v. 3. Okt. und SKZtg 331.

Segesser war auf einer Wallfahrt in Einsiedeln. «Ich hatte diesen Gang schon
lange vor ... Da ich voraus sah, daB wihrend des Pius-Vereins die Regierungs-
geschifte still stehen wiirden so benutzte ich diese Tage dazu ... Das Spektakel, das
wegen mir im ‘National’ entstanden sein soll kenne ich also nicht niher» (an Beck-
Leu 29. Sept.).

3 Uber Kirchlichkeit entscheidet die Kirche. « Aber dagegen erheben wir unsere
Stimme und das kénnen wir nie zugeben, dal ein franzosischer Publizist oder ein
Chorherr in Freiburg sich dieses Richteramt anmaBe». Nur die Radikalen freuen
sich iiber die Versuche, «den besten Kdmpen aus unsern Reihen zu verbannen»
(Nidwaldner Volksblatt No 38 v. 9. Sept.).

362



Belgien mit seiner {iberwiegend katholischen Bevolkerung besa8 seit
1831 eine liberale Verfassung welche personliche Freiheitsrechte in wei-
tem Umifang anerkannte. Sie hatte sich im Wesentlichen bewihrt und
den Aufschwung des katholischen Lebens nicht behindert. Im Gegenteil:
der fiir die neue Zeit aufgeschlossene belgische Katholizismus ! — der
Mechelner KongreB3 von 1863 mit der gro3en Rede Montalemberts hatte
das der Welt gezeigt — galt als Vorbild fiir Westeuropa. Freilich war auch
die mit der neuzeitlichen Sdkularisierung fortschreitende Entchristli-
chung des 6ffentlichen Lebens uniibersehbar. Das weckte wie iiberall eine
Gegenbewegung. Diese erreichte Ende der 70er Jahre ihren Héhenpunkt.
In diese Spannungen hinein fiel die franzosische Ausgabe von Segessers
«Glossen». Das wurde als Einwirkungsversuch von AuBen in die inner-
katholischen Auseinandersetzungen Belgiens empfunden. Daf3 die Uber-
setzung von einer Dame des Hofes stammte scheint die Aufregung gestei-
gert zu haben.

Die beiden belgischen ultramontanen Organe «Bien public» von Gand
und die Briisseler «La Croix» eréffneten den Vorstof3 2. Die Freiburger
«La Liberté» druckte beide Aufsitze gleich nach 3. Es ist die iibliche
aller Sachkenntnis zu den in Frage stehenden Themen entbehrende
Polemik die entwickelt wird: katholischer Liberalismus sei nichts anderes
als eine Variante des Protestantismus, Thesen wie Segesser sie verteidige
fielen eindeutig unter die Verurteilungen des Syllabus, ja sie fithrten
direkt zum Altkatholizismus. «La Croix» stellte die Schrift gar als vom
Geiste Bismarcks inspiriert und als Attentat gegen das Konzil hin,

Offenkundig war ein Zusammenspiel zwischen Briissel, Paris und
Freiburg in Gang gesetzt worden. Von Belgien * aus wurde die Seges-

1 Dazu: R. AUBERT - J.B. DUROSELLE — A. JEMoLo. Le libéralisme religieux
au XXe¢ siecle (X Congresso internazionale di Scienze storiche, Relazioni V 141 ff.).

2 Mme Denterghem charakterisiert in einer Zuschrift an Segesser (31. Aug. 1876)
diese «organes du parti archicatholique» wie folgt: «Le Bien public... est peut-étre
le journal le mieux renseigné qu’il y ait dans ce pays-ci; il a été longtemps 1'organe de
nos ultras. Depuis deux ans ... il a fait quelque pas sur le chemin de Damas parce-
qu'’il se rendait compte que la trop grande violence ne servait 4 rien. Mais alorsil y a
eu scission et un de ses principaux rédacteurs et bailleurs de fond a fait un éclat, a
secou€ la poussiere de ses souliers sur ces conspirateurs qui osaient faire entrer une
parcelle de prudence humaine et il a fondé 4 Bruxelles un autre organe La Croix.
Ces deux journaux représentent dans ce pays-ci le parti dont Veuillot est ’organe en
France et leur violence comme leur talent leur assure un assez grand nombre de
lecteursy.

3 No 205 v. 9. Sept. und No 207-220 v. 6.-22. Sept.

4 «Cela prend des proportions épiques... Il est parti une brochure pour Rome
avec votre texte allemand pour ce que tout f(it soumis a la congrégation de I'Index...

363



sersche Studie in ihrer deutschen und franzosischen Fassung nach Rom
zur Beurteilung durch die Index-Kongregation gesandt. Veuillot unter-
stiitzte die Offensive durch eine mit dullerster Heftigkeit geschriebene
Artikelfolge in seinem « Univers» 1. Segessers Darlegungen selen protestan-
tisch, ja jiidisch, auf alle Fille haretisch. Einer Andeutung der «Liberté»
folgend behauptete er sogar, sie hitten Anerkennung und Zustimmung
der altkatholischen schweizerischen Kirchengriinder gefunden 2.

Die erste Folge dieser Schiitzenhilfe aus Paris war, dall die Buch-
handlung Douniol den weitern Verkauf der Broschiire einstellte 3.
Douniol hatte in «Le Correspondant», welcher in seinem Verlage erschien,
die Studie gelobt, was er nun widerrief *.

IX.

Was wird Rom tun? Das war die Frage, die nun allgemein gestellt
wurde. In der Schweiz kam die Diskussion durch eine polemische Ab-
handlung zu erneutem Aufleben, welche A. Birchler veroffentlichte °.

I1 parait que ce que vous dites de la Trinité, sur le schisme possible des évéques
allemands et surtout sur la réconciliation avec l'église d’Orient est ce qui devait
attirer la foudre» (Mme Denterghem an Segesser 14, Sept.).

1 Wieder abgedruckt in (Euvres complétes Bd. 39 (1938) 402 ff.

2 Veuillot zitierte aus der Beurteilung des «Culturkampf» durch die «Kath.
Blitters (oben S. 346) — die dort ironisch gemeinte Bemerkung, daf die Altkatholiken
sich mit Rom auss¢hnen wiirden falls Segesser mit seinen Ansichten durchdringe.
Statt Herzog wurde die Autorschaft an diesem angeblichen Angebot dem altkath.
Bischof Deutschlands Reinkens zugeschrieben, was Segesser als Beweis fiir die ober-
flichliche Arbeitsweise im ultramontanen Journalismus wertete.

3 Mme Denterghem (an Segesser Z1. Okt.) war tiberzeugt, Veuillots Artikel sei «le
produit d’une petite infamie de ‘La Liberté’ qui me semble voulait donner la charge
et voulait donner comme expression vraie de votre opinion une satire.»

* Mme Denterghem an Segesser 21. Okt. — Der erste Hinweis in ‘Le Correspon-
dant’ (104/1876 720) sprach von einem Buch «le mieux renseigné de tous ceux qui
ont paru sur le méme sujet... Les conseils de conduite qu’il donne aux catholiques
sont tres sages.» — Die Empfehlung wurde unter bloler Berufung auf die inzwischen
erfolgten Kritiken zuriickgenommen «pour dégager notre responsabilité»,

5 «Das philosophische und theologische System Dr Ph. A. von Segesser, zugleich
Kritik seines ‘Kulturkampfes’'» Freiburg | Schweiz 1877. — Alois Birchler (1843—
1904) hatte in Tubingen bei Hefele und Kuhn, in Miinchen bei Dollinger studiert.,
Nekrolog: SKZtg 1904 94 ff. Dort (95): « Hr v, Segesser nahm die ganze Polemik ...
nicht allzu tragisch. Er duBerte sich in Gesellschaft oft recht launisch und scherz-
haft ... So sagte er einmal in einer geistlich und weltlich gemischten Gesellschaft:
ich habe die Schrift Hrn Birchlers zu einer Fastenbetrachtung machen wollen, aber
ich verstehe Hrn Birchler nicht recht. Sein Kollege Hr Stinderat V, Fischer repli-
zierte schlagfertig: er habe die Schrift auch gelesen und verstehe Hrn Birchler sehr

364



Sachlich in respektvollem Tone verfafit wird der Gegensatz, welcher zwi-
schen Segessers angeblichem Traditionalismus, Kantianismus und Car-
tesianischem Skeptizismus und der fiir Katholiken allein maBgeblichen
Scholastik bestehe, herausgestellt. Die Argumentation vermag die An-
liegen Segessers in keiner Weise zu erfassen. Wirkung auf die breitere
Offentlichkeit blieb ihr denn auch versagt.

Segesser plagten gerade um diese Zeit schwere politische Sorgen. Im
Tessin waren 1im Gefolge des sog. Stabio-Handels heftige Wirren zwi-
schen Liberalen und Konservativen ausgebrochen, welche im Siiden der
Schweiz dhnliche innere Verfeindungen wie im Jura heraufzufithren
drohten. Er stand darum der rémischen Indizierungsdrohung vorerst mit
mehr Ironie als Sorge gegeniiber !. Als Veuillots Angriffe weithin Auf-
sehen erregten und den Fehlwertungen der «Liberté» zur Verbreitung im
Ausland verhalfen, richtete er eine Zuschrift an den «Univers» 2, welche
dort freilich nur verstiimmelte Veroffentlichung fand. Er war iiberzeugt,
der ultramontane Wortfiihrer habe die franzésische Ubersetzung gar
nicht gelesen ?; die deutsche zu verstehen wiire er ohnehin nicht fihig
gewesen. Auch Aufmunterung und Unterstiitzung blieb nicht aus. Der
St. Galler Bischof Greith distanzierte sich zwar von einigen Thesen des
«Culturkampi», doch noch stirker von der Art des dagegen gefiihrten
Kampfes *. Der Dominikaner Chocarne, der die Ubersetzerin beraten
hatte, blieb beil seinem positiven Urteil 3. Der Bischof von Dijon und

gut, aber Hrn Segesser verstehe er nicht immer». — Segesser wertete die Studie «als
charakteristisches Gegen- oder Seitenstiick zur Broschiire von Dr Weibel» (45
Jahre 586).

! Bei der Korrespondenz mit Mme Denterghem findet sich folgende Notiz:
«Lorsque S. Pierre coupa l'oreille a M. Malchus notre Seigneur dit bien qu’il ne
voulait pas étre défendu de cette maniére. Et il le remit. Mais il ne demanda pas a
S. Pierre d’étre chirurgien. Nous n’avons pas entendu que S. Pierre s’en fiit beau-
coup repenti ce qui ne l'a pas empéché d’étre infaillible. Aussi si le S. Pére disait
qu'il n’entend pas que la cause catholique fut défendue & ma maniére j’'acucillerais
avec le plus grand respect sa parole mais je dirais 1’oreille est coupée et ma besogne
faite, remettez la si vous voulez bien».

2 Teilweise gedruckt (Euvres 19 416 f.

3 Veuillot behauptet (ebda 417) das Gegenteil.

* «Was den ‘Kulturkampf’ betrifft habe ich lingstens das Vorgehen der franzo-
sischen und belgischen Ritter ‘vom brennenden Dornbusch’ und deren Schlepp-
tragers Schorderet tief beklagt allein ebenso sehr bedauert, daf3 die Broschiire selbst,
namentlich im 2. Teil, denselben leider Stoff und Anlall geboten hat.» (an Scgesser
6. Okt. 1876).

5 «C’est profondément triste mais c’est instructif et fortifiant. Lorsque la com-
pression en est redoutée i de parecilles armes et a de pareils moyens pour étouffer
toute discussion lovale, honnéte, parfaitement orthodoxe et éminemment chrétienne

365



jener von Eichstddt, wo ein Mme Denterghem bekannter Belgier stu-
dierte !, glaubten nicht an die Moglichkeit einer kirchlichen Verurteilung.

Die katholische Offentlichkeit der Schweiz verfolgte die Entwicklung
mit Besorgnis. Selbst die «Kirchenzeitung» erhob warnend den Finger
gegen den Freiburger Ubereifer 2. Segesser selbst kam nun doch in Auf-
regung, insbesondere als auch die «Civilta cattolica», die fiir die rémische
Kurie maBgebliche Zeitschrift der Jesuiten, ihn an den Pranger stellte 3.
Er ersuchte Diiret, welcher ihm die Angriffs-Artikel des «Univers» zu-
gestellt hatte, um ein bischéfliches Testimonium und nahm auch mit
Lachat personliche Fiihlung auf *. In dieser Zeit der Bedrangnis schrieb

il faut croire et se réjouir que sa fuite est proche et que son heure a sonné. Pour moi
jen’ai aucun doute a cet égard et je ne suis pas faché... de voir le parti de la violence
commettre de telles énormites et de préparer une universelle réaction chez tout ce
qu’il v a d’honnéte et de sensé parmi les Catholiques» (an Mme Denterghem
28. Okt.).

! Der Prinz v. Arenberg. «L’évéque d’Eichstddt informé par le Prince que le
livre avait fait une sorte de révolution en Belgique lui répondait: Soyez sans inquié-
tude, je connais l'esprit de I'ouvrage, les intentions sont exccllentes et c'est cela
qu’'on regarde principalement surtout lorsqu’il s’agit d'un laique. Mr de Segesser
n'est pas un théologien, c’est un homme politique de génie, le « Kulturkampf»
n’appartient pas du tout a la catégorie des livres que 1'on mit 4 I'index» (Mme Den-
terghem an Segesser 22. Nov.).

2 «Sobald die Verfolgung von Aullen oder von Oben herab nachldBt ist Zankerei
leider ein Erbiibel in unserm Lager. Dr Segessers Broschiire, die in deutscher Sprache
so ziemlich einem ungefihrlich voriiberziechenden Gewitter glich das selbst reinigend
auf die Temperatur wirkte, bot nun 20 Monate spater, weil ins Franzésische iiber-
setzt, Gefahr des Hagels, des Einschlagens und des Wolkenbruches. Die ‘Liberté’
lautete iiber Wetter so stark und lang sie konnte» (SKZtg 1876 331) — «SchlieBlich
tritt nun selbst Louis Veuillot im ‘Univers’ gegen die Segesser’sche Broschiire auf...
Wir bleiben beim Urteile dal der ‘Kulturkampf’ von Segesser, deutsch oder fran-
z@sisch nicht den halben Schaden verschuldet, den nun diese leidigen, von Einseitig-
keit und MiBBdeutungen strotzenden Attaquen unserer politischen Lage und unserer
Kirche zufiigen» (366) — Regens Keiser diirfte der Verfasser sein.

3 Im Aufsatz «La lotta civilisatrice» (vol XII Ser 9 1876 385 u. 631 ff.) — Verfasser
war (Mme Denterghem an Segesser 19. Jan. 1877) P. Matteo Liberatore S. J. (1810-
92), Griinder der ‘Civilta cattolica’ und ein Hauptvertreter der neuscholastischen
Soziallehre.

* «Gegen Ende des Jahres 1876 hieB es aligemein, die Schrift werde auf den Index
kommen. Ich erhielt von vielen Seiten Teilnahmsbezeugungen. Die Freiburger
Soussens, Kleiser, Schorderet u. Comp. triumphierten und glaubten mich nun auch
im Kt. Luzern, was sie schon frither versucht hatten, unmaoglich machen zu konnen.
Der biedere Bischof Lachat hatte von der deutschen Ausgabe gar keine Kenntnis
und lieB mich um die franzosische ersuchen um sich zu orientieren ... Ich ging zu
Lachat nachdem er die Broschiire gelesen und sagte ihm, er moéchte als mein Ordi-
narius einfach in Rom iiber meine Person und meine politische und kirchliche Stel-
lung wahrheitsgetreu berichten, weiteres verlange ich nicht» (eigenhdndige Auf-
zeichnungen iiber «Die Indexgeschichte 1877»)

366



er an der Umarbeitung des Jugendaufsatzes «Beitrige zur Geschichte
des Stanser Verkommnisses», und dies vermochte ihn zu trosten: Ge-
schichtsschreibung ist mehr als Tagespublizistik. Als die Indizierungs-
gefahr iiber seinem Haupte schwebte reifte der EntschluB3, sich des
«Glossen»-Schreibens, was er so lange mit Auszeichnung gepflegt hatte,
fiirderhin zu enthalten 1.

Inzwischen war der Entscheid in Rom gefallen. Agnozzi scheint dabei
cine Rolle gespielt zu haben. Auch gegen Mermillod richtete sich
Segessers Verdacht 2, Agnozzi der auch nach seiner Ausweisung als Nun-
tius aus der Schweiz die einschligigen Geschifte noch fiithrte 3, teilte dem
Basler bischoflichen Kanzler Diiret offiziell mit, die Index-Kongregation
habe am 29. November 1876 beschlossen, Segessers «Culturkampf» in
das Verzeichnis der verbotenen Biicher aufzunehmen *; vor der Ver-
offentlichung des Urteils werde wie iiblich dem Verfasser Gelegenheit zur
Unterwerfung gegeben, was bei der Publikation des Entscheides lobende
Erwihnung finden wiirde. Diiret wurde aufgetragen, vom Verurteilten
eine solche Erkldrung erhéltlich zu machen.

Der gute Mann geriet in gro3e Verlegenheit. Noch ehe er amtlich han-
delte hatte er mit Segesser, welcher diese Zeit {iber meist in Bern durch
Sitzungen des Nationalrates festgehalten war, eine personliche Unter-
redung. Auf Grund derselben adressierte er an die Kardinile des hl. Offi-

! «Glossen schreibe ich vor der Hand nicht mehr, sonst kénnte ich ganz nach
mittelalterlicher Vorstellung in der Kirche Bann und des Reiches Acht fallen ... es
fehlte nur noch daB auch Bismarck mich auf seinen Index setzte» (an Schnell 7. Dez.
1876). — Einen Uberblick iiber die «Studien u. Glossen zur Tagesgeschichte» gibt
Propst A. TANNER {Kath. Schweizer-Bldtter V/1889).

2 «Je crois que vos suppositions sont parfaitement fondées ... Il connait en effet
une personne de la cour avec laquelle je suis précisément en relations fréquentes et je
m'explique maintenant certains renseignements dont j’ignorais la source... Il n’aura
pas assez de crédit pour agir sur certaines personnes dont je pourrais redouter 'inter-
vention» (Mme Denterghem an Segesser 22. Nov. 1876).

3 «Ohne Zweifel hat der ehemalige Nuntius Agnozzi gegen mich geschiirt, da er
einen alten Zahn auf mich hatte» («Indexgeschichte») — «Dall Agnozzi mir nicht
griin ist habe ich bereits zur Geniige erfahren ... Der ganze Zorn ... rithrt iibrigens
von dem Artikel her, den ich nach der Aufhebung der Nuntiatur resp. der Ausweisung
Agnozzis in ‘Das Vaterland’ schrieb (ZSKG 1974/355). Man sieht daraus, wie viel
mehr blo italienische Schlauheit als staatsmannischer Sinn dieser sehr iber-
schitzte Diplomat besitzt. Aber das Ungliick fiir uns ist eben, dal solch bornierte
Képfe nun in Rom Oberwasser haben» (an Dubs 16. Dez. 1877).

* Agnozzi an Diiret 11. Dez. 1876. — Verurteilt wurde die deutsche Ausgabe:
Cum S. Congregatio S. Officii fer IV die 29 proximi elapsi mensis Novembris hujus-
modi elucubrationem ad examen revocaverit omnibus rite et accurate perpensis
decrevit ipsam Indici Librum prohibitorum esse accensendamy.

367



ziums ein langes Memorandum !, worin er in geschickter und vornehmer
Weise den Luzerner Staatsmann charakterisierte und verteidigte. Die
vor zwel Jahren erschienene deutsche Ausgabe habe kaum Schaden
gestiftet, die franzosische sel vom Verleger wieder eingezogen worden
und weitere Verbreitung sei kaum zu erwarten. Schon als erst von der
Moglichkeit einer romischen Intervention die Rede war, habe Segesser
eine Submissionserklarung kategorisch abgelehnt da er nicht als Theologe
sondern als Politiker die Broschiire geschrieben habe. Eine Verurteilung
wiirde in der Schweiz bei Klerus und Laien so ungliickliche Folgen zei-
tigen, dall selbst Bischof Lachat fiir Nachsicht eintrete. Diiret schlug
darum eine abgeschwichte Formel fiir die Veroffentlichung der rémischen
Entscheidung vor.

Diese kirchenamtliche Intervention aus Luzern vermochte nicht gegen
den von Belgien aus auf den Vatikan ausgeiibten Druck aufzukommen.
Rom bestitigte die Indizierung und Diiret wurde erneut aufgefordert,
Segesser davon Kenntnis zu geben und diesen zur Unterwerfung zu
mahnen 2.

1 dat. Luzern 21. Dez. 1876. — «Penes nos jam nemo de isto libello agitur vel
loquitur; editio germanica ante biennium peracta quin rumorem exictavit jam
transiit, homines nostri cattolici Dnum Segesser apprime cognoscentes quae in suo
libello bona protulit gratanter exceperunt quae erronea sunt absque scandalo
indulserunt auctori quia inde malum quidpiam metuendum fuerit ipso auctore
potius ad Acatholicos et Ecclesiae adversarios loquente ut eos ad meliorem frugem
aducet...

Ad declarandam submissionem nequaquam sese dispositum exhibuit... mi-
nime intellegit cur libellus iste suus et si in defensione Ecclesiae et Catholicismi
non precise votis cunctis Orthodoxorum respondeat patibolo Indicis affigatur
opporteat... Positionem suam et auctoritatem in republica et quidam in repu-
blica mixtae confessionis praetendit qua obstaculum declarandae submissionis.
Praevidet se omnibus ludibrio fieri verique nominis triumphum praeparari veteris-
catholicismi sectariis qui Dnum Segesser hucusque magis quam caeteros omnes
Reipublicae nostrae proceres formidabant... Unde asseruit pro casu eveniente con-
demnationis libelli sui per Sedem Apostolicam nil aliud sibi superesse nisi demissio-
num omnium in Reipublica et in Cantone hoc Lucernensi munerum et functionum,
idque exsequendi propositionum suum affermavit irrevocabile. Adnoto etiam alios
optimae notae viros Senatores Dmnos Lucernenses mihi confirmasse hoc esse certum
Dmni Segesser propositum seseque idem facturos itemque a Gubernio et cameris
helveticis discessurus cum Dmno Segesser...

Ipse reverendissimus Episcopus noster Eugenius exoptat ut non condemnetur
libellus Dmni Segesser quamvis in se dignum condemnatione eum iudicet. Sed
minus malum jam nunc inefficax redditum tolerandum videtur ne graviora accidant
malan».

2 Daret an Segesser (27. Dez.): «Die Congregatio Indicis in Rom hat... trotz Allem
den Beschlul3 gefa3t, die Broschiire ‘La lutte civilisatrice’ auf den Index zu setzen.
‘Wie ich aus sicherer Quelle vernommen, hat der belgische Episkopat eindeutig dazu

368



Dieser benutzte die Neujahrstage 1877 um seine Stellungnahme schrift-
lich festzulegen. Es sind davon zwei Fassungen der Antwort erhalten,
welche er an Diiret zur Weiterleitung nach Rom zustelle !; nur die zweite
gelangte zur Absendung. Es handelt sich um Zeugnisse mutigen Geistes
mit dem ein kirchentreuer Mann dem entgegentrat, was er als Ubergriffe
Unzustédndiger in profane Bereiche betrachtete. Er umril nochmals die
Ziele seiner Studie, forderte fiir sich als kirchlich gesinntem Laien und
Schriftsteller Freiheit des Wortes in wissenschaftlichen und politischen
Fragen und erklirte kategorisch, dall er sich niemals zur Anerkennung
eines so ungerechten kirchlichen Aktes herablassen sondern in Ruhe und
mit Gottvertrauen diesen hinnehmen 2, jedoch sein Verhalten im per-
sonlichen und politischen Leben nicht dndern werde. Freilich — diese
mutige Bemerkung unterdriickte er nicht — die angedrohte Mafnahme
werde mehr als thm selber der Autoritdt kirchlicher Amtstriager und dem
Ansehen des Katholizismus iiberhaupt schaden. Diiret gegeniiber betonte
er in médnnlichem Stolze, daB er jegliches Gnadengesuch ablehne und es
auch der Indexkongregation nicht danken werde, falls sie von einer Ver-
urteilung absehe.

Es bereitete Segesser keine Schwierigkeit, Treue zur Kirche und Selbst-
achtung eines freilen Mannes bruchlos zu verbinden. Die aristokratische
Herkunft stdrkte sein SelbstbewuBtsein: er machte mit erstaunlicher
Offenheit der romischen Drohung gegeniiber geltend 3, daB3 er autoritire

gedrangt und es soll aus der Verurteilung Ihrer Schrift im dortigen Land eine eigent-
liche Question briillante gemacht worden sein ... Die Sentenz verliert ... in den Augen
der kirchlich treuen Katholiken alles Oditse sobald es dabei heiBt Auctor libri
laudabiliter se subjecit ... Ich habe mein Méglichstes getan, um die Sache wenn
tunlich riickgdngig zu machen. Allein ich habe sehr geringe Hoffnung darauf denn
ich weil}, durch Vorhalten der Folgen 148t Rom sich nicht schrecken ...».

1 dat. 4. und 9. Jan. 1877.

2 «Den Fugungen Gottes unterwerfe ich mich immer gerne, nicht aber den Herren
im roten Talar, die sich an Seine Stelle setzen mochten» (an Diiret 13. Jan. 1877).

3 «Il s’agit de se soumettre 4 une sentence autoritaire non motivée donnant cours
a des appréciations attentatoires & mon honneur. Car je tiens & mon honneur d’étre
catholique et de maintenir devant tout le peuple les traditions séculaires de ma
famille. Je dois protester contre toute flétrissure qu’on voudrait attacher & mon
nom.

Je ne pourrais pas empécher la S. Congrégation de procéder comme dans sa
sagesse elle croira devoir le faire et je respecterai ses motifs quoique je ne les
comprenne pas. Mais quant a moi je ne ferai aucun acte de soumission... Je n’ai
qu’a exprimer le désir que la Ste Congrégation avant de publier une sentence con-
demnatoire contre moi veuille bien réfléchir si le véritable intérét de I'Eglise catho-
lique exige cette mésure qui me parait inique. En méme temps vous pouvez 1’assurer
que les instigateurs de ce procédé n’auront jamais le plaisir quoiqu’il advienne de

24 369



Eingriffe in rein wissenschaftlich gefiihrte Diskussionen, zu denen er
seinen «Culturkampf» rechnete nicht hinnehme. Dies umso weniger als
er vermutete, Intrigen ligen dem ganze Vorgehen zu Grunde. Seine
Studie bringe historisch-politische Wertungen und zur Beurteilung sol-
cher fehle der Index-Kongregation die sachliche Kompetenz. Was ihm
angedroht wurde wertete er als politische MaBnahme. Er war darum
entschlossen, im Falle einer 6ffentlichen rémischen Verurteilung sogleich
von allen seinen Amtern zuriickzutreten.

Trotz verschiedener Interventionen ! — die Luzerner Regierung unter-
nahm Schritte bei Bischof Lachat und deutsche Kirchenfiirsten bezeug-
ten Solidaritit — hielt das amtliche Rom an der Verurteilung fest 2.
Segesser dullerte sich o6ffentlich nicht dazu, doch im Herzen safl tiefer
Groll gegen die traurigen Verhiltnisse, die das Ganze veranlaf3t hatten 3.
Mit der fiir ihn bezeichnenden Selbstironie sah er auch gute Folgen der
Indizierung voraus *

me voir justifier les calomnies qu’ils ont débitées contre moi. Que I’on me condamne
ou non je ne dévierais pas de la ligne de conduite que j’ai suivie dans ma longue
carriére politique et littéraire et qui est de défendre de mon mieux 1’Eglise catholique
dans laquelle je suis né et dans laquelle j'espére que Dieu m’accorde la griace de
mourir».

1 «Ketteler, Greith, Hefele u. a. die sich auf einer Konferenz in Konstanz zu-
sammenfanden sollen in Rom Schritte getan haben um das einfiltige Beginnen zu
hindern ... Meine Kollegen im Regierungsrat waren in Besorgnis, dal3 eine &ffent-
liche Verurteilung uns in unserer politischen Stellung schaden méchte und drangen
in den Bischof, er mochte sich zu meinen Gunsten verwenden». (Indexgeschichte) —
Propst Tanner berichtet, daB auch Lachat in Rom zu Gunsten Segessers interve-
nierte (Kath. Schweizer-Blatter V/1889 472),

2 «Die Broschiire wurde von den belgischen Bischofen — wahrscheinlich wegen
der Stellung der Ubersetzerin am Hofe — der Indexkongregation in Rom denunziert
und diese armen Trépfe machten sich eilig fiber ein Buch her, von dem sie so wenig
verstanden als Hr. Louis Veuillot ... Dabei visierte man vorziiglich auf meine Person
und lieB die Ubersetzerin — une grande dame — méglichst ungeschoren» (Index-
geschichte). — In «Funfundvierzig Jahre im Luzernischen Staatsdienst» (KI1. Schr
IV 585) wird die Episode kurz erwidhnt.

3 ¢Die verwiinschten Altkatholiken haben den verniinftigen Reformideen in der
katholischen Kirche alle Bewegung unmoglich gemacht, das ist ihr gré8tes Verbre-
chen. Ich wollte immerhin — wenn gerade eines von beiden sein miiBte — dem Papste
zehnmal den Pantoffel kiissen als dem Quasibischof Herzog und dem Carteret
einmal» (an Dubs 16. Juni 1877).

+ «Gerade heute ist mir der Gedanke gekommen daB eine solche Sentenz so ein-
filtig sie mir erscheint und so boshaft ihre Anstiftung ist, doch eine géttliche
Figung zu gutem Effekt sein kann. Man wirft unserer Regierung vor, daB sie bei
allem was sie namentlich im Schulwesen und in der Behandlung kirchlicher Ange-
legenheiten tut, gidnzlich unter klerikalem Einflu handle. Gerade heute kam bei
einem solchen Gegenstande dieser Vorwurf in roher Form zur Sprache. Dabei dachte

370



Versffentlicht wurde die Sentenz nie !. Die Ubersetzerin hatte an-
fangs Januar 1877 von Geriichten gehort, Rom werde schlieBlich die
ganze Affire still abtun 2. Sie stand in Beziehungen mit Mgr Vannutelli 3
welcher damals die Nuntiatur in Biissel leitete und Bruder des Kardinals
und spitern Staatssekretdrs Vannutelli war. Dieser teilte ihr mit, daB der
Artikel in der «Civilta cattolica» voraussichtlich das SchluBlwort in der
ganzen Affire sein werde. Es i1st hochst wahrscheinlich, dal mehr aus
Riicksicht auf Belgien als um Segessers willen Rom schliellich die Ange-
legenheit ad acta gelegt hat *. Doch auch Segesser war eine Grofe, die
nicht einfach iibersehen werden konnte 3.

Die schreckliche Notwendigkeit der Accomodation an eine neue mit-
telalterlichen Zustinden weit entfernte Zeit, vor welche die Kirche in
der Moderne gestellt ist, zwingt zu Haltungen und Stellungnahmen
welche oftmals Kritik herausfordern. Sie 16st aber auch den in der Kir-

ich, dann wenn ich einmal auf dem Index stehe und zwar ohne Unterwerfung,
so werde wenigstens von mir niemand mehr sagen kénnen oder wollen, da3 ich
unter klerikalem EinfluB handle. Und wenn mein EinfluB3 durch jene Verdammung
nicht leidet und ich dann sponte solche Végel beim Schopfe nehme oder nehmen
helfe, so wird es nur umso unangefochtener und mit mehr Effekt geschehen kénnen,
sodaB freilich der Zweck der Verdammung nicht erreicht aber dadurch doch auf
andere Weise unsere Sache gefordert ist. Diese Betrachtung hat mich mit der
ganzen Geschichte gewissermaBen ausgesohnt, sodafl ich nun mit aller Ruhe dem
ferneren Fortgang der Sache entgegensehe» (an Diiret 13. Jan. 1877).

! «Wie die Sache einen Ausgang genommen ist mir nicht bekannt geworden.
Tatsache dagegen ist, dall eine Publikation gegen das Buch im réomischen Index
nicht erfolgte und der Lirm allmédhlich verstummte» (Indexgeschichte) — Erst
1887 erhielt Segesser Einsicht in die dariiber im bischéfl. Archiv befindlichen Akten.

2 «Une longue conversation que j’ai eue ces derniers jours avec le Nonce & Bru-
xelles Mgr Vannutelli (frére de Mgr Vannutelli qui est & la secrétairie d’Etat a
Rome) m’avait donné€ confiance. Lui aussi croyait et espérait entre nous soit dit que
les deux articles de la Civilta cloturaient le débat et il montrait en méme temps une
trés juste appréciation de votre talent bien qu’il fasse ses réserves sur la brochure»
(Mme Denterghem an Segesser 19. Jan. 1877).

3 Serafino Vannutelli (1834-1915) spiter Kardinal, galt als fortschrittlich gesinnt.
Sein Bruder Vincenzo (1836-1930) war unter Leo XIII. Staatssekretir.

* «Um meiner Person wegen wire die Sache schwerlich zum Stillstand gekom-
men. Aber die Ubersetzung reichte in Kreise hinein mit denen man zu rechnen
hatte und ich trug Sorge, daB man mich nicht isolieren konnte» (an Dubs 16. Dez.
1877).

> Im Amte stehende Politiker werden von der Kurie selten 6ffentlich verurteilt,
sagte ein Konsulator der Index-Kongregation eben um diese Zeit zu Charles Perrin
«a propos d'un publiciste dont les opinions répandues dans divers écrits étaient
évidemment condemnables: A! pour celui 1a il y aurait probablement rien a faire.
C’est un homme politique et jamais on arrachera aux cardinaux une décision en ce
qui le touche» (H. BEcQUE et A. LouanT, Le dossier Rome et Louvain de Charles
Perrin RHE 50/1955 72).

371



chengeschichte der Neuzeit gelegentlich praktizierten merkwiirdigen
Grundsatz des tolerari potest aus. Durch Klugheit bestimmt duldet die
Kirche Ansichten, Uberzeugungen ja Verhiltnisse, die nicht immer kleri-
kalen politischen Zielsetzungen entsprechen. Dies setzt freilich wahrhaft
religiése Zielsetzung aller Beteiligten voraus. Nur eine tief im Religidsen
verankerte Geschichtsauffassung?! wird die hier in Erscheinung tretende
Tatsache, daBl der moderne Katholizismus eine complexio oppositorum
ist, verstehen kénnen.

Durch Nicht-Veré6ffentlichung der Indizierung anerkannte Rom Ge-
wicht und Bedeutung des Luzerner Staatsmannes. Und so ist es doch ein
versOhnlicher Ton, mit dem die ungliickliche Affire ausklang!

X.

Ist — was dem romischen Vorgehen gegen die « Culturkampf»-Studie zu
Grunde lag — katholischer Liberalismus — im 19. Jahrhundert moglich
und gerechtfertigt gewesen?

Wer an diese Frage herantritt mull sich des Wesensunterschiedes
bewuBt sein, der zwischen katholisch-politischem Liberalismus und reli-
gios-liberalem Katholizismus besteht. Im Phdnomen Liberalismus finden
sich viele Abstufungen. Wesentlich ist die Akzentsetzung: handelt es
sich um freiheitliches Denken in politischer Beziehung oder um unge-
bunden individualistische Einstellung in religiésen und kirchlichen Fra-
gen? Fiir die Wertung Segessers als politischer Denker und handelnder
Staatsmann, der seine politisch liberale Haltung mit tiefer personlicher
Religiositdt verband, ist dies die entscheidende Frage.

Andere als freiheitliche politische Zustinde waren in der Schweiz des
19. Jahrhunderts nicht mehr moglich. Nach dem Umsturz von 1798 2
drang das Individualprinzip unaufhaltsam durch und selbst um Bewah-
rung altschweizerisch-foderalistischer Elemente wurden in den Verfas-
sungskdmpfen nur noch Nachhutgefechte geliefert. Das konfessionelle

! «Die Kunst politischer Situationsgestaltung und -ausnutzung ist eine gottes-
wiirdige Kunst, religioser Zielbestimmung und Einordnung so fahig wie jede andere
Gestaltung des Menschengeistes» (ERwIN v. KieNiTz in «Hochland» 34/I (1936/7)
83). — Uber Beriicksichtigung der Opportunitit in der rémischen Indizierungspraxis:
K. MutH in «Hochland» 46 (1953/4) 236 ff.

2 Segesser legt seine Auffassung in dem groBartigen SchluBkapitel seiner Rechts-
geschichte (IV 718 ff.): «Allgemeiner Blick auf die politischen und rechtlichen Ent-
wicklungen der Neuzeit» dar.

372



Gleichgewichtssystem des barocken Staatsrechtes, welches in der Alten
Eidgenossenschaft den inneren Frieden gesichert hatte, war durch den
Ausgang des II. Villmergerkrieges erschiittert, durch die territorialen Neu-
gestaltungen von 1815 unmdglich geworden. I‘reie Entscheidung des
Individuums bestimmte Zugehorigkeit zu Religionsgenossenschaften.
Das Regionalprinzip, das bisher den Kirchen in Verbindung mit den
konfessionellen Kantonalstaaten die Existenz gesichert hatte, war
durch das Individualprinzip abgelost worden. Glaubens-, Gewissens-
und Kultusfreiheit waren Ziele, welche auf dem ganzen Gebiete der Eid-
genossenschaft keine ernsthafte Bestreitung mehr zulieBen. Nur das
fiir Alle giiltige und von jedem Uberrest des barocken Zeitalters gereinigte
gemeine Recht konnte Grundlage neuen kirchlichen und konfessio-
nellen Lebens sein.

Solcher Ubergang muBte bisher konfessionell geschlossenen Gebieten
schwer fallen. Alt-Luzern war in besonders eigenartige Verhdltnisse hin-
ein gestellt. Zu den katholischen Linder-Demokratien der Urschweiz
bestanden alte und enge Beziehungen. Sie wirkten solange politisch
weiter als die neue Niederlassungsfreiheit die konfessionell-kirchliche
Einheitlichkeit der Bevolkerung noch nicht véllig aufgeweicht hatte.
Auf dieser Grundlage wurde nach dem Luzerner Umschwung von 1841
die ungliickliche Sonderbundspolitik moéglich. Das Patriziat, in der
Reufistadt ebenso innerlich verunsichert wie in den iibrigen eidgend&ssi-
schen Stiddteorten, war seit dem 18. Jahrhundert durch jansenistische
Haltung und gallikanische Kirchenpolitik mit dem eigenen Landvolke
und jenem der Liander um den See in steigenden Gegensatz geraten und
hatte sich aufkldrerisch-revolutiondren Zielen gendhert. Das fithrte am
Beginn des neuen Jahrhunderts zu weitgehender Verschmelzung mit
dem liberal gesinnten stddtischen Biirgertum. Die 1831ler Verfassung
sicherte diesem die entscheidende Stellung. Diese beruhte nach dem
Scheitern der Bundesrevisionsziele von 1832 ganz auf typisch liberal-
biirgerlichen Grundsitzen: Volkssouverdnitit war zwar theoretisch
anerkannt, jedoch durch den in revolutiondren Zeiten konservativen
Zielen dienenden Begriff von der verfassungsgebenden Gewalt der Ver-
fassung ! in der politischen Praxis ins Gegenteil gewendet worden. In den
fir je 10 Jahre als unabdnderlich dekretierten Regenerations-Verfas-
sungen war alle Souverdnitdt an einen in zehn Jahren nur zu Dritteln
erneuerbaren GroBen Rat delegiert, dessen Mitglieder — nicht mehr wie

L C. Scumitt, Verfassungslehre 53.

373



in patrizischen Regimentsordnungen lebenslinglich doch fiir lange
Jahre — als eine Art Pseudoaristokratie einzige politische Machttrager
waren. Man kommt nicht darum herum, dem politisch-biirgerlichen
Liberalismus fiir diese Sicherung seiner politischen Herrschaftsinteressen,
wie sie thm in den Verfassungen von 1831 gelang und die er dann in der
Bundesverfassung von 1848 fiir Luzern und Freiburg zu verankern ver-
mochte, Anerkennung als hervorragende intellektuelle Leistung auszu-
sprechen. Die biirgerlich-liberale Reprdsentativ-Demokratie war zur
malgeblichen Staatsform in der Eidgenossenschaft geworden, hatte aber
auch zugleich die Grundlage fiir den spitern radikalen Absolutheitsan-
spruch gelegt. Der Zehn-Jahres-Rhythmus im Verfassungsleben zeigt sich
deutlich in Luzern und in Freiburg, wo der Zusammenstoll der neuen
biirgerlich-liberalen Ideen mit der alten katholisch-demokratischen Volks-
bewegung besonders heftig war und die Reprisentativ-Demokratie
sich nach 1848 lange nur mit formaliuristischen Kiinsteleien halten
konnte. 1841 war zwar in Luzern den Gegnern solchen Regimentes ein
erster kurzlebiger Sieg gelungen. Der entscheidende Durchbruch erfolgte
nach jahrzehntelangen Kdmpfen um Total- oder Partialrevision der Ver-
fassung, um Total- oder Drittelserneuerung des Groflen Rates erst 1871.
I'reiburg hat das Ziel schon 1857 bei Ablauf der ersten zehn Jahre nach
Griindung des Bundesstaates erreicht.

«Die Bastardform der reprisentiven Demokratie» war seit 1831 zum
Zuge gekommen !. Dal} Segesser, dem nach 1848 die Fiihrung der katho-
lischen Politik in Luzern und in der Eidgenossenschaft aufgelastet wor-
den war sie verabscheute, ist natiirlich. Die Innenpolitik, welche er im
Kanton Luzern betrieb 2, war ganz auf deren Beseitigung und Ersetzung
durch das System reiner und umfassender Demokratie ausgerichtet.
Totalerneuerung des GroBen Rates nach nicht allzu langer Amtsdauer
stand im Mittelpunkt seiner Forderungen. Mit der Abscheu vor repri-
sentativ-demokratischen Institutionen verband sich eine auffillige Sym-
pathie fiir plebiszitire Elemente im Aufbau moderner Staaten. Seine
beziiglichen Auffassungen waren umfassend. Er vertrat sie nicht nur mit
schweizerischer sondern mit europiischer Zielsetzung. Er wertete die
«Bastardform der reprdsentativen Demokratie» als Zwillingsbruder der
«Bastardform der repridsentativen Monarchie». Dieser letzteren gegen-

1 Rechtsgeschichte IV 741 ff. und bes. auch im «Riickblick als Vorwort» zu den
Nationalrats-Reden (K1, Schr. ITI xxx1v {.).
2 45 Jahre 85 ff.

374



iiber trat er fiir «demokratische Monarchie» als beste Staatsform fiir
groBraumige Territorien ein. Die merkwiirdige Anerkennung Napo-
leons III. und von dessen Regierungsart ist nur von daher verstdandlich.
Die plebiszitiren Elemente, die sich hier wie auch in der altschweize-
rischen Demokratie und in dem 1874 eingefiihrten Gesetzesreferendum
finden galten ihm als wirksames Abwehrmittel gegen den absoluten
Herrschaftsanspruch der Radikalen. Sein Liberalismus griindete sich
in einer Auffassung von Demokratie, welche in der Organisation staat-
licher Institutionen Volkssouverinitit moglichst umfassend zum Aus-
druck bringen wollte.

Wie aus einem von jugendlichem Stolze auf seinen Adelstitel erfiillten
Patrizier ! ein iiberzeugter Verfechter neuzeitlicher wahrhaft liberaler
Ideen geworden ist bildet ein zentrales Problem der Segesserschen Le-
bensgeschichte. Diese auf das Personliche bezogene Fragestellung er-
moglicht es auch, den Ideengehalt jenes katholischen Liberalismus eini-
germaBen zu kldren, welchen dieser Mann selbstindig und eigenwillig im
politischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts vertreten hat.

Dal} in der Abneigung gegen biirgerliche Herrschaftsanspriiche, wie
der Vulgidr-Radikalismus jener Zeit sie vertrat und in Segessers Nicht-
Klerikalismus die aristokratische Herkunft und die in jener Zeit herr-
schende Einstellung zur Kirche nachwirkte ist unbestreitbar. GeméBigter
Gallikanismus war noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine von der
Kirche geduldete 2, von hervorragenden Theologen und Kirchenmén-
nern 3 praktizierte Haltung gewesen. Segesser selbst hat immer in seinen
Zielsetzungen auch an von daher kommenden Gedanken festgehalten *.

1 Als er in Bonn studierte adressierte er die Briefe an die Eltern mit dem vollen
Adelstitel: ‘von Segesser von Brunegg’ Diese baten die Anschrift etwas schweize-
rischer abzufassen «weil wir sonst mit diesen aristokratischen Titulaturen den guten
Leuten zum Arger oder Gespott werden konntens (18. April 1839). — Er hielt im
Gegensatz zu den bescheidenen Eltern sehr an seinem «unbefleckten 600 jihrigen
Stamm» (22./23. April 1839).

2 Dazu etwa S. MERKLE, Zum wiirttemberg. Mischehenstreit (Theol. Quartal-
schrift 119/1938 60 fi.).

3 J. H. BEckmaNN, Beitrige zu Diepenbrocks Kirchenpolitik (Hist. Jahrbuch
Gorres-Gesellschaft 55 (1935) 392 f.).

* In seiner Besprechung von C. Attenhofers Buch iiber «Die rechtl. Stellung der
kath. Kirche gegentiber der Staatsgewalt in der Ditzese Basel» bejaht er eine «vor-
sorgliche negative Staatskontrolle» iber das kirchliche Vermdgen u. stellt es als
fraglich hin, ob «eine ginzliche Wegnahme dieser Schranken sofort tunlich wire».
Ebenso wendet er sich gegen die freie bischoéfliche Collatur von Pfarrpfriitnden und
tritt fiir ein allgemeines Prisentationsrecht der Gemeinden ein (Kath. Schweizer-
Blatter XI1/1870 133 ff.).

375



Er war bis ins frithe Mannesalter von iiberheblichem aristokratischem
StandesbewuBtsein erfiillt. Unter dem EinfluB3 seiner historischen Stu-
dien wandelte sich dies zu einer Elite-Haltung, welche in der Neuzeit
allein noch adelige Stellung zu begriinden vermag. In den kuriosen Pldnen
zur politischen Wiederbelebung des schweizerischen Patriziates !, welche
er in den ersten Jahren nach der Heimkehr von deutschen Universitidten
dem Freunde Eduard von Wattenwyl gegeniiber entwickelte, 1i3t sich
der Wandel von AristokratenbewuBtsein zu Elite-Verpflichtung gut
beobachten.

Diese seltsame und seltene Persénlichkeitsentwicklung war nur aut
der Grundlage der historisch-politischen Bildung méglich, die Segesser
geformt hat 2. Patriziersohne haben, nach dem Aufbruch ins 19. Jahr-
hundert nur in wenig zahlreichen Fillen, von wissenschaftlichem Inter-
esse bewegt, politisch-geistige Leistungen von Bedeutung erbracht.
Segesser hat das immer beklagt.

Die entscheidende Bedeutung welche die Studienjahre und vor allem
der Einflu Rankes auf das politische Weltbild iibten, darf man wohl in
einem Doppelten sehen. Die Gegensatz-Philosophie, die ihn bestimmte,
war ein fruchtbarer Boden. Er gehorte zu den Historikern, welche in
wirren Weltldufen die discordia concors zu sehen vermégen und die sich
von daher verpflichtet fiihlen, mutig und ausdauernd auch Randposi-
tionen, selbst duBerste, zu halten. Daraus ist schopferische Kraft erwach-
sen: Radikalismus kann nur Friichte bringen, wenn auch das Gegenstiick
lebendig ist, denn allein so werden Kompromisse méglich. Das Freundes-
paar Segesser-Heer hat sich in der schweizerischen Politik nach 1848
eigenartig betitigt.

Noch wichtiger war der volle DurchstoB zur Erkenntnis von der
Bedeutung, welche historisch-pragmatischem Denken fiir politische Hal
tung zukommt. Man kann geradezu sagen, dall hier der wesentliche
Unterschied zwischen Ultramontanismus und katholisch-politischem

1 Sein Ziel war es, daB «das Patriciat sich als Stand gleichviel unter welcher Ver-
fassung und Regierung» erhalte (an Wattenwyl 13. Dez. 1842). Er war zwar iiber-
zeugt, «daBl das Patriciat als politischer Factor uberfliissig geworden ist», doch
glaubte er, daB «es die Stellung der Nachkommen des alten Patriciates» sei, im
dffentlichen und wirtschaftlichen Leben «die héheren Interessen der Cultur, der
Moral, des Christentums der allgemeinen Herrschaft des materiellen Princips
gegeniiber zu vertreten» (12. Febr. 1843).

2 Dazu mein Aufsatz: «Segesser als Rechtshistoriker. Seine Stellung innerhalb
der historischen Rechtsschule und das Verhdltnis zu Ranke» (Geschichtsfreund
125/1972, 281 ft.).

376



Liberalismus liegt. Liberalismus fordert als Voraussetzung zu politischem
Handeln realistische von aller Voreingenommenheit freie Auffassung
profaner Sachgebiete !. Ultramontanismus ist eine ebenso vielschichtige
Erscheinung wie Liberalismus. Es ist unbestreitbar dal} er, so wie er sich
im 19. Jahrhundert auswirkte %, zu einem bedeutenden Teile auf kirchen-
politische d. h. auf Ziele welche weltlichen Interessen der Kirche ent-
sprachen, ausgerichtet war; das unentwegte Festhalten am Kirchenstaat
ist dafiir vielsagender Beleg. Segesser * unterschied in seinem Denken
zwischen politischem und religitsem Ultramontanismus. Was er unter
Ultramontanismus, der in seiner Zeit als politische Partei auftrat ver-
steht, ist dem Wesen nach religioser Ultramontanismus, dessen Ziel es
war, «die duBere Freiheit und selbstberechtigte Existenz der universalen
Kirche» zu erringen und zu sichern *. Solch religiéser Ultramontanismus
1st gleichbedeutend mit «orthodoxem Katholizismus». Dem gegeniiber
steht ein Ultramontanismus, der als klerikal-hierarchische politische
Parte1 Eingriffe der Kirche in profane Sachgebiete anstrebt oder min-
destens duldet °, was nach Segessers Ansicht Mitursache des Kultur-

1 «Mit der noch so unabgeschwéchten (‘integralen’) Aufstellung der katholischen
Theorie ist ja noch wenig getan. Es gilt, von den Grundsitzen aus erst die Handhabe
zu finden, mit denen man die konkreten Dinge der Welt anfal3t ... Es war das
Recht der Kirche, dabei vorgekommene Irrtiimer zu verurteilen. Pflicht der Ge-
schichtschreibung ist, die guten Absichten der Irrenden, die zeitgeschichtliche
Zwangslage ihres Handelns zu beurteilen. Ubrigens ist Vieles ‘liberal’ gescholten
worden was nur gesunder Realismus war: das Verstandnis fiir die Eigengesetzlich-
keit der profanen Sachgebiete» (PHiLiPP FUNK, Der Gang des geistigen Lebens in
Deutschland, in: Wiederbegegnung von Kirche und Kultur. Festgabe Karl Muth
1927 98).

2 Das Buch von K. BucuHieiM, Ultramontanismus und Demockratie, sieht das
Problem nur einseitig und behandelt nur den politischen Ultramontanismus. Dazu
die Kritik von Ruporr LirL (Quellen und Forschungen aus ital. Archiven 45
(1965) 445 ft.).

3 ¢Nun kommt uns aber vor, die Frage um den Inhalt und Umfang des Begriffs
der obersten Gewalt sei auf kirchlichem Gebiete ebenso wenig wie auf dem weltlichen
Sache des gottlichen Rechts sondern vielmehr der historischen Ausbildung des
menschlichen Rechts. Als gottliches Recht betrachten wir nur den Primat an sich
nicht aber die wechselnde Gestalt der Attribute» (KI. Schr. 1. 413).

1 «Ultramontanismus ist die Grundlage einer politischen Partei», die bezweckt,
fir «Freiheit des religiosen Bekenntnisses in Cultus, die ungehinderte Wirksamkeit
ciner katholischen Organisation» zu kimpfen. (id 302. 453 Jahre 164).

> «Nicht die unbedingte Unterstiitzung aller hierarchischen Tendenzen ... charak-
terisiert den Ultramontanismus sondern das Festhalten an dem Wesentlichen der
politischen Organisation des Katholizismus, an der selbstindigen Stellung der
Hierarchie, an der Integritit u. freien Wirksamkeit des Primates des rémischen
Papstes» (id. 306).

377



kampfes gewesen ist. Nur im ersten Sinne — so behauptet Segesser von
sich — sei er immer ein Ultramontaner gewesen !. Aus diesem Geiste hat
er die «Culturkampf»-Studie geschrieben. Wenn die Gegner in ihrem Un-
verstiandnis diese als «echten Ausdruck» des Ultramontanismus werten, so
konnte er dem in scherzhafter Ironie nur zustimmen 2: die Voraussetzung
einer Wiedervereinigung der Altkatholiken, wovon Herzog nach Er-
scheinen der deutschen Ausgabe sprach, wiren dann gegeben.

Eine Szene aus der Geschichte des belgischen Ultramontanismus
macht Wesentliches deutlich. Hauptvertreter desselben in der Vatica-
numszeit war Perrin 3, Professor fiir 6ffentliches Recht an der katholi-
schen Universitdt Lowen. Er erscheint in der Reihe der vom Ultramon-
tanismus bestimmten katholischen Gelehrten, in deren Mitte Segesser
steht, als das rechts gelegene Gegenstiick zu dem ganz nach links abge-
irrten Iriedrich v. Schulte. Seine Gestalt wie seine Lehrtitigkeit war
umstritten. Um sich von hochster Autoritdt die Richtigkeit seiner Hal-
tung und der von ihm gelehrten Grundsitze des offentlichen Rechts
bestdtigen zu lassen suchte er, als die Auseinandersetzungen {iiber die
Bedeutung des Syllabus die Katholiken verunsicherten, um eine Audienz
bei Pius IX. nach * Seine Aufzeichnungen iiber die dabei erhaltenen

! «Man hat mir bisweilen ... merken lassen dafl man bezweifeln diirfe ob ich mit
voller Uberzeugung auf dieser Seite stehe. Mit Unrecht. Wahr ist, daB ich in ver-
schiedenen Schriften die Ansicht ausgesprochen habe, dafl Manches in der Disziplin
unserer Kirche einer Reform bedirftig, dal3 iiberhaupt dem Katholizismus der
Gegenwart ein idealer Aufschwung zu wiinschen wiére ... und ich habe mich auch
nie gescheut es zu sagen. Aber ich anerkenne nur der kirchlichen Autoritit die
Kompetenz in kirchlichen Dingen zu entscheiden, und wenn meine Ansichten bei
Manchen von den gangbaren abweichen so nehme ich fiir mich kein Recht in An-
spruch, sie anders als in anstindiger wissenschaftlicher Form geltend zu machen
oder gar die Staatsgewalt dabei ins Spiel zu ziehen. Deshalb bin ich ultramontan.»
(in der ungedruckt geblicbenen ersten Fassung des «Ein Riickblick als Vorworty,
KI. Schr. I11).

2 In einer Polemik war von Luzerner Liberalen behauptet worden, der «Cultur-
kampf» sei «der echte Ausdruck des Ultramontanismus in seinem gegenwirtigen
Stadium». In einer Zuschrift (12. Okt. 1876) an die «Basler Nachrichten» (No 244
v. 14. Okt.) freute Segesser sich iber dieses Urteil, «denn bekanntlich wird ja das
von verschiedenen Seiten bestritten ... nicht nur von der ‘Liberté’ und Genossen
in allen Tonarten ... Der jetzige altkatholische Herr Bischof hat in den katholischen
Bliattern von Olten seiner Zeit (oben S. 346) versprochen sich mit Rom auszusth-
nen, wenn die Ansichten meiner Broschiire dort Anklang finden».

3 Charles Perrin, Nach dem Pontifikatswechsel von Pius IX. zu Leo XIII.
verlor er seinen Lehrstuhl an der Universitit Lowen (H. BEcguE et A. LOUANT,
Le dossier Rome et Louvain de Charles Perrin. RHE 50/1955 36 ff.).

* Sie fand am 1. Aug. 1868 statt. Seine Aufzeichnungen dariiber: A. LoUANT,
Charles Perrin et Pie XI (Bulletin de 1’Institut historique belge de Rome 27/1952).

378



pipstlichen Auskiinfte sind ein hochst wichtiges Dokument zur Ge-
schichte der durch den Syllabus beeinfluten Ideen im politischen
Katholizismus. Perrin empfand sehr den Gegensatz, welcher zwischen
den von Rom verkiindeten Grundsidtzen und der politischen Wirklich-
keit bestand; das habe zur Folge, dall dem Syllabus trotz allgemeiner
Anerkennung bei den Katholiken nur theoretische Bedeutung zu-
komme. Er erkannte klar den Widerspruch, welcher im 19. Jahrhundert
zwischen dem durch kirchliche Prinzipien umschriebenen Ideal und der
politischen Wirklichkeit bestand. Er suchte zwar nach einem Ausweg,
betrachte es aber als seine erste Aufgabe, in seinem Wirken die Syllabus-
Lehren zu vertreten und alles andere méglichst zu iibersehen. Integrale
Vertretung von Prinzipien unter Hintansetzung der Tatsachen entsprach
durchaus auch der Auffassung Pius’ IX. Dieser stellte Hochachtung der
Prinzipien iiber alles und verabscheute unmdégliche Verséhnungen und
alle Kompromisse .

Und doch war Accomodation an den Zeitenwandel im 19. Jahrhundert
fiir die Kirche zur unumginglichen Notwendigkeit geworden. Solches
verfassungsmaBig zu gestalten und selbst in Konkordaten einigermal3en
abzusichern war verhiltnismidBig leicht. Neue Kirchlichkeit im Volks-
bewuBtsein, das religiéser Elemente zu seiner Gesundheit nicht entbehren
kann zu verankern, war viel schwerer. Nur wenige haben den tiefen
Wandel begriffen und bejaht. Die katholischen Massen sind durch bar-
barische Akte der Kulturkampfzeit in eine Haltung abgedringt wor-
den, die das Heil nur in Prinzipien, in rechter freiheitlicher Anpassung
nur Gefahr sah. Diese Tragik der Zeit hat viel Leid verursacht. Segesser
gehorte zu denen, welche unter der ausweglos gewordenen Situation
litten.

Er suchte und fand den Ausweg aus dem furchtbaren Zwiespalt auf
seine Weise. Unerfreuliche Entwicklungen in der Kirche 6ffentlich zu
beschweigen — was ihm freilich nicht immer gelang — entsprang nicht
jansenistischer sondern irenischer Gesinnung die es vorzieht, schwan-
kende Rohre zu stiitzen und sich zu biegen. Die Unterscheidung zwischen
religivsem und politischem Ultramontanismus darf wissenschaftlichen
Wert beanspruchen. Erforschung der geschichtlichen Vergangenheit

1 «L’Union ne peut se faire que par les principes et par la compléte obéissance au
St Siege. On ne comprend plus les principes me dit Sa Sainteté, on ne voit plus
que les faits partout... Le monde se vit ct ne marche que par les principes, mais il
ne les comprend pas. On dit que le non possumus est un entétement déraisonnable,
mais je fais comme les apétres qui sont morts plustot que de taire la vérités,

379



trostete ihn iiber die Gegenwart, doch er gehoérte nicht zu den ultra-
montanen Tendenzminnern, welche wissenschaftlichen Leistungen nur
Wert zuerkannten, wenn sie der Kirche niitzten 1. Und es war auch nicht
Mangel an Mut, wenn er Aufdeckung kirchengeschichtlicher Fehlent-
wicklungen nicht zu den ersten Aufgaben eines christlichen Historikers
zdhlte.

Katholischer Liberalismus ist nur auf der Grundlage von echt religiéser
Lebenshaltung moglich. Tiefe Religiositit 2 die sich in allen Lebenslagen
bewidhrte kennzeichnet den groen Luzerner ebenso wie seine Haltung
zur Kirche, die durch allen Lirm scheuende Pietit bestimmt war. Pietit
hie ihn Kimpfer in Verbindung mit Papst und Kirche sein wo solches
angezeigt war doch bewahrte sie ihn auch vor Blindheit gegeniiber un-
gliicklichem Klerikalismus. Er wullite um «die Kraft des Gebetes» und
er fiihlte sich mit Mannern, welche solches im Urschweizer Volkstum von
der alten Heldenzeit bis in seine Gegenwart {ibten, enge verbunden: mit
Niklaus von der I'liie und mit Wolf von Rippertschwand. Die «Beitriage
zur Geschichte des Stanser Verkommnisses» 3 haben auch biographischen
Quellenwert. Sie bezeugen die harmonische Verbindung von Frémmig-
keit und wissenschaftlicher Arbeit, woraus der Verfasser lebte: in der
kritischen Untersuchung des «groflen Einflusses, den Bruder Claus auf
die Eidgenossen» ausiibte, findet sich eine Erinnerung an den frommen
Vater Wolf eingeflochten ¢, die persénliches Bekenntnis ist.

1 Joh. Friedrich Bohmer, der Segessers historische Jugendarbeiten kannte und
ihn als « Goldmann» lobte (JanssenN, Bohmer’s Briefe 111 93, 309), schitzte die
«Tendenzméanner» wenig, welche zwar «das kirchliche BewuBtsein geweckt haben,
deren Wirken aber zu keinen bleibenden Taten fiir die Wissenschaft fithrt» (ebda
1 440).

2 Stdnderat Rudolf v. Reding-Bibereggs (1859-1926) Zeugnis bei G.d. REvy-
NoLD, Mémoires I 263. — Wie er die eigene durch schwere Krankheit der Frau
belastete Ehe (ZSKG 1962 191 {.) ertrug deutet er (KI1. Schr. I. 443) an. — In seinem
Testament v. 9. Dez. 1884 heiflt es: «Ich bitte Gott, daB er mich im Troste der
hl. kathol. Kirche sterben 1483t, der ich nach dem Beispiel meiner Eltern und Vor-
eltern mein Leben lang in Treue zugetan war und mit seiner Gnade bis zu meinem
letzten Augenblicke angehéren werde.»

3 Kl Schriften 1I 1 ff.

* Ebda 108: «Der Verfasser erinnert sich aus seinen Kinderjahren eines frommen
Landmannes, der in weiten Kreisen geehrt war und bei dem oft auch gebildete
und selbst gelehrte MAnner einen wunderbaren Seherblick zu finden glaubten. Die
Erhebung des innern Lebens in Gebet und Sinnenbeherrschung, die Zuriickgezogen-
heit in das innere Sein in steter Richtung auf Gott, schafft der ruhenden Seele eine
Klarheit, deren Licht die AuBenwelt beherrscht, so daB in Wahrheit, was den
Weisen der Welt verborgen bleibt, diesen Einfidltigen vor Gott offenbar wird und

380



Seggeser gehorte in einer von beinahe unentwirrbaren Verhiltnissen
erfillten Kampfzeit zur kleinen Gruppe jener Frommen !, welche Hoff-
nung auf eine bessere Zukunft belebte.

verleiht ihrem einfachen Wort eine Kraft, die weiter reicht, als die scharfsinnigste
Deductionn».

Segesser verlebte widhrend den Sommern die Ferientage auf dem der Familie
gehorenden «Holzhof» bei Emmen, gelegen in ndchster Nahe von Rippertschwand
(A. Sigrist, Niklaus Wolf von Rippertschwand 189).

1 RoGER AUBERT hat im Aufsatz «Lettres de Lady Blennerhasset a la Marquise
de Frobin d’Oppede au lendemain du Concile du Vatican» (RHE 58/1963 82 ff.)
einen solchen Kreis beschrieben. « Jamais — liest man in einem Briefe der Lady
Blennerhasset v. 3. Juni 1871 —1'Eglise a subi une plus terrible épreuve; pour ceux
qui veulent la servir aujourd’hui il faut le dévouement des martyrs ... Une partie de
nos adhérents n'est pas assez croyant pour ne point se laisser ébranler, elle tournera
a l'incrédulité ou & l'ultramontanisme. Un bien petit nombre aura le courage de
combattre sans espérer une victoire, sans vouloir devancer 1’'heure de Dieu. L’avenir
appartient a ce tout petit nombren.

381



	Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

