
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 69 (1975)

Artikel: Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

Autor: Müller-Büchi, Emil F.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMIL F. J. MÜLLER-BÜCHI

SEGESSERS ABRECHNUNG
MIT VATICANUM UND KULTURKAMPF

(Schluß)

VI.

Die Aufnahme der Schrift in der Öffentlichkeit war zwiespältig. Das
erste Echo gaben Briefe reformierter Freunde, denen die «Culturkampf »-

Studie gleich zugestellt worden war. Daß von einem führenden Katholiken

selche Gedanken über das umstrittene kirchhehe Zeitgeschehen en+-

wickelt wurden erregte Aufsehen.
Ein großer Wurf war gelungen: so urteilten auch jene unter Segessers

Bekannten ', welche an der Tragweite der hier gewerteten religiösen
Vorgänge nicht besonders interessiert waren. Es sprang in die Augen,
daß da bloße Tagesschriftstellerei weit hinter sich gelassen, freilich war
auch zu erwarten, daß Widerspruch gegen die vertretenen Auffassungen
nicht ausbleiben werde 2.

Friedrich von Wyss 3 stieß sich nicht nur an der antideutschen und

1 Dubs (18. Juli) wertete, es sei «ein großes Thema in seiner ganzen Größe gefaßt
und in großem Stil abgewandelt Ich freue mich schon im Geiste auf die verdutzten
Gesichter unserer politischen Kleinkrämer, welche Ihnen mit dieser Arbeit den Hals
umdrehen zu können hoffen ...» — Gonzenbach (21. Juli) bedauerte die unpopuläre
Schreibweise und glaubte nicht, daß das Heft viel gelesen werde.

2 Der deutsche Kirchenhistoriker F. X. Kraus, der in Disentis zur Kur weilte, las
die eben erschienene Schrift, die dort Aufsehen erregte. Er fand darin viel Schönes
und Wahres, auch Inkonsequentes und Unklares. «Montalembert würde sich noch
im Grabe umdrehen vor Zorn», daß ein Bündnis mit Rußland als Rettung des
Christentums hingestellt werde. (Tagebücher 361)

3 an Schnell (25. Juli). Die Schrift «ist ein echtes Produkt des gewandten gründlichen

und kenntnisreichen Scharfsinnes, des Mutes, der Charakterfestigkeit und

340



bismarckfeindlichen Tendenz. Er stand den kirchlichen Ansichten Segessers

und dessen Gläubigkeit verständnislos gegenüber, ja er zweifelte
selbst an der religiösen Grundhaltung des Luzerners. Schnell las die

Studie erst, als er im Herbst einige verregnete Ferientage in Luzern
zubrachte. Anders als der Freund in Zürich erkannte er gleich 1, daß in der

neuen Schrift das Religiöse das nur Politische weit überwiege und daß
die seltsame Persönlichkeit des Verfassers nicht mit gewöhnlichen
Maßstäben gemessen werden dürfe. An den scharfen Urteilen über den Sieger
bei Sedan stieß er sich nicht. Der Umgang mit deutschen Professoren an
der Universität Basel, selbst mit einer so achtenswerten Persönlichkeit
wie der Theologe von der Goltz 2 es war, hatte ihn zur Einsicht gebracht,
daß zwischen deutscher Erhebung und preußischem Machtstreben
unterschieden werden müsse. Beim Horchen an das Freundes Herz offenbarte
sich ihm das Wesentliche: er erkannte daß Segesser in religiöser Beziehung

ein Mystiker und zum Ertragen seines Lebensschicksals, das ihn
als Kämpfer zwischen Kirche und Staat gestellt hatte, entschlossen war.

Am Tiefsten griff die Publikation Joachim Heer 3 in die Seele. Segesser

hatte ihm schon Teile des Manuskripts zu lesen gegeben. Er erkannte es

gleich: da war «ein Publizist höherer Ordnung» am Werke gewesen.
Heer studierte das Büchlein an einem verregneten Sonntag Nachmittag
langsam und bedächtig. Die briefliche Auseinandersetzung darüber,

Pietät gegen seine Kirche wie sie Segesser besitzt Ein großer Widerspruch besteht
zwischen der Anerkennung, daß die neueste Entwicklung der kathol. Kirche eine

falsche und unkluge geworden sei und daneben dem Festhalten daran, daß das
Lehramt unfehlbar, von dem hl. Geiste erfüllt und daß es Pflicht sei sich ihm zu
unterwerfen. Es betrübt recht eigentlich zu sehen, wie Segesser in diesem Gehorsam
sich abquälen muß Im tieferen Grunde schlägt diese äußerliche iuristische
Gebundenheit leicht in pessimistischen Unglauben über und ich weiß nicht ob ich
mich irre wenn ich glaube, daß Segesser von dem letztern sehr zu leiden hat. Er ist
zu ehrlich und zu tief um an diese Gebundenheit recht zu glauben und - was ihm
von den Curialisten übel genug genommen worden - zu gescheidt um an den Sieg
der Curialisten und der Jesuiten zu glauben.»

1 «Was das religiöse Element betrifft so habe ich doch nicht Grunds genug gefunden,

an seinem realen Glauben zweifelhaft zu werden Wohl habe ich mich
verwundert über die ruhige Objektivität mit der er betrachtet und Darwin so gerecht
wird als dem Papst; aber ich habe darin eine großartige Anschauung der Dinge zu
finden gedacht, die seinem Einwurzeln in der Wahrheit keinen Eintrag tue.
Absichtlich habe ich im Gespräch oft am Herzen angeklopft und wie mir scheint, ich
habe ihn da zu Hause getroffen. Auch scheinen mir die Früchte für den Baum zu
sprechen. Es ist unglaublich was er zu tragen hat und doch schön wie er es trägt
(an Fr. v. Wyss 30. Okt.).

2 Hermann von der Goltz (1835-1906) lehrte 1865-73 in Basel.
3 Über das Verhältnis Segessser-Heer mein Aufsatz : Das Suchen nach dem Weg

der rechten Mitte in der eidg. Politik (Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62/1968 11 ff.).

341



welche die Lektüre auslöste, ist ein die Persönlichkeit Heers aber auch
die konservativen geistigen Unterströme jener Zeit merkwürdig
charakterisierendes Zeugnis 1.

Heer teilt die Sorge Segessers über die immer mehr ins Negative
absinkende religiös-kirchliche Entwicklung der Neuzeit, glaubt jedoch, daß
der moderne Staat nicht aus bewußter Bosheit auf Bekämpfung der
Kirche ausgehe, sondern daß es sich dabei um einen zeitnotwendigen
historischen Prozeß handle. Zwei Absolutheitsansprüche - Heer hatte
das neue Deutschland als Gesandter in Berlin näher kennen gelernt2 -
seien miteinander in Konflikt geraten: der des modernen Staates und
jener der Kirche. Weil die Kirche eine geistige Potenz ist verfüge sie

-- der volkstümliche Landammann meinte das selbst an den kleinen
heimatlichen Verhältnissen feststellen zu können - im Streite über die
stärkeren Waffen. Der Kulturkampf ist aus diesen natürlichen Gegensätzen

erwachsen. Wenn das neue deutsche Reich dabei als Vorkämpfer
auftritt, so sind es weniger protestantisch-konfessionelle Beweggründe
als «der Geist kritischen Erkennens, der selbstherrlich nach der Wahrheit
ringt». Der neuzeitliche Katholizismus hat sich in einen großen und
unglücklichen Gegensatz zur modernen Welt gestellt und diese mit
Syllabus und Vatikanum in die Schranken gefordert.

Dieser Gegensatz zwischen Staat und Kirche 3 ist deswegen ein
tragischer und verhängnisvoller, weil er schreckhafte Folgen zeitigen wird.
Heer - trotzdem er erklärter Protestant ist - bejaht auf das Entschiedenste

den Begriff des Priestertums 4, wie er in der katholischen Kirche

1 Der Brief Heers vom 25. Juli 1875 ist in zwei verschiedenen Fassungen erhalten.
2 Dazu: Ed. Vischer, Landamann Dr. Joachim Heers deutsche Gesandtschaft

1867/68 (Schweizer Beiträge zur Allg. Geschichte 17/1959 153 ff.).
3 «Der moderne Staat ist allerdings ein absoluter insofern er den Satz: quidquid

est in territorio est de territorio sehr ernsthaft nimmt Ihm stellt sich die kathol.
Kirche gegenüber als eine Organisation, die von einem Zentrum geleitet ihre eigenen
Lebensbedingungen hat und dieselben auch in der äußerlichen Ordnung der Dinge
durchsetzen will, zudem noch mit dem Ansprüche, daß ihrer Autorität als direkt
von Gott abstammend die höhere Würde zukomme als der staatlichen Allerdings
ist es ja wahr sie ist keine Macht im iuristischen Sinne des Wortes, sie ist bloß
eine geistige Potenz von der das Individuum jeden Augenblick durch einen bloßen
Willensakt sich frei machen kann. Dies ist ganz richtig seitdem der Staat sein
brachium saeculare nicht mehr zu Akten der Verfolgung hergibt ; das Verdienst der
Kirche ist es schwerlich denn so lange jene Voraussetzung staatlicher Beihülfe
bestand war es bekanntlich mit der bloßen Geistigkeit der Potenz nicht weit her. »

4 «Nicht die dogmatischen Divergenzen sind es die uns am stärksten und
unvereinbarsten scheiden sondern der Begriff des Priestertums Das große Resultat der
Kirchentrennung ist für mein Urteil in der Tatsache enthalten, daß sie keine Priester
im alten Begriffe mehr haben wollte. Es ist das allerdings für diese neue Kirche

342



lebt. Das in früheren Zeiten ideale gegenseitige Durchdrungensein von
Religion, Kirche und Klerus ist freilich weithin verschwunden und die

drei allem wahrhaft menschlichen Leben so wesentlichen Elemente sind
steigender Verweltlichung anheim gefallen. Eucharistie und Priestertum
sind Kernstücke des Katholizismus '. Der Protestantismus wird sich
niemals mehr zu diesen zurückzufinden vermögen und das verhindert die

Wiedervereinigung der getrennten Konfessionen. Die römische Kirche,
auf sich selbst gestellt, wird es nie mehr erreichen, zu ihrem in der
Vergangenheit so oftmals bestimmend gewesenen Einfluß auf das

Weltgeschehen zu gelangen.
Es ist gerade diese aus der kirchlichen Lage sich ergebende Aussichtslosigkeit,

welche religiöse Geister bei jeder Zeitbetrachtung schrecken
muß. Heer - ein tief religiöser Mensch - hat weit in die Zukunft gesehen.
Er fürchtete, daß die gesamte Weltanschauung, auf welcher die christlichen

Kirchen beruhen, versinkt. Der Begriff eines «übernatürlich
inspirierten und übernatüilich begabten Priestertums» verliert seine Lebenskraft.

Das wird ungeheuerliche Folgen zeitigen. Der katholischen Kirche
wird es nur noch möglich sein, der modernen Entwicklung gegenüber
«mutvoller aber aussichtsloser Widerstand» zu leisten 2. Der Gedanke,
daß «die mächtigste aller konservativen Kräfte, die katholische Kirche»,
ausfallen könnte machte Heer erschaudern 3. Er sah voraus, daß für eine

ein großer Schaden gewesen, denn eine richtige Kirche gibt es nicht ohne Priester
Der Priester ist in jeder Religion die ein wirkliches Priestertum kennt ein Gefäß
göttlicher Gnade mit außerordentlichen wundertätigen Gaben ausgerüstet. »

1 « Kein Wunder daß die römische Kirche dieses Sakrament zu ihrem Mittelpunkte
erhoben hat : in ihm gipfelt sich die Idee des echten Priestertums und mit der Idee
des Priestertums in solchem Sinne steht und fällt das ganze stolze Gebäude der
Kirche, welche sich auf den Apostel Petrus und das ihm gegebene Mandat zurückführt».

2 « Sollte es nicht das dunkle Gefühl einer solchen Lage sein was in neuerer Zeit die
obersten Organe der Kirche zu Streichen der Verzweiflung getrieben, was sie der
alten Klugheit und Weisheit so gänzlich hat vergessen lassen »

3 «Wenn die wichtigste aller konservativen Mächte - die kathol. Kirche - zu
Grund geht, was soll dann werden Die Fluten steigen, wenn sie den Felsen Petri
hinweg geschwemmt haben, was wird alles noch sonst hinweg gespühlt werden?
Ich rede von unserer gesamten sozialen Organisation, an welcher ja wohl doch ein
guter Teil unserer Kultur haftet. Hier liegen die ernstesten Gefahren unserer
Zukunft und ich gestehe, daß ich nach dieser Richtung zuweilen recht trübe sehe. Sollten

daher nicht wir andern im innersten Kerne konservative Naturen uns vereinigen
mit denen, welche die kathol. Kirche stützen wollen weil sie ja vielleicht der einzige
verhältnismäßig solide Felswall ist, der sich der Flut entgegen stemmt? Hierin
liegt das ganze tragische Verhängnis das über unsern Häuptern schwebt und das
gerade uns Männern der Mitte alle Fröhlichkeit des Wirkens, alle Möglichkeit einer
wahrhaft gedeihlichen Tätigkeit im Staate je länger je mehr unmöglich macht».

343



«Politik der Mitte», worauf sein eigenes Wirken immer ausgerichtet

gewesen war, angesichts des Aufbrechens ungeheurer Gegensätze kein
Raum mehr vorhanden sei.

Segesser ist in seinem Antwortschreiben 1 auf diese Frage nicht
eingegangen. Ironisch doch frei von apokalyptischer Mutlosigkeit verglich
er «die konservativ angelaufenen Männer der Mitte», von denen Heer in
jener Zeit der edelste Vertreter war, mit Chamissos Peter Schlemihl,
der «sich unglücklich fühlte weil er das höchst zweifelhafte Glück einen

Schatten zu werfen verloren hat obschon er ohne Schatten exakt so viel
wert war als mit dem Schatten». Der ganz auf der Linie Segesserschen
Denkens liegende Vergleich Joachim Heers mit Peter Schlemihl hat
beachtliche Aussagekraft. Nicht daß ein Politiker Schatten wirft über
den er ohnehin nicht springen kann, sondern daß er Gegensätze zu
überbrücken vermag, hat für seine Wertung als Staatsmann entscheidende

Bedeutung. Dies - es ist die eidgenössische Kompromißbereitschaft -
setzt einen Standpunkt voraus, der auch auf dem andern Ufer Boden zu
festem Stehen findet. Heer, von aller konfessionellen Enge frei, lebte
trotz tiefer persönlicher Religiosität2 auf schwankendem Grund : er
vermochte im Kulturkampfgeschehen nur mit edlen aber schwachen

Vermittlungsversuchen einzugreifen. Segesser war religiös bewegter
doch aus vertieftem Erkennen der geschichtlichen Pragmatik lebender
Historiker und darum befähigt, jene traurige Zeit in ihrem Wesen tiefer
zu begreifen, an der Kirche zwar Kritik zu üben doch über alles

Unzulängliche hinaus das Positive und immer Wirksame zu sehen und dafür
politisch einzustehen.

In der schweizerischen Publizistik fand der «Culturkampf» nicht
sonderlich tiefschürfende Beachtung. «Das Vaterland» sprach in
verlegener Zurückhaltung von einer «herrlichen Schrift», die großen
buchhändlerischen Erfolg habe 3. Was aus parteipolitischer Gegnerschaft
erwuchs war primitiver Journalismus der sich bemühte, das äußerlich

1 vom 1. Aug. 1875.
2 «ein überzeugter Akatholik, so wie ich mich fast lieber nenne als Protestant»

(an Segesser 25. Juli 1875). - Im Kulturkampf setzte er sich für die Erhaltung des

Kapuzinerklosters in Näfels ein. - Als er sich, inzwischen Bundesrat geworden, mit
den aus dem Stabio-Handel erwachsenen Tessiner Wirren zu befassen hatte, bat er
Segesser um sein Gebet, «damit uns die rechte Erleuchtung nicht fehlen möge»
(19. April 1876).

3 No 201 v. 28. Juli. «Der Genuß allein schon an der wahrhaft herrlichen Form»
sei den Preis - 1 Fr.— wert - In No 191 v. 21. Juli meldete eine Berner
Korrespondenz, die Broschüre werde von positiven Protestanten massenhaft gekauft.

344



Widersprüchliche in Segessers Haltung herauszustreichen l. Nur selten
fand sich Anerkennung 2 oder gelang ein Vorstoß in Wesentliches. Die
«Neue Zürcher Zeitung» widmete der Neuerscheinung eine Artikelfolge 3;

in die ausführliche Wiedergabe des Inhaltes waren Bemerkungen
eingestreut, von denen besonders die Behauptung, der Verfasser wäre besser

als Antonelli zum Kardinalstaatssekretär geeignet, belustigte 4.

Auf die Reaktion der Altkatholiken durfte man gespannt sein. Schon

gleich verlautete 5, ein «Anti-Segesser» sei in Vorbereitung. Augustin
Keller wurde als Verfasser vermutet. Was erschien waren rasch hingeworfene

«Zwanglose Bemerkungen», betitelt: «Hr. v. Segesser und der

Kulturkampf», verfaßt vom jungen Fürsprecher Dr. Weibel 6. Die Schrift
wurde dem Gegenstand in keiner Weise gerecht: sie versucht sich im
Nachweis von Widersprüchen und gleitet nur zu oft in jene platte Polemik
ab, die für den Partei-Journalismus der Zeit bezeichnend ist. Auch die

Aufsatzfolge, welche Eduard Herzog selber in den «Katholischen Blättern»

von Ölten 7, dem damaligen Sprachrohr des Altkatholizismus, dem

1 «Hr. Segesser (Basler Nachrichten No 170 v. 21. Juli) ist ein richtiger
Ultramontaner und er ist es nicht Der schlaue Anton spekuliert auf Ignoranz
indem er die Hauptsache wegläßt er predigt gleichzeitig die Unterwürfigkeit unter
das Juli-Dogma und sagt, man müsse es nicht glauben». - Der eben in seinen
Anfängen stehende «Nebelspalter» karikierte den Unfehlbarkeitsbrunnen; «Hr Segesser

meint, man brauche nicht zu glauben, nur zu schlucken.»
2 Die prot.-kons. «Allgemeine Schweizer Zeitung» (No 177 v. 29. Juli) glaubte

nicht an die Möglichkeit einer Abwendung der Kirche von mittelalterlichen Methoden.

« Den Verfasser hindert seine ideale und tief religiöse Natur den Trägern seines
Kirchenglaubens solches zuzutrauen, wir rechten nicht mit ihm weil es ihn nur ehrt ».

3 No 373 v. 26. Juli bis 381 v. 30. Juli — «Sgessers Arbeit überzeugt den Leser,
daß deren Verfasser neben einem gescheidten den Jesuiten nicht mit Leib und Seele
verkauften Papste der richtige Antonelli wäre, klug und weitsichtig genug um das
warnende Feuer der Leuchttürme bei Zeiten zu bemerken und mit dem Schifflein
Petri nebenbei zu fahren» - Der Aufsatz stammte von Chefredaktor Nationalrat
Weber.

4 «Die neue Zürcher Zeitung (Segesser an Heer 1. Aug.) - hatte sehr schön
angefangen, so daß ich mich ganz eitel vor den Spiegel stellte um zu sehen wie ich mich
auch im Cardinalshut ausnehmen würde. Vom dritten Artikel an war aber ein ganz
anderer Gedankengang, offenbar war dem Hrn Collegen Weber die Geduld
ausgegangen und der Schluß kam so zwischen zwei Schoppen hinein».

5 «Vaterland» No 201 v. 28. Juli.
6 Johann Lorenz Weibel (1847-99). - Segesser sagt (45 Jahre 585), der 1877 als

Philosophieprofessor wegen altkath. Ansichten abgesetzte Johann Kreienbühl
(S. K. Ztg 1877 309) sei Mitverfasser gewesen.

7 30/31 v. 24. u. 31. Juli. - Daß Herzog der Verfasser war bemerkt Segesser im
Briefe an Heer (1. Aug.). - Was da über Beschränkung der Unfehlbarkeit gesagt
werde sei «pure Gaukelei», was Segesser über Konkurrenz der Gewalten in der Kirche

345



«Culturkampf» widmete, enttäuscht völlig. Auch da ist es zur Hauptsache

aus Verärgerung erflossene kirchenpolitische Polemik, in der sich
auch einseitig schroffe persönliche Angriffe finden. Auf die religiös-kirchlichen

Anliegen des Verfassers wird nicht eingetreten. Die ganze Segesser-
sche Gedankenfolge ist als Gaukelei abgetan, den Altkatholiken gleichwohl

willkommen, denn es sei die beste Rechtfertigung ihrer
Kirchengründung l.

In katholischen Kreisen erweckte die Publikation wohl weitherum
Aufsehen. Doch - und das ist für jene Zeit und deren Verhältnisse bezeichnend

- niemand vermochte sich zu einer Betrachtung aufzuschwingen
welche den Gedankengängen Heers auch nur einigermaßen gleichwertig
gewesen wäre. Man sah vorab das Kirchenpolitische, kaum die religiöse
Zielsetzung. Die politischen Freunde des Verfassers in der eigenen Partei
schwiegen lange verlegen. Das erste ablehnende Echo kam aus Freiburg.
Dort war schon die Studie «Am Vorabend des Conciliums» kritisiert worden.

Es war nicht die ultramontane «La Liberté» welche die Feder spitzte ;

ihre Richtung war damals in Freiburg offenbar zu einem Angriff auf den

Führer des schweizerischen Katholizismus noch zu schwach. Das
liberalkonservative Organ «Le Chroniqueur suisse» 2 brachte - offenbar um
sich gegen «La Liberté» zu behaupten - eine ausführliche kritische
Inhaltsangabe des neuer Glossen-Heftes. Durchaus respektvoll wurden
Bedenken geltend gemacht. Diese richteten sich insbesondere gegen einen

aufsehenerregenden in der Tat für Segesser bezeichnenden Teil seines

Gedankenganges: von den Katholiken könne gegenüber der
Unfehlbarkeitserklärung des Konzils nur Unterlassung öffentlichen Widerspruchs
nicht aber innerlich gläubige Annahme gefordert werden. Das zeuge

- meinte «Le Chroniqueur» - für jansenistische Haltung und gehe auf
Günther zurück. Zwar erklärte das Blatt, es liege ihm ferne die
Rechtgläubigkeit Segessers anzuzweifeln, doch verfängliche Ausdrucksweise
dürfe auch einem verdienten Autor nicht nachgesehen werden. Das

ausführe «pure Faselei, an die er selbst nicht glaubt». - «Auf den Index mit diesem
Buch » sei die erste Reaktion nach der Lektüre gewesen. - Falls die von Segesser
gewünschte Modifikation der vatikanischen Beschlüsse erfolgen sollte und er mit
seinen Anschauungen durchdringe, «so wollen wir unserseits gerne versprechen
uns mit der römischen Kirche auszusöhnen».

1 Der Aufsatz Herzogs schloß mit dem Versprechen «uns mit der römischen Kirche
auszusöhnen wenn Hr Segesser mit seinen Ansichten durchdringt» - Veuillot hat
das in seiner Polemik (unten S. 364) aufgegriffen.

2 No 96 v. 12. Aug. - Verfasser war «ein hochgestellter Geistlicher» (SKZtg
1875 268).

346



Vertreter neben Montalembert Segesser hingestellt wird. Viele der Seges-

serschen Grundauffassungen seien «theologisch unhaltbar». Sein Rat,
die Minoritätsbischöfe hätten in der Opposition verharren sollen, stehe

«am Rande des häretischen Abgrundes». Alle derartigen Verirrungen
fließen aus «liberalkatholischen Ansichten», aus einem nur historisch

begriffenen Christentum, aus Unkenntnis der scholastischen
Philosophie 1. Mit Beeinflussung durch den Jansenismus 2 verbinde sich

«dünkelhafter Gelehrten-Aristokratismus». Eine solche Haltung müsse

schließlich im Altkatholizismus auslaufen. Liberal-Katholizismus, wie

Segesser solchen vertrete, sei Ursache für die betrüblichen Zustände in
der Schweiz und für die Verwirrung unter dem Klerus, was gerade auch
durch die vielfach positive Aufnahme des neuen Glossen-Heftes bewiesen

werde 3. Das Blatt erhebt darum in einer zweiten Zuschrift4 unmißverständlich

die Forderung nach einem Wechsel in der Führung des

schweizerischen Katholizismus, der sich nach dem deutschen Vorbilde
ausrichten müsse 5. Die in der Folge so oft wiederholte Forderung Germania
docet wird hier zum ersten mal erhoben.

Besondere Erwähnung verdient die Haltung der « Schweizerischen

Kirchenzeitung» 6. Ihr Urteil über die «Culturkampf»-Broschüre ist nicht
nur zurückhaltend mit Bezug auf umstrittene Fragen sondern in der

Gesamtwertung sogar anerkennend, ja die guten Absichten des Verfassers

positiv würdigend und seine Glaubenshaltung als korrekt wertend 7. Die

1 Es sei «ein altes Steckenpferd, das der Verfasser sehr gerne reitet Die Kirche
sollte die scholastische Philosophie aufgeben und der modernen sich bedienen». Der
Mangel an theologischer Präzision sei «ein neuer Beweis, wie sehr dem Verfasser
genauere Kenntnis mit der scholastischen Lehre und mit dem Formalismus der
sog. jesuitischen Schule not täte».

2 Segesser erneuere «einen Teil der jansenistischen Haeresis vom ehrfurchtsvollen
Schweigen. Damit stellt er sich ganz auf den unkatholischen Boden und will die
religiöse Heuchelei in optima forma ins Leben einführen».

3 «War es nicht eine marktschreierische Reklame in fast allen kath. Blättern:
Er kommt, er kommt! wer kommt? der Segesser kommt!, während doch jeder
vernünftig denkende Katholik schon zum Voraus wissen konnte, daß bei den Grundsätzen

Segessers seine Feder nicht ohne Anstoß auftreten werde».
4 No 39 v. 24. Sept.
5 «Wir wollen einen Führer, der nicht die Kirche kritisiert sondern einen der

mit Windhorst demütig den Katechismus aufsagt und sich von seinen Bischöfen
kritisieren läßt».

6 SKZtg 1875 246, 265.
7 «Hr v. Segesser urteilt durchweg nur als Politiker. Was den dogmatischen

Inhalt der gesamten katholischen Glaubenslehre betrifft dürfen wir unbedingt sein
Credo correkt nennen. Überhaupt, würden alle Katholiken im Denken und Speku-

347



redaktionelle Schlußwort l zu der aus geistlicher Feder stammenden

Kritik kam bei aller Anerkennung von Segessers Persönlichkeit zu
eindeutiger Ablehnung der «Culturkampf »-Broschüre.

Hauptträger der ultramontanen Opposition gegen Segesser war auch

jetzt wieder das «St. Galler Volksblatt» in Uznach. Dort erschien eine

Aufsatzfolge 2, welche den gegensätzlichen Standpunkt, wie er im
klerikal-kirchlichen Katholizismus der Schweiz herrschend war, in aufschlußreicher

Weise darlegt. Des Luzerneis Hauptanliegen war es gewesen, das

Kulturkampfgeschehen in historische Zusammenhänge einzuordnen, es

pragmatisch zu begreifen und von einer religiösen Geschichtsauffassung
aus zu deuten und zu werten. Auf derartige Gedankengänge wird in
keiner Weise eingegangen : der Aufsatz zeigt, daß ultramontanem Denken
jedes Verständnis für geschichtliche Pragmatik fehlt und es sich nur in
zweckbedingten kirchenpolitischen Überlegungen zu bewegen vermag.
Der Kritiker kann zwar nicht übersehen, daß «sehr viel Günstiges ja
geradezu Erhebendes über den Katholizismus» gesagt wird. Zu einer
tieferen religiös-historischen Würdigung des krisenhaften Zeitgeschehens
vermochte er nicht vorzudringen. Ihm sticht nur der Gegensatz zwischen
der damaligen offiziellen und einer liberal-katholischen Auffassung - wofür

das neue «Glossen»-Heft eindrücklicher Beleg sei - in die Augen. Das
blendet ihn so sehr, daß er die wesentlichen Anliegen Segessers gar rieht
sieht. Daß absolutistische Strömungen auch in der Kirche vorhanden
waren wird als nebensächlich abgetan 3. Dafür wird an überlebten
kirchenpolitischen Lehrsätzen starr festgehalten. Das Prinzip der
Volkssouveränität sei unmöglich: es ersetze nur die bewährte Lehre, «daß von
Gott alle Gewalt stamme und nach seinem heiligen Willen geübt werden
muß». Auf viele Rechte, wie sie «im canonischen jus enthalten sind und
sich aus der Vereinigung von Kirche und Staat ergeben wie sie von Gott
und Christus angeordnet ist», kann nicht verzichtet werden. Die Verkündigung

des Syllabus sei darum notwendig gewesen. Trennung von Kirche
und Staat bleibe unannehmbar. Am Kulturkampf trägt nicht das Vati-
canum schuld, wohl aber der «Liberalkatholizismus», als dessen Haupt

1 No 102 v. 26. Aug. - Bedauern über «des erreurs aussi radicales dans une
intelligence d'élite comme celle de M. de Segesser Si jamais il reprend la plume nous
souhaitons de pouvoir applaudir sans réserves aux brillantes qualités du penseur
et de l'écrivain».

2 «Segessers Culturkampf» in No 34 v. 20. Aug. bis No 37 v. 10. Sept.
3 Im Grunde genommen sei «bei der Kirche der Absolutismus mehr Formel und

darum nicht so böse gemeint.»

348



Segessersche innerliche Nicht-Anerkennung der Unfehlbarkeitsdefinition
wird gegen den Vorwurf verteidigt, sie sei «aequivalent dem jansenisti-
schen respektvollen Schweigen bei Glaubensentscheidungen der Päpste».
An dieses Urteil hat die katholische Presse der Schweiz sich bei ihrer
Beurteilung der Studie im Allgemeinen gehalten.

Verfasser der « Kirchenpolitischen Briefe», in denen diese überraschende

Verteidigung Segessers erschien, war der Zuger Theologe Keiser1
seit 1873 Mitredaktor der «Kirchenzeitung». Der bischöfliche Kanzler
Düret, unter dessen Oberleitung das Blatt stand, vollzog damals eine

merkwürdige Wandlung in seinem Verhältnis zu Segesser. Er ließ
bestreiten2 Verfasser der Angriffe im «St. Galler Volksblatt» gewesen zu
sein und erklärte, daß er «des Bestimmtesten abgeraten habe, Segessers

Broschüre einer theologischen Kritik zu unterziehen». Düret sollte in
der Folge in maßvoller Zurückhaltung zum Verteidiger des Luzerner
Staatsmannes gegen die von Rom aus drohende Indizierung der«Cultur-
kampf»-Schrift werden.

VII.

Die Gefahr einer römischen Indizierung der « Cu lturkampf »-Studie

wurde durch deren Übersetzung ins Französische heraufbeschworen.
Diese selbst brachte den Luzerner Schriftsteller in nähere Beziehungen
mit dem Pariser Kirchenreformer Hyacinthe Loyson. Durch beide
Episoden rückt die Persönlichkeit Segessers in Zusammenhänge mit der
allgemeinen Kirchengeschichte.

Als «Der Culturkampf » erschien lebte Loyson in Genf, mit dem Aufbau
einer altkatholischen Gemeinde beschäftigt. Durch Presseberichte erhielt
er vom Inhalt der Segesserschen Studie Kenntnis. Daraus hat sich eine

Bekanntschaft entwickelt, die für die Seelengeschichte Segessers aber
auch für die Persönlichkeit Loysons aufschlußreich ist. Beide Männer
haben in ähnlicher Weise den religiösen Sinn des Zeitgeschehens zu er-

lieren den Katholizismus eines Segesser an den Tag gelegt haben, es hätte des Vati-
canums und seiner folgenschweren Definition über die Unfehlbarkeit nicht
bedurft» (235).

1 Karl Kaspar Keiser (1805-78), Regens des Priesterseminars in Solothurn und
dort in den zu Beginn der Kulturkampfes ausgebrochenen sog. Gury-Streit um das
umstrittene Morallehrbuch verwickelt. Er unterstützte in der SKZtg die Politik,
«den schweizerischen Katholiken mit billig denkenden Protestanten einen gemeinsamen

defensiven Boden zu bereiten» (Nekrolog: SKZtg 1878 No 49 bis 1879 No 3).
2 SKZtg 1875 336.

349



fassen versucht. Trotz merkwürdiger Übereinstimmung in Einzelheiten
sind sie zu völlig verschiedenen Schlußfolgerungen gelangt und zu ganz
entgegengesetzten kirchlichen Haltungen vorgestoßen.

Charles Loyson x wurzelt geistig in der religiösen Erweckungsbewe-

gung, die seit Lamennais im französischen Katholizismus lebendig war.
Er trat 1859 in den Dominikanerorden ein, wechselte bald zu den Kar-
meliten über und spielte seit der Mitte der 60er Jahre als Prediger von
Notre Dame im kirchlichen Leben von Paris eine bedeutende Rolle. Das

Vaticanum stürzte ihn in schwere Bedrängnis. Er verließ den Orden - was
auch in der Schweiz Aufsehen erregte 2 - heiratete 1872 die verwitwete
Amerikanerin Emilie Meriman, wollte jedoch unter allen Umständen
als Priester in der Kirche bleiben. Er glaubte die Grundgedanken des

Mönchs- und Priestertums auch im Stande der Ehe verwirklichen zu
können 3. Von eigenartig sentimentalem Mystizismus und krankhaft
überheblichem Prophetenbewußtsein erfüllt, das blasphemischer Züge
nicht entbehrte 4, hielt er sich als zum Reformator der Kirche berufen.
1873 folgte er einer Einladung nach Genf. Unter großem Zulauf hielt er in
der Rhonestadt über die von ihm erstrebte réforme catholique eine Reihe

von Vorträgen 5. Eben waren dort die neuen kulturkämpferischen
Gesetze über die Organisation des katholischen Kultus in Kraft getreten.
Auf dieser Grundlage ließ Loyson sich zum Pfarrer an der Kirche von
St. Germain wählen, wo eine altkatholische Gemeinde in Entstehen

begriffen war.
Er versah das Amt nur bis zum Frühherbst 1874. Sein Auftreten

machte anfänglich weitherum auf religiös Gesinnte Eindruck 6. In der

1 1827-1912. - Als Karmeliter: Père Hyacinthe. - Biographie von Albert
Houtin (3 Bde).

2 Freiburger Geschichtsblätter 58, 1972/3, 96.
3 «Je proteste contre l'esprit de jésuitisme qui a pénétré plus au moins des ordres

religieux, mais comme le canton de Glaris qui garde encore un moine dans son
drapeau je ne renie aucune des grandes traditions de ce monachisme qui a édifié l'Eglise
et civilisé Europe» (in der Bettagspredigt 1873 Houtin IL 151).

4 Er nannte seinen 1873 geborenen Sohn Emanuel und betrachtete ihn als
Wegbereiter einer neuen Kirche : geendet hat dieser als kämpferischer Freidenker (P. L.
Coucoud, Les Prêtres et le mariage. - Houtin II 142). - Das seltsame Motiv einer
Verbindung von Priestersöhnen und Kirchenreform findet sich auch bei Wittig
(Hochland 28/178).

5 A. Chrétien, La réforme catholique à Genève 1873 (Internat, kirchl. Zs

25/1935 193 ff.) versucht, die nicht gedruckten Vorträge aus Zeitungsberichten zu
rekonstruieren. - In dieser ganz unkritischen Arbeit sind die inneren Schwierigkeiten
Loysons mit den Genfer Altkatholiken kaum erwähnt.

6 Der Basler Ad. Sarasin (1802-85), der den Vorträgen beiwohnte, schrieb darüber

350



rauhen Genfer Wirklichkeit freilich erwiesen sich Loysons schwärmerische

Pläne zur Errichtung einer Eglise des Catholiques réformés gleich
als undurchführbar. Wohl vermochte er durch seine Beredsamkeit den

Glanz, den Mermillod auf der Genfer Bühne sich zu erwerben vermocht
hatte, einigermaßen zu verdunkeln, doch das Schicksal der durch die

Wiener Verträge von 1815 dem Calvinischen Stadtstaat angeschlossenen

katholischen Bevölkerungsteile blieb weiterhin durch deren

soziologische Grundstruktur bestimmtl. Nur die orthodoxen Calviner in der

Stadt, allein durch ihre unüberwindliche Gegnerschaft zu Rom geleitet,
unterstützten die Loyson'sche Abfallbewegung. Die Treue der von
Savoyen an Genf gekommenen katholischen Landpfarreien zum
Ultramontanismus und zu Mermillod, der diesen verkörperte, blieb
unerschüttert. Die von Frankreich gekommenen oder von dort her
beeinflußten Bevölkerungsteile dagegen waren kirchlichem Leben abgestorben,

freidenkerisch gesinnt und einer katholischen Reform, wie sie dem

schwärmerischen Loyson vorschwebte, unzugänglich. Erst das

aufkommende altkatholische Schisma weckte sie zu neuem Aufbruch.
Loyson mußte bald mit Erschrecken feststellen, daß ihm nur aus Opposition

gegen Rom. nicht aber um seiner religiös-reformerischen Ziele
willen Gefolgschaft zuwachse2. Genf lieferte den augenscheinlichen
Beweis, daß es nur politisch Radikale waren, die aller religiösen
Bindungen ledig aus bloßer Negation sich dem werdenden Altkatholizismus
anschlössen 3. Vom Anfang bis zum Ende von Loysons Genfer
Wirksamkeit waren darum seine Urteile über die Anhänger dieser Bewegung
hart und völlig ablehnend 4. Die gesamtschweizerische Entwicklung des

an Schnell: «P. Hyacinthe hat durch sein anspruchsloses Auftreten bei seiner
bedeutenden Rednergabe und durch den Reiz seiner liebenswürdigen Persönlichkeit die
Vorurteile die ich gegen ihn hatte - da ich etwas viel französische Schminke erwartete

- zerstört. Er macht den Eindruck nicht nur eines reich begabten sondern auch
eines ernsten suchenden durch und durch lautern und frommen Mannes Aber es

scheint mir doch ungereimt von ihm als einem Reformator zu sprechen, da er mir
mehr gegen einzelne Mißbräuche und Ausschreitungen der Hierarchie und des
katholischen Systems aus tiefer sittlicher Entrüstung zu protestieren scheint als
daß er den Grundirrtum aufdeckte. ...». Zur Gemeinde der catholiques libéraux
hätten sich bereits 1200 Mitglieder eingeschrieben.

1 ZSKG 68 (1974) 320.
2 Schon im März 1874 schrieb er in sein Tagebuch: Les pierres fondamentales de

la nouvelle église catholique de Genève sont les libres penseurs (Houtin 11.145).
3 aufschlußreiche zeitgenössische Quelle: A. Duvel, Les Partis religieux à

Genève ou le schisme dans le schisme (SA aus Revue catholique Louvain 1874).
4 «Je me séparerais plustôt de ce mouvement que de me séparer de l'Eglise catholique»

(Tagebuch 23. Mai 1874). - «J'ai rompu avec les catholiques ultramontains,

351



Altkatholizismus wertete der aus Paris zugezogene Reformer als von
jener Genfs nicht wesentlich verschieden. Er erkannte früh die

politischen Unterströmungen im werdenden Altkatholizismus. Die

Aufhebung des Klosters Maria Stein durch das radikale Solothurn erschien

ihm als Beweis dafür, daß der im Dienste des Radikalismus stehende

Altkatholizismus nicht Reform sondern Zerstörung zur Folge habe 1.

Statt aufbauender sah er destruktive Kräfte die schreiende Ungerechtigkeiten

begingen am Werk. Das Schicksal der Genfer Notre-Dame Kirche
war ihm Symbol dafür 2.

Vor die Entscheidung zwischen dem, was er als die wahre Kirche hielt,
und dem aufkommenden Schisma gestellt, reichte er im August 1874

nach schweren Seelenkämpfen seine Demission als altkatholischer Pfarrer
von Genf ein 3. Die Absage auch von der altkatholischen Bewegung der
Schweiz ließ nicht lange auf sich warten. Zwar hielt er dafür, daß auch

achtenswerte Männer sich dort fanden, doch die politisch ausgerichtete
Führung lehnte er als ungeeignet ab.

Die erste Nationalsynode der Rom-Gegner vom 15. Juni 1875 in
Ölten hatte eine «Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz»

beschlossen. Mit einer seinem hochfahrenden Wesen entsprechenden
Prophetengeste veröffentlichte er als Antwort darauf die Streitschrift
«L'Eglise catholique en Suisse» 4 Es ist dies ein entscheidendes Zeugnis
eines an führender Stelle Mitbeteiligten über das Wesen der damaligen
Vorgänge. Was er Rom vorwarf: daß politische Absicht den religiösen

je n'hésiterais pas à rompre avec les catholiques libre-penseurs, déistes ou athés»
(1. Juni) Houtin II 167.

1 Er bezeichnete in einem Protestbrief an den Abt (28. Sept. 1874) (A. Houtin
II 184/5) den Akt als écart déplorable des Altkatholizismus und Attentat auf
Eigentum und Religion. Der «Solothurner Anzeiger» (No 238 1874) veröffentlichte
eine deutsche Übersetzung.

2 Er kritisierte in einer Predigt in Genf die «iniquités qui se commettent en Suisse

sous le manteau de la réforme catholique. C'est aujourd'hui que la messe sacrilège
des catholiques libéraux se disait à Notre-Dame pendant que le drapeau fédéral
flottait sur l'édifice invahi» (Tagebuch 13. Juni 1875 Houtin II 192).

3 «L'esprit qui prévaut dans l'œuvre catholique libérale de Genève n'est ni
libéral en politique ni catholique en religion» heißt es in dem an den Genfer Staatsrat
adressierten Demissionsschreiben v. 4. Aug. 1874 (Houtin II 176).

4 Deux discours par Hyacinthe Loyson curé démissionnaire de Genève (Paris
1875). «Ma conviction chaque jour grandissante est que la réforme catholique n'est
ici qu'un prétexte et que l'on veut à toute autre chose qu'aux abus de pouvoir de la
cour de Rome. Il s'agit en réalité d'une conjuration du radicalisme libre-penseur de

la Suisse contre le Christianisme tout entier et sous toutes ses formes : le soit-disant
Christianisme libéral n'étant qu'une forme hypocrite ou inconsciente de l'incrédulité»

(76).

352



Sinn verdränge, das fand er auch in Genf und in der altkatholischen
Bewegung der Schweiz verwirklicht. Das Urteil Loysons über den aller
echten Religiosität fremden und ganz durch politischen Radikalismus
bestimmten Charakter der altkatholischen Kirchengründung 1 stimmt
in allen wesentlichen Teilen mit der Auffassung Segessers überein.

In solcher Stimmung näherte sich im Herbst 1875 der Franzose dem

Luzerner, in dem er einen Gesinnungsgenossen vermutete. Die erst noch

nur in deutscher Sprache vorliegende «Culturkampf »-Studie konnte er
verstehend nicht lesen. WTas er aus Zeitungen darüber erfuhr, bestimmte
ihn zu Vorbehalten. Bloß äußerliche Unterwerfung unter das Vaticanum
erachtete er nicht als statthaft und die Vorkämpfer der altkatholischen
Bewegung fand er ungerecht beurteilt. In der Wertung des Altkatholizismus

als durch politische Einflüsse zu einem Negativum gewordenen
Erscheinung ging Loyson jedoch mit Segesser völlig einig 2.

Im folgenden Jahre lag die französische Ausgabe vor. Loyson war,
wenn er auch Einzelheiten der Übersetzung beanstandete, durch das

Werk sehr beeindruckt. Er wähnte, es bestünden viele Übereinstimmungen

zwischen Segesser und ihm : in der Würdigung religiös positiv
gesinnter Gegner des Vaticanums, im Widerstand gegen die vorab
zerstörerisch wirkenden liberalen Katholiken, in den Hoffnungen, welche
auf die Annäherung an die orientalischen Kirchen gesetzt wurden. Es
kam zu einem Briefwechsel und Loyson 3 sandte eine literarische Gegen-

1 «Je suis séparé des prêtres indignes en grande partie qui avaient surpris ma
foi. Je suis séparé des laïques directeurs du mouvement qui se posent en catholiques
légaux tout en s'avouant libres-penseurs et qui ne font qu'une œuvre politique et de
mauvaise politique là où il faudrait faire sinon uniquement du moins principalement
une œuvre religieuse Je suis séparé de tout ce que l'impartiale histoire enregistrera
un jour comme la honte de la Suisse et du Vieux-Catholicisme... » (an Prof. A. Daguet
Houtin II 176/7) 15. Aug. 1874.

2 «Je pense comme vous que le catholicisme est la forme traditionelle et intégrale
de la vérité révélée, la seule qui réponde pleinement aux besoins des sociétés comme
aux besoins des âmes. Je pense comme vous aussi que la guerre que l'on prétende
faire à l'ultramontanisme dans ce pays va beaucoup plus loin». (Loyson an Segesser
15. Sept. 1875) Dem Briefe war die Broschüre l'Eglise catholique en Suisse beigelegt.

3 «Je persiste à penser que votre point de vue au sujet du concile du Vatican est
plus juridique que théologique et qu'il fait trop bon marché de la vérité au profit
de l'unité... Je suis persuadé comme vous que la grande et terrible lutte n'est pas
entre telle ou telle forme du Christianisme mais entre le Christianisme et l'Anti-
christianisme. Je crois même que les coups portent plus loins que le Christianisme lui
même et qu'ils tendent à renverser tout ce qui reste encore debout de l'ordre divin
même naturel dans l'âme et dans la société... Je pense que le véritable progrès
consiste non à rompre avec la tradition mais à la purifier et à la développer en la
continuant» (Loyson an Segesser 13. Okt. 1876).

23 353



gäbe 1, die Segesser jedoch nicht beeindruckte. Dieser blieb bei seiner

skeptischen Einschätzung der Ansichten und Ziele Loysons 2. Der
französischen Blende-Rhetorik des Parisers konnte er keinen Geschmack

abgewinnen. Die Verfehlung, welche Loyson von der Schweiz aus gegenüber

dem Angedenken Montalemberts begangen hatte, erachtete er als

unverzeihlich 3. Die dauernde Ablehnung des Altkatholizismus
beeindruckte ihn wenig 4. Die Ehe des Ex-Mönchs blieb ihm unverständlich
und den Priester-Zölibat hielt er - das gab er Loyson klar zu verstehen -
in der katholischen Kirche als unabdingbar 5.

Trotz der von ihm selbst als verhängnisvoll gewerteten Entwicklung
der kirchlichen Reformbewegung in Genf und in der neu konstituierten

1 Les trois conférences de Paris.
2 «Der Mann ist unzufrieden (Segesser an Schnell 11. Juni 1877) und unglücklich

in seinem Herzen und läßt sich leicht von Illusionen beherrschen. Aus dem Beifall
in seinen Confcrenzen, welchen viele libre-penseur beiwohnten glaubt er schließen
zu können einen nützlichen Einfluß auszuüben, allein nach meiner Meinung täuscht
er sich sehr. Die HH libre-penseurs klatschen wegen der Schönheit seines Vortrags
und wegen der Opposition die darin liegt. Weiteres liegt ihnen fern. Doch muß ich
gestehen, daß mir der Mann immer noch interessant bleibt. Wäre nur die schlimme
Episode mit dem Montalembertschen Nachlaß nicht. Diese dürfte sich doch nach
keinem noch so frei gehaltenen Dogma rechtfertigen».

3 Loyson veröffentlichte ir. der Lausr.nrer Zeitschrift Bibliothèque imiverseUe et
Revue Suisse (Bd LV/1876 5 ff.) Montalemberts 1868/9 geschriebenen Aufsatz
«L'Espagne et la Liberté», dessen Druck wegen der scharfen Angriffe auf die
zeitgenössische Kirchenpolitik und an den herrschenden kurialen Grundsätzen vom
«Correspondant» abgelehnt worden war. Montalembert hatte das Manuskript
Loyson anvertraut. Der deswegen von der Familie Montalembert gegen den
Verleger Tallichet in Paris angestrengte Prozeß ist nicht nur urheberrechtlich sondern
auch deswegen interessant, weil er das auch Segesser plagende Problem berührt,
wie weit katholische Laien zu unerfreulichen klerikal-kirchlichen Entwicklungen
schweigen sollen. Dazu : Ed. Tallichet, M. de Montalembert et le Père Hyacinthe.
Histoire du Procès intenté par la Famille de Montalembert (Paris 1877). A. La-
treille, Les dernières années de Montalembert (RHEF 59/1968 288 ff.).

4 Loyson hielt dauernd daran fest. «Aucune majorité politique ne donnera la vie
à une soi-disante Eglise qui n'a ni de vrais fidèles ni de vrais prêtres. J'avais espéré
dans le nouvel évêque M. Herzog, qui est un homme honnête, instruit et convaincu.
J'avais compté sans sa faiblesse qui est si grande et sans l'influence de son vicaire
général M. Michaud homme tout à la fois haineux et souple qui se courbera devant
les radicaux et les libres penseurs pour aboyer contre Rome avec une raye qui parfois
touche à la démence. Je ne veut rien avoir de commun avec de tels hommes et de
tels procédés. (Loyson an Segesser 28. Nov. 1876) - Über Michaud : die Dissertation
von R. Dederen 1963 und die Kritik daran von V. Conzemius (ZSKG 58 (1964)
177 ff.)

5 «Quant au mariage des prêtres nos opinions sont incompatibles. La mienne
est tellement faite que je la défendrais contre le pape lui-même» (Segesser an Loyson
5. Juli 1877).

354



christkatholischen Kirche der Schweiz blieb Loyson unentwegt Gegner
Roms und bezüglich seiner Reformpläne sich als erleuchtet wähnender

Optimist. Der Eindruck, den Segessers Schriften und Briefe auf ihn
machte war so stark, daß er dringend eine Aussprache suchte.

Dieser fürchtete nur die äußeren Schwierigkeiten 1 einer Begegnung mit
dem Manne, zu dem viel Verbindendes doch weit mehr Trennendes

bestand. Er war gerade jetzt auf dem Wege, sich selber zu finden und
innere Sicherkeit zu gewinnen. Die Freunde haben das gut beobachtet:
Schnell 2 mit feinsinnigem Verständnis, Friedrich v. Wyss 3 mit dem für
ihn charakteristischen zürcherisch-reformierten Skeptizismus.

Vermittler der Begegnung war Schnell. Loyson hatte im Februar 1877

in Basel auf der Kanzel Oekolampads gepredigt und anschließend den

frommen stillen Professor kennen gelernt4. Diese empfing vom berühm-

1 Die Indizierungs-Gefahr stand auf dem Höhepunkt.
2 Schnell weilte im Spätherbst 1876 wieder in Luzern. «Mir ist — schrieb er an

Fr. v. Wyss (18. Okt.) - neu gewesen die große Mannigfaltigkeit der Interessen, die
ich früher bei ihm nicht so wahrnahm, und ein offener Sinn für das Menschliche,
mit wahrer Kindlichkeit gepaart, daß wir oft gerührt waren von der Wärme mit
welcher er sich darüber äußerte Da gab es auch gar nichts, in das er nicht mit
Verständnis und Liebe eintrat Der Eindruck den Du haben magst, es sei bei ihm
etwas Gefälschtes. Schiefes, Inconvenierendes weicht bei mir, weil ich an den Katholiken

und vollends an einen so eigentümlich Geführten wie er ist, nicht den Maßstab
lege wie den ich vielleicht an einen in Gewissensfragen geschärften Protestanten
lege».

3 «Übrigens wird er - entgegnete v. Wyss 25. Okt. - mehr und mehr Mühe haben
seinen Stand zu behaupten und ohne ultramontan oder altkatholisch zu sein doch
ein katholischer Verfechter zu bleiben. Müßte er nicht den katholischen Harnisch
tragen so wäre sein Wesen in der Tiefe vielleicht wirklich evangelisch, und das wird
sein, was Dich zu ihm zieht».

4 «Vor 8 Tagen war P. Hyacinthe hier und hielt eine Rede über das jüngste
Gericht auf der Kanzel Oecolampads Ich ging auch hin weil ich noch nie einen
Redner gehört oder gesehen habe und einmal das Geheimnis der verführenden Kunst
gern ein wenig belauscht hätte. Ich fand aber einen Mann, der außerordentlich
lebhaft sprechen, auch hie und da große Gedanken äußern und dabei ein bedeutendes

Pathos mit außerordentlicher d. h. französischer Wandlung der Stimmodula-
tionen entfalten kann Ich machte mir also allerlei Gedanken über ihn wie es zu
geschehen pflegt wann uns ein Mann begegnet, den wir gerne anders gefunden
hätten Nachfolgend war ich mit ihm zu Tisch geladen und sah ihn da in kleiner
Gesellschaft. Hier gefiel er mir nun besser. Er ist ein ziemlich einfacher gesprächiger
Mann von mittlerem Status und einer etwelchen doch nicht besonderen Lebhaftigkeit,

jedenfalls ohne den französischen Esprit oder blitzenden Witz, wirklich ernst
und ich halte ihn für aufrichtig. Als ich ihm vorgestellt worden war und die ersten
Banalitäten gewechselt waren die auch ihm bei allem Verkehr mit vielerlei Menschen
nicht gerade geläufig erschienen setzte ich meinen ersten Blutsauger an und bemerkte
ihm als wir einige Zeit allein gelassen wurden, wir hätten in Luzern einen gemein-

355



ten Mann und seinem Wollen und Tun zwiespältige doch eher positive
Eindrücke. Er riet dem Freund zur Annahme des Besuches. Das war
jedoch angesichts der damaligen Lage gefährlich: das Erscheinen der
französischen Übersetzung der «Culturkampf »-Studie hatte in Freiburg
der Opposition gegen die katholisch-liberalen Tendenzen Segessers neuen
Auftrieb gegeben und man war dort daran, mit einer Anti-Segesser-Propaganda

ins Luzernische Landvolk vorzustoßen 1.

Das Treffen fand im Sommer 1877 statt. Loyson befand sich in Luzern
auf der Durchreise nach München, wo er am 16. August bei Döllinger
eintraf. Segesser empfing den Gast in der kleinen Studierstube seines

Hauses auf dem «Inseli». Der Prophet der neuen Kirche machte auf
den nüchternen Juristen und Politiker einen wenig günstigen Eindruck 2.

samen Bekannten wie ich wisse. Er schien frappiert, ging aber sofort darauf ein und
zeigte großes Interesse an Ihnen. Nur, sagte er, er begreife Ihre Stellung nicht, wie
Sie mit Ihrem Gewissen auskommen können? - eine Bemerkung, die ich übrigens
schon oft hören mußte. Ich erwiderte: das sollte er nicht sagen der prätendiere,
noch katholischer Priester zu sein und doch lange genug in Genf mitgemacht habe
Mir sei Ihre Stellung völlig klar. Sie seien nicht Priester und haben kein Lehramt in
welchem Sie mit Ihrer Überzeugung könnten in Konflikt geraten. Und wer Sie in
Ihrem politischen Leben verfolge der finde - wenigstens ich nicht - keinen Widerspruch

Wir wurden dann unterbrochen. Vor dem Weggehen sagte er mir dann
aber noch sehr eindringlich, wie lieb es ihm wäve an einem Ort, den Sie bestimmen
wollen Sie zu sehen und zu sprechen ohne daß Sie durch ihn compromittiert werden
könnten» (Schnell an Segesser 11. Febr. 1877).

1 «Dieser Hyacinthe hat mir schon mehrmals eine Zusammenkunft vorgeschlagen
und ich hätte wohl Lust dazu, weiß aber nicht recht wie ich es anfangen soll um
nicht ein Aufsehen zu erregen das mir, namentlich solang die einfältigen Römer
nicht wissen ob sie mich auf den Index stellen wollen oder nicht, nicht convenieren
könnte. Kleiser hat erst jüngst wieder ein Pamphlet gegen mich losgelassen und
unter unser Landvolk zu schmuggeln versucht, in dem ich als ein Erzketzer
dargestellt werde weil ich mich vermessen habe, dem heiligen Geiste d. h. dem Papste
Räte geben zu wollen u. s. w. Wenn es nun bekannt würde daß ich mit Hrn Loyson
zusammengekommen sei, so würde ein klägliches Hailoh über mich losgehen das ich
nicht begehre, weil ich mich mit dummen Leuten nicht herumbalgen mag» (an
Schnell 16. Febr. 1877).

2 «Letzter Tage besuchte mich einmal spät Abends der Herr Pater Hyacinthe
Loyson. Ich saß zwei Stunden mit ihm bei der Lampe und studierte ihn und er
mich. Ich kann nicht sagen daß er mir besondern Eindruck machte. Immerhin ist er
besser und etwas ganz anderes als unsere Altkatholiken. Aber zum Reformator
scheint er mir doch nicht berufen. Er hat eine erkleckliche Dosis Eitelkeit, und in

seinem Gesichtsausdruck und Minenspiel etwas, das mir nicht behagt. Was das
Resultat seiuei Studien an mir ist weiß ich natürlich ebenso wenig als er den
Eindruck kennt, den er auf mich gemacht oder vielmehr nicht gemacht hat. Wir schieden

sehr freundlich von einander, ich führte ihn zu seinem Gasthof zurück wo er
incognito d. h. unter einem andern Namen als Durchreisender war» (Segesser an
Schnell 21. Aug. 1877). - Am 22. Aug. hatte Segesser eine Unterredung mit dem

356



Loyson dagegen hielt Gedanken Segessers für so wichtig, daß er Teile
aus der Unterredung in München Döllinger mitteilte 1

: der Chef der
römisch-katholischen Partei der deutschen Schweiz möchte nach dem
Ableben Pius IX. Döllinger oder Bischof Stroßmayer 2 von Diakovo auf
den Stuhl Petri gewählt sehen und er erwartete von Newman eine

Formulierung jenes Minimums von Unfehlbarkeit, auf welches alle Gläubigen
verpflichtet werden können. Beide schieden von einander unbefriedigt.
Weitere persönliche Beziehungen zwischen Segesser und Loyson, der
bis 1879 in Genf lebte, erfolglos bemüht seinen kirchlichen Reformplänen
Gestalt zu verleihen, sind nicht nachweisbar.

Für das religiöse Denken und die daraus sich ergebende kirchliche
Haltung Segessers hat die Verbindung mit Loyson große Folgen gehabt.
Im selbst-kritischen Vergleich mit dem berühmten Manne fand er letzte
Klärungen. Briefe, die schon vor dem Besuche gewechselt worden waren
geben davon Zeugnis. Sie zeigen, daß Segessers kirchliche Haltung auf

ganz anderen Grundlagen ruhte und bis in die letzten religiösen Tiefen
hinein von jener Loysons verschieden war. Nur der Wille zu der als

notwendig erachteten Kirchenreform hat die Berührung und einen Augenblick

lang Hoffnungen ermöglicht. Die Frucht der Begegnung war, daß

im Denken Segessers der Begriff der Kirche voll zum Ausreifen kam.

Aufsehenerregende prophetische Gesten hat Segesser, obgleich er auch
ein Seher war, immer vermieden. Schnell hat den wesentlichen Charakterzug

3, der den Freund auszeichnete, sehr gut beobachtet: Hinnehmen des

auferlegten Schicksales in Ergebenheit, Pflichterfüllung auch im Kleinen
und in Bescheidenheit ist es, was das Leben des religiösen Menschen

formen muß. Segesser war Pragmatiker, nicht Prophet: er wußte um die

deutschen Kirchenpolitiker Prof. F. X. Kraus, der sich mit dem «Culturkampf »

schon unmittelbar nach dessen Erscheinen beschäftigt hatte (oben S. 340) (F. X.
Kraus, Tagebücher 370).

1 A. Houtin III 388 ff. - Loyson beurteilte Segesser als «Catholique très libéral
mais en même temps très romain. Il attend un concile ou un pape qui donneront à
l'infaillibilité pontificale une forme acceptable».

2 Der kroatische Bischof Stroßmayer (1815-1905) war auf dem Vaticanum als
Wortführer der Unfehlbarkeitsgegner hervorgetreten.

3 «Ich spüre wohl, daß das Maß der Kraft nicht von mir abhängt sondern — wie
Sie sagen - von Gott gegeben wird daß ich also warten soll in Geduld. Und da ist
mein wahrer Trost das Wort, welches das Neue Testament dafür braucht : 'darunter
bleiben'. Das ist es was auch Ihnen durchgeholfen hat. Sie glauben kaum wie wir
seit unserem letzten Aufenthalt in Luzern gerade dieses Ihr Darunterbleiben und
was Sie uns davon gesagt haben Mahnung und Ermunterung geworden ist» (Schnell
an Segesser 25. Febr. 1876).

357



Verschiedenheit von Religion und Kirche, kannte aber auch das, was
allein beide Elemente in ein rechtes Verhältnis zu einander zu bringen

vermag. Um das Leben zu meistern genügt ein subjektiver Standpunkt

- das war sein Urteil über Loyson 1 - auch dann nicht, wenn er sich auf
das Gewissen zu berufen vermag. Das Gute läßt sich nur durch Ausharren
auf objektiv gegebenen Grundlagen verwirklichen. Auch ein nach Reformen

drängender Katholik darf darum, ungeachtet aller Vorbehalte gegen
die römische Politik, nicht aus der Kirche austreten. Berufung auf das

eigene Gewissen vermag niemals Garantie für Besitz der Wahrheit sein.

Anerkennung der Kirche als von Gott gestifteter Organismus und ihres
Lehramtes bleibt unabdingbare Voraussetzung für das religiöse Leben des

gläubigen Christen.
In der Begegnung Loysons mit Segesser traten sich zwei Welten gegenüber.

Der eine der beiden Männer war erfüllt von aus religiöser Schwärmerei

fließendem unklar-unreifem kirchlichen Reformstreben2. Der andere

1 «Was er übrigens will ist mir nicht klar. Ich halte ihn für einen gutmeinenden
aber etwas bornierten Menschen, der sehr beredt gelehrt würdig sein mag aber
nicht einsieht, daß ein absolut subjektiver Standpunkt für eine Religionsstiftung
nicht ausreicht. Das fin mot seiner ganzen Geschichte ist die Engländerin. Wäre das

Cölibatsgesetz für katholische Priester nicht gewesen so würde sein Gewissen, mit
dem er wie es scheint sich breit mach+, sein Verbleiben 'n der röm-scher Kirche, sei
es auch als brummendes Element, wohl gestattet haben... Es gibt nichts bequemeres
als ein Gewissen, das einem gebietet zu tun was man gern tut. Dem Herrn Hyacinthe

hat es geboten zu heiraten und als ich letzthin an hohem Orte mich mißbilligend
über das Excommunizieren aussprach so antwortete man mir auch, das Gewissen
verpflichte dazu. Hr Loyson begreift nicht, wie ich es mit meinem Gewissen
vereinigen könne in der römischen Kirche zu bleiben und doch die Überzeugung
auszusprechen, daß ihre Entwicklungen in der Gegenwart auf unrichtige Wege geführt
werden. Dabei übersieht er zweierlei. Erstens daß wenn man etwas Gutes erreichen
will man es auf gegebenen Grundlagen tun muß, nicht auf selbstgemachten
Zweitens übersieht Hr Loyson, daß gerade die Altkatholiken die Schuld daran
tragen, daß eine fruchtbare Opposition gegen die römischen Extravaganzen für
lange Zeit zur Unmöglichkeit geworden ist und daß gerade dieser Umstand diese
Leute mir umso hassenswerter erscheinen läßt Gerade jene äußere Trennung und
die Verbindung der überzeugten Gegner des Vaticanums mit all dem achristlichen
und sittenlosen Gesindel hat zwei Lager geschaffen zwischen denen sich niemand
bewegen kann, der irgend eine Wirksamkeit im Auge hat Wir haben schon
schlimmere Tage gehabt in der katholischen Kirche als die gegenwärtigen, aber es

ist allemal wieder besser geworden und nicht diejenigen haben das Bessere gemacht,
welche wie Hr Hyacinthe draus gegangen und den Weibern nachgelaufen sind,
sondern diejenigen welche ausharrten und das Gute auf den einmal gegebenen Grundlagen

anstreben» (Segesser an Schnell 16. Febr. 1877).
2 Loyson hielt 1878 im Pariser Cirque d'Hiver drei Vorträge: Les Principes de la

Réforme catholique ou l'Harmonie du Catholicisme et de la Civilisation (Paris
1878) die schon im Tiel Zusammenhänge mit Segesser andeuten.

358



lebte aus von Nüchternheit des Juristen getragener männlich-freier
religiös-kirchlicher Gesinnung. Der eine sah sich in mönchischer Verirrung als

Mittelpunkt einer selbst konstruierten religiösen Welt. Den andern hatte
sein historisch-politischer Bildungsweg Religion und Recht als objektive
Werte für wahrhaft menschliches Leben erkennen gelehrt und daraus

folgend zur Überzeugung von der Notwendigkeit freier Wirkungsmöglichkeit

der Kirche als von Gott gestifteter Korporation allen
gesellschaftlichen und staatlichen Gebilden gegenüber geführt. Der aus

geschichtlichem Denken genährte pragmatische Sinn und die auf einem

objektiven Kirchenbegriff beruhende Haltung des christlichen Juristen
erwies sich blendender theologischer Rhetorik des schwärmerischen
Predigers als weit überlegen.

VIII.

Seine Kirchlichkeit anerkannt zu sehen wurde Segesser nicht leicht
gemacht. Die französische Übersetzung wirkte wie ein Steinwurf der
trübe Wasser ins Wogen brachte.

Die Übertragung stammte aus der Feder der in Brüssel unter dem
Namen de Denterghem als Hofdame lebenden Gräfin Mandat de Grancy x.

Segesser stimmte dem Unternehmen zu. Im April war dasselbe im Manuskript

abgeschlossen. Segesser anerkannte die Arbeit als gelungen; der
damals berühmte Dominikaner P. Chocarne 2 begrüßte - mit Vorbehalten

- die Verbreitung. Das Büchlein erschien unter dem Titel «La
lutte civilisatrix (Der Kulturkampf)» in der Pariser Buchhandlung
Ch. Douniol et Co. welche auch die bekannte Zeitschrift «Le Correspondant»

herausgab. Die Verfasserin hoffte, durch die Übersetzung das

französische Publikum mit einem Werke vertraut zu machen, das zu den

wichtigsten Neuerscheinungen der kirchenpolitischen Literatur gehöre 3.

1 Sie publizierte die Übersetzung unter ihrem auf das Schloß Grancy (Còte d'Or)
bezogenen Mädchennamen Mandat de Grancy. «J'ai appris que mon nom de
Denterghem rappellant immanquablement le titre de dame du Palais qui me réjouit
pouvait amener quelques observations ou réclamations au moins désagréables et en
publiant à Paris sous mon nom français j'ai voulu dégager toute responsabilité
autre que la mienne» (an Segesser 7. Juli 1876). - Mme Denterghem fertigte auch
ungedruckt gebliebene Übersetzungen des Vorwortes zu Kl. Sehr I. III-XIII u. Teile
von «Ein Jahr nach dem Kriege» (Kl. Sehr 1/85) an (id. 19. Jan. 1877).

2 (1826-95). - Er war der von Lacordaire am meisten geschätzte Ordensbruder.
Biographie von H. J. Ollivier (1900).

3 « Nous avons voulu mettre à la portée des lecteurs étrangers à la langue allemande

359



Die gute Absicht verfehlte ihr Ziel völlig. Die deutsche Ausgabe hatte
im Ausland keine, in der Schweiz kaum nur in ultranontanen
Randschichten öffentliche Beachtung gefunden. In Luzern hatte man katho-
lischerseits sich überhaupt nicht ernstlich damit zu beschäftigen gewagt1.
Erst als in Paris die Alarmglocke gezogen wurde, entstand allgemeines
Aufsehen. Die Pariser Zeitung «Union»2 veröffentlichte den ersten Warnruf

und gestützt darauf eröffnete auch die inzwischen zum publizistischen
Machtfaktor gewordene Freiburger «La Liberté» ihre Angriffe 3.

Die Polemik, welche geführt wurde, ruht auf dem bekannten
Argumente der zeitgenössischen ultramontanen Zeitungsschreiberei: es würden

liberal-katholische Ansichten verbreitet. Für die in fundierter
Geschichtsauffassung begründeten Gedanken Segessers über die Kirchenpolitik

des zeitgenössischen Rom hatte man in Freiburg und erst recht
nicht in Paris irgendwelches Verständnis : solches bilde nur Vorwand,
um die Verantwortung für den ausgebrochenen Kulturkampf auf die
Kirche abschieben zu können. Das sei Ausfluß freigeistiger Gesinnung
und komme geradezu einer Aufforderung zu neuen Akten der
Kirchenverfolgung gleich. Auf den Verfasser der Schrift fielen schärfste Schläge.
Im Vorwort zur französischen Übersetzung war bemerkt worden, Segesser
sei der Chef der katholischen Partei in der Schweiz. Dagegen wandte
sich «La Liberté» mit Leidenschaft : es sei eine Herausforderung, die
schärfstem Protest rufe 4. Die Spannung zwischen der zurückhaltenden

une œuvre qui par l'élévation de la pensée comme par la profondeur de la science
échappe aux violences de l'esprit de partie non moins qu'aux banalités des discussions

polémiques et dont le rang est marqué parmi les travaux les plus achevés de
l'apologétique chrétienne» (Vorwort).

1 Die «Kirchenzeitung» (1875 336) erklärte, Kanzler Düret habe «des Bestimmtesten

abgeraten, Hm Segessers Broschüre einer theologischen Kritik zu
unterziehen».

2 Die 1847-83 in Paris erscheinende «Union» war eine der damals führenden
katholischen Zeitungen.

3 No 198 v. 26. Aug. 1876. - «Les doctrines de l'homme d'Etat lucernois vont
être jetées dans le public de langue française et seront peut-être lues dans le canton
de Fribourg Nous trahirions notre mission si nous taisions maintenant notre
pensée en présence de théories qui ne sont pas les nôtres ni celles de la grande majorité

du peuple fribourgeois» .- Im Anschlüsse wurde der Artikel Tancrède de Haute-
villes in der «Union» vollumfänglich abgedruckt.

4 «Le traducteur français du Kulturkampf de M. de Segesser nous représente
l'auteur comme le chef du parti catholique en Suisse, ce contre quoi nous devons
hautement protester. Nous avons à Fribourg des hommes d'Etat assez qualifiés
sans aller chercher à Lucerne un chef que le peuple catholique n'a jamais reconnu
pour la bonne raison que M. de Segesser suit en politique une ligne de conduite qui
n'est ni populaire ni catholique» (1. c).

360



Luzerner Politik und der nach einem Durchbruch strebenden Freiburger
ultramontanen Richtung trieb einem Flöhepunkt zu. Segesser antwortete
in würdiger Form mit einer Entgegnung, um deren Einrückung in die

Freiburger Presse er Weck-Reynold bat. Sie kam zum Abdruck 1. Weck 2

riet dringend doch vergeblich, die so notwendige Einheit der
konservativen Kräfte nicht durch oberflächliche Journalisten-Treibereien zu
stören. Segesser freilich hielt es als unumgänglich, die klerikalen
Tendenzen in Freiburg in die Schranken zu weisen 3.

Hinter den Angriffen der «Liberté» standen - was von Luzern wie von
Freiburg aus bestätigt wurde - geistige Gegensätze weit mehr als
persönliche Rivalitäten. In Freiburg fürchtete man, daß die französische

Übersetzung der Kulturkampf-Studie der dort immer noch starken
liberalkonservativen Richtung, gegen welche die Schule Schorderets
anstürmte, neue Auftriebe geben könnte. Gegen die deutsch geschriebene

Originalfassung hatten die Ultramontanen an der Saane nicht
aufgemerkt: erst als die Gedanken französisch geschrieben aus Paris
kamen, fanden sie Beachtung. Die merkwürdige Ansicht, daß nur, was in
Pariser Zuschnitt auftrete, in der Saanestadt gelten dürfe und gute
oder böse Auswirkungen haben könnte, ist damals ein erstes mal im
Fieiburger Ultramontanismus in Erscheinung getreten. Montalembert-
scher katholischer Liberalismus galt als ebenso gefährlich wie Pariser
Freidenkerei und beidem mußte gewehrt werden.

Die Freiburger Zeitungspolemik zog sich den ganzen Frühherbst 1876

über hin. «La Liberté», welche die Lehren des Syllabus als für sie einzig

1 Als vom 28. Aug. datierter Offener Brief in «La Liberté No 204 v. 2. Sept. u.
im liberalkonservativen «Le Chroniqueur suisse» No 106 v. 5. Sept. - «Je déclare
formellement que je ne me suis jamais considéré comme le chef du parti catholique
en Suisse Je n'ai fait ni demandé autre chose que de défendre conformément à

mes convictions et au mandat de mes électeurs les intérêts politiques du catholicisme

en Suisse, ligne de conduite qu'avec ou sans votre permission je maintiendrai
et que ni vous ni personne a le droit de me contester».

2 An Segesser (30. Aug.) - «L'article de 'La Liberté' m'avait affligé car je regrettais

de voir un homme de votre valeur et qui a rendu des services éminents à la
cause catholique en Suisse en but à des appréciations aussi malveillantes. J'en ai
fait des reproches à un des rédacteurs Je regrette tout ce qui peut tendre à diviser
les forces conservatrices. Il y a sans doute avec nous des hommes trop ardents qui
ne suivent pas facilement un conseil, mais il me semble qu'il est encore préférable
de leur laisser faire des sottises qu'on ne peut empêcher plutôt que d'attiser le feu
en leur répondant».

3 «Je tiens à ce que le parti clérical de La Liberté sache que je ne lui demande
rien, qu'il est libre de se passer de moi comme je me passe de lui. Il ne faut pas que ce

parti parvienne à nous dominer ou à nous terrifier, nous perdrions dans la Confédération

toute l'influence qui nous reste si nous le laisserions faire (an Week 31. Aug.).

361



maßgeblich hinstellte und sich selbst als Verteidigerin der Vérité
intégrale ausgab, fuhr mit persönlichen Angriffen auf Segesser weiter.
Elementare Gebote politischen Anstandes 1 wurden verletzt und völlige
Unkenntnis der Verdienste, die der Luzerner nach 1848 als Verteidiger
Freiburgs sich erworben hatte, ja der ganzen politischen Entwicklung in

der Eidgenossenschaft seit 1848, traten kraß ins Licht. An der Versammlung

des Schweizer Pius-Vereins, die in Luzern stattfand, kam es sogar
zu öffentlichen persönlichen Angriffen auf den Luzerner Führer durch die

Freiburger Schule 2. Pfarrer von Ah, der geistreiche Weltüberblicker im
«Nidwaldner Volksblatt», mit den eigenartigen Verhältnissen in Freiburg
durch langjährigen Aufenthalt in dorten vertraut, wies die Behauptung,
«die Schrift und die Politik des Hrn Segesser sei nicht kirchlich und nicht
konservativ» mit Schärfe zurück 3. Die Wirkung des Schorderet-Klei-
serschen Vorstoßes blieb vorerst selbst in Freiburg aus. Bei den Wahlen
im Dezember 1876 wurde die seit 1857 bestehende liberal-konservative

Richtung nochmals bestätigt. Erst 1881 gelang den Ultramontanen der

große Durchbruch. Und erst als die politische Führung an Georges

Python übergegangen war, wurden auf Grundlage des Freiburger
Ultramontanismus Werke von Dauerbedeutung geschaffen.

Inzwischen hatte die Aufregung auch nach Belgien übergegriffen.
Weitab von seinem Entstehungsort wirkte da? unscheinbare Schweizer

«Glossen»-Heft als zündender Funke.

1 No 210 v. 11. Sept. - Segessers Liberal-Katholizismus sei «erreur pernicieuse,
vraie peste, ennemi du dedans cent fois plus dangereux que l'ennemi du dehors,

parceque c'est un traitre dans la forteresse». - Und gleich erscholl der Ruf nach
Indizierung : Segesser hätte klüger getan, seine Broschüre statt sie übersetzen zu
lassen der Index-Kongregation zur Beurteilung zu unterbreiten.

2 Joh. Ev. Kleiser (1845-1919), «ein deutscher Apostel der Presse welchem
Freiburg Hospitalität gibt», toastierte auf die katholischen Redaktoren und stellte
dabei Segesser als «einen Typus vom liberalen Katholizismus» hin. «Es ist unsere
feste Überzeugung, der Kritiker hat die Broschüre gar nicht gelesen» (Vaterland
No 231 v. 5. Okt.). - Über die «in bedeutender Aufregung endende Veranstaltung»
s. a. Basler Nachrichten No 234 v. 3. Okt. und SKZtg 331.

Segesser war auf einer Wallfahrt in Einsiedeln. «Ich hatte diesen Gang schon
lange vor Da ich voraus sah, daß während des Pius-Vereins die Regierungsgeschäfte

still stehen würden so benutzte ich diese Tage dazu Das Spektakel, das

wegen mir im 'National' entstanden sein soll kenne ich also nicht näher» (an Beck-
Leu 29. Sept.).

3 Über Kirchlichkeit entscheidet die Kirche. «Aber dagegen erheben wir unsere
Stimme und das können wir nie zugeben, daß ein französischer Publizist oder ein
Chorherr in Freiburg sich dieses Richteramt anmaße». Nur die Radikalen freuen
sich über die Versuche, «den besten Kämpen aus unsern Reihen zu verbannen»
(Nidwaldner Volksblatt No 38 v. 9. Sept.).

362



Belgien mit seiner überwiegend katholischen Bevölkerung besaß seit
1831 eine liberale Verfassung welche persönliche Freiheitsrechte in weitem

Umfang anerkannte. Sie hatte sich im Wesentlichen bewährt und
den Aufschwung des katholischen Lebens nicht behindert. Im Gegenteil:
der für die neue Zeit aufgeschlossene belgische Katholizismus 1

— der
Mechelner Kongreß von 1863 mit der großen Rede Montalemberts hatte
das der Welt gezeigt - galt als Vorbild für Westeuropa. Freilich war auch
die mit der neuzeitlichen Säkularisierung fortschreitende Entchristli-
chung des öffentlichen Lebens unübersehbar. Das weckte wie überall eine

Gegenbewegung. Diese erreichte Ende der 70er Jahre ihren Höhenpunkt.
In diese Spannungen hinein fiel die französische Ausgabe von Segessers
«Glossen». Das wurde als Einwirkungsversuch von Außen in die
innerkatholischen Auseinandersetzungen Belgiens empfunden. Daß die

Übersetzung von einer Dame des Hofes stammte scheint die Aufregung gesteigert

zu haben.

Die beiden belgischen ultramontanen Organe «Bien public» von Gand
und die Brüsseler «La Croix» eröffneten den Vorstoß 2. Die Freiburger
«La Liberté» druckte beide Aufsätze gleich nach3. Es ist die übliche
aller Sachkenntnis zu den in Frage stehenden Themen entbehrende
Polemik die entwickelt wird : katholischer Liberalismus sei nichts anderes
als eine Variante des Protestantismus, Thesen wie Segesser sie verteidige
fielen eindeutig unter die Verurteilungen des Syllabus, ja sie führten
direkt zum Altkatholizismus. «La Croix» stellte die Schrift gar als vom
Geiste Bismarcks inspiriert und als Attentat gegen das Konzil hin.

Offenkundig war ein Zusammenspiel zwischen Brüssel, Paris und
Freiburg in Gang gesetzt worden. Von Belgien 4 aus wurde die Seges-

1 Dazu: R. Aubert - J.B. Duroselle - A. Jemolö. Le libéralisme religieux
au XXe siècle (X Congresso internazionale di Scienze storiche, Relazioni V 141 ff.).

2 Mme Denterghem charakterisiert in einer Zuschrift an Segesser (31. Aug. 1876)
diese «organes du parti archicatholique» wie folgt: «Le Bien public... est peut-être
le Journal le mieux renseigné qu'il y ait dans ce pays-ci ; il a été longtemps l'organe de
nos ultras. Depuis deux ans il a fait quelque pas sur le chemin de Damas parce-
qu'il se rendait compte que la trop grande violence ne servait à rien. Mais alors il y a
eu scission et un de ses principaux rédacteurs et bailleurs de fond a fait un éclat, a
secoué la poussière de ses souliers sur ces conspirateurs qui osaient faire entrer une
parcelle de prudence humaine et il a fondé à Bruxelles un autre organe La Croix.
Ces deux journaux représentent dans ce pays-ci le parti dont Veuillot est l'organe en
France et leur violence comme leur talent leur assure un assez grand nombre de
lecteurs».

3 No 205 v. 9. Sept. und No 207-220 v. 6.-22. Sept.
4 «Cela prend des proportions épiques... Il est parti une brochure pour Rome

avec votre texte allemand pour ce que tout fût soumis à la congrégation de l'Index...

363



sersche Studie in ihrer deutschen und französischen Fassung nach Rom

zur Beurteilung durch die Index-Kongregation gesandt. Veuillot
unterstützte die Offensive durch eine mit äußerster Heftigkeit geschriebene

Artikelfolge in seinem «Univers» 1. Segessers Darlegungen seien protestantisch,

ja jüdisch, auf alle Fälle häretisch. Einer Andeutung der «Liberté»

folgend behauptete er sogar, sie hätten Anerkennung und Zustimmung
der altkatholischen schweizerischen Kirchengründer gefunden 2.

Die erste Folge dieser Schützenhilfe aus Paris war, daß die

Buchhandlung Douniol den weitern Verkauf der Broschüre einstellte3.
Douniol hatte in «Le Correspondant», welcher in seinem Verlage erschien,
die Studie gelobt, was er nun widerrief 4.

IX.

Was wird Rom tun? Das war die Frage, die nun allgemein gestellt
wurde. In der Schweiz kam die Diskussion durch eine polemische
Abhandlung zu erneutem Aufleben, welche A. Birchler veröffentlichte 5.

Il paraît que ce que vous dites de la Trinité, sur le schisme possible des évêques
allemands et surtout sur la réconciliation avec l'église d'Orient est ce qui devait
attirer la foudre» (Mme Denterghem an Segesser 14. Sept.).

1 Wieder abgedruckt in Œuvres complètes Bd. 39 (1938) 402 ff.
2 Veuillot zitierte aus der Beurteilung des «Culturkampf» durch die «Kath.

Blätter» (oben S. 346) —die dort ironisch gemeinte Bemerkung, daß die Altkatholiken
sich mit Rom aussöhnen würden falls Segesser mit seinen Ansichten durchdringe.
Statt Herzog wurde die Autorschaft an diesem angeblichen Angebot dem altkath.
Bischof Deutschlands Reinkens zugeschrieben, was Segesser als Beweis für die
oberflächliche Arbeitsweise im ultramontanen Journalismus wertete.

3 Mme Denterghem (an Segesser 21. Okt.) war überzeugt, Veuillots Artikel sei «le

produit d'une petite infamie de 'La Liberté' qui me semble voulait donner la charge
et voulait donner comme expression vraie de votre opinion une satire. »

4 Mme Denterghem an Segesser 21. Okt. — Der erste Hinweis in 'Le Correspondant'

(104/1876 720) sprach von einem Buch «le mieux renseigné de tous ceux qui
ont paru sur le même sujet... Les conseils de conduite qu'il donne aux catholiques
sont très sages. » — Die Empfehlung wurde unter bloßer Berufung auf die inzwischen
erfolgten Kritiken zurückgenommen «pour dégager notre responsabilité».

5 «Das philosophische und theologische System Dr Ph. A. von Segesser, zugleich
Kritik seines 'Kulturkampfes'» Freiburg / Schweiz 1877. - Alois Birchler (1843-
1904) hatte in Tübingen bei Hefele und Kuhn, in München bei Döllinger studiert.
Nekrolog: SKZtg 1904 94 ff. Dort (95) : «Hr v. Segesser nahm die ganze Polemik
nicht allzu tragisch. Er äußerte sich in Gesellschaft oft recht launisch und scherzhaft

So sagte er einmal in einer geistlich und weltlich gemischten Gesellschaft:
ich habe die Schrift Hrn Birchlers zu einer Fastenbetrachtung machen wollen, aber
ich verstehe Hrn Birchler nicht recht. Sein Kollege Hr Ständerat V. Fischer
replizierte schlagfertig : er habe die Schrift auch gelesen und verstehe Hrn Birchler sehr

364



Sachlich in respektvollem Tone verfaßt wird der Gegensatz, welcher
zwischen Segessers angeblichem Traditionalismus, Kantianismus und Car-
tesianischem Skeptizismus und der für Katholiken allein maßgeblichen
Scholastik bestehe, herausgestellt. Die Argumentation vermag die

Anliegen Segessers in keiner Weise zu erfassen. Wirkung auf die breitere
Öffentlichkeit blieb ihr denn auch versagt.

Segesser plagten gerade um diese Zeit schwere politische Sorgen. Im
Tessin waren im Gefolge des sog. Stabio-Handels heftige Wirren
zwischen Liberalen und Konservativen ausgebrochen, welche im Süden der
Schweiz ähnliche innere Verfeindungen wie im Jura hcraufzuführen
drohten. Er stand darum der römischen Indizierungsdrohung vorerst mit
mehr Ironie als Sorge gegenüber l. Als Veuillots Angriffe weithin
Aufsehen erregten und den Fehlwertungen der « Liberté » zur Verbreitung im
Ausland verhalfen, richtete er eine Zuschrift an den «Univers»2, welche
dort freilich nur verstümmelte Veröffentlichung fand. Er war überzeugt,
der ultramontane Wortführer habe die französische Übersetzung gar
nicht gelesen3; die deutsche zu verstehen wäre er ohnehin nicht fähig
gewesen. Auch Aufmunterung und Unterstützung blieb nicht aus. Der
St. Galler Bischof Greith distanzierte sich zwar von einigen Thesen des

«Culturkampf», doch noch stärker von der Art des dagegen geführten
Kampfes 4. Der Dominikaner Chocarne, der die Übersetzerin beraten
hatte, blieb bei seinem positiven Urteil5. Der Bischof von Dijon und

gut, aber Hrn Segesser verstehe er nicht immer». - Segesser wertete die Studie «als
charakteristisches Gegen- oder Seitenstück zur Broschüre von Dr Weibel » (45

Jahre 586).
1 Bei der Korrespondenz mit Mme Denterghem findet sich folgende Notiz :

«Lorsque S. Pierre coupa l'oreille à M. Malchus notre Seigneur dit bien qu'il ne
voulait pas être défendu de cette manière. Et il le remit. Mais il ne demanda pas à

5. Pierre d'être chirurgien. Nous n'avons pas entendu que S. Pierre s'en fût beaucoup

repenti ce qui ne l'a pas empêché d'être infaillible. Aussi si le S. Père disait
qu'il n'entend pas que la cause catholique fut défendue à ma manière j'acueillerais
avec le plus grand respect sa parole mais je dirais l'oreille est coupée et ma besogne
faite, remettez la si vous voulez bien».

2 Teilweise gedruckt Œuvres 19 416 f.
3 Veuillot behauptet (ebda 417) das Gegenteil.
4 «Was den 'Kulturkampf betrifft habe ich längstens das Vorgehen der

französischen und belgischen Ritter 'vom brennenden Dornbusch' und deren Schlepp-
trägers Schordcret tief beklagt allein ebenso sehr bedauert, daß die Broschüre selbst,
namentlich im 2. Teil, denselben leider Stoff und Anlaß geboten hat. » (an Segesser
6. Okt. 1876).

5 «C'est profondément triste mais c'est instructif et fortifiant. Lorsque la
compression en est redoutée à de pareilles armes et à de pareils moyens pour étouffer
toute discussion loyale, honnête, parfaitement orthodoxe et éminemment chrétienne

365



jener von Eichstädt, wo ein Mme Denterghem bekannter Belgier
studierte 1, glaubten nicht an die Möglichkeit einer kirchlichen Verurteilung.

Die katholische Öffentlichkeit der Schweiz verfolgte die Entwicklung
mit Besorgnis. Selbst die «Kirchenzeitung» erhob warnend den Finger
gegen den Freiburger Übereifer 2. Segesser selbst kam nun doch in
Aufregung, insbesondere als auch die «Civiltà cattolica», die für die römische

Kurie maßgebliche Zeitschrift der Jesuiten, ihn an den Pranger stellte 3.

Er ersuchte Düret, welcher ihm die Angriffs-Artikel des «Univers»
zugestellt hatte, um ein bischöfliches Testimonium und nahm auch mit
Lachat persönliche Fühlung auf4. In dieser Zeit der Bedrängnis schrieb

il faut croire et se réjouir que sa fuite est proche et que son heure a sonné. Pour moi
je n'ai aucun doute à cet égard et je ne suis pas fâché... de voir le parti de la violence
commettre de telles énormités et de préparer une universelle réaction chez tout ce

qu'il y a d'honnête et de sensé parmi les Catholiques» (an Mme Denterghem
28. Okt.).

1 Der Prinz v. Arenberg. «L'évêque d'Eichstädt informé par le Prince que le
livre avait fait une sorte de révolution en Belgique lui répondait: Soyez sans inquiétude,

je connais l'esprit de l'ouvrage, les intentions sont excellentes et c'est cela

qu'on regarde principalement surtout lorsqu'il s'agit d'un laïque. Mr de Segesser
n'est pas un théologien, c'est un homme politique de génie, le «Kulturkampf»
n'appartient pas du tout à la catégorie des livres que l'on mit à l'index» (Mme
Denterghem an Segesser 22. Nov.).

2 «Sobald die Verfolgung von Außen oder von Oben herab nachläßt ist Zänkerei
leider ein Erbübel in unserm Lager. Dr Segessers Broschüre, die in deutscher Sprache
so ziemlich einem ungefährlich vorüberziehenden Gewitter glich das selbst reinigend
auf die Temperatur wirkte, bot nun 20 Monate später, weil ins Französische
übersetzt, Gefahr des Hagels, des Einschiagens und des Wolkenbruch.es. Die 'Liberté'
läutete über Wetter so stark und lang sie konnte» (SKZtg 1876 331) — «Schließlich
tritt nun selbst Louis Veuillot im 'Univers' gegen die Segesser'sche Broschüre auf...
Wir bleiben beim Urteile daß der 'Kulturkampf von Segesser, deutsch oder
französisch nicht den halben Schaden verschuldet, den nun diese leidigen, von Einseitigkeit

und Mißdeutungen strotzenden Attaquen unserer politischen Lage und unserer
Kirche zufügen» (366) - Regens Keiser dürfte der Verfasser sein.

3 Im Aufsatz «La lotta civilisatrice» (vol XII Ser 9 1876 385 u. 631 ff.) - Verfasser
war (Mme Denterghem an Segesser 19. Jan. 1877) P. Matteo Liberatore S. J. (1810-
92), Gründer der 'Civiltà cattolica' und ein Hauptvertreter der neuscholastischen
Soziallehre.

4 «Gegen Ende des Jahres 1876 hieß es allgemein, die Schrift werde auf den Index
kommen. Ich erhielt von vielen Seiten Teilnahmsbezeugungen. Die Freiburger
Soussens, Kleiser, Schorderet u. Comp, triumphierten und glaubten mich nun auch
im Kt. Luzern, was sie schon früher versucht hatten, unmöglich machen zu können.
Der biedere Bischof Lachat hatte von der deutschen Ausgabe gar keine Kenntnis
und ließ mich um die französische ersuchen um sich zu orientieren Ich ging zu
Lachat nachdem er die Broschüre gelesen und sagte ihm, er möchte als mein
Ordinarius einfach in Rom über meine Person und meine politische und kirchliche Stellung

wahrheitsgetreu berichten, weiteres verlange ich nicht» (eigenhändige
Aufzeichnungen über «Die Indexgeschichte 1877»)

366



er an der Umarbeitung des Jugendaufsatzes «Beiträge zur Geschichte
des Stanser Verkommnisses», und dies vermochte ihn zu trösten:
Geschichtsschreibung ist mehr als Tagespublizistik. Als die Indizierungs-
gefahr über seinem Haupte schwebte reifte der Entschluß, sich des

«Glossen»-Schreibens, was er so lange mit Auszeichnung gepflegt hatte,
fürderhin zu enthalten *.

Inzwischen war der Entscheid in Rom gefallen. Agnozzi scheint dabei
eine Rolle gespielt zu haben. Auch gegen Mermillod richtete sich

Segessers Verdacht2. Agnozzi der auch nach seiner Ausweisung als Nuntius

aus der Schweiz die einschlägigen Geschäfte noch führte 3, teilte dem
Basler bischöflichen Kanzler Düret offiziell mit, die Index-Kongregation
habe am 29. November 1876 beschlossen, Segessers «Culturkampf» in
das Verzeichnis der verbotenen Bücher aufzunehmen4; vor der
Veröffentlichung des Urteils werde wie üblich dem Verfasser Gelegenheit zur
Unterwerfung gegeben, was bei der Publikation des Entscheides lobende

Erwähnung finden würde. Düret wurde aufgetragen, vom Verurteilten
eine solche Erklärung erhältlich zu machen.

Der gute Mann geriet in große Verlegenheit. Noch ehe er amtlich
handelte hatte er mit Segesser, welcher diese Zeit über meist in Bern durch
Sitzungen des Nationalrates festgehalten war, eine persönliche
Unterredung. Auf Grund derselben adressierte er an die Kardinäle des hl. Offi-

1 «Glossen schreibe ich vor der Hand nicht mehr, sonst könnte ich ganz nach
mittelalterlicher Vorstellung in der Kirche Bann und des Reiches Acht fallen es
fehlte nur noch daß auch Bismarck mich auf seinen Index setzte» (an Schnell 7.Dez.
1876). - Einen Überblick über die «Studien u. Glossen zur Tagesgeschichte» gibt
Propst A. Tanner (Kath. Schweizer-Blätter V/1889).

2 «Je crois que vos suppositions sont parfaitement fondées Il connaît en effet
une personne de la cour avec laquelle je suis précisément en relations fréquentes et je
m'explique maintenant certains renseignements dont j'ignorais la source... Il n'aura
pas assez de crédit pour agir sur certaines personnes dont je pourrais redouter
l'intervention» (Mme Denterghem an Segesser 22. Nov. 1876).

3 «Ohne Zweifel hat der ehemalige Nuntius Agnozzi gegen mich geschürt, da er
einen alten Zahn auf mich hatte» («Indexgeschichte») - «Daß Agnozzi mir nicht
grün ist habe ich bereits zur Genüge erfahren Der ganze Zorn rührt übrigens
von dem Artikel her, den ich nach der Aufhebung der Nuntiatur resp. der Ausweisung
Agnozzis in 'Das Vaterland' schrieb (ZSKG 1974/355). Man sieht daraus, wie viel
mehr bloß italienische Schlauheit als staatsmännischcr Sinn dieser sehr
überschätzte Diplomat besitzt. Aber das Unglück für uns ist eben, daß solch bornierte
Köpfe nun in Rom Oberwasser haben» (an Dubs 16. Dez. 1877).

4 Agnozzi an Düret 11. Dez. 1876. - Verurteilt wurde die deutsche Ausgabe:
Cum S. Congregatio S. Officii fer IV die 29 proximi elapsi mensis Novembris hujus-
modi elueubrationem ad examen revoeaverit omnibus rite et accurate perpensis
decrevit ipsam Indici Librum prohibitorum esse accensendam».

367



ziums ein langes Memorandum 1, worin er in geschickter und vornehmer
Weise den Luzerner Staatsmann charakterisierte und verteidigte. Die

vor zwei Jahren erschienene deutsche Ausgabe habe kaum Schaden

gestiftet, die französische sei vom Verleger wieder eingezogen worden
und weitere Verbreitung sei kaum zu erwarten. Schon als erst von der

Möglichkeit einer römischen Intervention die Rede war, habe Segesser

eine Submissionserklärung kategorisch abgelehnt da er nicht als Theologe
sondern als Politiker die Broschüre geschrieben habe. Eine Verurteilung
würde in der Schweiz bei Klerus und Laien so unglückliche Folgen
zeitigen, daß selbst Bischof Lachat für Nachsicht eintrete. Düret schlug
darum eine abgeschwächte Formel für die Veröffentlichung der römischen

Entscheidung vor.
Diese kirchenamtliche Intervention aus Luzern vermochte nicht gegen

den von Belgien aus auf den Vatikan ausgeübten Druck aufzukommen.
Rom bestätigte die Indizierung und Düret wurde erneut aufgefordert,
Segesser davon Kenntnis zu geben und diesen zur Unterwerfung zu
mahnen 2.

1 dat. Luzern 21. Dez. 1876. - «Penes nos jam nemo de isto libello agitur vel
loquitur; editio germanica ante bicnnium peracta quin rumorem exictavit jam
transiit, homines nostri cattolici Dnum Segesser apprime cognoscentes quae in suo
libello bona protulit gratanter exceperunt quae erronea sunt absque scandalo
indulserunt auctori quia inde malum quidpiam metuendum fuerit ipso auctorc
potius ad Acatholicos et Ecclesiae adversarios loquente ut eos ad meliorcm frugem
aducet...

Ad declarandam submissionem nequaquam sese dispositum exhibuit
minime intellcgit cur libellus iste suus et si in dcfensionc Ecclesiae et Catholicismi
non precise votis cunctis Orthodoxorum respondeat patibolo Indicis affigatur
opporteat... Positionem suam et auctoritatem in republica et quidam in repu-
blica mixtae confessionis praetendit qua obstaculum declarandae submissionis.
Praevidet se omnibus ludibrio fieri verique nominis triumphum praeparari vetcris-
catholicismi scctariis qui Dnum Segesser hucusque magis quam caetcros omnes
Reipublicae nostrae proceres formidabant... Unde asseruit pro casu eveniente con-
demnationis libelli sui per Sedem Apostolicam nil aliud sibi superesse nisi demissio-
num omnium in Reipublica et in Cantone hoc Lucernensi munerum et functionum,
idquc cxsequendi propositionum suum affermavit irrevocabile. Adnoto etiam alios
optimae notae viros Senatores Dmnos Lucernenses mini confirmasse hoc esse certuni
Dmni Segesser propositum seseque idem facturos itemque a Gubernio et cameris
helveticis discessurus cum Dmno Segesser...

Ipse revercndissimus Episcopus noster Eugenius exoptat ut non condemnetur
libellus Dmni Segesser quamvis in se dignum condemnatione eum iudicet. Sed
minus malum jam nunc inefficax redditum tolerandum vidctur ne graviora accidant
mala».

2 Düret an Segesser (27. Dez.) : «Die Congregatio Indicis in Rom hat... trotz Allem
den Beschluß gefaßt, die Broschüre 'La lutte civilisatrice' auf den Index zu setzen.
Wie ich aus sicherer Quelle vernommen, hat der belgische Episkopat eindeutig dazu

368



Dieser benutzte die Neujahrstage 1877 um seine Stellungnahme schriftlich

festzulegen. Es sind davon zwei Fassungen der Antwort erhalten,
welche er an Düret zur Weiterleitung nach Rom zustelle J

; nur die zweite

gelangte zur Absendung. Es handelt sich um Zeugnisse mutigen Geistes

mit dem ein kirchentreuer Mann dem entgegentrat, was er als Übergriffe
Unzuständiger in profane Bereiche betrachtete. Er umriß nochmals die
Ziele seiner Studie, forderte für sich als kirchlich gesinntem Laien und
Schriftsteller Freiheit des Wortes in wissenschaftlichen und politischen
Fragen und erklärte kategorisch, daß er sich niemals zur Anerkennung
eines so ungerechten kirchlichen Aktes herablassen sondern in Ruhe und
mit Gottvertrauen diesen hinnehmen 2, jedoch sein Verhalten im
persönlichen und politischen Leben nicht ändern werde. Freilich - diese

mutige Bemerkung unterdrückte er nicht - die angedrohte Maßnahme
werde mehr als ihm selber der Autorität kirchlicher Amtsträger und dem
Ansehen des Katholizismus überhaupt schaden. Düret gegenüber betonte
er in männlichem Stolze, daß er jegliches Gnadengesuch ablehne und es

auch der Indexkongregation nicht danken werde, falls sie von einer
Verurteilung absehe.

Es bereitete Segesser keine Schwierigkeit, Treue zur Kirche und
Selbstachtung eines freien Mannes bruchlos zu verbinden. Die aristokratische
Herkunft stärkte sein Selbstbewußtsein: er machte mit erstaunlicher
Offenheit der römischen Drohung gegenüber geltend 3, daß er autoritäre

gedrängt und es soll aus der Verurteilung Ihrer Schrift im dortigen Land eine eigentliche

Question brûlante gemacht worden sein Die Sentenz verliert in den Augen
der kirchlich treuen Katholiken alles Odiöse sobald es dabei heißt Auetor libri
laudabiliter se subjeeit Ich habe mein Möglichstes getan, um die Sache wenn
tunlich rückgängig zu machen. Allein ich habe sehr geringe Hoffnung darauf denn
ich weiß, durch Vorhalten der Folgen läßt Rom sich nicht schrecken ».

1 dat. 4. und 9. Jan. 1877.
2 «Den Fügungen Gottes unterwerfe ich mich immer gerne, nicht aber den Herren

im roten Talar, die sich an Seine Stelle setzen möchten» (an Düret 13. Jan. 1877).
3 «Il s'agit de se soumettre à une sentence autoritaire non motivée donnant cours

à des appréciations attentatoires à mon honneur. Car je tiens à mon honneur d'être
catholique et de maintenir devant tout le peuple les traditions séculaires de ma
famille. Je dois protester contre toute flétrissure qu'on voudrait attacher à mon
nom.

Je ne pourrais pas empêcher la S. Congrégation de procéder comme dans sa
sagesse elle croira devoir le faire et je respecterai ses motifs quoique je ne les

comprenne pas. Mais quant à moi je ne ferai aucun acte de soumission... Je n'ai
qu' à exprimer le désir que la Ste Congrégation avant de publier une sentence con-
demnatoire contre moi veuille bien réfléchir si le véritable intérêt de l'Eglise catholique

exige cette mesure qui me paraît inique. En même temps vous pouvez l'assurer
que les instigateurs de ce procédé n'auront jamais le plaisir quoiqu'il advienne de

24 369



Eingriffe in rein wissenschaftlich geführte Diskussionen, zu denen er
seinen «Culturkampf» rechnete nicht hinnehme. Dies umso weniger als

er vermutete, Intrigen lägen dem ganze Vorgehen zu Grunde. Seine

Studie bringe historisch-politische Wertungen und zur Beurteilung
solcher fehle der Index-Kongregation die sachliche Kompetenz. Was ihm
angedroht wurde wertete er als politische Maßnahme. Er war darum
entschlossen, im Falle einer öffentlichen römischen Verurteilung sogleich

von allen seinen Ämtern zurückzutreten.
Trotz verschiedener Interventionen 1 - die Luzerner Regierung unternahm

Schritte bei Bischof Lachat und deutsche Kirchenfürsten bezeugten

Solidarität - hielt das amtliche Rom an der Verurteilung fest2.
Segesser äußerte sich öffentlich nicht dazu, doch im Herzen saß tiefer
Groll gegen die traurigen Verhältnisse, die das Ganze veranlaßt hatten 3.

Mit der für ihn bezeichnenden Sclbstironie sah er auch gute Folgen der

Indizierung voraus 4.

me voir justifier les calomnies qu'ils ont débitées contre moi. Que l'on me condamne
ou non je ne dévierais pas de la ligne de conduite que j'ai suivie dans ma longue
carrière politique et littéraire et qui est de défendre de mon mieux l'Eglise catholique
dans laquelle je suis né et dans laquelle j'espère que Dieu m'accorde la grâce de
mourir».

1 «Ketteler, Greith, Hefele u. a. die sich auf einer Konferenz in Konstanz
zusammenfanden sollen in Rom Schritte getan haben um das einfältige Beginnen zu
hindern Meine Kollegen im Regierungsrat waren in Besorgnis, daß eine öffentliche

Verurteilung uns in unserer politischen Stellung schaden möchte und drangen
in den Bischof, er möchte sich zu meinen Gunsten verwenden». (Indexgeschichte) -
Propst Tanner berichtet, daß auch Lachat in Rom zu Gunsten Segessers intervenierte

(Kath. Schweizer-Blätter V/1889 472).
2 «Die Broschüre wurde von den belgischen Bischöfen - wahrscheinlich wegen

der Stellung der Übersetzerin am Hofe - der Indexkongregation in Rom denunziert
und diese armen Tröpfe machten sich eilig über ein Buch her, von dem sie so wenig
verstanden als Hr. Louis Veuillot Dabei visierte man vorzüglich auf meine Person
und ließ die Übersetzerin - une grande dame - möglichst ungeschoren»
(Indexgeschichte). - In «Fünfundvierzig Jahre im Luzernischen Staatsdienst» (Kl. Sehr
IV 585) wird die Episode kurz erwähnt.

3 «Die verwünschten Altkatholiken haben den vernünftigen Reformideen in der
katholischen Kirche alle Bewegung unmöglich gemacht, das ist ihr größtes Verbrechen.

Ich wollte immerhin - wenn gerade eines von beiden sein müßte - dem Papste
zehnmal den Pantoffel küssen als dem Quasibischof Herzog und dem Carteret
einmal» (an Dubs 16. Juni 1877).

4 «Gerade heute ist mir der Gedanke gekommen daß eine solche Sentenz, so
einfältig sie mir erscheint und so boshaft ihre Anstiftung ist, doch eine göttliche
Fügung zu gutem Effekt sein kann. Man wirft unserer Regierung vor, daß sie bei
allem was sie namentlich im Schulwesen und in der Behandlung kirchlicher
Angelegenheiten tut, gänzlich unter klerikalem Einfluß handle. Gerade heute kam bei
einem solchen Gegenstande dieser Vorwurf in roher Form zur Sprache. Dabei dachte

370



Veröffentlicht wurde die Sentenz nie l. Die Übersetzerin hatte
anfangs Januar 1877 von Gerüchten gehört, Rom werde schließlich die

ganze Affäre still abtun 2. Sie stand in Beziehungen mit Mgr Vannutelli 3

welcher damals die Nuntiatur in Bussel leitete und Bruder des Kardinals
und spätem Staatssekretärs Vannutelli war. Dieser teilte ihr mit, daß der

Artikel in der «Civiltà cattolica» voraussichtlich das Schlußwort in der

ganzen Affäre sein werde. Es ist höchst wahrscheinlich, daß mehr aus
Rücksicht auf Belgien als um Segessers willen Rom schließlich die
Angelegenheit ad acta gelegt hat4. Doch auch Segesser war eine Größe, die
nicht einfach übersehen werden konnte 5.

Die schreckliche Notwendigkeit der Accomodation an eine neue
mittelalterlichen Zuständen weit entfernte Zeit, vor welche die Kirche in
der Moderne gestellt ist, zwingt zu Haltungen und Stellungnahmen
welche oftmals Kritik herausfordern. Sie löst aber auch den in der Kir-

ich, dann wenn ich einmal auf dem Index stehe und zwar ohne Unterwerfung,
so werde wenigstens von mir niemand mehr sagen können oder wollen, daß ich
unter klerikalem Einfluß handle. Und wenn mein Einfluß durch jene Verdammung
nicht leidet und ich dann sponte solche Vögel beim Schöpfe nehme oder nehmen
helfe, so wird es nur umso unangefochtener und mit mehr Effekt geschehen können,
sodaß freilich der Zweck der Verdammung nicht erreicht aber dadurch doch auf
andere Weise unsere Sache gefördert ist. Diese Betrachtung hat mich mit der
ganzen Geschichte gewissermaßen ausgesöhnt, sodaß ich nun mit aller Ruhe dem
ferneren Fortgang der Sache entgegensehe» (an Düret 13. Jan. 1877).

1 «Wie die Sache einen Ausgang genommen ist mir nicht bekannt geworden.
Tatsache dagegen ist, daß eine Publikation gegen das Buch im römischen Index
nicht erfolgte und der Lärm allmählich verstummte» (Indexgeschichte) — Erst
1887 erhielt Segesser Einsicht in die darüber im bischöfl. Archiv befindlichen Akten.

2 «Une longue conversation que j'ai eue ces derniers jours avec le Nonce à
Bruxelles Mgr Vannutelli (frère de Mgr Vannutelli qui est à la secrétairie d'Etat à

Rome) m'avait donné confiance. Lui aussi croyait et espérait entre nous soit dit que
les deux articles de la Civiltà clôturaient le débat et il montrait en même temps une
très juste appréciation de votre talent bien qu'il fasse ses réserves sur la brochure»
(Mme Denterghem an Segesser 19. Jan. 1877).

3 Serafino Vannutelli (1834-1915) später Kardinal, galt als fortschrittlich gesinnt.
Sein Bruder Vincenzo (1836-1930) war unter Leo XIII. Staatssekretär.

4 «Um meiner Person wegen wäre die Sache schwerlich zum Stillstand gekommen.

Aber die Übersetzung reichte in Kreise hinein mit denen man zu rechnen
hatte und ich trug Sorge, daß man mich nicht isolieren konnte» (an Dubs 16. Dez.
1877).

5 Im Amte stehende Politiker werden von der Kurie selten öffentlich verurteilt,
sagte ein Konsulator der Index-Kongregation eben um diese Zeit zu Charles Perrin
«à propos d'un publiciste dont les opinions répandues dans divers écrits étaient
évidemment condemnables : A pour celui là il y aurait probablement rien à faire.
C'est un homme politique et jamais on arrachera aux cardinaux une décision en ce

qui le touche» (H. Becqué et A. Louant, Le dossier Rome et Louvain de Charles
Perrin RHE 50/1955 72).

371



chengeschichte der Neuzeit gelegentlich praktizierten merkwürdigen
Grundsatz des tolerari potest aus. Durch Klugheit bestimmt duldet die

Kirche Ansichten, Überzeugungen ja Verhältnisse, die nicht immer
klerikalen politischen Zielsetzungen entsprechen. Dies setzt freilich wahrhaft
religiöse Zielsetzung aller Beteiligten voraus. Nur eine tief im Religiösen
verankerte Geschichtsauffassungx wird die hier in Erscheinung tretende
Tatsache, daß der moderne Katholizismus eine complexio oppositorum
ist, verstehen können.

Durch Nicht-Veröffentlichung der Indizierung anerkannte Rom
Gewicht und Bedeutung des Luzerner Staatsmannes. Und so ist es doch ein

versöhnlicher Ton, mit dem die unglückliche Affäre ausklang!

X.

Ist - was dem römischen Vorgehen gegen die «Culturkampf »-Studie zu
Grunde lag - katholischer Liberalismus - im 19. Jahrhundert möglich
und gerechtfertigt gewesen?

Wer an diese Frage herantritt muß sich des Wesensunterschiedes

bewußt sein, der zwischen katholisch-politischem Liberalismus und
religiös-liberalem Katholizismus besteht. Im Phänomen Liberalismus finden
sich viele Abstufungen. Wesentlich ist die Akzentsetzung: handelt es

sich um freiheitliches Denken in politischer Beziehung oder um
ungebunden individualistische Einstellung in religiösen und kirchlichen
Fragen? Für die Wertung Segessers als politischer Denker und handelnder

Staatsmann, der seine politisch liberale Haltung mit tiefer persönlicher
Religiosität verband, ist dies die entscheidende Frage.

Andere als freiheitliche politische Zustände waren in der Schweiz des

19. Jahrhunderts nicht mehr möglich. Nach dem Umsturz von 1798 2

drang das Individualprinzip unaufhaltsam durch und selbst um Bewahrung

altschweizerisch-föderalistischer Elemente wurden in den

Verfassungskämpfen nur noch Nachhutgefechte geliefert. Das konfessionelle

1 «Die Kunst politischer Situationsgestaltung und -ausnutzung ist eine
gotteswürdige Kunst, religiöser Zielbestimmung und Einordnung so fähig wie jede andere
Gestaltung des Menschengeistes» (Erwin v. Kienitz in «Hochland» 34/1 (1936/7)
83). - Über Berücksichtigung der Opportunität in der römischen Indizierungspraxis :

K. Muth in «Hochland» 46 (1953/4) 236 ff.
2 Segesser legt seine Auffassung in dem großartigen Schlußkapitel seiner

Rechtsgeschichte (IV 718 ff.) : «Allgemeiner Blick auf die politischen und rechtlichen
Entwicklungen der Neuzeit » dar.

372



Gleichgewichtssystem des barocken Staatsrechtes, welches in der Alten
Eidgenossenschaft den inneren Frieden gesichert hatte, war durch den

Ausgang des IL Villmergerkrieges erschüttert, durch die territorialen
Neugestaltungen von 1815 unmöglich geworden. Freie Entscheidung des

Individuums bestimmte Zugehörigkeit zu Religionsgenossenschaften.
Das Regionalprinzip, das bisher den Kirchen in Verbindung mit den
konfessionellen Kantonalstaaten die Existenz gesichert hatte, war
durch das Individualprinzip abgelöst worden. Glaubens-, Gewissensund

Kultusfreiheit waren Ziele, welche auf dem ganzen Gebiete der

Eidgenossenschaft keine ernsthafte Bestreitung mehr zuließen. Nur das

für Alle gültige und von jedem Überrest des barocken Zeitalters gereinigte
gemeine Recht konnte Grundlage neuen kirchlichen und konfessionellen

Lebens sein.

Solcher Übergang mußte bisher konfessionell geschlossenen Gebieten
schwer fallen. Alt-Luzern war in besonders eigenartige Verhältnisse hinein

gestellt. Zu den katholischen Länder-Demokratien der Urschweiz
bestanden alte und enge Beziehungen. Sie wirkten solange politisch
weiter als die neue Niederlassungsfreiheit die konfessionell-kirchliche
Einheitlichkeit der Bevölkerung noch nicht völlig aufgeweicht hatte.
Auf dieser Grundlage wurde nach dem Luzerner Umschwung von 1841

die unglückliche Sonderbundspolitik möglich. Das Patriziat, in der
Reußstadt ebenso innerlich verunsichert wie in den übrigen eidgenössischen

Städteorten, war seit dem 18. Jahrhundert durch jansenistische
Haltung und gallikanische Kirchenpolitik mit dem eigenen Landvolke
und jenem der Länder um den See in steigenden Gegensatz geraten und
hatte sich aufklärerisch-revolutionären Zielen genähert. Das führte am
Beginn des neuen Jahrhunderts zu weitgehender Verschmelzung mit
dem liberal gesinnten städtischen Bürgertum. Die 1831er Verfassung
sicherte diesem die entscheidende Stellung. Diese beruhte nach dem
Scheitern der Bundesrevisionsziele von 1832 ganz auf typisch
liberalbürgerlichen Grundsätzen: Volkssouveränität war zwar theoretisch
anerkannt, jedoch durch den in revolutionären Zeiten konservativen
Zielen dienenden Begriff von der verfassungsgebenden Gewalt der

Verfassung x in der politischen Praxis ins Gegenteil gewendet worden. In den

für je 10 Jahre als unabänderlich dekretierten Regenerations-Verfassungen

war alle Souveränität an einen in zehn Jahren nur zu Dritteln
erneuerbaren Großen Rat delegiert, dessen Mitglieder - nicht mehr wie

1 C. Schmitt, Verfassungslehre 53.

373



in patrizischen Regimentsordnungen lebenslänglich doch für lange
Jahre - als eine Art Pseudoaristokratie einzige politische Machtträger
waren. Man kommt nicht darum herum, dem politisch-bürgerlichen
Liberalismus für diese Sicherung seiner politischen Herrschaftsinteressen,
wie sie ihm in den Verfassungen von 1831 gelang und die er dann in der

Bundesverfassung von 1848 für Luzern und Freiburg zu verankern
vermochte, Anerkennung als hervorragende intellektuelle Leistung
auszusprechen. Die bürgerlich-liberale Repräsentativ-Demokratie war zur
maßgeblichen Staatsform in der Eidgenossenschaft geworden, hatte aber
auch zugleich die Grundlage für den spätem radikalen Absolutheitsan-
spruch gelegt. Der Zehn-Jahres-Rhythmus im Verfassungsleben zeigt sich
deutlich in Luzern und in Freiburg, wo der Zusammenstoß der neuen
bürgerlich-liberalen Ideen mit der alten katholisch-demokratischen
Volksbewegung besonders heftig war und die Repräsentativ-Demokratie
sich nach 1848 lange nur mit formaliuristischen Künsteleien halten
konnte. 1841 war zwar in Luzern den Gegnern solchen Regimentes ein
erster kurzlebiger Sieg gelungen. Der entscheidende Durchbruch erfolgte
nach jahrzehntelangen Kämpfen um Total- oder Partialrevision der
Verfassung, um Total- oder Drittelserneuerung des Großen Rates erst 1871.

Freiburg hat das Ziel schon 1857 bei Ablauf der ersten zehn Jahre nach

Gründung des Bundesstaates erreicht.
«Die Bastardform der repräsentiven Demokratie» war seit 1831 zum

Zuge gekommen1. Daß Segesser, dem nach 1848 die Führung der
katholischen Politik in Luzern und in der Eidgenossenschaft aufgelastet worden

war sie verabscheute, ist natürlich. Die Innenpolitik, welche er im
Kanton Luzern betrieb 2, war ganz auf deren Beseitigung und Ersetzung
durch das System reiner und umfassender Demokratie ausgerichtet.
Totalerneuerung des Großen Rates nach nicht allzu langer Amtsdauer
stand im Mittelpunkt seiner Forderungen. Mit der Abscheu vor
repräsentativ-demokratischen Institutionen verband sich eine auffällige
Sympathie für plebiszitäre Elemente im Aufbau moderner Staaten. Seine

bezüglichen Auffassungen waren umfassend. Er vertrat sie nicht nur mit
schweizerischer sondern mit europäischer Zielsetzung. Er wertete die
«Bastardform der repräsentativen Demokratie» als Zwillingsbruder der
«Bastardform der repräsentativen Monarchie». Dieser letzteren gegen-

1 Rechtsgeschichte IV 741 ff. und bes. auch im «Rückblick als Vorwort» zu den
Nationalrats-Reden (Kl. Sehr. III xxxivf.).

2 45 Jahre 85 ff.

374



über trat er für «demokratische Monarchie» als beste Staatsform für
großräumige Territorien ein. Die merkwürdige Anerkennung Napoleons

III. und von dessen Regierungsart ist nur von daher verständlich.
Die plebiszitären Elemente, die sich hier wie auch in der altschweizerischen

Demokratie und in dem 1874 eingeführten Gesetzesreferendum
finden galten ihm als wirksames Abwehrmittel gegen den absoluten

Herrschaftsanspruch der Radikalen. Sein Liberalismus gründete sich
in einer Auffassung von Demokratie, welche in der Organisation staatlicher

Institutionen Volkssouveränität möglichst umfassend zum
Ausdruck bringen wollte.

Wie aus einem von jugendlichem Stolze auf seinen Adelstitel erfüllten
Patrizier ' ein überzeugter Verfechter neuzeitlicher wahrhaft liberaler
Ideen geworden ist bildet ein zentrales Problem der Segesserschen

Lebensgeschichte. Diese auf das Persönliche bezogene Fragestellung
ermöglicht es auch, den Ideengehalt jenes katholischen Liberalismus
einigermaßen zu klären, welchen dieser Mann selbständig und eigenwillig im
politischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts vertreten hat.

Daß in der Abneigung gegen bürgerliche Herrschaftsansprüche, wie
der Vulgär-Radikalismus jener Zeit sie vertrat und in Segessers Nicht-
Klerikalismus die aristokratische Herkunft und die in jener Zeit
herrschende Einstellung zur Kirche nachwirkte ist unbestreitbar. Gemäßigter
Gallikanismus war noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine von der
Kirche geduldete 2, von hervorragenden Theologen und Kirchenmännern

3 praktizierte Haltung gewesen. Segesser selbst hat immer in seinen

Zielsetzungen auch an von daher kommenden Gedanken festgehalten 4.

1 Als er in Bonn studierte adressierte er die Briefe an die Eltern mit dem vollen
Adelstitel: 'von Segesser von Brunegg' Diese baten die Anschrift etwas schweizerischer

abzufassen «weil wir sonst mit diesen aristokratischen Titulaturen den guten
Leuten zum Ärger oder Gespött werden könnten» (18. April 1839). - Er hielt im
Gegensatz zu den bescheidenen Eltern sehr an seinem «unbefleckten 600 jährigen
Stamm» (22./23. April 1839).

2 Dazu etwa S. Merkle, Zum Württemberg. Mischehenstreit (Theol. Quartalschrift

119/1938 60 ff.).
3 J. H. Beckmann, Beiträge zu Diepenbrocks Kirchenpolitik (Hist. Jahrbuch

Görres-Gesellschaft 55 (1935) 392 ff.).
4 In seiner Besprechung von C. Attenhofers Buch über «Die rechtl. Stellung der

kath. Kirche gegenüber der Staatsgewalt in der Diözese Basel» bejaht er eine
«vorsorgliche negative Staatskontrolle» über das kirchliche Vermögen u. stellt es als
fraglich hin, ob «eine gänzliche Wegnahme dieser Schranken sofort tunlich wäre».
Ebenso wendet er sich gegen die freie bischöfliche Collatur von Pfarrpfründen und
tritt für ein allgemeines Präsentationsrecht der Gemeinden ein (Kath. Schweizer-
Blätter XII/1870 133 ff.).

375



Er war bis ins frühe Mannesalter von überheblichem aristokratischem
Standesbewußtsein erfüllt. Unter dem Einfluß seiner historischen
Studien wandelte sich dies zu einer Elite-Haltung, welche in der Neuzeit
allein noch adelige Stellung zu begründen vermag. In den kuriosen Plänen

zur politischen Wiederbelebung des schweizerischen Patriziates 1, welche

er in den ersten Jahren nach der Heimkehr von deutschen Universitäten
dem Freunde Eduard von Wattenwyl gegenüber entwickelte, läßt sich
der Wandel von Aristokratenbewußtsein zu Elite-Verpflichtung gut
beobachten.

Diese seltsame und seltene Persönlichkeitsentwicklung war nur auf
der Grundlage der historisch-politischen Bildung möglich, die Segesser

geformt hat2. Patriziersöhne haben, nach dem Aufbruch ins 19.

Jahrhundert nur in wenig zahlreichen Fällen, von wissenschaftlichem Interesse

bewegt, politisch-geistige Leistungen von Bedeutung erbracht.
Segesser hat das immer beklagt.

Die entscheidende Bedeutung welche die Studienjahre und vor allem
der Einfluß Rankes auf das politische Weltbild übten, darf man wohl in
einem Doppelten sehen. Die Gegensatz-Philosophie, die ihn bestimmte,

war ein fruchtbarer Boden. Er gehörte zu den Historikern, welche in
wirren Weltläufen die discordia Concors zu sehen vermögen und die sich

von daher verpflichtet fühlen, mutig und ausdauernd auch Randpositionen,

selbst äußerste, zu halten. Daraus ist schöpferische Kraft erwachsen

: Radikalismus kann nur Früchte bringen, wenn auch das Gegenstück
lebendig ist, denn allein so werden Kompromisse möglich. Das Freundespaar

Segesser-Heer hat sich in der schweizerischen Politik nach 1848

eigenartig betätigt.
Noch wichtiger war der volle Durchstoß zur Erkenntnis von der

Bedeutung, welche historisch-pragmatischem Denken für politische Hai
tung zukommt. Man kann geradezu sagen, daß hier der wesentliche
Unterschied zwischen Ultramontanismus und katholisch-politischem

1 Sein Ziel war es, daß «das Patriciat sich als Stand gleichviel unter welcher
Verfassung und Regierung» erhalte (an Wattenwyl 13. Dez. 1842). Er war zwar
überzeugt, «daß das Patriciat als politischer Factor überflüssig geworden ist», doch
glaubte er, daß «es die Stellung der Nachkommen des alten Patriciates» sei, im
öffentlichen und wirtschaftlichen Leben «die höheren Interessen der Cultur, der
Moral, des Christentums der allgemeinen Herrschaft des materiellen Princips
gegenüber zu vertreten» (12. Febr. 1843).

2 Dazu mein Aufsatz: «Segesser als Rechtshistoriker. Seine Stellung innerhalb
der historischen Rechtsschule und das Verhältnis zu Ranke» (Geschichtsfreund
125/1972, 281 ff.).

376



Liberalismus liegt. Liberalismus fordert als Voraussetzung zu politischem
Handeln realistische von aller Voreingenommenheit freie Auffassung
profaner Sachgebiete 1. Ultramontanismus ist eine ebenso vielschichtige
Erscheinung wie Liberalismus. Es ist unbestreitbar daß er, so wie er sich
im 19. Jahrhundert auswirkte 2, zu einem bedeutenden Teile auf
kirchenpolitische d. h. auf Ziele welche weltlichen Interessen der Kirche
entsprachen, ausgerichtet war; das unentwegte Festhalten am Kirchenstaat
ist dafür vielsagender Beleg. Segesser 3 unterschied in seinem Denken
zwischen politischem und religiösem Ultramontanismus. Was er unter
Ultramontanismus, der in seiner Zeit als politische Partei auftrat
versteht, ist dem Wesen nach religiöser Ultramontanismus, dessen Ziel es

war, «die äußere Freiheit und selbstberechtigte Existenz der universalen
Kirche» zu erringen und zu sichern 4. Solch religiöser Ultramontanismus
ist gleichbedeutend mit «orthodoxem Katholizismus». Dem gegenüber
steht ein Ultramontanismus, der als klerikal-hierarchische politische
Partei Eingriffe der Kirche in profane Sachgebiete anstrebt oder
mindestens duldets, was nach Segessers Ansicht Mitursache des Kultur-

1 «Mit der noch so unabgcschwächten ('integralen') Aufstellung der katholischen
Theorie ist ja noch wenig getan. Es gilt, von den Grundsätzen aus erst die Handhabe
zu finden, mit denen man die konkreten Dinge der Welt anfaßt Es war das
Recht der Kirche, dabei vorgekommene Irrtümer zu verurteilen. Pflicht der Ge-

schichtschrcibung ist, die guten Absichten der Irrenden, die zeitgeschichtliche
Zwangslage ihres Handelns zu beurteilen. Übrigens ist Vieles 'liberal' gescholten
worden was nur gesunder Realismus war: das Verständnis für die Eigengesetzlichkeit

der profanen Sachgebiete» (Philipp Funk, Der Gang des geistigen Lebens in
Deutschland, in: Wiederbcgegnung von Kirche und Kultur. Festgabe Karl Muth
1927 98).

2 Das Buch von K. Buchheim, Ultramontanismus und Demokratie, sieht das
Problem nur einseitig und behandelt nur den politischen Ultramontanismus. Dazu
die Kritik von Rudolf Lill (Quellen und Forschungen aus ital. Archiven 45
(1965) 445 ff.).

3 «Nun kommt uns aber vor, die Frage um den Inhalt und Umfang des Begriffs
der obersten Gewalt sei auf kirchlichem Gebiete ebenso wenig wie auf dem weltlichen
Sache des göttlichen Rechts sondern vielmehr dei historischen Ausbildung des
menschlichen Rechts. Als göttliches Recht betrachten wir nur den Primat an sich
nicht aber die wechselnde Gestalt der Attribute» (Kl. Sehr. I. 413).

4 «Ultramontanismus ist die Grundlage einer politischen Partei», die bezweckt,
für «Freiheit des religiösen Bekenntnisses in Cultus, die ungehinderte Wirksamkeit
einer katholischen Organisation» zu kämpfen, (id 302. 45 Jahre 164).

3 «Nicht die unbedingte Unterstützung aller hierarchischen Tendenzen
charakterisiert den Ultramontanismus sondern das Festhalten an dem Wesentlichen der
politischen Organisation des Katholizismus, an der selbständigen Stellung der
Hierarchie, an der Integrität u. freien Wirksamkeit des Primates des römischen
Papstes» (id. 306).

377



kämpfes gewesen ist. Nur im ersten Sinne - so behauptet Segesser von
sich - sei er immer ein Ultramontaner gewesen 1. Aus diesem Geiste hat
er die «Culturkampf »-Studie geschrieben. Wenn die Gegner in ihrem
Unverständnis diese als «echten Ausdruck» des Ultramontanismus werten, so

konnte er dem in scherzhafter Ironie nur zustimmen 2
: die Voraussetzung

einer Wiedervereinigung der Altkatholiken, wovon Herzog nach
Erscheinen der deutschen Ausgabe sprach, wären dann gegeben.

Eine Szene aus der Geschichte des belgischen Ultramontanismus
macht Wesentliches deutlich. Hauptvertreter desselben in der Vatica-
numszeit war Perrin 3, Professor für öffentliches Recht an der katholischen

Universität Löwen. Er erscheint in der Reihe der vom L'ltramon-
tanismus bestimmten katholischen Gelehrten, in deren Mitte Segesser

steht, als das rechts gelegene Gegenstück zu dem ganz nach links
abgeirrten Friedrich v. Schulte. Seine Gestalt wie seine Lehrtätigkeit war
umstritten. Um sich von höchster Autorität die Richtigkeit seiner
Haltung und der von ihm gelehrten Grundsätze des öffentlichen Rechts

bestätigen zu lassen suchte er, als die Auseinandersetzungen über die

Bedeutung des Syllabus die Katholiken verunsicherten, um eine Audienz
bei Pius IX. nach 4. Seine Aufzeichnungen über die dabei erhaltenen

1 «Man hat mir bisweilen merken lassen daß man bezweifeln dürfe ob ich mit
voller Überzeugung auf dieser Seite stehe. Mit Unrecht. Wahr ist, daß ich in
verschiedenen Schriften die Ansicht ausgesprochen habe, daß Manches in der Disziplin
unserer Kirche einer Reform bedürftig, daß überhaupt dem Katholizismus der
Gegenwart ein idealer Aufschwung zu wünschen wäre und ich habe mich auch
nie gescheut es zu sagen. Aber ich anerkenne nur der kirchlichen Autorität die
Kompetenz in kirchlichen Dingen zu entscheiden, und wenn meine Ansichten bei
Manchen von den gangbaren abweichen so nehme ich für mich kein Recht in
Anspruch, sie anders als in anständiger wissenschaftlicher Form geltend zu machen
oder gar die Staatsgewalt dabei ins Spiel zu ziehen. Deshalb bin ich ultramontan. »

(in der ungedruckt gebliebenen ersten Fassung des «Ein Rückblick als Vorwort»,
Kl. Sehr. III).

2 In einer Polemik war von Luzerner Liberalen behauptet worden, der «Culturkampf»

sei «der echte Ausdruck des Ultramontanismus in seinem gegenwärtigen
Stadium». In einer Zuschrift (12. Okt. 1876) an die «Basler Nachrichten» (No 244
v. 14. Okt.) freute Segesser sich über dieses Urteil, «denn bekanntlich wird ja das
von verschiedenen Seiten bestritten nicht nur von der 'Liberté' und Genossen
in allen Tonarten Der jetzige altkatholische Herr Bischof hat in den katholischen
Blättern von Ölten seiner Zeit (oben S. 346) versprochen sich mit Rom auszusöhnen,

wenn die Ansichten meiner Broschüre dort Anklang finden ».

3 Charles Perrin. Nach dem Pontifikatswechsel von Pius IX. zu Leo XIII.
verlor er seinen Lehrstuhl an der Universität Löwen (H. Becqué et A. Louant,
Le dossier Rome et Louvain de Charles Perrin. RHE 50/1955 36 ff.).

4 Sie fand am 1. Aug. 1868 statt. Seine Aufzeichnungen darüber: A. Louant,
Charles Perrin et Pie XI (Bulletin de l'Institut historique belge de Rome 27/1952).

378



päpstlichen Auskünfte sind ein höchst wichtiges Dokument zur
Geschichte der durch den Syllabus beeinflußten Ideen im politischen
Katholizismus. Perrin empfand sehr den Gegensatz, welcher zwischen
den von Rom verkündeten Grundsätzen und der politischen Wirklichkeit

bestand; das habe zur Folge, daß dem Syllabus trotz allgemeiner
Anerkennung bei den Katholiken nur theoretische Bedeutung
zukomme. Er erkannte klar den Widerspruch, welcher im 19. Jahrhundert
zwischen dem durch kirchliche Prinzipien umschriebenen Ideal und der

politischen Wirklichkeit bestand. Er suchte zwar nach einem Ausweg,
betrachte es aber als seine erste Aufgabe, in seinem Wirken die Syllabus-
Lehren zu vertreten und alles andere möglichst zu übersehen. Integrale
Vertretung von Prinzipien unter Hintansetzung der Tatsachen entsprach
durchaus auch der Auffassung Pius' IX. Dieser stellte Hochachtung der

Prinzipien über alles und verabscheute unmögliche Versöhnungen und
alle Kompromisse1.

Und doch war Accomodation an den Zeitenwandel im 19. Jahrhundert
für die Kirche zur unumgänglichen Notwendigkeit geworden. Solches

verfassungsmäßig zu gestalten und selbst in Konkordaten einigermaßen
abzusichern war verhältnismäßig leicht. Neue Kirchlichkeit im
Volksbewußtsein, das religiöser Elemente zu seiner Gesundheit nicht entbehren
kann zu verankern, war viel schwerer. Nur wenige haben den tiefen
Wandel begriffen und bejaht. Die katholischen Massen sind durch
barbarische Akte der Kulturkampfzeit in eine Haltung abgedrängt worden,

die das Heil nur in Prinzipien, in rechter freiheitlicher Anpassung
nur Gefahr sah. Diese Tragik der Zeit hat viel Leid verursacht. Segesser

gehörte zu denen, welche unter der ausweglos gewordenen Situation
litten.

Er suchte und fand den Ausweg aus dem furchtbaren Zwiespalt auf
seine Weise. Unerfreuliche Entwicklungen in der Kirche öffentlich zu

beschweigen - was ihm freilich nicht immer gelang - entsprang nicht
jansenistischer sondern irenischer Gesinnung die es vorzieht, schwankende

Rohre zu stützen und sich zu biegen. Die Unterscheidung zwischen

religiösem und politischem Ultramontanismus darf wissenschaftlichen
Wert beanspruchen. Erforschung der geschichtlichen Vergangenheit

1 «L'Union ne peut se faire que par les principes et par la complète obéissance au
St Siège. On ne comprend plus les principes me dit Sa Sainteté, on ne voit plus
que les faits partout... Le monde se vit et ne marche que par les principes, mais il
ne les comprend pas. On dit que le non possumus est un entêtement déraisonnable,
mais je fais comme les apôtres qui sont morts plustôt que de taire la vérité».

379



tröstete ihn über die Gegenwart, doch er gehörte nicht zu den
ultramontanen Tendenzmännern, welche wissenschaftlichen Leistungen nur
Wert zuerkannten, wenn sie der Kirche nützten x. Und es war auch nicht
Mangel an Mut, wenn er Aufdeckung kirchengeschichtlicher
Fehlentwicklungen nicht zu den ersten Aufgaben eines christlichen Historikers
zählte.

Katholischer Liberalismus ist nur auf der Grundlage von echt religiöser
Lebenshaltung möglich. Tiefe Religiosität2 die sich in allen Lebenslagen
bewährte kennzeichnet den großen Luzerner ebenso wie seine Haltung
zur Kirche, die durch allen Lärm scheuende Pietät bestimmt war. Pietät
hieß ihn Kämpfer in Verbindung mit Papst und Kirche sein wo solches

angezeigt war doch bewahrte sie ihn auch vor Blindheit gegenüber
unglücklichem Klerikalismus. Er wußte um «die Kraft des Gebetes» und
er fühlte sich mit Männern, welche solches im Urschweizer Volkstum von
der alten Heldenzeit bis in seine Gegenwart übten, enge verbunden: mit
Nikiaus von der Flüe und mit Wolf von Rippertschwand. Die «Beiträge
zur Geschichte des Stanser Verkommnisses»3 haben auch biographischen
Quellenwert. Sie bezeugen die harmonische Verbindung von Frömmigkeit

und wissenschaftlicher Arbeit, woraus der Verfasser lebte: in der
kritischen Untersuchung des «großen Einflusses, den Bruder Claus auf
die Eidgenossen» ausübte, findet sich eine Erinnerung an den frommen
Vater Wolf eingeflochten 4, die persönliches Bekenntnis ist.

1 Joh. Friedrich Böhmer, der Segessers historische Jugendarbeiten kannte und
ihn als «Goldmann» lobte (Janssen, Böhmer's Briefe III 93, 309), schätzte die
«Tendenzmänncr» wenig, welche zwar «das kirchliche Bewußtsein geweckt haben,
deren Wirken aber zu keinen bleibenden Taten für die Wissenschaft führt» (ebda
I 440).

2 Ständerat Rudolf v. Reding-Bibereggs (1859-1926) Zeugnis bei G. d.
Reynold, Mémoires I 263. - Wie er die eigene durch schwere Krankheit der Frau
belastete Ehe (ZSKG 1962 191 f.) ertrug deutet er (Kl. Sehr. I. 443) an. - In seinem
Testament v. 9. Dez. 1884 heißt es: «Ich bitte Gott, daß er mich im Tröste der
hl. kathol. Kirche sterben läßt, der ich nach dem Beispiel meiner Eltern und
Voreltern mein Leben lang in Treue zugetan war und mit seiner Gnade bis zu meinem
letzten Augenblicke angehören werde. »

3 Kl. Schriften II 1 ff.
4 Ebda 108: «Der Verfasser erinnert sich aus seinen Kinderjahren eines frommen

Landmannes, der in weiten Ki eisen geehrt war und bei dem oft auch gebildete
und selbst gelehrte Männer einen wunderbaren Seherblick zu finden glaubten. Die
Erhebung des innern Lebens in Gebet und Sinnenbeherrschung, die Zurückgezogenheit

in das innere Sein in steter Richtung auf Gott, schafft der ruhenden Seele eine
Klarheit, deren Licht die Außenwelt beherrscht, so daß in Wahrheit, was den
Weisen der Welt verborgen bleibt, diesen Einfältigen vor Gott offenbar wird und

380



Seggeser gehörte in einer von beinahe unentwirrbaren Verhältnissen
erfüllten Kampfzeit zur kleinen Gruppe jener Frommen 1, welche Hoffnung

auf eine bessere Zukunft belebte.

verleiht ihrem einfachen Wort eine Kraft, die weiter reicht, als die scharfsinnigste
Deduction».

Segesser verlebte während den Sommern die Ferientage auf dem der Familie
gehörenden «Holzhof» bei Emmen, gelegen in nächster Nähe von Rippertschwand
(A. Sigrist, Nikiaus Wolf von Rippertschwand 189).

1 Roger Aubert hat im Aufsatz «Lettres de Lady Blennerhasset à la Marquise
de Frobin d'Oppède au lendemain du Concile du Vatican» (RHE 58/1963 82 ff.)
einen solchen Kreis beschrieben. «Jamais - liest man in einem Briefe der Lady
Blennerhasset v. 3. Juni 1871 — l'Eglise a subi une plus terrible épreuve; pour ceux
qui veulent la servir aujourd'hui il faut le dévouement des martyrs Une partie de
nos adhérents n'est pas assez croyant pour ne point se laisser ébranler, elle tournera
à l'incrédulité ou à l'ultramontanisme. Un bien petit nombre aura le courage de
combattre sans espérer une victoire, sans vouloir devancer l'heure de Dieu. L'avenir
appartient à ce tout petit nombre».

381


	Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

