Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 69 (1975)

Artikel: Liturgie und Mystik im Frauenkloster Mustair zur Zeit des
Spéatmittelalters

Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISO MULLER

LITURGIE UND MYSTIK
IM FRAUENKLOSTER MUSTAIR
ZUR ZEIT DES SPATMITTELALTERS

I. DAS LITURGISCHE LEBEN

1. Das Hymmnale des 14. Jahrhunderts

Wenn wir in Miistair das eigentliche liturgische Gebet, das vom Chor
in der Kirche offentlich vorgetragen wurde, kennen lernen wollen, so
miissen wir zum Hymnale des spiten 14. Jahrhunderts greifen, das wohl
in die Zeit nach 1360 fillt, in der nach langer Sedisvakanz wiederum eine
Abtissin dem Kloster vorstand !, Schon dessen Ausstattung mit farbigen,
meist roten Initialen fdllt angenehm auf. Die Noten stehen auf vier roten
Linien und zeigen noch nicht die ausgeprigte Hufnagelform, wie sie
erst seit Mitte des 15. Jahrhunderts in diesem Gebiet allgemein iiblich
werden wird. Die Papierhandschrift zeigt viele Spuren der Abniitzung,
ein sicheres Zeichen, dal3 es sich nicht um eine theoretische Vorlage
handelt. Rangbezeichnungen gibt es bei den Festen nur insofern, als

! Zur Handschrift (Stiftarchiv Mistair XIX Nr. 1) cf. A, BRUCKNER, Scriptoria
medii aevi Helvetica 1 (1935) 79. Eine einheitliche erste Hand geht nur bis fol. 88v,
das iibrige bis fol. 100r ist von verschiedenen Hinden des 15. Jh. geschrieben. Die
Wortdistinktion ist oft nicht beachtet, z. B. aquiete = a quiete, atelo = a telo usw.
Zu den Lateinfehlern vgl. cinditur statt scinditur, deitate patris statt pietate, negat
statt regat, nos statt nox, utinam statt veniam usw. Orthographische Eigentiimlich-
keiten wie c fiir qu in secuntur und locuntur, d fur t in velud, h erscheint in Eigen-
namen wie Johel, Michahel usw., aber auch sonst etwa in archa und perhennis bzw.
perhenniter, unbetontes u erscheint als i in quesimus, n wird verdoppelt: strennuos,
p wird als Stiitzkonsonant oft gebraucht, etwa in contempnentes, ymbnos (= hymnos),
sollempnis, sompnus. Gesamthaft weisen diese orthographischen Varianten auf
deutschen Einflu3 hin. Spatere deutsche Randbemerkungen fol. 22v, fol. 28r, fol. 34r
fol. 42v, fol. 441, fol. 51v., fol. 100r.

237



Feiern mit drei oder zwolf Lektionen zu unterscheiden waren 1. Deshalb
sind mehrfach zwei Melodien angegeben und gelegentlich sogar fiinf,
etwa wenn es sich um Anderungen einer Festzeit handelt (fol. 3r—6r:
Jam lucis orto sidere).

Das Werk war sicher noch im 15. Jahrhundert in Gebrauch, denn in
dieser Epoche kamen einige Lieder dazu (fol. 89r-100r). Im Ganzen
zdhlen wir 131 Hymnen, eine beachtenswerte Zahl. Rheinau weist im
10. Jahrhundert 66 Hymnen auf, Disentis im 12. Jahrhundert 84, im
14./15. Jahrhundert 98. Anderseits aber enthielt das Hymnar von Farfa
schon im 11. Jahrhundert 126 Hymnen und dasjenige von Rheinau in
der gleichen Zeit 141 2, Was die Herkunft der Hymnen betrifft, so stammt
selbstverstindlich eine groBe Zahl aus der altchristlichen und frithmittel-
alterlichen Zeit, war mithin ehrwiirdiges Traditionsgut, das allgemein
verbreitet war. Vergleichen wir unsere Sammlung mit anderen des hohen
und spiten Mittelalters, zo seigt sich deutlich eine groBe Verwandtschaft
mit solchen des deutschen, osterreichischen und schweizerischen Gebie-
tes. Unser Hymnar erweist sich als eine der nicht wenigen Hymnen-
sammlungen, die wir in dem Gebiete finden, das durch die folgenden
Kloster abgegrenzt wird: im Osten Salzburg, Kremsmiinster und
Admont, im Norden Schiftlarn, Altaich und Regensburg, im nahen
Norden Kempten, Zwiefalten und St. Gallen, im Westen Engelberg. Die
Varianten der Sammlung von Miistair weisen auf diesen monastischen
Umkreis hin. Am meisten aber identifizieren sich die formellen Abwei-
chungen mit zwei Rheinauer Handschriften, deren erste um 1100 (Hs. E)
und deren zweite Anfang des 12. Jahrhunderts (Hs. F) zu datieren sind.
Nicht daB diese unmittelbar die Vorlagen unseres Codex waren, wohl
aber die mittelbaren 3.

! Ohne die groBen Festzeiten des Kirchenjahres wie Advent, Weihnachten,
Fastenzeit usw. zu erwédhnen, handelt es sich um die Hymnen folgender Heiligen-
feste, die wir nach dem Kirchenjahr ordnen: Stephan (26. Dez.), Johann Ewv.
(27. Dez.), Karl d. Gr. (27. Januar), Dorothea (6. Februar), Scholastika (10. Fe-
bruar), Benedikt (21. Marz), Georg (23. April), Johann Baptist (24. Juni), Johannes
und Paulus (26. Juni), Petrus und Paulus (29. Juni), Visitatio Mariae (2. Juli),
Maria Magdalena (22. Juli), Jakobus Apostel (25. Juli), Afra (7. August), Laurentius
(10. August), Himmelaufnahme Mariens (15. August), Bartholomius (24. August),
Geburt Mariens (8. Sept.), Mauritius (22. Sept.), Michael (29. Sept.), Gallus (16. Okt),
Allerheiligen (1. Nov.), Martin (11. Nov.), Katharina (25. Nov.), Andreas (30. Nov.),
Nikolaus (6. Dez.).

2 I. MULLER, Zu hochmittelalterlichen Hymnensammlungen siiddeutscher Klo-
ster, in: Ephemerides Liturgicae 85 (1971) 121-149.

3 J. WERNER, Die iltesten Hymnensammlungen von Rheinau. (Mitteilungen der

238



In dem genannten alten Reichsgebiet waren auch nicht wenige Hym-
nen erst geschaffen worden. Wir finden in Miistair das beriihmte Ab-
schiedslied vom Alleluja: Cantemus cuncti melodum (fol. 35r-36v), das
ein Dichter des frithen 10. Jahrhunderts in der weiteren Umgebung von
St. Gallen verfafft hat und das am Rhein, in Alemannien und Bayern
verbreitet war !. Das Lied Salve crux sancta (fol. 48r—49r) geht auf Heri-
bert, Bischof von Eichstiddt (+ 1042), zuriick, war in Reichsitalien (Bene-
vent und Bobbio) wie in deutsch-sterreichischem Gebiet (Engelberg
und Admont) schon vor unserer Sammlung bekannt 2. Gaude civitas
Auwugusta (fol. 63r-63v) hat Abt Udalschalc vom Kloster St. Ulrich und
Afra in Augsburg, der Mitte des 12. Jahrhunderts lebte, zum Verfasser 3.
Auf deutsche Kléster gehen schlieBlich auch die Hymnen auf St. Bene-
dikt und St. Scholastika zuriick, die im hohen bzw. spiten Mittelalter
entstanden sind (s. u.).

Im Hymnar fallen die eucharistischen Gesdange auf, so Pangue lingua,
Sacris sollempnis, Verbum supernum (fol. 54v-57r). Sie stammen vom
hl. Thomas von Aquin (t 1274), der sie fiir das Fronleichnamstest ver-
faflte. Im allgemeinen fanden sie um 1300 Eingang in die Hymnare *.
In Miistair sind sie verhidltnismaRig frithe in die Liturgie aufgenommen
worden, weil hier das IFestum Corporis Christi schon im letzten Viertel
des 13. Jahrhunderts eingefiihrt erscheint. Zu den eucharistischen Lie-
dern gehoért avch das Ave verum Corpus (fol. 99r—99v), das jedoch erst
spater — im 15./16. Jahrhundert — unserem Hymnar beigegeben wurde.
Der erste Teil des Hymnus gleicht den IFassungen, die wir in einem fran-
ziskanischen Missale des 15. Jahrhunderts (Vatikanische Bibl.) und im
Hortulus animae der StraBburger Ausgabe von 1507 besitzen, der zweite
Teil hingegen ist personlich stilisiert 3.

antiquarischen Gesellschaft in Zirich, Bd. XXIII. 1891) S. x—xi11. Vgl. Nr. 9, 20,
27, 54, 68.

1 Analecta Hymnica 53 Nr. 34 (hier zitiert jeweils mit AH). Dazu W. vOoN DEN
STEINEN, Notker der Dichter und seine geistige Umwelt. Darstellungsband (Bern
1948) S. 293-295, 565, Editionsband S. 132-133, 186, 220.

2 AH 50 Nr. 223.

3 AH 52 Nr. 85.

4+ AH 50 Nr. 386-388.

5 AH 37 Nr. 37 und Hortulus animae 1507 S. t iij (Exemplar des Stiftsarchivs
Disentis). Die Eigenteile lauten: (vero fluxit sanguine) et aqua, esto nobis pregustatum,
nunc et mortis examine, finem quoque prenotatum, premonitum et ornatum, et in le
vere beatum presta nobis kyrie, o clemens, o pye, o fili Mavrie, nostri misereve, Deus ac
homo veve.

239



Bei den marianischen Liedern interessiert uns das Ave maris stella
(fol. 32v—33v). Neben der alten schon im 12. Jahrhundert belegten
Melodie erscheint auch die neuere, die erst im 14. Jahrhundert in den
schweizerischen Quellen greifbar ist und den charakteristischen Quinten-
schritt aufweist (D’A’H’), mithin weder die franzdsische noch die ger-
manische, sondern die italienische Version bietet !. Daneben steht in
Rot die Bemerkung: seculariter, was doch wohl die neue und weiter aus-
holende Singweise als weltlich, neu und modern charakterisieren wollte.
Ave maris stella war fiir das Fest der Annuntiatio bestimmt, In Mariam
vite viam (fol. 71r-72r) fiir die Feier der Visitatio. Den Hymnus, der sieben
Strophen umfalt, dichtete der englische Benediktinerkardinal Adam
Easton (ca. 1330-1397). Erstmals wurde er in Prag eingefiithrt und 1389
vom rémischen Stuhle promulgiert. Unsere Handschrift konnte das Lied
erst im Nachtrage des 15. Jahrhunderts prisentieren, einer Zeit, in der
auch andere Kloster wie Zwiefalten und Schwarzach es aufnahmen 2,
Unter diesen Text schrieb ein Schreiber seine Bitte um Gebet (Orate pro
scriptore).

Das IFest Mariae Immaculata Conceptio ist im Hymnar nicht erwihnt.
Schon das Generalkapitel der IFranziskaner von 1263 in Pisa nahm es
tir den ganzen Orden an. Man kannte es in Mainz (1318) und Trier
(1338) sowie zur gleichen Zeit am pépstlichen Hofe in Avignon 3. Nun
ist es aber 1391 1im AblaBbrief fiir das Kloster unter den IFesten, an denen
Indulgenz gegeben wird, erwihnt, was indes nicht sicher auf tatsédchliche
Feler im Kloster schliefen 14Bt. In dem Kalender der bischéflich-chu-
rischen Kirche findet sich das Fest der Conceptio s. Marie (8. Dez.) im
ausgehenden 13. Jahrhundert schon belegt, ebenso wieder am Ende des
14. Jahrhunderts *. Man wiirde es wenigstens im Nachtrag zu unserem
Hymnar vermuten, allein auch dort fehlt es. Ob es einfach nach dem
Commune der Marienfeste gefeiert wurde?

Die benediktinische Eigenart betont zunichst der fiinfstrophige Hymnus
auf den hl. Benedikt: Christe fili Jhesu summi mentes nostras (fol. 31r—

1 Vgl. Antiphonarium monasticum secundum traditionem Helveticae Congre-
gationis Benedictinae, Engelberg, 1 (1943) 221-224, dazu Einl. S. x.

2 AH 52 Nr. 42. Dictionnaire de Spiritualité 4 (1960) 5-8. LThK 7 (1962) 68.

3 L. E1sENHOFER, Handbuch der katholischen Liturgik I (1932) 594. I. MULLER,
in: ZSKG 55 (1961) 120-121.

+ I. MULLER, in: Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von Grau-
biinden 74 (1944) 73, 119. Anders A. THALER, Geschichte des Bundnerischen Miin-
stertales 1931 S. 75 Anm.

240



32r), der freilich schon 1im 11. oder 12. Jahrhundert entstanden war und
im 12. und 13. Jahrhundert verbreitet wurde (Gengenbach 13. Jahr-
hundert, Lambach 13./14. Jahrhundert) . Auffilliger ist der zehn-
strophige Hymnus auf die hl. Scholastika: Ywmniza (Hymniza) cum tri-
pudio et cantu (fol. 30r-31r), der erst in der Zeit des Humanismus gedich-
tet worden ist. Merkwiirdigerweise ist unsere Handschrift bislang die
alteste Quelle, dann folgen das Churer Brevier des 15. Jahrhunderts im
Pfaferser Archiv (St. Gallen) und das Murenser Brevier aus dem 15./
16. Jahrhundert (Kantonsbibl. Aarau) sowie ein Benediktinerinnen-Bre-
vier in der Klosterbibliothek Einsiedeln aus dem 15. Jahrhundert 2).
Ptiafers wie Mistair gehorten zur Churer Didzese. Anhaltspunkte, dal
der Hymnus in diesem Gebiete entstanden ist, bietet der Text freilich
nicht. Immerhin belegt unser Hymnar die frithe groBe Verehrung der
hl. Scholastika.

Unter den Hymnen auf die Heiligen féllt derjenige der Al. Afra auf,
Gaude civitas Augusta (fol. 63r-63v), der acht Strophen zdhlt. Er war
schon im 13./14. Jahrhundert von Seckau bis St. Blasien, von Mainz bis
Konstanz verbreitet 3. Der Kult der 4l. Katharina von Alexandrien, der
Patronin der Philosophen, ist schon 1281-87 in Miistair nachzuweisen
und nahm nun durch dic Legenda Aurea von Jakob wvon Voragine
(Varazze bei Genua) im 13. Jahrhundert groBeren Umfang an. Ihr Fest-
tag wurde auch im AblaBbrief fiir Miistair vom Jahre 1391 erwdhnt *.
Der achtstrophige Hymnus Katharinae collaudemus (fol. 75v-76r) wurde
in unserem Kloster um drei Strophen gekiirzt. Ein Novum war er nicht,
denn er hatte schon im 13./14. Jahrhundert starke Verbreitung gefun-
den 5. Typisch spdtmittelalterlich ist die Verehrung der Al. Dorothea,
den auch die zitierte Legenda Aurea férderte ©. Auch ihr Fest wird bereits
im AblaBbrief von 1391 notiert. Die Nonnen von Miistair nahmen umso
lieber das Lied Festum nunc celebre mit seinen acht Strophen auf (fol. 92r—
92v), als es fiir die Klosterfrauen geschrieben war (per te virgo bona sorori-

1 AH 51 Nr. 147.

2 AH 23 Nr. 472. Auch U. CHEVALIER, Repertorium Hymnologicum I. Nr. 8215,
ITII. Nr. 27837 und V. Nr. 8215 kennt nur Quellen des 15. Jh.

3 AH 52 Nr. 85. Dazu F. ZoepFL, Das Bistum Augsburg 1955, S.3-5. LThK
1(1957) 169-170.

+ Stiftsarchiv Mistair I. Nr. 7 zum 15. Januar 1391. Dazu E. JAFFE, Die Goldene
Legende der Heiligen von J. de Voragine (Berlin 1912) S. 332-343. H. TUcHLE,
Dedicationes Constantienses (Freiburg, Herder 1949) S. 116-117.

5 AH 52 Nr. 245.

¢ JAFFE l.c.S. 360-365. LThK 3 (1959) 523.

16 241



ribus corona stipatur). Es erscheint im 14. Jahrhundert in mehreren
Handschriften, fand aber im ritischen Kloster erst im 15. Jahrhundert,
also im Nachtrag des Hymnars, Aufnahme 1.

Unter den Hymnen auf die Heiligen fillt ein Lied auf Kar! den Grofen
auf. Die Grundlage fiir dessen Verehrung legte die Kanonisation im
Jahre 1165, die auf das Drangen Friedrichs I. zustandekam. Darum lieB
der Churer Bischof Egino, ein eifriger Anhdnger des Staufenkaisers, in
seiner Abtei Mustair die heute noch erhaltene Karlsstatue errichten.
Sie entsprach mehr dem Willen des Bischofs als dem Wunsch der Nonnen.
Der Kult lie denn auch zwei Jahrhunderte auf sich warten. Anders war
es selbstverstindlich im Zentrum des Reiches, in Aachen, am Grab Karls,
wo schon um 1200 ein Offizium mit Lektionen gebetet wurde. Nach
Ziirich und Sitten gelangte die liturgische Verehrung im Laufe des
13. Jahrhunderts 2. Eine neue groffe Kultwelle leitete im deutschen Reiche
Kaiser Karl IV. (1346-78) ein und eine dhnliche entstand am franzosi-
schen Hofe unter Kénig Karl V. (1364-80) 3. Dieser Bewegung entstamm-
ten der Karlshof in Prag (1350), die Kirchen zu Ingelheim (1354) und
Frankfurt (1336-1360) sowie ein Altar in Paderborn (1357). In der dama-
ligen Stimmung begannen Kloster wie Metten, Feuchtwangen und Neu-
stadt, Kirchen wie Frankfurt, Paderborn und Miinster in Westfalen
Karl zu ihrem Griinder zu erheben #. Die neuen Impulse wirkten wohl
umso mehr auf den Churer Sprengel, als Bischof Peter I. Gelyto (1356-68)
enge Beziehungen zu Karl IV. pflegte 5.

Einen ersten datierbaren Beleg fiir den Karlskult im bischéflich-
churischen Kloster weist das Urbar von 1394 auf, das zu Beginn nicht
nur die Dreifaltigkeit und die Muttergottes, sondern auch Johannes den
Tédufer als Patron und Kaiser Karl als Griinder des Klosters anrief 6.
Die beiden letzteren werden zudem noch in einer Federzeichnung fest-
gehalten, wobei der Herrscher zum Zeichen seiner klosterlichen Griindung
ein Kirchenmodell in Hénden hilt. Solche Darstellungen Karls waren

1 AH 52 Nr. 178. Ungiinstig wirkt die schlechte lateinische Form: wtinam statt
veniam, orditam statt orbitam, Auslassungen wie delicta, verague trinitas. Die vier
Notenlinien sind ausgezogen, jedoch keine Neumen eingetragen.

2 R. Forz, Etudes sur le Culte liturgique de Charlemagne (Paris 1951) S. 1-2,
64, 90.

3 Karl der Grofle 4 (1967) 78-79, dazu Registerband 5 (1968) 101 s.v.Karl IV.

+ Forz 8-9, 57-58.

5 Helvetia Sacra 1 (Bern 1972) S. 484-485.

6 B. ScuwiTzER, Urbare der Stifte Marienberg und Minster (Innsbruck 1891)
S. 168 (Tirolische Geschichtsquellen Bd. IIT).

242



damals nichts AuBerordentliches, sondern Beleg fiir die allgemeine
Beliebtheit des groBen Kaisers 1. In diese Zeit um 1400 darf auch ein
MeBformular gesetzt werden, dessen Uberschrift De sancto Karolo Magno
lautet. Davon ist jedoch nur ein schwer entzifferbares Blatt erhalten 2.
Wenig spiter diirfte nun auch im Nachtrag vom Hymnar jenes Lied an-
zusetzen sein, das sich als Ympnus de sancto Rege Kuralo (!), fundatore
huius cenobii bezeichnet und die Form eines hochmittelalterlichen Reim-
offiziums offenbart : O rex orbis triumphator terve regum imperator (fol. 91v—
92r). In der Substanz geht der Gesang auf die Karlsvita des ausgehenden
12. Jahrhunderts zuriick und erscheint erstmals im Aachener Antiphonar
des 13. Jahrhunderts. Dann findet sich der Hymnus mehrfach, so im
14./15. Jahrhundert im Anhang eines Kélner Breviers und im 15. Jahr-
hundert in einem Ziircher Brevier (Cod.Sang.526). In dieser Zeit diirfte
unser Karlslied ins Miinstertal gekommen sein. Vom bekannten Text
weicht es nur in formalen Nebensichlichkeiten ab 3. Der liturgische
Gedenktag war der 28. Januar, der in einem Kalendar der nahen Pfarrei
Taufers von 1434 als Festum Caroli imperatoris iiberliefert ist *.

Wenn wir schon im ausgehenden 14. Jahrhundert oder um 1400 ein
MeBformular und einen Hymnus des Kaisers Karl konstatieren konnen,
dann war es naheliegend, ihm auch einen Altar zu widmen. Am 12. No-
vember 1404 lie} das Kloster mehrere Altire weihen, auch in Mals. In
der Klosterkirche wurde ein solcher zu Ehren des hl. Benedikt, des
hl. Karl und des hl. Erasmus geweiht °. Gegen Ende des Sikulums lassen
sich wieder bemerkenswerte Belege fiir die Karls-Verehrung anfiihren.
So gab man seiner Statue 1488 einen spdtgotischen Baldachin und be-
zeichnete die Figur wenig spdter in einer Inschrift in der Rundung als
das Bild des Divus Carolus, der im Jahre 801 das Kloster gegriindet habe.

! Abbildungen bei J. ZEmMP und R. DURRER, Das Kloster St. Johann zu Miinster
(Genf 1906-1910) S. 63 und W. SIDLER, in: Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte
31 (1906) S. 288-289. Dazu Karl der GroBle 4 (Dusseldorf 1967) S. 185-187, 193, 196,
199, 246, 248, 250.

2 Stiftsarchiv Muastair XX 48 Nr. 3 b. Das Blatt ist mithin &lter als das Churer
Missale von 1497, in dem es eingeklebt war. Modifiziere R. Forz 49, 120. Zum frither
tiberschidtzten Alter siehe BRUCKNER 1.5.80. Zu lesen ist z. B. caput eius, was auf
Ps. 20,4 hindeutet und bei den Karlsmessen als Offertorium oder Communio an-
gewendet wurde, R. Forz 118-120.

3 AH 52 Nr. 158. Dazu R. Forz 63-64, 66-67.

+ A. THALER 10, 16.

5 Stiftsarchiv Miistair I. Nr. 10 zum 12. Nov. 1404. Uber diese Urkunde wird
noch ausfithrlich zu handeln sein.

243



Kaum war der Umbau der Kirche 1491/92 vollendet, als an der gotischen
Decke des serenissimus et iustissimus Karolus magnus I'mperator gedacht
wurde .

In der Folgezeit verbreiteten die Dichter Lemnius und der Geschichts-
schreiber Campell den Ruhm des Griinderkaisers. Der aus der Gemeinde
Miistair gebiirtige Simon Lemnius ( 1550) 146t in seinem Epos De Bello
Gallico Karl nach einem siegreichen Kampfe, in dem sich Roland beson-
ders ausgezeichnet hatte, das Kloster errichten 2. Der Engadiner Ulrich
Campell erzahlt in seiner 1573 vollendeten Landesbeschreibung, daf3 der
grofe Karl im Miinstertal die monastische Siedlung ins Leben gerufen
habe und hier auch nach seiner Erhebung zum Kaiser begrii3t worden
sel. Doch hielt er eigentlich des Herrschers GroBenkel, Karl II1., fiir den
wahren Stifter. Seine kritische Bemerkung konnte den Ruhm des ersten
Karls nicht schmilern, er blieb durch alle Jahrhunderte hindurch als
Griinder der Abtei hoch verehrt 3.

2. Das Sanctorale des 14. und 15. Jahrhunderts

Wie schon die Hymnen offenbaren, liebten die frommen Frauen der
spatgotischen Zeit die Gebete zu den himmlischen Protektoren nicht
wenig. Das Hymnar gibt aber nur diejenigen Feste an, fiir welche eigene
Lieder vorlagen. Die tibrigen wurden nach den allgemeinen Schemata
gefelert (Commune martyrum, Commune confessorum usw.). Welche
IFirbitter hier noch in Betracht kommen, zeigt uns eine Handschrift des
15. Jahrhunderts, die Antiphonen, Versikel und Orationen zu den Hei-

1 Zu den Inschriften cf. I. MULLER, Von Divus Constantinus bis Divus Thomas.
Freiburger Zeitschrift fiur Philosophie und Theologie 8 (1961) 241-253, bes. 250-251,
Danach palit der Divus-Titel ausgezeichnet in die humanistische Zeit um 1500.
Wiirde Divus Carolus auf ein dlteres Vorbild hinweisen, dann kdme nur die Zeit-
spanne Friedrich Rotbarts in Betracht, der den Kaiser kanonisieren lieB. Zum
Ganzen Karl d. GroBe 4 (Disseldorf 1967) S. 207-211.

2 PL. PLATTNER, Die Raeteis von Simon Lemnius, 1874, S. 38 zu Lib. II1. Verse
125-145. Deutsche chrsetzung bei A. THALER 3. Dazu W. SipLER 290-201, 320-
321. Zur Herkunft von Lemnius cf. A. THALER, in: Biindner Monatsblatt 1943
S. 190-191, zur Charakteristik P. WiEsmaNN, in: Bedeutende Biindner aus finf
Jahrhunderten 1 (1970) 109-126.

U. Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. C. J. KinDp, 1884 S.
268 (= Quellen zur Schweizer Geschichte VIIL.). Dazu W. SipLER 320.

3 Weiteres A. THALER 10-11, 16, 106, 300. R. Forz 49 erwidhnt die Approbation
des Kultes durch die Ritenkongregation von 1901.

244



ligen bietet 1. Die Schreiberin entlieh mithin meist ihre Gebete den litur-
gischen Texten. Wir diirfen wohl nicht allzu sduberlich zwischen Privat-
gebet und Liturgie unterscheiden, wenigstens was die Texte betrifft. Ein
GroBteil der Gebete diirfte sich auf Heilige beziehen, die im Chore gefeiert
wurden. Wir lassen hier diejenigen weg, die schon im Hymnar hervor-
traten (Joh. Ev., Dorothea, Jakob der Altere, Magdalena, Andreas,
Nikolaus) 2.

Zuerst seien Lucius und Ewmerita erwahnt. Lucius, der Patron des
Bistums steht schon in der Weihe-Inschrift von 1281, In der Handschrift
wird er nicht als Martyrer, wohl aber als K6nig und Bekenner bezeichnet 3.
Emerita lebte im 11./12. Jahrhundert und wurde erst im 13. Jahrhundert
zur Schwester des hl. Lucius erhoben. Da sie nach der spdtmittelalter-
lichen Tradition, die uns im Brevier von 1520 faBbar ist, verbrannt
wurde *#, bat die Beterin, die Heilige mége mit dem « Wasser der Barm-
herzigkeit die Flammen der kérperlichen Leidenschaften» léschen.

Der Name des altchristlichen Martyrers S¢. Sebastian ist ebenfalls in
der Weihe-Inschrift von 1281 zu lesen. Als Schiitzer gegen die Pestgefahr
erfreute er sich im Verlaufe des 15. Jahrhunderts eines groBen Kultes,
weshalb die Leute von Miistair um 1510 eine Kapelle zu seinen Ehren
errichteten 3. Unsere Oration bittet um Befreiung vom «Tod der Seuche»
und vor aller Schwiche des Kérpers und der Seele.

Infolge ihrer Beziehungen zur Gottesmutter gehdren die Heiligen Anna,
Joachim und Joseph zusammen. Der Kult der 4l. Anna kam durch die
Kreuzziige ins Abendland. Sie wird schon vielfach in der Goldenen
Legende des 13. Jahrhunderts erwdhnt. Im Laufe des 14. Jahrhunderts
fand ihr Fest im bischéflichen Chur Eingang. Im AblaBbrief von 1391
fiir Mistair wird auch ihr Fest allgemein als Indulgenztag erwdhnt. Die
Bliitezeit der Verehrung folgte erst im folgenden Sdkulum, als Papst
Sixtus IV. (1471-84) ihr Fest genehmigte 6. Das Dokument ruft sie in

1 Stiftsarchiv Miistair I. Nr. 47, dazu A. BRUCKNER 1. S5.77-78.

2 Der Jakobuskult und die Wallfahrt nach Compostela war im ratischen Spéit-
mittelalter volkstiimlich. Dariiber 1. MULLER, Die churridtische Wallfahrt im Mittel-
alter 1964 S. 61-62.

3 V. BERTHER, in: ZSKG 32 (1938) 25-26.

+ 1. MUOLLER, Wallfahrt 16-19.

5 O. FARNER, Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubiinden 1925 S. 157-159, dazu
E. PoescHEL, Die Kunstdenkmailer des Kt. Graubiinden 5 (1943) 366-368.

6 I.. ErseNHOFER, Handbuch der katholischen Liturgik 1 (1932) 601. E. JAFFE,
Die Goldene Legende der Heiligen von J. de Voragine (Berlin 1912) S. 212, 214, 215.
I. MOLLER, in: Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden
74 (1944) 73, 119.

245



gereimter Form an: Anna pia mater ave, cuius nomen est suave. Der
Gemahl Annas war der Al. Joachim, von dessen Verehrung wir im 13.
bis 15. Jahrhundert einige Spuren finden !. Der Heilige erfreute nach
unserer Handschrift «die Geschlechter der alten Viter und die ganze
Welt» durch seine Tochter Maria, die mit dem Al. Joseph vermihlt war.
Dessen Fest fand erst im Verlaufe des 14. Jahrhunderts bei den Orden
Eingang (Serviten, Iranziskaner, Karmeliter, Augustiner) und wurde
dann durch die BuBprediger, so von Vincenz Ferrer (1 1419) und Bern-
hard von Siena (1 1444) geférdert. Sixtus IV. (1471-84), ein Franziskaner,
nahm das Josephsfest in das Kalendar der romischen Kirche auf, wenn
auch nur als festum simplex 2. Aber zur gleichen Zeit wird der Nihrvater
Christi noch in St. Agatha in Disentis von lombardischen Malern dar-
gestellt, wobei Joseph nichts vom Weihnachtsmysterium versteht und
dem Zug der Drei Konige erstaunt zusieht, kauernd vor dem Kochtopf
mit einem Besen in der Hand, genau so wie ihn der franzésische Dichter
Deschamps (f 1422) noch als «Dummkopf» hinstellte 3. Dagegen rief
unsere Beterin den Heiligen bereits als Patron der Sterbenden an. Inso-
fern ist die Oration im Gebetbiichlein von Miistair des 15. Jahrhunderts
doch von Bedeutung.

Typisch spiatmittelalterlich sind die Kulte der hl. Margaretha und des
hl. Christophorus. Von der Al. Margaretha (13. Juli) gab es bereits 1160
in Marienberg Reliquien, im 12. Jahrhundert in Lana bei Meran eine
Kapelle und eine andere im 13. Jahrhundert in Ilanz, ferner eine dritte
im 14. Jahrhundert in St. Margarethenberg im Sarganserland. Aus dem
Hoch- oder Spatmittelalter stammt auch die heutige Fassung des roma-
nischen Margarethenliedes, das auch im Engadin heimisch war *. Das
Fest der Heiligen figuriert ebenfalls im AblaBbrief fiir Miistair aus dem
Jahre 1391. So ist es nicht iiberraschend, daf unsere Klosterfrau die
Heilige als Virgo Christi, virginum gemma begriilte. Der Kult des
hl. Christophorus (25. Juli) gelangte vom byzantinischen Italien ins
Abendland. Schon im 12. Jahrhundert wird er als Christustriager bildlich
dargestellt, was dann die Legenda Aurea des 13. Jahrhunderts weithin
verbreitete. Diese erzihlt aber auch, daB ein Konig dem Heiligen einen

! L. E1sENHOFER I, S.601. Jafté 212.

2 1.. EIsENHOFER I, S.599-601.

3 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, Miinchen 1928, S. 241-243. 1. MULLER,
in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 3 (1941) 46-47.

4 Kultgeschichte im Schweizerischen Archiv fiir Volkskunde 58 (1962) 125-150,
dazu: Biindner Monatsblatt 1967, S. 233-295. E. JAFFE 139-144.

246



glithenden Helm aufs Haupt setzen und ihn dann auf eine eiserne Bank,
unter der ein Feuer angeziindet war, festbinden lie(3, was aber Christopho-
rus keinen Schaden zufiigen konnte 1. In diesem Sinne hob die fromme
Nonne des 15. Jahrhunderts den Heiligen empor, weil er «die Glut des
Feuers nicht fiihlte und trotz Versinken ins Meer unverletzt aushielt.»

In unserer Handschrift finden wir bereits ein Gebet zum Schutzengel
(angele bone). Zeugnisse fiir seine Verehrung im Abendland liegen seit
dem 9. Jahrhundert vor. Das spitere Mittelalter entwickelte systematisch
die Lehre vom Schutzengel (Thomas von Aquin). Im Verlaufe des
15. Jahrhunderts wurde das Schutzengelgebet besonders in Kléstern und
Orden verbreitet und seit der Zeit um 1500 wurde es durch die gedruckten
Gebetbiicher zum Allgemeingut. Es handelt sich in Miistair noch nicht
um eine entsprechende Feier in der Kirche, denn zuerst wurde das
Gedenken an den Schutzengel mit dem Feste des hl. Michael verbunden.
Erst 1518 bestitigte Papst Leo X. dem Bischof von Rodez (Spanien) ein
eigenes liturgisches Fest 2.

Wie sehr aber die Liturgie im engeren Sinne im Nonnenkloster des
Miinstertales hochgehalten wurde, zeigt unsere Handschrift, wie auch
eine andere des 15. Jahrhunderts, die eine ganze Sammlung von latei-
nischen Versikeln enthilt, so fiir die Zeiten des Adventes, von Weih-
nachten, Epiphanie, Ostern, Fronleichnam, Fasten, fiir Feste der Apostel,
Martyrer, Bekenner und Jungfrauen. Deutschsprachige Hinweise auf die
entsprechenden Versikel belegen, wie sehr die Nonnen den liturgischen
Dienst ernstnahmen. SchlieBlich fehlen auch Gebete «zu der Metti», also
Orationen vor dem Beginn der Matutin (Vigil), keineswegs (Domine non
secundum peccata nostra usw. Domine ne memineris usw.) 3.

Wie sehr die himmlischen Fiirbitter geehrt und angefleht wurden,
zeigt schlieBlich die Allerheiligenlitaner, die als «Letania in der Vasten»
charakterisiert ist und auch dem 15. Jahrhundert zuzurechnen ist *.
Darin werden fast hundert Heilige angerufen, 76 minnliche und 20

1 B. HauN-WoERNLE, Christophorus in der Schweiz, Basel 1972 S. 1-19. Erganze
dazu I. MULLER, Disentiser Klostergeschichte 1942 S. 263 (Fest auch in Disentis im
12. Jh.).

2 LThK 9 (1964) 523-524. Dazu F. X. HAIMERL, Mittelalterliche Frommigkeit
im Spiegel der Gebetsliteratur Siiddeutschlands (Miunchen 1952) S. 28, 47, 64, 82,
104, 111, 113, 125, 141.

3 Stiftsarchiv Miistair I. Nr.47 fol. 15v—16r und I. Nr.48 b fol. 2r —-15r, 25v-26r,
beide Handschriften aus dem 15. Jh.

+ Stiftsarchiv Mistair I. Nr.48 b. Hier behandeln wir nur fol. 16r bis fol. 26r.
Uber die Handschrift ¢f. BRUCKNER I, S.78.

247



weibliche 1. Das besagt deshalb einiges, weil im ausgehenden 12. Jahr-
hundert die Disentiser Ménche im ganzen 75 Heilige, darunter 23 weib-
liche, in ihrer Litanei aufzdhlten 2. In dem 1507 zu Stra8burg gedruckten
Hortulus animae sind nur etwa 62 Heilige genannt (darunter 10 weib-
liche Heilige) 3. Mit seinen fast hundert Heiligen iibertraf also Miistair
die genannten Litaneien. In der Steigerung der Zahl zeigt sich hier die
Inbrunst und Not unserer betenden Nonne.

Bei den Fiirbitten steht der Churer Oberhirte an erster Stelle: Ut
antistitem nostrum sub vmbra alarum tuarum protegere digneris. Dann denkt
man an das Kloster selbst: Ut abbatissam nostram cum toto conuentu
conseruare dignerts. Fiir sich erbaten die Nonnen eine zu Herzen gehende
Zerknirschung und eine iiberflieBende Tridnengabe (Ut cordis compunc-
tionem fontemque lacrimarum mobis domes). Die Trianen waren gerade
in der hoch- und spdtmittelalterlichen Mystikerwelt als Gnadengeschenk
sehr geschitzt . Anderseits tiberrascht, wie die Klosterfrauen Gott
bitten, er mochte ihren Gehorsamsdienst vernunftgemill gestalten (Ut
obsequium servitutis nostre rationabile facias). Hier kniipft der Text an
ein paulinisches Wort an (Rom 12,1: rationabile obsequium). Auch das
soziale Element fehlt nicht, wenn um Milderung des Loses der Armen
und Gefangenen gebetet wird. Selbstverstdndlich sind Gebete fiir Kranke
und Pilger sowie Verstorbene hinzugefiigt. Erwdhnenswert sind die Bit-
ten fiir alle Verantwortlichen (pro pastoribus) und fiir alle Anvertrauten
(pro familiaribus). Das Gebet um Gottes gnddigen Schutz fiir alle an

! Es handelt sich um folgende: Maria, Michael, Gabriel, Raphael, Johannes
Baptista, Petre, Paule, Andrea, Jacobe, Philippe, Bartholomee, Mathee, Thoma,
Jacobe, Simon, Thadee, Mathia, Barnaba, Luca, Marce, Steffane, Clemens, Sixte,
Cornely, Cipriane, Blasi, Emeramme, Lamperte, Laurenti, Vincenti, Vite, Cristof-
fore, Osbalde, Panthaleon, Dyonisi, Achaci, Januarii, Kyliane, Ciriace, Maurici,
Gereon, Geogi (= Georgii), Sebastiane, Gregori, Hilari, Martine Aureli, Martine (!),
Ambrosi, Augustine, Valentine, Basili, Nicolae, Remigi, Maximine, Wilibalde,
Vdalrice, Zeno, Benedicte, Egidi, Leonharde, Anthoni, Hilarion, Jeromine, Maure,
Columbane, Galle, Magne, Othmare, Luci, Francisce, Dominice, Florine, Alexi.
Anna, Felicitas, Perpetua, Agatha, Agnes, Lucia, Othilia, Cecilia, Juliana, Affra,
Margareta, Scolastica, Walpurga, Emerita, Kathterina (!), Dorothea, Barbara,
Appollonia, Elisabet, Vrsula.

2 1. MULLER, Disentiser Klostergeschichte 700-1512 (Einsiedeln 1942) S. 107.

3 Exemplar im Disentiser Stiftsarchiv.

* J. Huizinga, Herbst des Mittelalters (Miinchen 1928) S. 68, 276-277. B.
STEIDLE, Die Trinen, ein mystisches Problem im alten Moénchtum. Benediktinische
Monatsschrift 1938 S. 181-187. F. BLANKE, Columban und Gallus, 1940 S. 200-202.
G. SCHREIBER, Die Wochentage im Erlebnis der Ostkirche und des christlichen
Abendlandes, (Kéln 1959) S. 113-115.

248



diesem Orte Wohnenden erhielt sich in vielen Klostern bis fast zu unserer
Zeit (Custodr dowmine locum istum ab omni peccato usw.) L. SchlieBlich
bietet das Biichlein auch noch ein Gebet fiir ersprieBliches Wetter (pro
commutatione aeris).

Es wire merkwiirdig, wenn im Miinstertaler Kloster nicht auch um
einen guten Tod gebetet worden wire. Schon das ilteste Nonnengebet-
buch, das im 12. Jahrhundert auf dem Nonnberg (Salzburg) im Gebrauch
war, weist eine Litanei auf, die darum bittet. Im 15./16. Jahrhundert
fehlt in den gebrduchlichen Gebetbiichern dieses Anliegen keineswegs 2.
Unsere Beterin von Miistair erbittet fiir die Todesstunde den Empfang
der Krankendlung und der Wegzehrung und fleht inniglich, im Gerichte
bestehen zu kénnen. Darum wendet sie sich an die Muttergottes, die mit
Ehrentiteln fritherer Jahrhunderte wie Mater Dei, Regina polorum,
Domaina angelorum, doctrix apostolorum angeredet wird 3. Hier zeigt sich
die fromme Benediktinerin vom Geiste des hl. Bernhard von Clairvaux
beriihrt.

3. Der Profef-Ritus zu Beginn des 10. Jahrhunderts

Das Leben in der Gnade beginnt fiir jeden Christen in der Taufe, das
Leben in der klosterlichen Gemeinschaft mit der Profe3. Deshalb verglich
man schon sehr friith die Profel mit der Taufe. Da sie zugleich nach dem
hl. Benedikt auch ein rechtlicher Vertrag ist, muBlten die betreffenden
Aktenstiicke stets im Kloster aufbewahrt werden (Kap. 58). Leider hat
sich in Miistair keine einzige mittelalterliche ProfeBurkunde erhalten.
Erst eine in spatgotischer Minuskel geschriebene Handschrift aus dem
Anfang des 16. Jahrhunderts bietet einen entsprechenden Text. Bei
ndaherem Zusehen entdecken wir aber, dal3 es sich wenigstens im ersten
Teile (fol. 2r-7v) um einen Ritus von 1509 in deutscher Sprache fiir ein

1 I. MULLER, Die Abtei Disentis 1655-1696 (Fribourg 1955) S. 463-464. Dazu
F. X. HaiMERL, S. 93 zu 1489.

2 F. X. HaiMERL, S. 22, 36, 50, 57, 74, 95, 105, 127-128, 144. Zur Ars moriendi
allgemein Huizinga 193-212. G. ScENURER, Kirche und Kultur im Mittelalter
3 (Paderborn 1929) 237, 250-251.

3 Alle Titel sind schon im 11./12. Jh. nachzuweisen, woriiber einzusehen ist
G. G. MEERsSEMAN, Der Hymnos Akathistos im Abendland 1 (Fribourg 1958) und
2 (Freiburg 1970) im Register. Doch heiB3t es Regina poli, nicht polorum. 11. S. 59
zu ca 1190. Einzig doxtrix apostolorum kommt erst in einer Pariser Hs. des 14. Jh.
und in zwei Hss. des 15. Jh. in Cambrai und Rheinau vor. I1I. §.172.

249



anderes Frauenkloster handelt 1. Beachtenswert ist darin, daf3 alle Ele-
mente des ganzen Ritus dort enthalten sind, Profe8formel, Litanei, Mog-
lichkeit eines Namenswechsels, Friedenskuf3 (Pax), Kommunion in der
Messe, Zelleneinsamkeit wihrend drei Tagen, Aufnahme in die Kloster-
familie. Was man aus diesem Ritus in Miistair machte, oder wie man ihn
auf Grund anderer Vorlagen umformte, das verrit uns der zweite Teil der
Handschrift (fol. 8r-11r). Die Rubriken (Anweisungen) sind noch deutsch,
aber die Profe3formel, iiberhaupt die Gebete sind ausnahmslos lateinisch,
auch das Segnen der Kleider durch die Abtissin. Sie ist auch mit Namen
genannt; es war Barbara von Castelmur (1511-29).

Zuerst bietet der Ritus einige Antiphonen zur Einkleidung: Hec
accipiet benedictionem (Ps. 23), Domini est terva (Ps. 23), Dominus regit
me (Ps. 22), Exaudiat te Dominus in die tribulacionis (Ps. 19). Teilweise
die gleichen Antiphonen finden wir auch in Einsiedeln und in Biburg
(Niederbayern) im 12. Jahrhundert 2. Damit ist nicht gesagt, daB die
Einkleidung erst jetzt vor der ProfeB stattfand. Der damalige Liturgiker
begann mit der Einkleidung der Novizin und schrieb erst spiter an den
Rand: vud Profef thuen.

Darauf folgt die ProfeBformel: Ego soror Barbara, oder wie sy den
heyst, promatto stabilitatem et conuersionem morum meorum et obedienciam
secundum regulam sancts Benedicty coram Deo et sanctis etus in hoc mona-
sterto, quod est comstructum in honore sancti Johannis baptiste domine
Barbare de Castelmur abbatisse. Die drei Geliibde sind schon in der Regel
des hl. Benedikt (Kap. 58) enthalten, nur stand dort conversatio morum,

1 Stiftsarchiv Mistair I. Nr.48a, fol. 2r-7v. Es figuriert in diesem Teile « Swester
Magdalena Auerin», eine Abtissin Magdalena, eine «Schwester Barbera», ferner
nimmt eine Affra den neuen Namen Clara an, Da es sich um ein Formular handelt,
miissen nicht alle Namen historisch sein. In erster Linie kime das Frauenkloster
Sonnenburg im siitirolischen Pustertal in Frage, wo zwei Abtissinnen mit dem
Namen Barbara (1459-72 und 1472-98) sowie eine Abtissin Clara 1524-47 nachzu-
weisen sind. Patronin des Stiftes ist Maria, die ja auch im ProfeBformular nach der
Trinitdt genannt wird. Cf. in: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens,
O (1888) 39, 252-253. Zu Auer sieche K. FINSTERWALDER, Die Familiennamen in
Tirol und Nachbargebieten (Innsbruck 1951) S. 142,

2 Cod. Eins. 112 S. 15. Wir benutzen eine Photo des ganzen Textes des Profel3-
ritus dieser Handschrift, die uns P. Kuno Bugmann, Stiftsbibliothekar, freundlich
vermittelte (S. 7-18). Benutzt hat die Einsiedler Hs. A. ScHUBIGER, Heinrich III.
von Brandis, Abt zu Einsiedeln und Bischof zu Constanz (Freiburg i. Br. 1879)
S. 38—41 (Hic accipies und Domini est terra). W. voN ARX, Das Klosterrituale von
Biburg (Fribourg 1970) Nr. 246 (Spicilegium Friburgense Nr.14) mit folgenden
Antiphonen: Domine quis habitabit (Ps.90), Dominus vegit me (Ps.22), Domini est
terra (Ps. 23). ;

250



doch ist die Lesart conversio schon in einzelnen Handschriften sogar des
8./9. Jahrhunderts enthalten und bald allgemeiner geworden .

Unser Text weicht nicht von den entsprechenden FFormeln anderer
Benediktinerkloster wie Einsiedeln, Rheinau und Biburg (Niederbayern)
aus dem 12. Jahrhundert ab. In Angleichung an deren Text miifite man
in presentia zu abbatisse erginzen 2. In dem genannten Regelkapitel und
in den Texten der drei angefithrten Kloster folgt auch das dreimalige
Suscipe me Domine mit dem Gloria Patri. Nach dem Formular von
Miistair steht dann die Neoprofessin auf und verneigt sich zuerst gegen
den Altar, dann gegen die «vier Enden der Welt.» So war es auch im
ersten Formular geschrieben, das nicht von Mistair stammt. Woher
jedoch diese Zeremonie, die in Einsiedeln, Rheinau und Biburg fehlt,
entlehnt wurde, wissen wir nicht. Thre kosmische Bedeutung ist jedoch
klar 3. Danach besprengt die Abtissin die Nonne mit geweihtem Wasser.

Nun legt sich die Nonne «vff dass Antlitz», prosterniert also, indem
sie sich nach antik-mittelalterlichem Brauch auf den Boden legt, wih-
rend der Konvent die Allerheiligenlitanei betet. Alle 21 namentlich an-
gerufenen Heiligen kommen auch sonst in der Liturgie von Mistair
vor *. Auffillig ist nur die hl. Clymaria, die zwischen St. Margaretha und
St. Dorothea gestellt ist. Thre Reliquien lieB Ulrich I1I. von Tarasp
(1 1177) aus Koln fiir Marienberg kommen 3. Als man 1201 den dortigen
Altar weihte, lieB man auch von deren Uberbleibsel niederlegen . Wir

! Benedicti Regula, ed. R. HansLik, (Wien 1960) S. 136 (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum, Vol. 75). Dazu G. HOURLIMANN, Das Rheinauer Rituale
(Anfang 12. Jh.), Fribourg 1959 S. 61 (Spicilegium Friburgense Nr. 5). Dazu E. v.
SEVERUS, in: Archiv fur Liturgiewissenschaft 8 (1963) 274-276.

2 G. HURLIMANN S. 50-60 und N. 116, W. voN ARX S.102-103 und Nr. 244.
Cod. Eins. 112 S. 9 = ScHUBIGER S. 40.

3 Der Passus fehlt auch im 15. Jh. in St. Mathias zu Trier. Siehe P. BECKER,
Consuetudines et observantiae Monasteriorum S. Mathiae et S. Maximi Treviren-
sium (Siegburg 1968) S.190-193. (Corpus Consuetudinum monasticarum, ed. K.
Hallinger, Tomus V.) Vielleicht kniipft die Gewohnheit an Ezechiel 37,9 an: a
quatuor ventis veni spivitus.

* Es handelt sich um folgende Heiligen: Maria, Michael, Gabriel, Raphael,
Johannes Baptista, Petrus, Paulus, Andreas, Stephanus, Laurentius, Sebastianus,
Georgius, Gregorius, Benedictus, Egidius, Vdalricus, Barbara, Margaretha, Cly-
maria, Dorothea, Afra. Barbara war die Schutzpatronin der Abtissin.

5 Goswin, Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. ScuwiTzER (Innsbruck 1880)
S. 94 (Tiroler Geschichtsquellen I1.) Dazu Zeitschrift fiir Schweizerische Archidologie
und Kunstgeschichte 24 (1965/66) 160-161 (Bild der Clymaria auf der sog. Uta-
Kasel.

¢ Biindner Urkundenbuch 2 (1973) 9 Nr. 492. Tiroler Urkundenbuch I.2 (1949)
10-11 Nr. 533.

251



haben es mithin mit einer Reliquie des Ursula-Kreises von Kéln zu tun,
die wohl von Marienberg nach Miistair gekommen war. An die Namen
der Heiligen schlieBen sich die Fiirbitten an, auch fiir die Abtissin und
den Konvent und mehrere fiir die Neuprofessin. Darauf folgt Pater
Noster und der Miserere-Psalm samt einigen Versikeln (salvam fac, mitte
et, michil profictat usw.), was alles auch in Rheinau und Biburg wie auch
in Einsiedeln der Fall war.

Darauf bietet der Ritus vier Orationen, die teilweise schon im 11. Jahr-
hundert in der Ménchsweihe eines venezianischen Formulars gleich lau-
teten, dann auch im Einsiedler Rituale des 12. Jh. Alle vier sind jedoch
schon in den Ménchsweihen von Rheinau und Biburg im 12. Jahrhundert
vorhanden. Das erste Gebet (Deus indulgencie pater) hatte urspriinglich
privaten Charakter!. Die zweite Oration (Deus qui per coeternum
Sfilzum) enthilt eine Bitte, Gott moége die in ihren Siinden alt gewordene
Welt (mundum peccatis inveteratum) durch das Mysterium der Inkarna-
tion gnidig erneuern 2. Ahnliche Gedanken waren in der Zeit, die man als
«Herbst des Mittelalters» bezeichnet hat, nicht selten, so bei Seuse
(t 1366) und in einem Disentiser Hymnus des 15./16. Jahrhunderts 3.
Das dritte Gebet hebt Christus als den Weg hervor (Dowmine Jesu Christe,
qut es via). An den hl. Geist wendet sich das vierte Stiick (Sancte Spiritus,
qut te Dewm) *. In Miistair folgt der Psalm 90: Quz habitat in adjutorio
altissimi. Darauf steht die Professin auf, wihrend die Abtissin deren
«Gewant» segnet. Wohl aus Cluny kam die Oration, die Christus daran
erinnert, dal3 auch er das Kleid der sterblichen Menschheit angenommen
hat. So moge er das monastische Gewand, das die Viter als Zeichen der
Unschuld und Demut ansahen, segnen (Domine Jesu Christe, qui tegmen) >,

Nun besprengt die Abtissin die Kleider mit Weihwasser und inzensiert
sie, danach schneidet sie die Haare der neuen Klosterfrau ab, wobei sie
das Gebet spricht: Omnipotens sempiterne Deus, propicius respice. Es ist
die gleiche Oration, die schon im 12. Jahrhundert bei der feierlichen
Haarschur der Knaben, die Gott geweiht wurden, zur Rezitation kam

1 H. J. GRAF, Ad monachum faciendum. Die Ménchsprofel3 nach einern Fest-
Sakramentar von Venedig aus dem 11. Jh., in: Ephemerides liturgicae 88 (1974)
355-357. G. HURLIMANN Nr. 117, W. voN ARX Nr. 248, Cod. Eins. 112 S.11 =
Schubiger 40.

2 H. J. GrRAF 357. G. HUrRLiMANN Nr. 118, voN ARrRx Nr. 249,

3 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters (Miinchen 1928) S. 41-45. G. SCHNURER,
Kirche und Kultur im Mittelalter, Paderborn 3 (1929) 182. I. MULLER, in: Ge-
schichtsfreund 103 (1950) 203-214.

4 G. HURLIMANN Nr. 119-120, W. voN Arx Nr. 250-251.

35 H. J. GrRAF 358, 369. G. HURLIMANN Nr. 121, W. von Arx Nr. 252.

252



und die sich auch im Rituale von Rheinau und Biburg erhalten hat 1.
Danach zieht die Professin die alten Kleider aus und legt das gesegnete
Gewand um, wobei die Abtissin die Worte spricht : Exuat te Dominus usw.
sowle Induat te Dominus usw., wie sie schon in der Regel vorgeschrieben
sind und in den Ritualien erscheinen 2.

Darauf legt sich die Nonne wiederum auf ihr Antlitz und spricht
verschiedene Antiphonen und Responsorien: Domine abstraxists ab inferis
animam meawm, eine Karsamstags-Antiphon 3, dann Exaltabo te Domine
(Ps. 29), Confirma hoc Deus, quod operatus es in nobis, A templo sancto
tuo, quod est in Jerusalem (Ps. 67). Darauf folgt die Oration: Deus maiseri-
cors Deus clemens, die in Biburg bei der Ménchsprofe3, in Rheinau beim
Krankenbesuch tiblich war 4. Danach steht die Nonne auf und betet mit
allen zusammen den Psalm Lauda [erusalem Dominum (Ps.147), wie
es in Einsiedeln und Biburg, nicht aber in Rheinau Brauch war 3.

Hier hort der Text von Miistair auf und verweist einfach auf die aus-
tithrliche Darstellung von 1509, in der alles «thytsch» geschrieben sei ©.
So mul3 man schliefen, daB auch der Pax folgte, ferner die Kommunion
in der Messe, schlieBlich die dreitdtige EinschlieBung in der Zelle, wih-
rend welcher Zeit weder der Chor noch das Kapitel besucht werden darf.
Am dritten Tage wird ihr dann der Sturtz, in den sie eingendht war,
geldst (sog. Knopflésung). Schon in frithmittelalterlichen Erlassen ist von
«Verhtillung des Hauptes» wihrend drei oder noch mehr Tagen die Rede”.
Die Einsiedler Consuetudo des 12. Jahrhunderts bestitigt dies und faf3t
die drei Tage als neue Taufe auf 8 Nach der Losung der zusammengenih-
ten Kapuze dankt das neue Konventmitglied der Abtissin und allen
Klosterfrauen °.

1 G, HURLIMANN S. 54-56, Nr. 114, W. voN ARrRX S. 101-102 Nr. 236.

2 G. HURLIMANN Nr. 122-123, W. voN ARX Nr. 253-254. Cod. Eins. 112 S. 14 =
SCHUBIGER 40.

3 R.-J. HeEsBERT, Corpus Antiphonalium Officii I1I, (Rom, 1968) 162 Nr. 2325.

+ W. von Arx Nr, 256, 9. HURLIMANN Nr. 142.

5 Cod. Eins. 12, S. 116 und W. voN ArRX Nr. 255.

6 Mithin bezieht sich die Ordnung von Miistair auf fol. 5r—7v des als Vorbild an-
gesehenen ersten Textes.

7 Corpus Consuetudinum monasticarum, ed. K. HALLINGER, 1 (Siegburg 1963)
S. 476, 529, 549, 560 mit Belegen von 817 bis ca. 850. Dazu W. HAFNER, Der Basi-
liuskommentar zur Regula S. Benedicti (Miinster in Westfalen 1959) S. 100 (= Bei-
trage zur Geschichte des alten Monchtums und des Benediktinerordens, Heft 23).

8 Cod. Eins. 112 S. 7-8 und S. 17-18 = ScuUBIGER 39 und 41. Fiir das 12.-13. Jh.
siche auch H. J. GrRAF S. 365, 368.

9 Auf fol. 7r—7v ist noch von brennenden Kerzen die Rede, welche wahrend der
feierlichen Messe und der nachherigen Prozession in Hénden gehalten werden.

253



II. DAS MYSTISCHE LEBEN

1. Meditation und Gebete

Seit den groen Mystikern Bernhard und Franziskus stand nicht mehr
der siegreiche Christus, wie ihn die Romanik darstellte, im Mittelpunkt
der Betrachtung, sondern der leidende Heiland am Kreuze, wie ihn die
Gotik mit Vorliebe darstellte. Das Andenken an die Passion hielt zudem
das eucharistische Opfer in lebendiger Weise wach. Gerade die Bluthostie
von Miistair muBte immer wieder zu diesem Thema hinleiten. So beginnt
eine fromme Klosterfrau des 15. Jahrhunderts ihre Anrufungen voll Ver-
trauen: Gott gruys dich, haliges vnd wyrdiges Crutz, das immer wieder
daran mahnt, wie der Gottmensch mzt sinem hailigen rosfarben Bluott
dich gerettet und geheiligt hat. Die Beterin bittet um Schutz vor Vien-
den, gesichtigen vnd ungesichtigen und fleht instindig, heute in allen Him-
melsgegenden (vier Ort) behiitet zu werden !. Der Ausdruck rosenfar-
benes Blut begegnet beim Mystiker Seuse (1 1366) und in einem Nonnen-
gebetbuch von 1510 2.

Das Mysterium Crucis kommt nochmals zur Sprache, jetzt aber in
lateinischer Form. Ein erstes Gebet (Signum s. crucis — me Dominus)
erbittet den Schutz vor allen Ubeln, vergangenen, gegenwirtigen und zu-
kiinftigen, innern und duBeren, durch das Zeichen des heiligen Kreuzes.
Es moge auch alle Gegner und Feinde niederschlagen und vor den
Gefahren der Welt schiitzen 3. Dieses Gebet steht schon im Psalterium des
mittelitalienischen Benediktinerklosters Farfa aus dem 11. Jahrhundert 4.
Es war aber Ende des 15. Jahrhunderts sonst schon verbreitet, so in
einem Wiegendruck von StraBburg von 1489 3.

Das zweite Gebet (Benedictio Deir patris — et wn futuro) erhofft den
Segen von oben kraft des Geheimnisses des hl. Kreuzes und des hl. Evan-
geliwms, aber auch durch die segensreiche Menschwerdung und die heilige
Geburt sowie rithmliche Beschneidung, durch das gliickselige Leiden und

1 Stiftsarchiv Mistair I. 48 b fol. 26v—27r,

2 N. HeLLER, Des Mystikers H. Seuse Deutsche Schriften (Regensburg 1926)
S. 268, 270. Dazu F. X. HaimerL, Mittelalterliche Frommigkeit im Spiegel der
Gebetsliteratur Stiddeutschlands (Miinchen 1952) S. 53.

3 Stiftsarchiv Mustair I.Nr.47 fol. 20r.

+ Ephemerides liturgicae 46 (1932) 39. Freundl. Hinweis von P. Dr. Leo Eizen-
hofer, Abtei Neuburg [ Ziegelhausen.

5 F. X. HamMerL l.c. 5.91 Anm,

254



verehrungswiirdige Auferstehung und liebveiche Himmelfahrt sowie durch
(die Herabkunft) des Trdstergeistes. Der Schutz Gottes sei diber mir, unter
mar, um mich, bei mir, vor mir. SchlieBlich wird der Segen Marias, aber
auch der heiligen Patriarchen, Propheten, Apostel, Martyrer, Bekenner,
Jungfrauen, der enthaltsamen Witwen und aller Heiligen herabgerufen.
Er soll wiederum sein oberhalb und unterhalb von wmair, wm mich, neben
mar 1. Bezeichnend ist fiir dieses Gebet, wie schon fiir das erste, die
Sicherung nach allen Seiten hin, die wiederholte Aufzihlung, womit dem
Gebete Eindringlichkeit und Inbrunst verliehen wird. In der ganzen
Art geht dieses Beten schlieBlich auf die keltische Frommigkeit zuriick.
Ein fast gleiches Gebet findet sich in einer englischen Handschrift aus
der zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts 2. Die fast ermiidende Aufzihlung
laBt sich auch im Stowe-Missale der gleichen Zeit nachweisen 3. Solche
Gebete zu Gott, dem Kreuze und den Heiligen werden nach einem Paulus-
wort (Eph. 6,15 lorica iustitiae) Lorica-Gebete genannt, weil sie den Beter
wie einen Panzer allseits abschirmen sollen *.

Ein weiteres Gebet (Crux ta — salvari merear) betrachtet das Kreuz
als Zeichen des Heiles und der Erlésung und erbittet den Segen der
hl. Dreifaltigkeit. Die Intensitit des Gebetes unterstreichen die vier
Verben: custodiat, foueat, protegat et defendat. Der Text ist aus Stellen
der Schrift, der Sakramentarien und der Benediktionen zusammen-
gestellt 3.

Alle genannten drei Gebete sind nicht der klassischen rémischen
Liturgie entnommen, verwenden aber deren Elemente. Sie sind von den
Nonnen des 15. Jahrhunderts in Miistair kaum als altehrwiirdiges Tra-
ditionsgut erkannt und geschitzt worden. Auch das Latein der Gebete,

1 Stiftsarchiv Mistair I. Nr.47 fol. 20r-21r. Ahnlich fol. 14v.

?2 London, Brit. Museum, Royal 2 A. XX. fol. 19 b, dessen Text im Appendix
von A.B.Kuvpers, The Prayer Book of Aedeluald the Bishop, commonly called
The Book of Cerne (Cambridge 1902) S. 200 {., abgedruckt ist. Vgl. auch A. FraNz,
Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter 2 (1909) 608 Nr. 10. Freundl. Hinweis
von P. Dr. Leo Eizenhofer, Abtei Neuburg [ Ziegelhausen.

3 W. GobpEL, Irisches Beten im frithen Mittelalter, in: Ztschr. fiir katholische
Theologie 85 (1963) 268.

+ W. GobpEL, 1.c. 293-306.

5 Stiftsarchiv Miustair I. Nr. 47 fol. 21v. Dazu folgende Quellen: signum salutis
= Sap. 16,6; adiustor et protector sis michi = Eccli 51,2; Ps. 32,20; Ps 39,18; custo-
diat, foveat = A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter 1 (1909) 128
(Weihwasserweihe), 642 (St. Gallen 10. Jh.); kic ef in aeternum = Sacramentarium
Gregorianum, Missale von Bobbio usw. G. Manz, Ausdrucksformen der lateini-
schen Liturgiesprache (Beuron 1941) Nr. 404.

255



so wie sie in den Handschriften des Klosters stehen, ist keineswegs klas-
sisch 1. Aber alle diese Kreuz-Orationen sind doch theologisch einwand-
frei und enthalten keine Ubertreibungen.

In unseren Zusammhang hinein gehort auch die Betrachtung tiber die
sieben letzten Worte des Heilandes am Kreuze. Die lateinische Fassung
nennt keinen Autor 2. Das Gebet wurde wohl irrigerweise dem hl. Beda
(t 735) zugeschrieben 3. Im ausgehenden 15. Jahrhundert begegnet diese
Andacht in mehreren Gebetbiichern *.

Unter dem Kreuze stand die Muttergottes. Wenn wir iiber sie in unse-
ren Dokumenten nichts Ausfithrliches finden, so hingt dies wohl mit der
Zufilligkeit der Uberlieferung zusammen. Daf3 die Nonnen die Pieta ver-
ehrten, zeigt schon das Vesperbild aus der zweiten Hilfte des 14. Jahr-
hunderts und in das frithe 15. Sikulum gehért eine stehende Mutter-
gottes, an deren Sockel ein gestiirztes Mondgesicht angebracht ist 3. Als
weiteren Beleg fiir die marianische Devotion kann ein Andachtsbiichlein
des 15. Jahrhunderts in Miistair angefiihrt werden, in dem wir folgende
innige Apostrophierung entdeckten: Maria vberflussig aller Genaden,
lafi mich genieflen der Vbersiiefungen Bruchung (= Bruchteil), der du in
sinen gotlichen Vermuegen an dich it im vegieren solt vnd send mir dynen
Trost vss dinem Brumnen der maltikait vnd din besunder Hilff und Trost.
Neben diesem Texte zeichnete der Schreiber oder Leser sinnvoll eine
Blume °. Die hier vorliegenden Auszeichnungen Marias treffen wir in
deutscher und lateinischer Sprache des hohen und spiten Mittelalters
vielfach, wenn auch nicht gerade in dieser Form 7.

Die spatmittelalterliche Mystik leuchtete noch ins 16. Jahrhundert hin-
ein, wie dies eine bislang unbeachtete kleine Schrift iiber den Empfang
der hl. Kommunion belegt 8. Wer zum hl. Sakrament gehen will, soll

1 Vgl. tn tbernum = in aeternum, hoc signaculum = hoc signaculo,; mondi = mundi.

2 Stiftsarchiv I. Nr. 47 fol. 17v-19v.

3 Patrologia latina ed. Migne 94 (1862) Sp. 562.

4 F. X. HamerL l.c. S.80, 87, 92, 95. Vgl. Seelen-Girtlein, Gebetbuch aus vielen
der schonsten deutschen Gebete des Mittelalters zusammengestellt (Augsburg—
Miinchen 1877) S. 441472

5 E. PoescHEL, Die Kunstdenkmiler des Kt. Graubtinden 5 (1943) 364. ]J.
Zemp und R. DURRER, Das Kloster St. Johann zu Minster (Genf 1906-1910) S. 63
Anm. 8 datierten ca. 1380-1400.

6 Stiftsarchiv Miistair I. Nr. 47 fol. 1r.

7 A. SALzER, Die Sinnbilder und Beiworte Mariens (Darmstadt 1967), Register
s. v. Brunnen, Milde, sii3, Trost, UberfluB.

8 Stiftsarchiv Miistair I. Nr. 46 fol. 1r-8v. Papierhandschrift ca. 16,8 cm x
11,5 cm.

256



vorher an seine Gebresten denken und sich erinnern, wie die wirdige Mutter
erschrack, als ihr die Empfiangnis des Gottessohnes verkiindet wurde und
der liebe Taufer erzytret, als er Jesus im Jordan taufen sollte. Immerhin
ist Gottes Erbdrnd viel groBer als seine Gerechtigkeit und Gewalt. Der
Heiland wird in das arme Haus des Menschen mit seiner grundlosen
Evbarmhertzigkait wnd Miltigkait kommen. Nach Empfang der edlen
Spiss soll man niederkniiwen oder sitzen und das Leiden Christi betrachten.

Das kleine Andachtsbiichlein atmet Geist und Form der deutschen
Mystik. So fallen die zahlreichen O oder O we auf, die durch den ganzen
Text gehen und sich vielfach beim Dominikaner Seuse ( 1366) finden 1.
Der Begriff Kreatur gehort ebenfalls zu der Ausdrucksweise des genann-
ten Mystikers 2. Wenn das Biichlein von Miistair vom ewigen Wort der
Weisheit spricht, dann erinnert man sich sofort an das Biichlein von der
ewigen Weisheit von Seuse 3. Selbstverstdndlich findet sich dann dieser
Ausdruck auch in der Gebetsliteratur des 15. Jahrhunderts ¢. In unserer
Andachtsschrift ist zweimal von Inwendigkait die Rede, was wiederum
Seuse wie auch andern Quellen des 15. Jahrhunderts entspricht 3. Ich
bin nit wivdig, dz ich haisse din Kind oder din Creatur findet sich in einem
Nonnengebetbuch des frinkischen Gebietes von 1510 6. Wenn Christus
als abgrundlicher Brumnen aller Giite bezcichnet wird, so finden sich
dhnliche Aussagen schon frither 7.

Es sind auch Zitate aus der Liturgie und aus der Bibel zu erkennen.
So wird Luc. 22,19 bzw. 1 Cor. 11,24: Hoc facite in meam commemoratio-
nem herangezogen, ferner aus den Sprichwortern 9,1, wo die stben Siil
erwihnt werden, auf denen die Weisheit j» Huus baut. Dazu kommt die
Bezeichnung der Eucharistie als Speise der Engel. Alle diese drei letzten
Zitate gehen zunichst auf das Fronleichnamsoffizium zurtick (1. Nok-
turn, 1. und 2. Antiphon der Laudes). Der Verfasser spricht auch von den
siben Laternen des Tempels, die in der Schrift mehrfach genannt werden
(Exod. 25, 37; 37,23; Num. 8,2. Zach. 4,2). Ein Bild vergleicht endlich

! N. HELLER, Seuse l.c. S. 47, 71, 105, 219-220, 277, 280, 291. Haimerl 1.¢c.S.79.

2 N. HELLER, Seuse S. 275-279, 283, 301303,

3 N. HELLER, Seuse S. 189 {. F. X. HaiMERL, 1, ¢c. S. 46 {.

+ F. X. HAIMERL, 1.c. 153 (zu 1426).

5 N. HeELLER, Seuse S. 47. F. X. HaiMERL S. 46. Das Bild vom Wassertrépflein
auf die Diirre des Herzens in unserer Schrift fol. 8r ist bei Seuse als kleines Trépflein
Wasser auf die dirre Zunge vorgebildet, N, HELLER, Seuse S. 46.

6 T, X. HamMERL, l.c. S. 53.

7 F. X. HaiMEeRL, l.c. S. 49, 55 zu 1476 und 1510. Dazu A. SALzZER, Sinnbilder
S. 520,

. 257



Christus mit dem hohen Zedernbaum, der sich zum Hyssop-Strauch her-
abneigt, was ein biblisches Wort (3 Kg. 4,33) im Sinne des hl. Bernhard
anwendet 1.

Unser Biichlein spricht nicht wie Tauler vom «Seelengrund» oder wie
Eckhart von der «mystischen Berithrung». Es ist ohne Riicksicht auf
damalige theologisch-philosophische Probleme nur aus Andachtsbiichern
zusammengestellt und will den Leser zu einer andichtigen Verehrung
der Eucharistie fithren. Gerde dies ist bezeichnend fiir Miistair, wo in
Erinnerung an die Bluthostie schon in der zweiten Hilfte des 13. Jahr-
hunderts das Fronleichnamsfest eingefiihrt wurde.

Die Besinnung auf die Passion und Kommunion soll iiberhaupt zu
einem beschaulichen Leben fiihren. Dafiir diente nicht nur inniges
Gebet, sondern auch stille geistliche Lesung. Nur ein einziger Codex aus
der Mitte des 15. Jahrhunderts ist uns erhalten, der in seiner Sprache
einen Osterreichisch-bayerischen Einschlag verridt und bis zum 17. Jahr-
hundert noch im Besitze des Klosters war, dann aber nach auswirts
kam, bis er 1938 fiir das Stiftsarchiv Disentis erworben werden konnte.
Die dlteste Schicht des Textes geht auf die im Kloster Melk 1422/23
gehaltenen Predigten des Nikolaus von Dinkelsbiihl zuriick, der Haupt-
text jedoch bietet eine um 1430 verfaBte Schrift eines unbekannten
Karthdusers, der jedoch mehrfach verbreitet war und dessen Thema
von der lieb vnd grossen nutzperkait der gottlichen liebhabung handelt.
Gleich zu Anfang bittet der Verfasser, das Biichlein vom Anfang bis
zum Ende durchzulesen. Das Werk des Karthdusers fand besonders in
Augsburg Anklang, dessen Dompfarrer Johann Wilsgefert (1 1470) das
Biichlein seines praktischen Inhalts wegen dreimal abschreiben lief. Auf
welchen Wegen das Opus nach Miistair gelangte, ob durch unmittelbare
Beziehungen zu Augsburg, oder durch ein Karthduserkloster, ist un-
bekannt.

Was den Inhalt betrifft, so fallen gewisse Stichwérter auf, etwa Gott
und Liebe, Milde und Barmherzigkeit, Stinde und BuBe, gute Werke und
Ablasse, Fegfeuer und Holle. Vor allem spielen Seele und Gemiit eine
wesentliche Rolle. Von den Wohltaten Gottes haben wir nur allzeit siiess
ze veden, allzeit siiess zu gedenkhen. Die Worte der Schrift und der Kirchen-
lehrer sind kostbar, aber auch schéne und lange Ansprachen. Der Ver-
fasser klagt jedoch iiber die Prediger, die sich wohl gelehrt geben, aber
mehr ihre Ehre und ihren Nutzen suchen als die Glori Gottes. Das Biich-

1 A. SALZER, Sinnbilder S. 67: Cedrus alta Libani conformetur hyssopo valle nostra.

258



lein kann nicht genug das rein duBerliche Christentum anprangern, das
Laufen von einer Kirche zur andern, ja nach Rom, um durch Ablisse
nur den Peinen der Strafe zu entgehen, statt durch sie zur vollkomme-
nen Liebe zu gelangen. Unser Gottesfreund eifert gegen schone Klei-
der, weiche Betten, liisterne Speisen und Getrdnke. Es sind im iibrigen
gesunde Grundsitze, die der Leser vernimmt, etwa man miisse nicht
immer an Gottes Gegenwart denken, es geniige die virtuelle statt der
aktuellen Meinung. Als Endziel betrachtet der Mystiker die Vereinigung
mit Gott, und zwar nach sel vnd nach leib, nach allen seinen synnen,
wmwendigen vnd auswendigen. Hier auf Erden miisse man sein gemiiet zu
Gott erheben, iiberhaupt ein besammts (= gesammeltes) gemiiet erreichen,
dann werde man schlieBlich die heilige gothait anschawen kénnen 1,

2. Im Banne der Reliquien

Die spdtmittelalterliche Christenheit machte es sich allgemein zur
Pflicht, nicht nur die Heiligen zu verehren, sondern auch deren Uberbleib-
sel zu sammeln, um sich so deren Gunst gegen dimonische Einfliisse zu
versichern. Einen frithen Beleg dafiir bieten die Reliquien, die der Churer
Bischof Johannes II. Ministri (1376-88) in den neuen Tragaltar des Klo-
sters von 1383 legte. Es sind aber hier vor allem Gegenstiande zu nennen,
die erst durch die Kreuzziige nach Ritien kamen und meist nur sekun-
didre Erinnerungen darstellen. So wird eine Reliquie dem Himmelfahrts-
berge zugeschrieben (de loco ascensionis Domini). Ein gleiches Andenken
bewahrten auch das Kloster in Schaffhausen (1064), das Fraumiinster
in Ziirich (1170) und das Kloster Salem (1179) auf 2. Wir treffen solche
auch im Kirchenschatze des Klosters Engelberg im 12. Jahrhundert 3.
Die zweite Reliquie betraf das Grab der Muttergottes (de sepulichro
s. Marie virginis). Schon Pilger von Piacenza berichten um 570 vom
Wohnhause Mariens in Jerusalem und der gallische Bischof Arculf weil3
um 670 vom Felsengrab Marias in der Unterkirche von Josaphat zu er-
zdhlen . Engelberg besall solche Andenken im 12. Jahrhundert 5. Das

1 Ausfithrlich I. MULLER, Ein Zeuge spiatmittelalterlicher Mystik aus dem
Miunstertal, in: Der Schlern 49 (1975) 186-192.

2 H.TtcHLE, Dedicationes Constantienses (Freiburg Herder 1949) S. 20, 51, 54, 83.

3 E. A. STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (Zurich 1902)
S. xLII.

* J. DuFTt, Studien zum St. Galler Klosterplan, Si. Gallen 1962, S. 134, dazu
Goswin, Chronik des Stiftes Marienberg, ed. B. SCHWITZER (Innsbruck 1880) S. 93-94.

5 E. A. STUCKELBERG, l.c. 5. XLII

259



nahe Marienberg rekondierte 1315 solche im Hauptaltar . Vermutlich
kamen von dorther Reliquien dieser Art nach Miistair. Die Andenken an
die Krippe des Herrn (de presepio Domint) sind dhnlich zu erkliren wie die
vorhergehenden 2. Um das Jahr 900 besaB Pfifers gleiche Uberbleibsel
in seiner Leutkirche St. Evort 3. Solche befanden sich im 12. Jahrhundert
in nicht weniger als fiinf Kirchen des Konstanzer Sprengels *. Fiir Miistair
ist aber Marienberg néiher, das 1207 solche Erinnerungsgegenstinde in
einem Kapellen-Altar und im Hauptaltar der Klosterkirche hinter-
legte 3.

Auf die sekundiren Reliquien von Christus und Maria folgen diejenigen
von bestimmten Heiligen. Es war naheliegend, von St. Placidus Erinne-
rungen zu erhalten, denn sein Leib ruhte im Kloster Disentis, das eben-
falls zum Bistum Chur und zu Churritien gehérte. Seit der Ubertragung
seiner Uberbleibsel von Disentis nach Ziirich um 940 verbreitete sich
sein Kult weithin. Nun verteilte das rdtische Kloster Andenken, im
11. Jahrhundert nach Rheinau, im 12. Jahrhundert nach Engelberg, im
13. Jahrhundert nach Beromiinster 6. Es befremdet auch nicht, dafl man
1201 in der neuen Marienberger Klosterkirche auch Reliquien sancti
Placidi findet 7. Wie von Disentis, so fehlten auch von Einsiedeln Erin-
nerungen nicht. St. Meinrad wurde nach seiner Elevation und Trans-
lation von Reichenau nach Einsiedeln 1039 vielfach verehrt 8 Im Jahre
1378 vollendete ein StraBburger Dominikaner seine Schrift iiber das
Leben des Heiligen und die Griindung von Einsiedeln °. Gerade ins
14. Jahrhundert ist aber auch das dlteste erhaltene Wallfahrtsandenken
mit dem Meinradsbild zu datieren 1°.

Die Reliquie der hl. Afra geht auf Augsburg zuriick. Da nach der
karolingischen Legende St. Lucius, der Patron der Churer Ditzese, iiber
Augsburg in die rdtische Kapitale kam, kann eine Initiative von Chur aus
vorliegen !, Von Augsburg stammten sowohl Bischof Norbert (1079-88),

1 Goswin l.c. S. 97, dazu ebendort S. 99-100,

2 Der Text des Tragaltares beginnt eigentlich mit de p., also de presepio, was
dann aber in de cvnabili (?) korrigiert wird, was sachlich das gleiche ist.

3 F. PerrET, Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1961) 62.

* H. TocHLE l.c. S. 83.

5> Bindner Urkundenbuch 2 (1973) Nr. 492-493 zu 1201.

6 I, MULLER, Geschichte der Abtei Disentis (1972) S. 23-27.

7 GoswIN S. 93.

8§ H. TtcurE l.c. 125-126.

9 L, HELBLING, Sankt Meinrad {1961) S. 42-53.

10 O, RiNnGgHOLZ, in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 22 (1919) 177-178.

11 T, MULLER, in: Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte 14 (1956) 9-12.

260



der grofle Reorganisator von Mistair, wie auch Bischof Wido (1096-
1122) 1. Aber Reliquien kénnen auch auf dem Umwege iiber Siidtiroler
Kirchen nach Miistair gelangt sein, besall doch das Augsburger Hoch-
stift St. Afra und St. Ulrich in Bozen einen Meierhof, dessen Verwalter
1239 nachzuweisen ist, dazu eine Kirche ebendort, die 1213 belegt ist 2.
Daher finden sich auch nérdlich von Bozen Afra-Reliquien in Grissian
(1142) und Marling (1251) 3.

Eine Uberraschung bilden die Uberbleibsel des Kénigs Ludwig [X.
von Frankreich, der 1270 starb und ein Vierteljahrhundert spiter, im
Jahre 1297, von Papst Bonifaz VIII. ins Heiligenverzeichnis aufgenom-
men wurde. Er war fiir Mistair beinahe ein zeitgendssischer Heiliger,
aber auch ein seltener, denn vom Bistum Lausanne bis zum Bistum
Brixen finden wir von ihm im 14. Jahrhundert keine Kultspuren. Es
mul deshalb das Kloster Miistair einen besonderen Anlaf fiir seine Vor-
liebe fiir diesen Konig gehabt haben, und das war wohl die Verehrung
des hl. Blutes. Der franzosische Herrscher war es bekanntlich, der im
Jahre 1239 durch eine hohe Geldsumme den byzantinischen Kirchen-
schatz mit groBen Teilen des Kreuzes und der Dornenkrone fir Paris er-
worben hat, wo er diesen gefeiertsten Reliquien des christlichen Abend-
landes die Sainte Chapelle errichtete *. Und nun besall auch Miistair
nicht nur Reliquien des franzésischen Kénigs, sondern auch des hl. Kreu-
zes und der Dornenkrone, die dann zusammen mit solchen des Tadufers
1502 in einen Altar, wohl der Kreuzkapelle, eingelassen wurden 3.

Die Reliquien von Saint Louis fithren uns zur Besprechung der Heilig-
Blut-Reliquie selbst, deren Verehrung sich im spiten Mittelalter wesent-
lich steigerte. Erstmals erscheint die Nonnenabtei 1378 nicht mehr in
erster Linie als Kloster des Tdufers, sondern als Kloster von dem Aezligen
plute 5. Wihrend frither die Abldsse fiir die Teilnehmer an den Festen

1 Helvetia Sacra 1 (1972) 474-475.

2 Tiroler Urkundenbuch I. 3 (1957) Nr. 1100 zu 1239 und I.2 (1949) Nr. 639 zu
1213.

3 Tiroler Urkundenbuch I.1(1937) Nr. 211 zu 1142 und I.3 (1957) Nr. 1265 zu
1251. Zum Ganzen H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols (Passau 1928) S. 204—
205.

*+ A. Jany, in: Heilig Kreuz im Entlebuch 1344-1944 (Schiipfheim 1947) S. 30 1.
Diese Studie zeigt, wie oft auf ganz erklirlichem Wege Reliquien von Byzanz ins
Abendland kamen.

3> A. THAaLER, Geschichte des Biindnerischen Miinstertales (St. Maurice 1931)
s. 172.

6 R. THomMmEN, Urkunden zur Schweizer Geschichte 2 (Basel 1900) Nr. 95 zu
1378.

261



von Fronleichnam oder von der Kirchweihe erlassen wurde, werden sie
nun 1391 denen zuteil, die das hl. Blut in der Klosterkirche besuchen 1.
Bischof Leonhard Wismair von Chur (1453-58) erteilte im Jahre 1457
jenen Wallfahrern Ablédsse, die andidchtig diese wunderbare Hostie
besuchten (hoc miraculosum sacramentum) 2. Die bisherigen Urbare galten
als solche des Klosters, das neue von 1460 betitelte sich als Vr»berbuech
des hailig bluetes. Es war eine Arbeit des Notars Hans Rabustan, des
damaligen Kaplans in St. Maria 3.

Der gleiche nicht wenig gebildete Geistliche schrieb auch um diese Zeit
die Geschichie des hl. Blutes *. Seine Darstellung ist mit vielen Schrift-
zitaten durchwoben. Wertvoll sind die AblaBurkunden, die er seiner
Geschichte einverleibte, doch kopierte er nicht immer diplomatisch
genau, sondern regestenmafBig und datierte Abldsse des 13. Jahrhunderts
auf das 11. zuriick. Zudem zeigte er sich auch ganz wundersiichtig und
unkritisch. Aber er weil doch sicher mitzuteilen, dafl die Blutreliquie
schon lange im Hochaltar aufbewahrt wurde °. Vermutlich geschah dies
seit der Neuweihe des Jahres 1281. Das deutsche Gedicht iiber die Wun-
derhostie, das um 1400 entstanden ist, versichert, daBl das Heiligtum
«in ein(em) Kristalle» aufbewahrt wurde, was vielleicht auf eine Auf-
stellung schlieBen 148t, die jedermann stets zugédnglich blieb ®.

Wie sehr das verehrte Kleinod von weither Pilger anzog und hoch in
Ehren stand, zeigt die 1498 erschienene Druckschrift tiber die Wunder-
hostie «auff alter pintnerischen Sprach beschriben», also im rétoro-
manischen Idiom, wie man wohl schlieBen darf 7. Und ausgerechnet im
ungliicklichen Jahre darauf, 1499, raubten die Osterreicher das Heilig-
tum, das durch die letzten Jahrhunderte hindurch das Herzstiick des
Klosters und des Tales gewesen war.

1 A. THALER, l.c. 8. 74-75 Anm. 3.

2 Stiftsarchiv Mistair I. Nr. 1: Historia de miraculosa hostia. Perg. ca 1460
S. 24: visitaverint devote hoc miraculosum sacramentum. Dazu I. MULLER, Die
Bluthostie von Miinster, in: Der Schlern 35 (Bozen 1961) 177-189, bes. 182. A.
THALER 126.

3 A. BRUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (Genf 1935) S. 79. A. THALER
l.c. S.119-120.

4 A. BrRucknNER l.c. I. S. 77.

5 Historia de miraculosa hostia S. 23 zu Urban IV. (1261-64): ad presens mira-
culosum sacramentum per divinam potenciam hic in monasterio mirifice ostensum
et in hoc summo altari reconditum.

6 Zum Ganzen cf. I. MULLER, Bluthostie, 1.c. S. 180-183.

7 Stiftsarchiv Miistair, ohne Nummer: ¢«Bericht und Historia» iiber das hl. Blut
(Bozen 1706) S. 6.

262



Die bisher genannten Reliquien standen im Zusammenhang mit dem
Altar, wurden doch die Bluthostie im Hochaltar und die iibrigen Reli-
quien, von denen die Rede war, im Sepulchrum des Tragaltares auf-
bewahrt. Aullerdem gab es aber noch eigene Sammlungen, die als
Phylakterien bekannt sind. So gibt Rabustan im Anhang zu seiner Histo-
ria miraculosa um 1450 einen Uberblick iiber diesen Schatz, der in einem
groBen und in zwei kleineren Kisten aufbewahrt wurde !. Im ganzen
waren es iiber 120 Stiicke. Wenn wir bedenken, dall im goldenen Kreuz
der Luzerner Hofkirche im Jahre 1460 ungefihr 160 Reliquien eingelassen
waren, so erweist sich der Miinstairer Schatz doch keineswegs iiber-
trieben 2. Der Zweck war, moglichst viele Abldsse zu erreichen, berech-
nete doch der Schreiber des Verzeichnisses selbst, dall im Ganzen aus
seinem Schatze 5002 Tage AblaB fiir schwere und 10 004 Tage fiir 1aB3-
liche Stinden resultieren koénnen. GleichermaBen addierte man auch in
anderen Kirchen und schlo3 aus der Zahl der Uberbleibsel auf die jewei-
ligen Ablisse 3.

Viele Reliquien waren einfach Andenken an Wallfahrten ins hl. Land,
ganz im Sinne der Kreuzziige. Die gefundenen Gegenstande wurden frei
mit der biblischen Geschichte verbunden. So finden wir Uberbleibsel von
der Arche Noes, vom Stabe des Moses, von den drei Jiinglingen im Feuer-
ofen, vom Weihrauch und der Myrrhe, welche die drei Kénige dem Hei-
land darboten, vom Tabor, vom Abendmahlstisch, vom Kreuzesholz,
vom Grabe Christi und Marii, von einem Stein, der St. Stephanus traf.
Das Verzeichnis fithrt auch Reliquien vom Grabe der hl. Katharina auf
Sinai und vom Grabe des hl. Benedikt in Montecassino auf.

Nicht wenige scheinen von denjenigen Reliquien zu stammen, welche
Ulrich III. von Tarasp (t 1177) durch Vermittlung des Abtes Adelbert
von Ellwangen von Kéln nach Marienberg kommen lie. In Betracht
kommen hier diejenigen von Johannes Baptista, Sebastian, Pantaleon,
Christophorus, dann solche der sogenannten Koélner Jungfrauen Ursula,
Climaria und Panafreta. Nach Augsburg weisen Afra und deren Mutter
Hilaria, nach Chur Lucius u. Emerita, nach Disentis Placidus, nach Ein-
siedeln Meinrad, nach St. Gallen selbstredend Gallus. Wie Reliquien des

! Historia de miraculosa hostia l.c. S.24-28.

2 E. A. STUCKELBERG, Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) XL1II.

3 C. MirBT, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des Romischen Katholi-
zismus 1924, S. 248-251. Niheres siehe bei F. X. HAMERL, l.c. 56-57, 91, 94-95,
128, 144.

263



Koénigs Ludwig von St.-Denis nach Miistair kamen, ist nicht bekannt.
Ohne Zweifel sind manche dieser Gegenstinde schon lingst in Miistair
verehrt worden. Die hl. Verena von Zurzach figuriert schon in der
Dedikationsinschrift von 1087. Placidus und Meinrad, Afra und Ludwig
waren bereits durch Uberbleibsel im Tragaltar von 1383 vertreten.
Manche Reliquien weisen wieder auf Kirchen des Etschtales hin, so
Victorian auf Mals, Vigilius auf Trient. Die «modernste Heilige» im
Verzeichnis ist St. Gertrud (1 1302). Sie zeigt zusammen mit St. Hilde-
gard (1 1179), dann auch mit Adelhaid (1 999) und Odilia (1 720), in die
Richtung der deutschen Frauenkléster.

Die Herkunft mancher Uberbleibsel, etwa von Albuiana, Ernduda
und Sigill sowie anderer mehr 148t sich kaum mehr gentigend erhellen 1.
Zudem sind die Reliquien der hl. Ursula und ihrer Gefihrtinnen sehr
fraglich 2. Im Verzeichnis von Miistair wird sogar noch ein namenloser
Heiliger aufgefiihrt.

Der Naivitdt des frommen Volkes waren damals keine Grenzen
gesetzt 3. Aber das darf man wohl kaum den Mitgliedern des Frauen-
konventes zur Last legen, die ja auf ihre geistliche I'tihrung angewiesen
waren. Vielmehr liegt hier ein Versiumnis der Seelsorger vor, deren
Theologiekenntnisse wahrscheinlich sehr bescheiden waren. Es ist die
spatmittelalterliche verdufBerlichte Zeit, in deren Sog auch das Stift
Miistair mithineingezogen wurde.

Wer aber historisch denken will, mul} trotz der einseitigen Betonung
der Reliquien immer im Auge behalten, wie sehr die Nonnen von St. Jo-
hann in so ernster und eindringlicher Weise das Gebetsleben pflegten,
die Passion des Herrn wirklich zu Herzen nahmen, wie im ersten Kapitel
dargelegt wurde.

1 So ist Ernduda zu dem langobardischen Namen Ermendruda von 725 und
Hermedruda von 771 zu stellen. W. BRUCKNER, Die Sprache der Langobarden
(1893) S. 245. FORSTEMANN-KAUFMANN, Altdeutsche Personennamen, Erginzungs-
band 1968, S. 106, 108.

2 W. LevisonN, Das Werden der Ursula-Legende, in: Bonner Jahrbiicher 132
(1927) 1 . bes. 151.

3 G. ScuNURER, Kirche und Kultur im Mittelalter 3 (Paderborn 1929) 259.
J. Huizinga, Herbst des Mittelalters (Miinchen 1928) 5. 238-241.

264



	Liturgie und Mystik im Frauenkloster Müstair zur Zeit des Spätmittelalters

