
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 69 (1975)

Artikel: Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

Autor: Müller-Büchi, Emil F.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EMIL F. J. MÜLLER-BÜCHI

SEGESSERS ABRECHNUNG
MIT VATICANUM UND KULTURKAMPF

Der Lärm, den Syllabus, Vaticanum und Kulturkampf in der Schweiz

ausgelöst hatten, begann um die Mitte der 70er Jahre langsam
abzuklingen. Für die Politik hatte die Bundesverfassung von 1874 eine neue

Grundlage geschaffen. Wohl war diese brüchig und noch lange kam es

zu Nachhutgefechten. Unverkennbar, wenn auch mühsam, bahnte sich
eine Befriedung und Festigung der vaterländischen Ordnung an. Die
Epoche unversöhnlich geführter religiös-politischer Kämpfe näherte sich
dem Ende. Segesser - das hatte sich schon im Abstimmungskampfe
angekündigt - stellte sich auf den neuen Boden. Eine Selbstbesinnung über
seine kirchlich-politische Haltung war damit fällig geworden. 1875

erschien die aufsehenerregende Abhandlung «Der Culturkampf», in welcher

er selber den Schlußstrich zu einer geschichtlichen Periode zog und
Aufschluß über sein Wollen und Wirken darin gab. Ein gewichtiger
Abschnitt im Leben und Wirken des Mannes fand in dieser Publikation
seine literarische Gestaltung.

I.

Fürs erste freilich brachte die Annahme der neuen Bundesverfassung
noch keineswegs das Ende der politischen und religiösen Krise. Im Gegenteil:

neue Stürme standen in Aussicht. Segessers in der Revisionsbewegung

bis zuletzt durchgehaltene Bemühungen um einen friedlichen
Ausgleich waren gescheitert. Die Agitation, die im Abstimmungskampfe
betrieben worden war, dauerte den ganzen Sommer über an. Sie weckte
die Befürchtung, ständige Treibereien und geplante Unruhen stünden

127



bevor. In Luzern » selbst war es am Abstimmungstage zu Ausschreitungen

verhetzter Volksmassen gekommen. Es schien, als ob die Wirren im
Jura und die angestrebte Erschütterung des konservativen Regimentes
in Luzern nur das Ziel haben könnten, durch Förderung des Altkatholizismus

ein Schisma in der römischen Kirche durchzuzwängen. Alles was

irgendwie liberal gesinnt war, sollte zum Kampfe gegen den
Ultramontanismus und zur Schaffung einer romfreien Kirche eingesetzt werden.

Daß der vordem katholische Stand Solothurn2 dabei als

Vorkämpfer auftrat, hat das gläubige Volk tief beeindruckt.
Segesser befürchtete deswegen einen schlimmen Gang der Bundespolitik,

weil er den Ausgang der Verfassungsrevision als großen Autoritätsverlust

des Bundesrates wertete. Dieser hatte in den Revisionsberatungen
keine klare Haltung eingenommen und nie mit Entschiedenheit einen

Standpunkt zu wahren vermocht3. Einen Augenblick lang dachte der

Oppositionsführer daran, mit dem Ende der alten Verfassung aus dem
Nationalrat auszuscheiden. Doch das Temperament des Politikers brach
gleich durch: die Möglichkeit, daß auf die Annahme der neuen
Verfassung eben wegen Schwäche der Zentralgewalt neue Krisen folgen

1 Es herrschte ein wahrer Taumel. «Was die Verfassung eigentlich enthält ist
bereits vergessen. Man hat etwas ganz anderes angenommen, eine Verbindung aller
liberalen Schweizer gegen die Ultramontanen zu einheitlicher Wirksamkeit». Die
Feier in Luzern «war von einer wahrhaft tierischen Roheit und Gemeinheit, sodaß
selbst die anständigen Liberalen darob tiefen Ekel empfanden. Wir ließen alles
geschehen überzeugt, daß wenn die Stadt Luzern einen Tag lang in der Hand des
Gesindels sei, der moralische Erfolg nur ein günstiger sein könne. Und das war er
auch. Noch eine solche Feier würde uns in der Stadt Luzern 1000 Stimmen mehr
eintragen» (Segesser an Dubs 22./26. April).

2 Das «St. Galler Volksblatt», welches aufschlußreiche Kritiken an den
innerkatholischen Zuständen bringt, führte die Lage in Solothurn - in der Volksabstimmung

vom 5. Okt. 1874 war über das Schicksal von Maria Stein und der Stifte
Solothurn und Schönenwerd entschieden worden - auf den von der Freimaurerei
geförderten Wengi-Kult, den Einfluß liberaler Geistlicher und die Schwäche des
PiusVereins - «mehr eine fromme Bruderschaft als ein politischer Verein» - zurück
(Nr. 42-44, 15.-30. Okt.).

3 «Die Agitation hat das Werk total verändert. Ich hatte geglaubt durch
Verzicht auf einen Kampf hätte die Agitation selbst vermieden werden können. Ich
sehe nun ein, daß ich mich irrte. Nicht eine Stimme weniger wäre für Ja abgegeben
worden; nicht um ein Jota wären wir dabei besser gefahren. Der Zweck war die
Massen in Bewegung zu setzen Diese Abstimmung hat wie ich glaube Bundesrat
und Zentrumspartei weit vollständiger vernichtet als uns. Die äußersten Ziele
haben die Massen in Bewegung gesetzt, nicht die Ideen, die Gewalt nicht das Maß
ist der Zielpunkt. Der Bundesrat hat durch seine beständige Inkompetenz seine
Schwäche an den Tag gelegt und kann nun nach dieser nicht mehr Herr der Situation

sein» (Segesser an Dubs 22./26. April).

128



könnten, bestimmte zum Bleiben. Mit den Schwierigkeiten in Luzern
hoffte er, wenn er nur die Zügel fest in Händen hielt, schon fertig zu
werden. In Bern dagegen war von den «Bundesbaronen» mit ihrem
gemäßigten Liberalismus nichts mehr zu erwarten. Eine feste Haltung
einzunehmen schien ihm die Aufgabe zu sein ». Gottvertrauen half über
Pessimismus hinweg 2. Die Freunde bestärkten den frommen Sinn : sie

wußten, daß noch Aufgaben warteten, die gelöst werden mußten3. Auch
Dubs, der unentwegte Optimist, sah die kommenden Schwierigkeiten;
auch er entschloß sich zum Ausharren 4.

Die ersten großen Verwicklungen erwuchsen aus der Jura-Affäre 5.

Bernische Leidenschaftlichkeit, vom Radikalismus auf gesamtschweizerischer

Ebene unterstützt, machte staatsmännisches Handeln unmöglich.

Es schien, als ob man in diesem Zusammenhange gleich nach der
Verfassungsänderung einer eidgenössischen Staatskrise zusteuere.

Seit Ausbruch der Wirren in der Diözese Basel war eine Reihe von

1 Was an der neuen Verfassung noch gut war, hat die Agitation dafür
verdorben und die gute Frucht, die man von der Annahme erwartete, wird nach
meinem Dafürhalten jedenfalls ausbleiben; der Bundesrat wird statt mit einer
starken über den Parteien stehenden Autorität der Spielball der Parteien werden,
wozu er leider selbst sich erniedrigt hat» (an Bundcsarchivar Kaiser 18. April).

2 «Divina Providentia et confusione hominum regitur Helvetia. Deswegen bleibe
ich trotz Allem guten Mutes und wenn auch der liebe Gott nicht sofort nach unserm
Wunsch interveniert, so denke ich, er werde seine Zeit schon auswählen» (an Schnell
1. Sept. 1874).

3 Ich habe - schrieb (20. Sept. 1874) Wattenwyl im letzten Briefe vor seinem
Ableben - «die Überlegenheit Deiner geistigen Kraft stets gefühlt und mich
derselben gefreut. Ich habe aber auch an Deinen Erlebnissen die Wahrheit der hl. Schrift
erkannt, daß Gott die Versuchung nicht über unsere Kräfte ansteigen, sondern
diese ein seliges Ende gewinnen läßt, wenn wir sie im Glauben bestehen Ich freue
mich herzlich, daß Du in politischen Dingen Deinen Wirkungskreis gefunden hast,
welcher Deiner geistigen Kraft entspricht. Die Zeit in welche diese fällt, trägt
Deine Tätigkeit über die engen Grenzen des Kantons hinaus und ist eine solche,
in welcher die Kräfte der Völker sich bewegen und große Interessen und Fragen
an die Staatsmänner herantreten. Deine Kenntnisse und Deine wissenschaftlichen
Leistungen können sich jetzt in guter Weise verwerten».

4 «Auch ich hatte Lust, nach durchgeführter Revision mich zur Ruhe zu begeben,
allein alle Freunde die ich beraten habe sagten mir, ich solle es jetzt nicht tun
Es ist von Wert, daß wir bei einzelnen Ausführungen der Verfassung mitsprechen
können» (an Segesser 28. April).

3 Wattenwyl berichtete (3. Mai) eine ihm gemachte Äußerung Bundesrat Weltis
über die Zustände in Bern: «Die Präfekten tun was sie wollen, die Regierung sei
nicht mehr einverstanden, dürfe aber dieselben nicht desavouieren und der Bundesrat
hat es mit der Berner Regierung, die er auch nicht desavouieren darf So ist
trotz aller Verfassungen und gegen Verfassung und Gesetz die Willkür einzelner,
die die Lage beherrscht».

9 129



Rekursen bei Bundesinstanzen anhängig 1. Bischof Lachat hatte gegen
seine am 29. Januar 1873 dekretierte Absetzung durch die Diözesankonferenz

zuerst beim Bundesrat und nach einem abweisenden Bescheide vom
13. Januar 1874 am 2. Oktober 1874 bei der Bundesversammlung
Beschwerde eingelegt. Namens der katholischen Bevölkerung der Diözese

war das Gleiche schon am 12. Mai 1874 durch Jakob Amiet2 in einer
durch Druck weit verbreiteten Rechtsschrift geschehen. Über das zur
Erledigung des Lachathandels auf Bundesebene einzuschlagende
Verfahren walteten tiefe Meinungsverschiedenheit zwischen Segesser und
der ultramontanen Gruppe, für die Amiet federführend war und die

von den Bischöfen gestützt wurde. Amiet leitete aus der Bundesverfassung

Art. 2 in Verbindung mit Art. 83 (1848) bzw. Art. 95 (1874)
eine Verpflichtung des Bundesrates zu selbständigem aktivem
Eingreifen zwecks Wahrung des Kirchenfriedens ab. Die ganze Segessersche

Haltung seit Ausbruch des Kulturkampfes ruhte auf einem völlig
gegensätzlichen Standpunkte 3 : er begriff Kirchenpolitik als primär in der

Kompetenz der Kantone liegend. Der Gegensatz zwischen der föderalistischen

und der zu Zentralismus neigenden Richtung im politischen
Katholizismus wird hier einmal mehr sichtbar. Es gelang Segesser in der

Juni-Session der Bundesversammlung die katholischen Deputierten auf
dieser Linie zu einen. Solches wurde allen Interessierten im katholischen

Lager unmißverständlich zur Kenntnis gebracht 4. Nach Außen durfte
der Gegensatz zwischen der Segesserschen und der kurial-ultramontanen
Politik, der latent immer vorhanden war, nicht in Erscheinung treten.
Im Innern glomm er stark. Segessers betont positive Einstellung zum
Bundesstaat, wie sie in den Revisionsverhandlungen deutlich geworden

war und besonders sein Ruf «das Vaterland über alles» in der
Landesverrats-Debatte im Nationalrat5 stießen auf wachsendes Unverständnis.

Weck-Reynold, der, um den Freund zu decken, in der Führung der
katholischen Parlamentariergruppe nun in den Vordergrund trat 6, erhielt den

1 L. R. v. Salis, Schweiz. Bundesrecht II 286 ff.
2 1817-1883. 1852 eidg. Staatsanwalt, seit 1861 freier Advokat. In Zusammenhang

mit dem Vatikanum wandelte sich der Liberale zum Ultramontanen. (Nekrolog

von Fr. Fiala in St. Ursen-Kalender 1885) und galt (Weck an Folletète 20. Juni
1874) als l'avocat de l'évêque. - Titel der Schrift: Politik und Rechtsanschauung
des hohen Schweiz. Bundesrates in den staatlich-kirchlichen Fragen der Diözese
Basel (1874) - Eine biographische Behandlung der interessanten Gestalt fehlt.

3 ZSKG 64 (1970).
4 Weck-Reynold an Folletète 20. Juni 1874.
5 ZSKG 68 (1974) 357.
6 In seinem Nekrolog auf Weck-Reynold bezeichnet Segesser den Freiburger

130



delikaten Auftrag, dem Bischof von Sitten als Vorsitzendem der
Bischofskonferenz zu bedeuten, daß kirchenpolitisches Handeln auf Bundesebene

Sache der katholischen Deputierten in Bern sei und daß diese

gegenüber selbständigem Vorgehen der Bischöfe sich ihre Konvenienz
vorbehielten ».

Eine Gegenaktion konnte nicht ausbleiben. Der Freiburger Kanonikus
Schorderet und Scherrer-Boccard, der Führer im Pius-Verein, beriefen
auf den 1. Dezember 1874 eine Versammlung katholischer Notabein
ultramontaner Richtung ein 2. Man verzichtete hier zwar, dem Drängen
der Parlamentarier folgend, auf Organisation einer Volkspetition zur
Unterstützung Lachats, beschloß aber, die Organisation einer
gesamtschweizerischen konservativen politischen Volksorganisation, als

Gegengewicht zur katholischen Parlamentariergruppe gedacht, in die Wege zu
leiten. Das zu diesem Zwecke eingesetzte Organisationskomitee besammelte

sich am 21. Dezember in Bern. Das Projekt kam zum Scheitern.
Segesser und Kopp forderten Anerkennung des Grundsatzes, daß die Führung

der konservativen Politik in die Kompetenz der konservativ regierten

Kantone falle und daß die Leitung derselben auf eidgenössischem Boden
den katholischen Deputierten in der Bundesversammlung zustehe. Man
hielt die Zeit für eine gesamtschweizerische volksmäßige politische
Katholikenorganisation als noch nicht reif. So war es auch tatsächlich und der
Grund dafür lag in den Gegensätzen, die im katholischen Lager zwischen
der konservativ-föderalistischen und der ultramontan-demokratischen
Richtung bestanden und die sich damals auf ihrem Flöhepunkte
befanden. Das daraus sich ergebende Ausbleiben einer gesamtschweizerischen

Volksbewegung gegen antiklerikale Politik und das bloße
Auftreten «einer Anzahl katholischer Notabein für die Freiheit des Glau-

Staatsmann als «begabtestes Haupt, ihren eigentlichen parlamentarischen Leiter»
der kath.-kons. Fraktion der Bundesversammlung («Vaterland» Nr. 284/5. Dez.
1880).

1 «Je reconnais parfaitement qu'il est fort difficile d'exprimer aux évêques ce

que l'on a proposé et décrété dans notre réunion, c'est à dire de leur donner une
leçon sans leur être désagréable Il nous faut éviter soigneusement l'apparence
d'être un instrument des évêques. Il est incroyable comme ces Messieurs ont peu
de prévoyance et nous ne pouvons aucunement être sûre que cette lettre ne
parvienne pas â la publicité. Je préférerais par conséquent de leur offrir notre concours
pour les affaires qui nous seront préalablement sousmises mais qu'il fallait réserver
notre convenance pour des affaires qui seraient portées devant les chambres sans
qu'on nous eût consultés avant de le faire» (Segesser an Weck-Reynold 1. Juli 1874).

2 Pie Philipona in seiner Schorderet-Biographie I. 309 ff. und auch in «Monat-
Rosen» 58 (1913/14) 455 ff.

131



bens» steigerte den Unwillen der Ultramontanen. Diese hielten die Zeit
für Volksdemonstrationen als gekommen. «Die bisherige Lammsgeduld
und Menschenklugheit der Katholiken» sei eine «Parole, die aufgehört
hat zweckdienlich zu sein» 1.

Die langen Monate, die bis zur Erledigung des Lachat-Rekurses im
März 1875 verliefen - Segesser hatte Amiet zum Rückzuge seiner

Eingabe zu bestimmen versucht, - vermochten die Spannung nicht völlig
zu lösen. In der darauf bezüglichen Diskussion im Nationalrate wurde

vom Schwyzer Nationalrat Eberle gewünscht, der Bundesrat, wenn er
auch keine Entscheidungsbefugnis habe, möge dennoch im Konfliktsfalle

zwischen dem vertriebenen Bischof und den fünf radikalen Diözesanständen

eine freundeidgenössische Vermittlung versuchen. Segesser
unterstützte die Anregung, doch seine Intervention entbehrte der
Überzeugungskraft 2. Der Lachat-Handel war für die katholischen Parlamentarier

offensichtlich zu einer Verlegenheit geworden. Ob der Bundesrat
entscheide oder vermittle: beides werde am Widerstand der fünf
radikalen Kantonsregierungen scheitern und das Ergebnis werde nur ein den

vaterländischen Interessen höchst abträglicher Autoritätsverlust der
Bundesbehörden sein. Für die radikalen Gegner Lachats sei es eine

Machtfrage, daß «die in der Kirche mit Recht oder Unrecht nun einmal
anerkannte Lehre» von der Unfehlbarkeit in ihrem Bereiche nicht zur
Anerkennung gebracht werde. In dieser Rede Segessers klang seine

Gegnerschaft zur Unfehlbarkeitsdefinition noch deutlich nach. Es konnte
darum nicht überraschen, daß auch die innerkatholischen Gegner des

Luzerners auf ihren Positionen blieben. Für sie war Lachat der Märtyrer-

i SKZtg 1875, 78.
2 Die Intervention Segessers (Kl. Sehr. III. 392 ff.) wurde von der «Alig. Schweizer

Zeitung» (Nr. 68, 20. März 1875) als schwach bezeichnet. Besonders wurde Nationalrat
Eberle kritisiert. Als Berichterstatter der Minderheit habe er «das Votum so

trocken abgelesen wie man den Bericht eines Verwaltungsrates irgend einer Bank
zu rezitieren gewohnt ist» (ebda). - «Monoton und tonlos las er sein Referat, während

der Saal und die Tribünen gefüllt waren von einem gewählten Publikum,
worunter die ganze fremde Diplomatie, wo man auf den Aufschrei der Entrüstung
von Seite der Verfolgten gekränkten Katholiken wartete» (St. Gallen Volksblatt
Nr. 46 v. 12. Nov. 1875). «Eberle paßt viel besser in die Gemeinnützige Gesellschaft
deren Präsident er jetzt ist» (ebda Nr. 43 v. 22. Okt.).

Ambros Eberle (1820-1883), Kanzleidirektor und Verleger der alten «Schwyzer
Zeitung», gründete 1870 das Hotel Axenstein. Er verkörpert das Streben der
Innerschweizer Honoratioren nach Eingliederung in den Bundesstaat und den
Übergang zur Fremdenindustrie als Lebensgrundlage im Zeitalter des anbrechenden
Kapitalismus. Die für die Innerschweiz im 19. Jahrhundert charakteristische Gestalt
verdiente eine biographische Untersuchung.

132



Bischof und sein Schicksal an eine Grundsatzfrage gebunden, in der

jede Vermittlung als unstatthaft verworfen wurde ».

Die Bundesversammlung bestätigte am 19. März 1875 die bundesrätliche

Abweisung des Rekurses 2. Der Lachat-Konflikt und die dadurch
verursachte Beunruhigung des katholischen Volkes dauerte unvermittelt
an. Erst 1884 kam es in einer nun allseits klüger gewordenen Welt in
Zusammenhang mit der Tessiner Bischofsfrage zu einer Lösung. Doch
diese konnte nur durch vermittelndes Eingreifen des Bundesrates
gefunden werden.

1875 war die Zeit für so besonnenes Handeln auf beiden Seiten noch
nicht reif. Der Kanton, «der allein groß genug um die Autorität der
Bundesbehörden in Frage zu stellen», auf den Segesser in der Rede vom
15. März angespielt hatte, war Bern. Was damals im Jura geschah,
schreckte alle Rechtdenkenden. Die Lage erschien als aussichtslos 3.

Segesser kam nicht über die Ansicht hinweg, daß so schweres Schicksal
nicht ohne eigene Schuld über den Katholizismus gekommen sei4. Die
Ablehnung des Vaticanums bestimmte immer noch sein ganzes Denken.
In eben jenen Wochen, als der Lachat-Handel in der Bundesversammlung

abgetan vvurde, kam die Arbeit an der «Culturkampf »-Studie zum
Abschluß. Es war der Jura-Schrecken, der ihm die Seele bewegte, als

er daran schrieb.

Auf die Kirchenverfolgung im Jura bezog sich eine zweite Gruppe von
Rekursen 5, welche im Sommer 1875 Bundesrat und Bundesversammlung
beschäftigten. In Verbindung damit tauchte - so rasch nach dem Jubel
über die Annahme der neuen Verfassung! - die Möglichkeit einer eigentlichen

Staatskrise der Eidgenossenschaft am politischen Himmel auf.

i SKZtg 1875, 132.
2 Gareis und Zorn II 166. - Dort der Heersche Kommissionsbericht. Dazu

mein Aufsatz im Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62 (1968) 25 f.
3 «Ich habe mich... auf's Gewissen gefragt: ließe sich denn in der Tat gegen

diese Tyrannei in der Schweiz nichts mehr tun, sind wir unter diese Hände verkauft
und von Gott darunter verordnet oder ist nicht eine Kraft noch unausgebeutet,
die aufgerüttelt werden könnte in unserem Volk?» (Schnell an Segesser 29./30. Aug.
1874).

4 Die Lage sei entstanden «nicht ohne Schuld der römischen Politik, welche die
Schlangenklugheit verloren hat und abstrakten logischen Folgerungen zu lieb auf
dem unlogischen Felde der Wirklichkeit seit 1870 so operiert hat, daß sie dem
Gegner alle möglichen Angriffsflächen bloß legte Ob ich kein Mittel gegen die
Tyrannei im Berner Jura wisse Ich muß gestchen daß ich keines weiß als
Ausdauer, passiver Widerstand bis sich die europäischen Verhältnisse wenden» (Segesser
an Schnell 1. Sept. 1874).

5 Salis II 321 ff.

133



Klagepunkt war die von der Berner Regierung am 30. Januar 1874

verfügte Verbannung der abgesetzten kirchentreuen Priester aus den

jurassischen Amtsbezirken so lange, bis sie eine bindende Erklärung über
ihre Anerkennung der (kulturkämpferischen) Staatsgesetze und der
behördlichen Verfügungen abgegeben hätten. Die Rekurrenten machten

geltend, Aufrechterhaltung der Ausweisung sei mit dem neu in die

Verfassung aufgenommenen Art. 44, welcher den Kantonen die Verbannung
von Kantonsbürgern untersagte, unvereinbar; auch liege ein Verstoß

gegen Art. 45 vor, welcher jedem Schweizer die Niederlassungsfreiheit
garantiere. Eine geradezu groteske Situation war entstanden: das neue

Staatsgrundgesetz, dessen Schöpfung sich die Radikalen rühmten, ermöglichte

es, Kernpunkte der radikalen Kirchenpolitik rechtlich anzugreifen!
Eine erste Beschwerde, die sich noch auf die 1848er Verfassung stützte,

hatte der Bundesrat abgewiesen. Der neue Rekurs, nun in der Ordnung
von 1874 begründet, setzte die oberste Landesbehörde in schwere

Verlegenheit. Noch während die eidgenössischen Räte zur Märztagung in
Bern besammelt waren, wurde aus dem Bundeshaus bekannt, daß eben

wegen der neuen Verfassung diesmal Begründeterklärun g sich nicht
werde umgehen lassen. Die bernische Priesterausweisung aus dem Jura
war in der Tat mit dem neuen Grundgesetz nicht vereinbar. Sogleich
setzte bei den Radikalen im Parlament und im Volke eine rasch sich

steigernde leidenschaftliche Agitation ein, die Schlimmstes befürchten
ließ 1. Freischarengeist ging wieder um, diesmal freilich gegen den Bundesrat

und auf Wahrung der kantonal-bernischen Souveränität gerichtet:
negativer Föderalismus wurde in den Dienst radikaler Politik zu stellen
versucht. Segesser hielt es für unmöglich, daß es zu einem Bruche
zwischen Bern und dem Bundesrat oder gar zu militärischen Maßnahmen 2

kommen könnte. An Entschlossenheit des Bundesrates bis zum Äußersten

in der Wahrung der Verfassung zu gehen, glaubte er nicht. Dies

umso weniger, als auf die Unterstützung durch die Welschen zur Wahrung
des neuen Bundesrechtes bei deren beschränkter Föderalismus-Auffassung

nicht zu rechnen sei und die Waadtländer, um ihre nur formal ver-

• Vigier ersuchte Welti dringend (20. März 1875), «daß der Bundesrat die
Angelegenheit mit dem Kt. Bern in Minne beilegt Kein Mensch kann die Folgen
ermessen welche aus dem Konflikt entstehen könnten».

2 Der aargauische Oberst Emil Rothpletz (1824-97), «Verfasser eines der rohesten
und gemeinsten Pamphlete gegen die schweizerischen Katholiken» (SKZtg 1875, 61),
studierte zur Abwehr einer Bundes-Intervention gegen Bern «eine Woche lang
umso eifriger an der Mobilmachung seiner Division» (Nationalrat J. Haberstich an
Welti 24. März 1875).

134



standene kantonale Souveränität zu retten, an einer eidgenössischen
Aktion gegen Bern sich nicht beteiligen würden ». Angesichts solcher

Ohnmacht der Föderalisten selbst einer offenkundigen Krise des
radikalen Zentralismus gegenüber, sei für die Katholiken nicht schadenfrohes,

sondern nur äußerst zurückhaltendes Zuschauen angebracht 2.

Immerhin : zu einer Solidaritätsgeste der Ursehweiz 3 kam es, freilich
standen im Hintergrunde Interessen der damals aufkommenden Fremdenindustrie.

Länder-Magistraten waren von Bern aus angegangen worden,

1 Eine militärische Intervention gegen ein verfassungsbrüchiges Bern sei
unmöglich. «Für bewaffnete Exekution findet der Bundesrat keine Truppen. Die
ganze Kläglichkeit der neuen Militärmaschine, welche nur auf die Niederhaltung
der Kleinen berechnet ist, würde sich in einem solchen Falle an den Tag legen.
Nun denke ich allerdings kaum, daß der Bundesrat es auf das Äußerste werde
ankommen lassen. So entschieden die Mitglieder jetzt noch sprechen, so glaube ich
doch nicht, daß sie sich zum Martyrium entschließen werden». Den Waadtländern
habe man «den Floh der Kantonalsouveränität ins Ohr gesetzt Die ganz engste
Auffassung der Kantonalsouveränität, bei welcher die Garantien der
Bundesverfassung völlig wegfallen oder nur gegen kleine Kantone wirksam sind» (Segesser
an Dubs 21. März 1875).

2 «La Situation à Bern est fort tendue. Il parait que le gouvernement de Berne
soutenu par le Volksverein est décidé à braver le Conseil fédéral dans l'affaire des

prêtres jurassiens. Le Conseil fédéral après ce qui a précédé est fort embarrassé de
reculer. U n'est pas certain que la majorité de l'assemblée fédérale sous la pression
des Bernois soit assez ferme pour ne pas désavouer le Conseil fédéral s'il maintient
une décision défavorable au gouvernement de Berne. Et quand même la majorité
de l'assemblée fédérale maintiendrait et les Bernois réfuseraient de se soumettre
l'exécution serait difficile. Il parait que les Vaudois dans cette question sont leurrés
par l'intérêt de la souvraineté cantonale. Ruchonnet est du comité de la résistance.
Et sans le concours des Vaudois le Conseil fédéral est perdu et il y aura anarchie
complète en Suisse. Il me semble qu'il nous convient de ne pas nous échauffer
dans cette affaire et de recommander à notre presse la plus grande réserve afin
que le Conseil fédéral ne puisse prendre un prétexte pour une reculade de démonstrations

intempestives de la presse ultramontaine » (Segesser an Weck-Reynold
23. März 1875).

3 Von Bern aus «wurden wir schon wiederholt während der letzten Session der
Bundesversammlung von verschiedenen Seiten angegangen, wir möchten uns doch
an einflußreiche Männer des kath. Jura wenden Unsere Antwort ging
selbstverständlich immer dahin, wir dürfen und werden einen derartigen Schritt nur in
dem Falle unternehmen, wenn man uns die bestimmte und positive Zusicherung
für eine ganz wesentlich verbesserte Rechtsstellung des kath. Jura gebe. Nun kam
letzthin der Präsident des Brünig-Comites «persönlich nach Sarnen und Stans mit
der Nachricht, daß die entschiedene Mehrheit des bernischen Regierungsrates ihm
die Zusicherung erteilt habe, sofern von Seite des kath. Jura dem Eisenbahndekrete

beigepflichtet oder gegen letzteres mindestens nicht Opposition gemacht
werde, so werde das Ausweisungsdekret gegen die abgesetzten kath. Geistlichen
dahin fallen» (die Ständeräte Kaiser und Wirz und Nationalrat Reinhard an den
Katholikenführer Aug. Moschard, Fürsprecher in Moutier. 13./15. Februar).

135



Einfluß auf die jurassischen Katholiken zu nehmen, damit diese bei der
kantonal-bernischen Referendumsabstimmung vom 28. Februar 1875

über den Bau der Brünig-Bahn keine Schwierigkeiten machen würden.
Sie erhielten dafür von den Machthabern an der Aare Zusicherung
baldiger Aufhebung des Ausweisungsdekretes.

Um eine solche Lösung in eine für den Radikalismus annehmbare
Form zu bringen, bedurfte es der Mitwirkung von Männern, in denen

die eidgenössische Kompromißbereitschaft von 1848 noch lebendig war.
Bei der schließlichen Erledigung kam Bundesrat Welti die Schlüsselstellung

zu und Joachim Heer, der Glarner Landammann und
nachmalige Bundesrat, betätigte sich als Brückenbauer ». Weltis Aarauer
Freunde sandten schon im März, gleich als die Krise ruchbar wurde,

gute Ratschläge nach Bern. Solche waren ireilich recht teuer, denn es

ging diesen Politikern ja nicht um Behebung von Unrecht, sondern um
eine möglichst glimpfliche Behandlung des radikalen Bern. Dem Mutz
mußte, um ihn in die neue Bundesordnung einzufügen, der Jura-Schandfleck

abgewaschen, doch das Fell durfte ihm dabei nicht naß gemacht
werden. Die Stunde für Praktizierung formaljuristischer Künsteleien
durch schlaue nationalrätliche Advokaten-Politiker aus dem alten
Jakobiner-Städtlein Aarau hatte geschlagen. Rothpletz, durch dessen

Obersten-Kopf bereits militärische Pläne gingen, plädierte für Abweisung und
wollte den verbannten Priestern nur den Ausweg offen lassen, unter
Berufung auf die nun bundesrechtlich gesicherte Niederlassungsfreiheit
einzeln ein neues Verfahren einzuleiten 2. Augustin Keller, der noch

aus wenn auch radikalem politischem Ethos lebte, empfahl dagegen,
heilsamen Druck auf die bernischen Machthaber auszuüben 3. Haberstich

wies auf den Mittelweg hin, der dann auch eingeschlagen wurde:
vorläufig solle man - Zeit bringt Rat - keinen Entscheid fällen, um Bern
eine Rückzugsmöglichkeit zu öffnen, doch sei dem Bunde das Recht zu

1 Dazu mein Aufsatz: Das Suchen nach dem Weg der rechten Mitte in der eidg.
Politik (Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62/1968 11 ff.).

2 an Welti 24. März.
3 Es gebe nur zwei Wege: «entweder Bestätigung des Rekurses indem sich der

Bundesrat voll und ganz auf die neue Bundesverfassung stellt oder die Abweisung
aus formellen Gründen, indem die Rekurrenten zuerst auf dem ordentlichen Weg
die Niederlassung verlangen sollen. Damit wird materiell nichts entschieden und
das Publikum begreift, daß man damit Bern nur Gelegenheit geben will die letzte
Frist zu benützen Geschähe es nicht, so hätte Bern vor dem ganzen Volke die
volle Verantwortlichkeit zu übernehmen». Der Bundesrat darf nicht vergessen,
«daß ihm das Volk alles verzeihen wird, nur nicht der Schein der Schwäche» (an
Welti 25. März).

136



vindizieren, in letzter Instanz zu entscheiden. Der gute und milde Heer,
den Welti über seinen Kompromißvorschlag beraten hatte, geriet in
schwere Bedrängnis. Stärkung der Bundesautorität erschien ihm dringlichst

zu sein. Er riet darum », der Bundesrat möge Bern gegenüber
gemäß Art. 50 Abs. 2 «seine verfassungsmäßige Stellung neben und über
der Kantonalbehörde in unzweifelhaftester Weise» wahren, doch alles

unter Vermeidung jedes offenen Konfliktes. Großzügige Fristverlängerung

ist - das wußte der kluge Glarner - seit je Voraussetzung eidgenössischer

Kompromiß-Politik gewesen.
Der Bundesratsbeschluß vom 27. März 1875 2 ging daraus hervor.

Segesser wertete ihn als Rückzug der eidgenössischen Oberbehörde 3.

Die Berner Regierung wurde zur Berichterstattung darüber aufgefordert,
ob und mit welcher Begründung die Priesterverbannung noch aufrecht
erhalten werden solle. Bern suchte sich mit dem in Vorbereitung befindlichen

kantonalen Gesetz über Störung des religiösen Friedens auszureden.

Der Bundesrat gab sich nicht zufrieden. Er wies am 31. Mai die

Berner Regierung an, binnen zweier Monate das Ausweisungsdekret
aufzuheben. Dagegen rekurierte Bern an die Bundesversammlung. Am
17. Juni versuchte eine von Tausenden besuchte Volksversammlung in
Bern nochmals die radikalen Druckmethoden einzusetzen, die sich bisher
so bewährt hatten. Diesmal jedoch brachte das so oft durchgespielte
Verfahren keine Wirkung mehr. Die Bundesversammlung stellte Bern
durch Beschluß vom 1. Juli für Rücknahme des Ausweisungsdekretes
eine Frist bis Mitte November.

Segesser war sich mit Welti und Heer darin einig, daß eine auf
Geltendmachung der Autorität der neuen Verfassung abzielende Politik
nachdrücklich unterstützt werden müsse. Er richtete darum gleich zu Beginn
der Juni-Session an Bischof Lachat ein Memorandum 4, worin er anregte,
die verbannten jurassischen Kleriker möchten an die Berner Regierung,
um dieser Entgegenkommen zu erleichtern, eine Erklärung über ihre
Bereitschaft zur Achtung der Landesgesetze abgeben. Deren Protest

i Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62 (1968) 26 f.
2 Gareis u. Zorn 301 ff. Saus II 325 ff.
3 «Zwei Tatsachen sind klar vorliegend: einmal daß der Bundesrat die Situation

nicht mehr beherrscht, sondern daß er einerseits von der Regierung von Bern und
anderseits von einer Fraktion der Bundesversammlung im Bande mit derselben
dominiert wird und fürs zweite, daß die schönen Grundsätze der Bundesverfassung
leere Worte sind, wenn sie sich den Leidenschaften des Tages nicht dienstbar
machen» (an Dubs 28. März).

4 datiert Bern 7. Juni.

137



gegen die Mehrheitsbeschlüsse der Diözesankonferenz war ja dem Berner
Radikalismus Vorwand zu Einschreiten gewesen. Vom Klerus im Jura
gelegentlich praktizierte «ungeschickt provokatorische Haltung» hatte
auch in katholischen Kreisen der Kritik gerufen. Der Bischof, eben jetzt
Segesser gegenüber sehr unwillig », konnte sich nicht entschließen, seinen

Priestern die gewünschte Bereitschaftserklärung bzgl. Achtung der
Gesetze 2 zu empfehlen. Die umfangreiche Darlegung der Gegengründe
entstammte der Feder Dürets ; sie gipfelte in der Forderung nach
grundsätzlicher Klärung : solange Kirchenfreiheit fehle und kirchliches Wirken
unmöglich bleibe, sei Fortdauer des Exils vorzuziehen.

Es ist der in der politischen Haltung der Katholiken während der

Kulturkampfzeit immer wieder auftauchende Zwiespalt zwischen
Grundsätzlichkeit und Taktik, was sich hier einmal mehr offenbarte. Segesser

hat in der Jura-Frage, wie immer in seiner Politik, nicht mit starrer
Grundsätzlichkeit, doch auch nicht mit ausweichender Taktik, was das

bundesrätliche Vorgehen charakterisiert, gehandelt. Als Rechtshistoriker
und besonderer Kenner des alteidgenössischen Staatsrechtes wußte er,
daß Kompromißbereitschaft sachbezogen sein muß. Sarkastisch stellte
er in seiner Rede im Nationalrate 3 fest, daß der Kommissionsantrag von
Freund Heer darauf ausgehe, nichts entscheiden zu lassen. Die eigentliche

Sachfrage, ob die bundesrechtlichen Garantien der Freiheitsrechte

gegenüber kirchenfeindlicher Politik eines großen Kantons suspendiert
werden könnten, sei mit Hilfe einer unhaltbaren Notstandstheorie nur
umgangen: der Bundesversammlung bleibe nur der Entscheid darüber,
ob die Bern einzuräumende Frist für Erlaß eines Kirchengesetzes, von
dem man obendrein nicht wisse, ob es den BundesVorschriften genügen
werde, vom Mai auf den November verlängert werden solle. Da der
Bundesrat immerhin versuchte, wenigstens die Grundsätze der neuen

Verfassung gegenüber politischer Konvenienz hochzuhalten, konnte er
der Fristverlängerung, nicht aber den dafür geltend gemachten Motiven
zustimmen. Der Gegensatz zu Heer, welcher da in Erscheinung trat, ist
ein schöner Beleg dafür, daß im Nationalrat, wo zur Kulturkampfzeit
so viele leere Parteireden gehalten wurden, um das wahre Wohl des

» «Mörikhofer erzählte mir - berichtete Friedrich v. Wyss an Schnell (24. Sept.
1875) - Bischof Lachat habe ihm gesagt, nach Augustin Keller sei ihm niemand
verhaßter als Segesser».

2 Lachat an Segesser 12. Juni.
3 28. Juni 1875 : Kl. Sehr. III 399 ff.

138



Vaterlandes besorgte Männer in geistig hochstehender Weise sich gegenüber

zu treten vermochten.
Als das bernische Gesetz vom 31. Oktober 1875 über den religiösen

Frieden erlassen war, hob der Regierungsrat auf den 6. November das

Ausweisungsdekret auf. Formaljuristische Advokaten-Politik hatte sich

durchgesetzt. Der Friede im Jura, gegen den der Radikalismus so schwer

gesündigt, war damit freilich nicht hergestellt und noch weniger gesichert.

II.

Die neue Bundesverfassung brachte den Katholiken einen Wandel in
den Grundlagen ihrer politischen Betätigung: durch Verzahnung mit
dem Kulturkampfgeschehen erhielt das neue Bundesrecht gleichsam von
selbst eine gegen die katholischen Kantone und den Föderalismus
gerichtete Tendenz. Die Einordnung der Unterlegenen von 1847 in den
Bundesstaat, was in den letzten Jahren mühsam sich angebahnt hatte,
war neuerdings gefährdet. Segessers Optimismus, welcher ihn noch während

der Verfassungsberatungen ein Versöhnungswerk hatte erhoffen
lassen, schlug immer mehr in Pessimismus um. An dieser Wertung der
seit 1874 eingetretenen politischen Zustände hat er dann zeitlebens
festgehalten. Die Hoffnung, welche er anfänglich selbst hegte und worin ihn
seine Freunde bestärkten : es möchte dem drohenden Zentralismus gegenüber

eine kraftvolle kantonale und föderalistische Politik einsetzen, erwies
sich als eitel. Die Bejahung des Bundesstaates von 1848 war wieder
erschüttert. Dennoch blieb er auf seinem Posten. Die Überlegenheit, womit
er seine schwere Aufgabe meisterte, machte weitherum Eindruck 1.

Auf dem Felde der eidgenössischen Politik war für die Katholiken
nichts zu erhoffen. Noch in der Dezember-Session 1874 wurden zwei als

Angriff gewertete Vorlagen verabschiedet: das Bundesgesetz «über die

politische Stimmberechtigung der Schweizerbürger» und jenes betr.
«Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes und der Ehe»2. Das

erstere bedeutete eine Gefährdung des Förderalismus, denn es wollte die

Ausübung politischer Rechte einheitlichen auch für die Kantone geltenden

Bundesnormen unterstellen, was einem weitreichenden Eingriff in

» «Schon jetzt weiß man wem man es zu danken hat, daß der konfessionelle
Hader nicht zum Ausbruch gekommen ist» (Wattenwyl an Segesser 1./2. Aug. 1874).

2 Segesser berichtete darüber im «Vaterland» Nr. 1 u. 2, 1./3. Jan. 1875.

139



deren Hoheit gleichkam. Das Ehegesetz bekämpfte Segesser » trotz
seiner Bejahung der Zivilehe zwar auch aus religiösen Gründen. Im
Vordergrunde seiner Überlegungen standen jedoch staatsrechtliche
Bedenken. Er war überzeugt, daß die Ehegesetzgebung materiell auch nach
1874 innert den Schranken von Art. 54 BV in der Kompetenz der Kantone

liege und daß durch das vorgeschlagene Gesetz eine weit über die

Verfassung hinausgehende positiv normierende Befugnis des Bundes in
Anspruch genommen werde. Solches würde unabsehbare Konsequenzen
zeitigen. Es handle sich eindeutig um den Versuch, die neue
Bundesverfassung in den Dienst kulturkämpferischer Ziele zu stellen 2. Solcher
Nebenabsicht weit mehr als dem Obligatorium der Zivilehe trat er mit
Nachdruck entgegen.

Gegen beide Vorlagen wurde das 1874 neu in die Verfassung
aufgenommene fakultative Referendum ein erstes Mal in Gang gesetzt.
Segesser verhielt sich anfänglich ablehnend: er sah die Wirkung des

Ultramontanen-Schrecks voraus 3. Beide Gesetze waren von den Räten
am gleichen Tage (24. Dezember 1874) angenommen worden und sollten
gleichzeitig (23. Mai 1875) der Volksabstimmung unterbreitet werden.
Die Radikalen suchten die gleiche taktische Lage zu nutzen, wie es schon
beim Entscheid über die neue Bundesverfassung der Fall gewesen war:
in einer kulturkämpferisch erregten Öffentlichkeit sollten zentralistischen
Tendenzen durch Koppelung mit einer religiösen Frage zum Durchbruche

verholfen werden. Wiederum hing alles vom Zustandekommen

i Nationalrats-Rede v. 11. Dez. 1874 (Kl. Sehr. Ill 385 ff.).
2 Bundesrat Cérésole hatte die Bundeskompetenz als durch den Syllabus

bedingte Notwendigkeit hingestellt (Philipona, Schorderet I. 324). In einer zweiten
Intervention im Nationalrat (14. Dezember) bezeichnete Segesser, obgleich er das
Obligatorium der Zivilehe gelten ließ, die Vorlage als mit der Verfassung unvereinbar

(«Vaterland» Nr. 337/17. Dez.), «wenn es auch - schrieb er in seinem
Rückblick auf die Bundesversammlung (ebda Nr. 1/1. Jan. 1875) unzweifelhaft
in der Befugnis und Aufgabe des Bundes lag». - Dazu auch P. Jäggi, Das
verweltlichte Eherecht (Festgabe Trezzini, Freiburger Veröffentlichungen 11, 15 f.).

3 «Die Absicht, gegen das Stimmrechtsgesetz und das Zivilehegesetz das Referendum

zu ergreifen gewinnt immer mehr an Boden. Mein erster Eindruck war, man
sollte dem Sturmmarsch der Zentralisten eine Zeitlang ruhig zusehen und zu der
Unzufriedenheit, welche diese Gesetze und andere bundesrätliche Verfassungsauslegungen

erregen, noch weitere kommen lassen, damit dann einmal eine umso
gründlichere Gegenwirkung eintrete. Allein derartige Kombinationen verfangen in
größeren Kreisen nicht, und mir ist es am Ende auch gleichgültig, wenn diese
Maschine einmal probiert wird. Nur möchte ich nicht, daß auch ein solches Referendum

wieder konfessionellen Charakter erhielte. Das ist jetzt die bequemste Manier
alles durchzudrücken. Man braucht nur die Ultramontanen vorzuschieben und die
verkehrtesten Dinge werden unanfechtbar» (an Dubs 10. Febr. 1875).

140



einer Verbindung der reformierten Konservativen und Föderalisten mit
den Katholiken und von der Meidung aller religiösen Erregung in der
Öffentlichkeit ab.

Auf die Waadt war nicht mehr zu zählen 1. Die Zusammenarbeit der
Katholiken mit einer geschlossenen welschen Minderheit war schon in
den Räten in Brüche gegangen. Segesser rechnete mit den Baslern, Neuen-

burgern und den Alt-Genfern und glaubte an eine Gelegenheit zur
Wiederbelebung der Protestantisch-Konservativen2. Schnell vermittelte die

Mitarbeit Heuslers, der gediegene Artikel in die «Allgemeine Schweizer

Zeitung» schrieb 3 und im Referendumskomitee als die eigentlich
treibende Kraft auftrat. In Zürich wurde Georg von Wyss angesprochen 4.

Es kam einmal mehr zu Abreden über die Gründung eines überkonfessionellen

Föderalistenvereins 5, welcher dem radikalen Volksverein ein

Gegengewicht hätte bilden sollen. Die wegen der Jura-Affäre herrschende

konfessionelle Erregung forderte freilich große Zurückhaltung 6.

Auch jetzt wiederum störte ein kirchenpolitischer Zwischenfall alles

Planen und Zusammenarbeiten. Das Ehegesetz erschien den Klerikalen
als Flerausforderung. Anfangs April wurde der volle Wortlaut eines

» «Die Waadtländer sind Föderalisten soweit etwas nicht mit ihren Institutionen
übereinstimmt; ist aber letzteres der Fall, so ist ihnen die Zentralisation nicht im
Wege. Ich habe niemals eine größere Beschränktheit in dieser Beziehung gesehen»
(Segesser an Heusler 5. Febr.).

2 «Mir scheint es wäre hohe Zeit, daß sich in der protestantischen Schweiz ein
fester Kern des Widerstandes gegen die antischweizerische und antichristliche
Tendenz der Bundesgesetzgebung und Bundespolitik bildete und offen hervorträte.
Denn sonst wird mit Hilfe des ultramonaten Popanzes am Ende das Vaterland zu
Grunde gerichtet. Die Katholiken allein können nichts ausrichten» (ebda).

3 «Was ist zu tun?» in Nr. 31 u. 33, 6. u. 9. Februar. Nicht signiert. - «Wenn
solche Artikel nicht zünden, so muß man beinahe an dem öffentlichen Geiste in
unserer alternden Eidgenossenschaft verzweifeln» (an Heusler 10. Febr.). - Dazu:
P. Rinderknecht, Der eidg. Verein 16 ff.

4 «Es wäre außerordentlich wünschenswert wenn einmal die konfessionelle Politik
etwas eingebrochen würde, sonst bekommen wir unter dem Titel des

Kulturkampfes eine Bescherung nach der andern und leiden alle darunter» (Segesser an
Georg v. Wyss 11. Febr. 1875).

5 «Über Phrasen verständigt man sich leicht, aber man weiß nicht was man hat
und geht beim ersten Anlaß, wo es sich um die Anwendung handelt, wieder
auseinander. Ich stelle mir die Verständigung unter Protestanten und Katholiken gar
nicht so schwierig vor, sobald man nur grundlose und ganz einseitige Vorurteile
aufgibt, was unter gebildeten Männern sich ja fast von selbst ergibt» (Segesser an
Heusler 5. April 1875).

6 Die Unterschriftensammlung für die Referenden konnte darum erst am
1. März - nach der bernischen Abstimmung über die Brünigbahn - beginnen.
(Segesser an Weck-Reynold 20. Febr.).

141



Kreisschreibens bekannt, das Pius IX. am 23. März 1875 an die Schweizer

Katholiken gerichtet hatte ». Darin wurde die Kirchenverfolgung im
Jura verurteilt und scharf gerügt, «daß schweizerische Staatsbehörden
der gottgegebenen Verfassung und Ordnung der Kirche zuwiderlaufende
Gesetze, namentlich auch solche erlassen haben, welche die christliche
Ehe betreffen». Es entstand große Aufregung 2. Scharfe Proteste wurden
besonders von reformierten Konservativen erlassen. Die Ultramontanen
erschienen als unmögliche Verbündete, der Papst als Störefried. Die
Radikalen fanden das böse Wort einmal mehr bestätigt, daß die
römischen Katholiken außerhalb der schweizerischen demokratischen

Ordnung stünden. Von Genf aus wurde eine öffentliche Erklärung der
katholischen Deputierten in der Bundesversammlung über ihre Anerkennung
der Zivilehe und der Verfassung gefordert3. Segesser 4 wertete das päpstliche

Schreiben als «im Grunde ein unschuldiges und eben darum desto

einfältigeres Aktenstück» 5. Ein Aufsatz im «Vaterland» 6 versuchte, die

politische Bedeutungslosigkeit der päpstlichen Kundgebung nachzuweisen.
Wie nach diesem Zwischenfall zu erwarten war, wurde in der

Referendumsabstimmung das Zivilstands- und Ehegesetz angenommen 7. Das

Stimmrechtsgesetz dagegen fand Ablehnung.

i «Graves ac diurnae insidiae». Wortlaut: SKZtg 1875, 106 u. 113.
2 Georg v. Wyss meinte, man sollte zur bevorstehenden Tagung des Eidg. Vereins

«den alten Herrn in Rom einladen um ihm begreiflich zu machen (falls er es

begreifen wollte), daß er in der Schweiz lauter dumme Streiche und alle unsere
vernünftigen Gedanken und berechtigten Friedensforderungen von vorneherein zu
Schanden macht. Wenn Segesser das Ohr eines vernünftigen Kardinals in Rom
besäße, so sollten wir in dieses abkühlendes Wasser stromweise pumpen, damit
es auf den alten Herrn ernüchternd übergeleitet werde. Aber dieser will nicht
hören; er treibt mit Absicht die Welt dem Brande zu» (an Heusler 8. April 1875).

3 Segesser (an Heusler 5. April) stellte fest, daß der erste Vorschlag für
obligatorische Einführung der Zivilehe bei der Vorbereitung der zweiten BV-Revision
von ihm ausgegangen sei (Kl. Sehr. III 341 ff.), doch sei es so, «daß die Herren
Welschen von Nichts Notiz nehmen, was nicht französisch gesprochen oder
geschrieben ist» (an Heusler 5. April).

4 «Es war mir als ob mir jemand einen Schlag auf den Kopf gegeben hätte. Ich
weiß nicht ist es ein Spiel des Zufalls oder ein Verhängnis, daß immer in Momenten,
wo es uns am wenigsten dient, irgend eine päpstliche oder bischöfliche Manifestation
dazwischen fährt. Übrigens kommen diese so häufig, daß sie keinen großen Effekt
mehr machen» (ebda.).

5 Ebda 17. April.
6 «Die Enzyklika», Nr. 96 v. 11. April. - Die altkath. «Katholischen Blätter»,

Organ des Vereins freisinniger Katholiken brachten (Nr. 17, 24. April) eine wohl
von Weibel stammende Kritik «Die päpstliche Enzyklika in Segesserischer Beleuchtung»,

welche den Aufsatz als «voll innerer Unwahrheit» hinstellte.
7 Segesser griff in den Abstimmungskampf mit der Artikelfolge «Zweimal Nein

am 23. Mai» («Vaterland» Nr. 126-130, 12.-16. Mai) ein.

142



Im Gegensatz zur eidgenössischen ließ sich die Luzerner Kantonalpolitik

nach 1874 1 nicht allzu übel an. Die durch das neue eidgenössische

Grundgesetz notwendig gewordene Revision der Kantonsverfassung wurde

in der Volksabstimmung vom 28. Februar 1875 mit großer Mehrheit

gebilligt. Die darin getroffene Regelung des Schulrechtes war Gegenstand
einer Beschwerde der Liberalen an den Bundesrat. Das gab Segesser

Gelegenheit in der regierungsrätlichen Rekursbeantwortung vom 27. März2
seine Ansicht über den Schulartikel 27 der BV darzulegen. In beachtlichen

Gedankengängen versuchte er das bundesrechtlich geforderte
Obligatorium des Besuches öffentlicher Primarschulen abzugrenzen und
das Recht der Kantone zu verteidigen, Freiheit des Privatunterrichts
unter Wahrung der staatlichen Aufsichtspflicht zu retten. Es war
Abwehr von zum ersten mal versuchten Übergriffen des Bundes auf das

kantonale Schulwesen.

Die Großratswahlen vom 2. Mai 1875 brachten Bestätigung, ja
Verstärkung der vor vier Jahren errungenen Mehrheit. Der konservativen

Parteiversammlung vom 11. April in Sursee konnte Segesser den
Rechenschaftsbericht 3 über eine erfolgreiche auf Befriedung des Landes

ausgerichtete Tätigkeit vorlegen. Seiner Gewandtheit gelang es einmal mehr,
sich das Vertrauen seiner Anhänger zu sichern und zugleich die

Selbständigkeit seiner unabhängigen nichtklerikalen Politik zu betonen. Die
in Sursee gefaßte Resolution bekräftigte - was Aufsehen erregte - die

Zustimmung der Konservativen zur Bundesverfassung von 1874 und zu
den individuellen rehgiös-kirchlichen Freiheitsrechten 4.

Die kirchenpolitische Lage des Kantons Luzern freilich war nach wie

vor von großen Schwierigkeiten überschattet. Das Schicksal des aus
seinem Amtssitz in Solothurn vertriebenen und im Luzerner Exil lebenden

Bischofs Lachat beunruhigte das katholische Volk. Lachats
Bemühungen, die Seelsorge in den radikalen Diözesanständen wenigstens
notdürftig aufrecht zu erhalten, fand volles Verständnis der Regierung. Die

i 45 Jahre 553 ff.
2 Ebda 545 ff.
3 Id. 554 ff.
4 Die freisinnigen «Kath. Blätter» (Nr. 16 v. 17. April) brachten einen wohl von

Herzog verfaßten Kommentar. Die Surseer Resolution sei «eine so entschiedene und
unzweideutige Verwerfung der Grundsätze des Syllabus», wie man sie «von Hrn. Dr.
Segesser nicht erwartet hätte». In der letzten Enzyklika habe der Papst ein «eigentliches

Vetorecht über die Landesgesetzgebung» in Anspruch genommen. «Darum
hat Hr. Dr. Segesser seine Parteigenossen veranlaßt, der römischen Curie mit dem
Zaunpfahl zu winken. »

143



häufig veranstalteten Firmungs-Pilgerzüge zum Märtyrer-Bischof bargen
jedoch Gefahren in sich. Sie durften sich nicht zu Demonstrationen aus-
wachsen. Doch selbst Vigier zeigte sich geneigt, die Solothurner
ungehindert über die Kantonsgrenzen in luzernisches Gebiet wallfahren zu
lassen l.

Was jedoch ernstliche Sorgen bereiten mußte, war die religiöse Lage
in der Stadt Luzern. Hier stand die entscheidende Auseinandersetzung
mit der seit dem Vaticanum in Gang gekommenen altkatholischen

Bewegung noch bevor. Die Stadt war der Ort, wo politische und kirchliche
Schwierigkeiten für die konservative Regierung sich gegenseitig
verdoppeln und zu gefährlichsten Verwicklungen hinauf steigern konnten.

III.

Der Altkatholizismus, seine Entstehung, Entwicklung und Auswirkung
erlangte für Segessers Politik und auch für dessen persönliche und
religiöse Haltung entscheidende Bedeutung. Hier liegt wohl - über das
Politische hinaus - der eigentliche Schlüssel für die Erfassung der Psychologie

dieses Mannes. Die Vorgänge beim ins Lebentreten dieses Kirchengebildes

mußten einen religiös-politischen doch nicht dem Radikalismus
verfallenen Menschen nachdenklich machen. Die unglückliche
Vermischung religiöser und politischer Motive, alles unter das Vorzeichen
radikaler Feindschaft gegen die katholische Kirche gestellt, konnten
einen religiösen Menschen, der kirchlich und politisch selbständig zu
denken gewohnt war, nur abstoßen.

Ende 1871 hatten sich in der Stadt Luzern die Gegner der Unfehlbarkeit

zu einem Verein freisinniger Katholiken zusammengeschlossen2.
Durch das kantonale Gesetz von 1872 betr. Abtretung der Kollaturen
war die Bildung katholischer Kirchgemeinden möglich geworden. Am
17. Mai 1874 fand die Wahl eines katholischen Kirchenrates statt, dem

i Vigier ließ wissen, «die Regierung von Solothurn werde nichts gegen die
beabsichtigte Firmwanderung tun, sofern dieselbe nicht mit Ostentation ins Werk
gesetzt und den Eltern und Kindern von den Pfarrherrn keine Art von Zwang
angetan werde». Gegen einen als provozierend erachteten Artikel im «Vaterland»,
(Nr. 167 v. 24. Juni) wurde Düret und dem Bischof bedeutet, «daß man doch der
Sache wegen ein Quintchen - oder nach dem neuen metrischen Gewicht ein Gramm -
Vernunft walten lasse» (Segesser an Schultheiß Schnyder 24. Juni 1875).

2 Dazu: O. Gilg 106 und A. Steiner, Kath. Kirchgemeinde Luzern 1874-1974.
(1974) - auch: ZSKG 64 (1970) 347.

144



an Stelle des bisher dafür zuständigen Stadtrates fortab die Verwaltung
der kirchlichen Stiftungen obliegen sollte. Von den sieben Sitzen fielen
sechs an altkatholisch eingestellte Liberale. Mehrheit in der Bevölkerung
allerdings fehlte: von 2600 Stimmberechtigten legten nur 1000 diese

Liste ein ; wer wohl liberal aber nicht romgegnerisch eingestellt war - die

nicht konservativen Kirchentreuen - stimmte dagegen und 600 - die

Konservativen - blieben zu Hause. Der Wahlausgang wurde als Niederlage

der Altkatholiken gewertet ». Diese machten in den folgenden Monaten

keine Fortschritte mehr und das Ziel einer altkatholischen Gemeindebildung

schien in weite Ferne gerückt. Erst 1883/84 kam es dazu und
zur Einrichtung eigener Gottesdienste.

Der Stillstand hängt zum Teil mit der inneren Krise zusammen, in
welcher die altkatholische Bewegung sich damals befand. Wohl war in
Bern an der Universität bereits eine altkatholische theologische Fakultät
errichtet worden. Es war jedoch allzu deutlich, daß dies nicht aus

religiös-kirchlicher Gesinnung erwachsen war, sondern daß es sich nur
um radikale Staatshilfe an ein im Entstehen begriffenes antirömisches
schismatisches Kirchengebilde handelte 2. Dessen innere Lebenskraft und
Bedeutung für wahres kirchliches Leben wurde von kritisch und tiefer
Blickenden als gering eingeschätzt3.

Mit der Fakultätsgründung in Bern steht der Übergang der St. Peterund

Paulskirche in der Bundesstadt an die Altkatholiken in Zusammen-

i SKZtg 1874, 254. - «Unsere altkatholischen Treiber haben bei den gestrigen
Kirchenratswahlen eine Lektion bekommen. Während sonst ihre Mehrheit 2/3
gegen 1/3 ist, hatten sie gestern auf 2000 Stimmen nur ca 100 Stimmen Mehrheit
und nur durch eine Menge von Eisenbahnarbeitern usw., sodaß sie bei der
seßhaften Bevölkerung die Mehrheit verloren haben und bei einer nächsten Abstimmung

riskieren in Minderheit zu bleiben. Das altkatholische Wesen kann selbst in
der Stadt nur mit Gewalt gefristet werden» (Segesser an Wattenwyl 18. Mai 1874).

2 Schnell, der eben die neu erschienene Biographie des aus der kath. Kirche
ausgetretenen Pietisten Joh. Ev. Gossner (1773-1858) las, schrieb an Fr. v. Wyss
(25./26. Juli 1874) : «In der gegenwärtigen Krise der römischen Kirche ist das Bild
dieses wahrhaften Altkatholiken ein sehr erfreuendes und zurechtweisendes. Wenn
man sieht wie dieser Priester mit dem heiligsten Ernst und wahrhaftigsten Willen
den Übertritt zu vermeiden und das Wahre in seiner Gemeinschaft festzuhalten
doch nicht durchkommen konnte so erhält man einen tiefen Eindruck, daß es
mit dem 'Altkatholizismus' doch nichts ist ...»

3 «Diese Woche hat unser Große Rat den Unsinn einer altkatholischen Fakultät
beschlossen, wofür die Studenten gekauft werden sollen. Vom Altkatholizismus
bleibt hier nichts übrig als der Bodensatz einiger lebenslänglich bezahlter
Professoren» (Wattenwyl an Segesser 1./2. Aug. 1874). - Über die ablehnende Haltung
Bundesrat Weltis: Argovia 63 (1951) 132 ff. - Zur Fakultätsgründung: R. Feller,
Die Universität Bern 278 ff.

10 145



hang. Sie war 1858-64 erbaut worden, nicht zuletzt mit Hilfe der in der
Bundesstadt residierenden Gesandten katholischer Staaten. Da die
radikalen Unterdrückungsmaßnahmen sich nur auf den Jura erstreckten,
konnte der seit 1866 als Pfarrer wirkende versöhnlich gestimmte
Freiburger Etienne Perroulaz vorerst unbehindert amten. Anfang 1875 ging
eine altkatholisch gesinnte Mehrheit der Gemeinde daran, die Kirche in
ihre Gewalt zu bringen. Die an die altkatholische Fakultät berufenen
ausländischen Theologen Friedrich », Görgensen und Hirschwälder drängten

auf Mitbenützung des Gotteshauses, was die bernischen Behörden

bereitwillig gestatteten 2. Der Verlust der mit großen Opfern erbauten
Kirche wurde tief empfunden 3. Eine von Amiet verfaßte Rechtsschrift
an die Berner Regierung blieb wirkungslos. Die altkatholische Kirche
in unmittelbarer Nähe des ehrwürdigen Berner Rathauses ist ein Denkmal

radikaler Gewaltpolitik in der Zeit des Kulturkampfes. Das damals
in der Bundesstadt durch Pie Philipona im Geiste Mermillods und Schor-
derets wirkende katholische Korrespondenzbüro versuchte, sobald die
ersten Gerüchte davon durchgedrungen waren, die katholische Presse

Frankreichs und besonders Veuillots «Univers» zu alarmieren. Als die
Öffentlichkeit davon erfuhr, entstand großer radikaler Presselärm über
den angeblich landesverräterischen Versuch, nach fremder Intervention
im schweizerischen Kulturkampf zu rufen 4.

Der trotz bernischer Staatsunterstützung krisenhafte Zustand des

Altkatholizismus blieb der schweizerischen Öffentlichkeit nicht verborgen.
Das sensationelle Auftreten Loysons 5 hat die damalige Lage grell
beleuchtet. Gerüchte über Ausgleichsversuche mit Rom liefen um. Nur
nach langen Auseinandersetzungen und unter Schwierigkeiten, die aus
allzu offenkundigen inneren Zwistigkeiten erwachsen waren, kam am

i Der Döllinger-Schüler Joh. Friedrich (1836-1917), seit 1872 Professor für
Kirchengeschichte in München, las kurz in Bern und erregte durch seine angriffigen
Predigten und Zeitungspolemiken Aufsehen («Vaterland» Nr. 277/14. Okt. 1875). -
Er war der einzige lebenslänglich ernannte Dozent (Feller 282), kehrte aber schon
1875 nach München zurück und wurde durch Philipp Woker (1847-1924) ersetzt.

2 «Wer mit den Verhältnissen irgendwie bekannt ist weiß, daß die Regierung
von Bern in ihren Maßregeln gegen die Katholiken so unbeschränkt ist wie der
Kaiser von Rußland und daß sie weder den Bundesrat noch die Noten katholischer
Mächte zu fürchten hat» («Vaterland» Nr. 4/5. Jan. 1875).

3 Der Hochaltar war von Pius IX., die Glocken von den jurassischen Katholiken
gestiftet worden. Die Herausgabe der durch Berner Konvertiten geschenkten
Kultgegenstände wurde verweigert (ebda Nr. 214/14. Okt. 1875).

4 Philipona, Schorderet I. 350 ff.
5 unten

146



14. Juni 1875 die «Verfassung der christ-katholischen Kirche der Schweiz»

zustande. Trotz lebhafter Agitation durch den Verein freisinniger Katholiken

gelang in Luzern eine altkatholische Gemeindebildung immer noch
nicht. Anfang November fand im «Schützenhaus» eine Gedenkfeier zum
100. Geburtstag des als Vorbild gefeierten Wessenberg statt, an der auch
katholische Geistliche teilnahmen ».

Die Erklärung für die merkwürdige Tatsache, daß es gerade in Luzern,
von wo doch die katholische Opposition gegen das Vaticanum
ausgegangen war, es zwar dauernd gährte, doch lange nicht zu einer

Entscheidung kam, ist wohl in der Flaltung des Luzerner Klerus zu suchen 2.

Wesentliche Teile desselben standen der Unfehlbarkeitsdefinition kritisch
gegenüber. Die Verunsicherung hielt lange an, doch nach dem politischen
Regimewechsel vom Mai 1871 fehlte der romgegnerischen Bewegung die

sonst überall entscheidende staatliche Mitwirkung und Förderung. Von
wesentlichem Einflüsse in der Stadt dürfte das Verhalten der beiden mit
der städtischen Seelsorge vorab betrauten Gebrüder Schürch 3 gewesen
sein: des Leutpriesters im Hof Niklaus und des Kleinstadtkuraten
Melchior. Eduard Herzog wertet die beiden als entscheidende Figuren. Wäre

Herzog - worauf offenbar sein Sinnen ging, als er nach der kurzen
Auswanderung nach Krefeld gleich wieder, aber nur nach Ölten,
heimkehrte - in der Zeit, als noch alles in Gährung war Pfarrer in Luzern
geworden, so hätte die Entwicklung zweifellos einen ganz andern Verlauf

genommen. Die Gebrüder Schürch standen unentschieden, vermittelnd,

wohl auch schwankend zwischen den Parteien 4. Sie wurden darum,

je mehr eine Entscheidung dringlich wurde, von der ultramontanen
Presse scharf angegriffen. Offensichtlich in gutem Teile zu Unrecht, denn
die «Kirchenzeitung»5 selber bescheinigte, sie seien «an sich brave,
fromme und seeleneifrige Geistliche, die nur das Beste der Kirche und
das Heil des Volkes» wollten. Zu beanstanden sei jedoch, daß ihnen ein
«entschiedenes Einstehen für die allseitig bedrohten Interessen des wah-

¦ Nach dem Berichte des «St. Galler Volksblatt» (Nr. 48/27. Nov.) sollen auch
die Kleriker Prof. Suppiger und Direktor Küttel beigewohnt haben.

2 ZSKG 60 (1966), 81 ff.
3 Nikolaus Schürch (1811-1902) Domherr in Solothurn. (Nekrolog SKZtg 1912,

172). - Melchior Schürch (1823-1890) (Nekrolog von Franz v. Segesser, Jahresbericht

Kantonsschule Luzern 1891). - Auch ZSKG 60 (1966), 84.
4 s. die Charakterisierung durch Eduard Herzog (W. Herzog, Lebensbild 50). -

Eine scharf kritisierende Darstellung der Luzerner Zustände in «St. Galler Volksblatt»

Nr. 22/28. Mai 1875).
5 Nr. 23/5. Juni, 180.

147



ren kirchlichen Katholizismus abgehe». Ihr irenischer Geist sei dafür
verantwortlich. Die Angegriffenen setzten sich in würdiger Weise zur
Wehr », bezeichneten die ultramontanen Zeitungsschreiber als Verleumder

und bekannten sich als dem Geiste Wessenbergs und Sailers
verbunden und in ihrem Wirken «durch christliche katholische Grundsätze
bestimmt».

Man ist versucht, in den Gebrüdern Schürch ein - sicher nur schwächlich

scheues und ruhmloses - Gegenstück zu Segesser und seiner persönlichen

religiös-kirchlichen Haltung in den Jahren der Luzerner
Entscheidung zu sehen. Segessers Sympathie für durch das Vatikanum gleich
ihm in seelische Not geratene heimische Kleriker ist bekannt. Er hat
darum eine Publizistik, deren Träger das «St. Galler Volksblatt» in
Uznach und die «Kirchenzeitung» in Luzern waren, abgelehnt und
zurückgewiesen 2. Einen Angriff auf Geistliche, die in Sailerschem Geiste

geformt waren, empfand er, der aus Gleichem lebte, auch als gegen ihn
selber gerichtet.

Diese Polemik, welche im Sommer 1875 die Luzerner Öffentlichkeit
erregte, hatte literarische Auswirkung. Die «Kirchenzeitung» forderte
von den Führern des katholischen Volkes, einem verschwommenen
Christkatholizismus 3 gegenüber, das Bekenntnis zum «wahren
kirchlichen Katholizismus». Um Antwort auf die Frage zu geben, was für
einen gläubig politisch tätigen Laien in so erregender Übergangszeit
«wahrer kirchlicher Katholizismus» sei, schrieb Segesser in der kleinen
Studierstube des Hauses auf seinem geliebten Inseli die Studie «Der

Culturkampf». Hier finden sich die letzten Klarstellungen über sein
Verhältnis zur wahren Kirche und zum Altkatholizismus.

IV.

Seit der von ungewöhnlichem wissenschaftlichen Streben und hohem
Idealismus getragenen Studienzeit besaß Segesser die Fähigkeit, im
geschichtlichen Geschehen die großen Zusammenhänge zu sehen. Die
schweren politischen Aufgaben, die ihm das Schicksal in seiner eigenen

» Nr. 25/19. Juni, 197.
2 ZSKG 69 (1970).
3 345 f. «christkatholische Kirche» wurde durch die Kirchenverfassung vom

14. Juni 1875 offizielle Bezeichnung.

148



Lebenszeit zuschob, und das vielfache Scheitern seiner Pläne und

Hoffnungen zwangen nach Einordnung seines persönlichen Lebens in das

Zeitgeschehen zu suchen um sich darin selbst wieder zu finden. Das
wurde zur besonders drängenden aber auch schwierigen Aufgabe, als das

Konzil mit seinem darauf folgenden Unglück auch den religiösen
Menschen auf das tiefste erschüttert hatte. Zudem war mit den Siegen
Deutschlands im Jahre 1870/71 auch das politische Weltbild, das auf
der Wertung Prankreichs als großer katholischer Macht beruhte,
zusammengebrochen. Nur angestrengtes geistiges Arbeiten bot, wie schon
immer in Krisenzeiten, Trost und Hilfe.

Im Herbst 1874 war die zweite Auflage des ersten Bandes der
eidgenössischen Abschiedsammlung vollendet. Segesser hatte die Neubearbeitung

des 1839 von Kopp begonnenen Versuchs übernommen. Es war
sein letzter Beitrag zu diesem nationalen wissenschaftlichen Werke. An
große Pläne glaubte er sich nicht mehr wagen zu dürfen, nicht zuletzt
auch durch die Verhältnisse im schweizerischen Verlagswesen
abgeschreckt ». Er wandte sich wiederum der Tagespublizität zu; kaum mehr
in Zeitungsschreiberei, sondern wie seit 1859 wieder in Broschüren-
Form. Während eines Jahrzehnts waren die «Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte» erschienen. Das sollte abgeschlossen werden. Ein
Abschnitt im Leben stand vor der Vollendung. Am 15. Dezember war
Eduard von Wattenwyl unerwartet verstorben 2. Es war ihm das ein
Mahnzeichen, daß nicht nur die Jugend versunken, sondern auch die

Mannesjahre sich dem Ende näherten.
Im Winter 1874/75 wurde in schwerer innerer Bedrängnis die «Cultur-

kampf»-Studie zu Papier gebracht. Das kirchliche Rom stand in der
nicht-ultramontanen Öffentlichkeit, selbst in jener, die sich von kultur-

i «Ich denke auf den Winter wieder etwas anzufangen, wenn mich die
Amtsgeschäfte zu ruhigem Denken kommen lassen und endlich der Gedanke an einen
Verleger mich nicht wie gewöhnlich degoutiert. Das Letztere ist doch für uns
Schweizer eine wahre Kalamität. Dieses Buchdruckergesindel beschneidet mir die
Flügel» (an Wattenwyl 6. Sept. 1874).

2 Nekrolog Kl. Sehr. II 471 ff. - «Wie lebhaft erinnere ich mich der Stunden in
denen wir zusammen in ungetrübtem Glück der Jugend die Ideale des wissenschaftlichen

und öffentlichen Lebens pflegten, dann unter der harten Berührung der
Wirklichkeit aus den träumerischen Bahnen des Jugendalters hinaus traten in
das Fahrwasser der gereiften Tage, das uns beiden neben mancherlei Schickungen,
die jeden Lebensgang betreffen viel stilles Glück gebracht, wie alle Freuden und
alles Leid, das den einen von uns betraf, Widerklang gefunden hat in dem andern,
wie er in schw-eren Stunden mich aufrecht erhielt mit seinem starken Gottvertrauen»

(Kondolenzbrief v. 15. Dezember an die Familie).

149



kämpferischen Affekten frei zu halten vermocht hatte, in ungutem
Ansehen. Friedrich von Wyss war von einer Romreise mit ganz negativen
Eindrücken heimgekehrt ». Gonzenbach hatte sich bei einem Empfang
durch Kardinalstaatssekretär Antonelli und durch den Papst blenden
lassen ; eitel und geschwätzig berichtete er öffentlieh derart darüber, daß

er bei den konservativen Bernern völlig in Ungnade fiel und in der Folge
sein Großratsmandat verlor 2. Segesser selbst war erschüttert wenn er
das als unzulänglich erachtete Vorgehen der Kurie mit dem planmäßigen
Handeln Bismarcks verglich 3. Wiederum boten reformierte Historiker-
Freunde Rückhalt und Aufmunterung. Schnell trat fortab in den
freundschaftlichen Bindungen, deren der einsame Luzerner so sehr bedurfte,
an die Stelle Wattenwyls; er wußte um die Müdigkeit und die innere

Erregung Segessers 4, kannte aber auch die Kraft des Mannes. Er hatte
dessen inneres Freiwerden seit dem Vaticanum aufmerksam beobachtet
und frug sich nachdenklich, was es wohl bedeuten müßte, wenn dem

Papsttum eine solche Kraft verloren gehen würde. Dazu bestand keine
Gefahr. Die äußerliche Passivität, zu der er sich angesichts des bernischen

Terrors im Jura entschlossen hatte, war von unbeschränktem
aller ultramontanen Kampfgeschäftigkeit weit überlegenem Gottvertrauen

getragen.
Aus solcher Gesinnung erwuchs die Studie «Der Culturkampf». Die

» «Mein Eindruck ist, trotz allen Glanzes und aller Kunst und Anstrengung sei
das Papsttum im Absterben begriffen. Je näher man ihn kennt, desto gleichgültiger
sehen die Leute diesem hier sehr fühlbaren Prozeß zu. Aber was die katholische
Kirche wach hält und wahrhaft populär ist, das ist die auch in ihr in den Werken
der Barmherzigkeit in der Seelsorge sich zeigende Kraft der Liebe» (Fr. v. Wyss
an Schnell 2. Febr. 1874).

2 R. Dreyer, A. v. Gonzenbach 162 ff. — «Gonzenbach kam letzthin von Rom
zurück - berichtete Wattenwyl Segesser (17. März 1874) - wo er eine Privataudienz
bei Antonelli und beim Papst hatte. Er war von letzterem ganz eingenommen. Die
Konversation war eine interessante. Wenn aber alles wahr ist, was Gonzenbach
erzählt, so spricht der Papst zu viel und Dinge, die er den Leuten nicht sagen sollte.
Er wollte wissen ob unsere Behörden bzgl. der Katholiken nicht unter einer
Pression Preußens seien».

3 Die Lage der Katholiken hat sich so traurig gestaltet «nicht ohne Schuld der
römischen Politik, welche die Schlangenklugheit verloren hat und abstrakten
logischen Folgerungen zu lieb auf dem unlogischen Felde der Wirklichkeit seit 1870
so operiert hat, daß sie dem Gegner alle möglichen Angriffspunkte bloß gelegt hat»
(an Schnell 1. Sept. 1874).

4 «Wattenwyls Tod hat Segesser sehr niedergeworfen Es ist mir immer süßer
mit ihm zu verkehren - und leichter. Die Kraft, ungeachtet der Verzweiflung am
Vaterland immerfort zu regieren und in den eidgenössischen Räten zu sitzen, setzt
mich oft in Erstaunen» (Schnell an Fr. v. Wyss, anfangs 1875).

150



Hauptgedanken, die hier Gestaltung fanden, waren langsam gereift ».

Er hatte sie lange vor der Öffentlichkeit verschlossen in der Brust
bewahrt 2 und nur zu vertrauten Freunden andeutungsweise darüber
gesprochen. Daß «das Vaticanum und der Tag von Sedan für Europa
verhängnisvoll geworden», war eine Überzeugung, die schon 1873 fest
stand 3. In einer düsteren Stunde wertete er die kulturkämpferischen
Stürme als «Anfang unseres Endes» deswegen, weil der im deutschen

Kriege siegreich gewesene durch die römische Unfehlbarkeitserklärung
aufgestachelte staatliche Absolutismus mit seinen Unterdrückungsmaßnahmen

den Dualismus zwischen Kirche und Staat vernichtet, die
Möglichkeit eines den religiösen Frieden sichernden Gleichgewichtes der
beiden Gewalten gestört und gleichzeitig durch die Definition der
Unfehlbarkeit die zivilisatorische Mission der Kirche unterbunden habe.
Dubs schätzte - ein Beleg für die Tiefe der Gesinnungsgemeinschaft,
welche beide Männer verband - die Lage gleich ein 4. Auch er sah in dem
Bismarckschen Staate und seit dem Vatikanum leider auch von der
Kirche erhobenen Absolutheitsanspruch die größte Gefahr, welche der
menschlichen Freiheit drohe.

Segesser war sich der Singularität seiner in der neuen Studie
vertretenen Ansichten bewußt \ Er fürchtete damit überall anzustoßen.

1 Die erste Formulierung liegt vor im Briefe an Schnell v. 19. März 1873.
2 «Als neulich Geizer von Berlin zurückkehrte und wir über die Dinge dieser Welt

und die Gestalten des Kirchenstreits sprachen meinte er, es müßte von Interesse
sein von Ihnen zu hören was Sie denken und es wäre der Zeit schon wert und ihn
der Reise mit Ihnen darüber sich einzulassen» (Schnell an Segesser 8. März 1873).
Segesser entgegnete, «daß Hr. Geizer seine Reisekosten umsonst aufgewendet haben
würde, wenn er nach Luzern gekommen wäre, denn königlich preußische
Professoren und Hoftheologen sind die letzten, vor denen ich meinen Rock aufknüpfe»
(19. März 1873). - Über Geizer: Ed. Vischer in: SZG 1 (1951) 461 ff.

3 «Das Vaticanum und der Tag von Sedan sind für Europa verhängnisvoll
geworden. Das gleiche Prinzip hat da wie dort gesiegt und alles steuert jubelnd
dem Despotismus und der Barbarei entgegen» (an Wattenwyl 31. Jan. 1873).

4 Im Artikel: Veränderte Weltanschauungen («Die Eidgenossenschaft» Nr. 1

vom 1. Jan. 1874). - «Ranke und Macauley würden stolz sein auf den Artikel
wenn er ihnen angehörte : es ist eine der schönsten und feinsten Leistungen Ihrer
Feder, ein Stück von wahrhaft klassischem Werte» (Segesser an Dubs 4. Jan. 1874).

5 «Ich habe diesen Winter wieder ein Heft 'Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte' bearbeitet unter dem Titel 'Der Culturkampf'. Die unter diese Rubrik
fallenden Fragen sind aber so frei besprochen, daß es nach allen Seiten hin einigen
Anstoß geben wird. Nach der katholischen, weil ich den Papst und die Kirche in
einer Weise verteidige in der sie nicht verteidigt sein wollen unter der gegenwärtigen
Konstellation. Nach der entgegengesetzten Seite hin, weil ich den Herrn Bismarck
und sein Reich höchst unsanft berühre und diese Berührung auch in Kreisen emp-

151



Darum dachte er zuerst bloß an einen nur für Freunde bestimmten
Privatdruck. Wie immer war es schwierig, einen Verleger zu finden.
Seine in der unmittelbar vorangegangenen Referendumsabstimmung
von 1875 sehr lebendig gewordenen Beziehungen zu protestantischkonservativen

Kreisen führten ihn in die Berner Offizin K.J. Wyss »,

in deren Basler Filiale die «Allgemeine Schweizer Zeitung» gedruckt
wurde. Segesser geriet damit freilich in eine gefährliche, die Kritik der
Ultramontanen direkt herausfordernde und dem Altkatholizismus
nahestehende Umgebung. Der aus Solothurn stammende Verleger Kaspar
Josef Wyss (1825-93) druckte auch antirömische Streitschriften, so

jene, mit welcher Paulin Gschwind seine Angriffe aui die Basler Kurie
eröffnet hatte.

Anfang Mai begann der Satz. Durch Segessers komplizierte Art
Korrekturen zu erledigen 2 - er benutzte dazu die Freizeit während der
Sommersession des Nationalrates 3 -, kam die Arbeit nur langsam
vorwärts. Im Juli wurden die ersten Exemplare an die Freunde ausgeliefert.
Ende des Monats schon war eine zweite, bald eine dritte Auflage
notwendig geworden.

Der Verfasser scheint mit seinem Verleger zufrieden gewesen zu sein.

Die Alterswerke wurden in der Folge sämtlich bei K. J. Wyss in Bern

verlegt. Das hat freilich nicht zur Beliebtheit des Segesserschen Schrifttums

bei den Katholiken beigetragen.

funden werden dürfte, deren Ideal und Vorbild er ist. Ich bin daher wieder in
Verlegenheit wo und wie das Ding drucken lassen. Unsere katholischen Drucker
können es nicht; unter antikatholische Firmen will ich nicht erscheinen und
Neutrales Unabhängiges gibt es nicht mehr was mir bekannt wäre. Auch widerstrebt
es mir einigermaßen es zu einer Buchhändlerspekulation zu machen. Am liebsten
ließe ich cs als Manuskript drucken für gebildete Leser» (an Heusler 5. April 1875).

i C. H. Wyss, Hundert Jahre Buchdruckerei K. J. Wyss (1949). - Düret soll
Wyss als Apostat bezeichnet haben. P. Gschwind, Appellation 13.

2 Er bat Heusler (9. Mai) sich beim Drucker dafür zu verwenden, damit dieser
betr. Korrekturen es nicht genau nehme. «Ich kann über mein Geschreibsel erst
urteilen, wenn ich es im Drucke vor mir sehe und habe deshalb von allen meinen
Druckern und Verlegern mir diesfalls einige Freiheit ausbedingen müssen».

3 «Ich habe in Bern Zeit zum Korrigieren und die eidg. Portofreiheit kommt
mir und dem Verleger für das Hin- und Hersenden der Korrekturen zu gut»
(id. 31. Mai).

152



V.

Hundert Jahre nach dem Erscheinen der «Culturkampf »-Studie haben
die darin entwickelten Gedanken ihre Bedeutung nicht verloren ».

Die Zeitgenossen werteten die Publikation als Streitschrift. Manches,

was sich darin findet, kann noch heute befremden. Die wirkliche Bedeutung

der Schrift zeigt sich erst, wenn man sie in das Ganze von Segessers

Persönlichkeit eingliedert und diese selbst im Rahmen ihrer Zeit zu
erfassen sucht.

Segesser ist Historiker, Jurist, Publizist und handelnder Staatsmann

zugleich 2. Ihm gelingt - was selten ist - im Meinungskampfe des Tages

ausgereifte historisch-politische Ideen aus religiös bewegtem und darum
für Neues aufgeschlossenem Herzen literarisch zu gestalten und nach
allen Seiten hin frei und ungescheut zu vertreten. Ein selbständig denkender

frommer Jurist und politischer Schriftsteller breitet Ansichten und
Urteile über die Entwicklung in Kirche, Staat und Kultur aus. Ein
führender katholischer Politiker weist auf Ziele zu christlicher Gestaltung

von Gegenwart und Zukunft hin, deren Verwirklichung er anstrebt.
Was er schreibt, ist nicht eine Geschichte des Kulturkampfes: es ist der

Versuch, Zusammenhänge zu sehen und im Geschehen, in welches er
selber verwickelt ist, sich selber zu finden. Das handelnde Miterleben an
verantwortlicher Stelle ist immer spürbar. Dies erklärt die Bedeutung,
aber auch die Befangenheit mancher Gedankengänge und Urteile. Doch
der Pulsschlag im religiös-politischen Leben seines Luzernervolkes durchdrang

auch ihn immer und besonders in der Kulturkampfzeit. Das
bewahrte ihn - anders als Döllinger3, der nur Gelehrter war, - vor letzten
Irrungen. «Der Culturkampf» ist die reifste Spätfrucht von Segessers

historisch-politischer Tagesschriftstellerei. Die Studie ist ein wichtiger
Beleg für ideengeschichtliche Strömungen, welche im Katholizismus des

19. Jahrhunderts auch vorhanden waren, die aber von der offiziellen
katholischen Geschichtsschreibung meist übersehen werden 4.

Die eigenartige Beurteilung der katholisch-politischen Zeitentwick-

» Wieder abgedruckt : Kl. Sehr. I 557 ff.
2 Dazu meine Aufsätze: Segesser als Rechtshistoriker (Geschichtsfreund 125

(1972) 281 ff.). - Montalembert und Segesser und das Postulat Freie Kirche im
freien Staat (Festschrift E. Isele, 163 ff.).

3 Fr. Heiler, Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus 347.
4 Man ist geneigt, Segesser in seinem politischen Wirken als typischen von

religiösem Geist erfüllten Vertreter eines katholischen Liberalismus anzusprechen.

153



lung, die hier dargelegt ist, muß im Rahmen des Geschichtsbildes
gesehen werden, welches der Autor sich in seinem Bildungsweg langsam
erarbeitet hat. Sein Studiengang vermittelte ihm eine von der im
zeitgenössischen Katholizismus allein anerkannten mittelalterlich-theologischen

recht verschiedene religiös-realistische Weltanschauung.
Religion und Recht sind die Kräfte, welche die weltgeschichtliche

Dynamik bestimmen 1. Auch das Recht wird als Emanation göttlichen
Willens und nicht als philosophische Konstruktion begriffen. Als die
Luzerner Rechtsgeschichte 1858 zum Abschlüsse gebracht war, setzte die

Folge der geistreichen «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte» ein,
worin Segesser von seiner Geschichtsauffassung her das Zeitgeschehen
zu deuten versuchte. Das Verhältnis der Religion in ihrer
katholischkirchlichen Ausformung zur zeitgenössischen Entwicklung von Kultur
und Politik stand darin im Mittelpunkt. Das Schwergewicht der

Betrachtungen galt dem Verhältnis von Kirche und Staat. Die in seinem

Bildungsgang wurzelnden Grundanschauungen hat er nie gewechselt.
Seine Publizistik zeigt nur deren langsames Ausreifen. «Der
Culturkampf» bildet den Abschluß.

Ein Kernpunkt des Segesserschen Denkens als Regel für soziales

Verhalten begriffen liegt darin, daß er die historisch-politische
Entwicklung als Pragmatik erfaßte und deutete, gleichzeitig aber wußte,
daß Pragmatismus nicht ziellos bleiben darf, sondern auf Wesentliches

ausgerichtet sein muß. Pragmatismus wird ihm zur Grundlage seines

katholischen Liberalismus. Starres Festhalten an dogmatischen
Standpunkten in Staat und Politik ist mit pragmatischer Geschichtsauffassung
unvereinbar2. Das Weltgeschehen ist Ergebnis eines Ringens verschiedener

Kräfte, die in polarer Gegensätzlichkeit zueinander stehen. Aus
der Gegensätzlichkeit wirkender Faktoren ergibt sich im geschichtlichen
Ablauf dann ein Ausgleich der ein menschlicher Würde entsprechendes
Geschehen ermöglicht, wenn die höheren Normen von Religion und
Sittlichkeit als bestimmende Richtpunkte Anerkennung finden. Daß Religion

ein geschichtlich wirkendes «Agens höherer Art» ist, bildet einen

1 «Aller pragmatischen Behandlung der Geschichte müssen zwei Begriffe als
Unterlage dienen, weil in ihnen alles wahrhaft menschliche Leben sich wesentlich
bewegt und gestaltet: Religion und Recht» (Rechtsgeschichte I. p. in). - Über
diese sichtlich durch Ranke beeinflußten Anschauungen: «Geschichtsfreund» 125

(1972) 324 ff.
2 «Einmal in die Geschichte eingetretene Entwickelungen schaffen bestimmte

Stellungen und Lagen, aus denen man nicht auf frühere zurückkehren kann, sondern
vorwärts streben muß» (Culturkampf 653).

154



Grundgedanken von Segessers Geschichtsauffassung ». Das hat ihm den
Glauben an eine göttliche Weltregierung ermöglicht2. Aufeinander
wirkende Kräfte sind in allem Leben überall da. Auch das äußere Schicksal
der Kirche bleibt der weltgeschichtlichen Pragmatik unterworfen. Selbst
im Innern ihres Organismus herrscht ein System konkurrierender
selbständiger Gewalten 3. Religiös und realistisch geübter Machteinsatz in
Kirche und Staat und im Verhältnis beider Gewalten zueinander führt
zu einem Gleichgewicht, dessen konkrete Auswirkung Kompromisse im
Bereiche von Leben und Recht sind.

Zweifellos leben da Bildungseinflüsse nach, welche auf die frühe Luzerner

Studienzeit und auf Anregungen des damals vom jungen Segesser
sehr verehrten Lehrers Großbach zurückgehen. Es war eine ganz andere
als eine kirchlich-katholische von der kaum erst einsetzenden
Neuscholastik und ihrer Philosophie völlig unberührte und dennoch religiös
bewegte Geisteswelt, in welche der Student an der Höhern Lehranstalt
Luzern damals eintrat und die ihn lebenslang beeinflußt hat4. Schon
früh las er Jakob Böhme, der ihm Zugang zum «Mystizismus» erschloß.
Ähnlichkeit mit den metaphysischen Ideen Böhmes fand er bei Schelling,

dessen «Bruno» er eingehend durcharbeitete und dessen Ideen
er mit Begeisterung aufgriff. Großbach verwies in seinem Unterricht
mit großem Nachdruck auf Spinoza. Von all dem mag sein

Unabhängigkeitssinn und auch die Gegensatz-Philosophie angeregt worden
sein. In seinem Studiengang ist Beschäftigung mit scholastischen Autoren
nicht nachweisbar. Wohl versuchte Chorherr Josef Widmer, der Hüter
guten Geistes in Luzern, dem Einfluß Großbachs auf den begabten
jungen Segesser entgegenzuwirken, doch auch er vertrat Ideen, die mit
der aufkommenden und bald bestimmend werdenden Neuscholastik
kaum übereinstimmten. Manche scharf formulierte Sätze, die sich in
Segessers Publizistik bis hin zum «Culturkampf» finden, erklären sich aus

Bildungswerten, die er in der Studienzeit aufgenommen hatte.
Neben der Beschäftigung mit historischen und juristischen Fragen lief

immer Lektüre philosophischer Autoren einher, doch kaum von solchen

aus der neu-katholischen Schule. Er kannte Anton Günther 5 und schätzte

» Beiträge z. Geschichte des Stanserverkommnisses (Kl. Sehr. II).
2 614.
3 «Geschichtsfreund» 326 f.
4 Ich habe die Briefe und Akten zu Segessers Studienzeit gesammelt und zum

Drucke vorbereitet.
5 «Vorabend» 448. - Über Günthers kirchenpolitische Ansichten: E. K. Winter,

155



ihn; manche von Segessers kirchlichen und politischen Ideen zeigen eine

auffällige Verwandtschaft zum Gedankengut dieses Deutsch-Böhmen.
Die in der zweiten Lebenshälfte so engen Beziehungen mit Schnell, dem
Freund in Basel, wirkten offensichtlich ähnlich wie Großbachs Unterricht:

Schnell fühlte sich dem Geiste Hammans verbunden und konnte
gerade von daher den Freund in Luzern so nahe verstehen und so treu
stützen.

Segessers Bildungsgang und sein von daher lebenslang bestimmtes
geistiges Streben erklärt, was an dieser Persönlichkeit so beeindruckt:
die Verbindung von Frömmigkeit, ja Kirchlichkeit, mit geistiger
Unabhängigkeit und kritischem Sinn auch klerikaler und hierarchischer
Machtausübung gegenüber.

Er glaubte an die göttliche Stiftung der Kirche, aber er hielt dafür,
daß deren konkrete Existenz und Wirklichkeit von Menschen getragen
und darum von äußeren Verhältnissen in denen diese lebte, abhing.
Der Organismus-Gedanke der historischen Rechtsschule gebot ihm
kritische Einstellung der Kirchenpolitik ». Auch die Kirche bedurfte «wie

jede Institution, die in den Verhältnissen der äußern Welt zu wirken
berufen ist, einer gewissen Summe der Macht» 2. Das macht sie auch
verwundbar und unterstellt sie historischer Kritik 3. Dies obwohl es allein
noch potestas directiva ist, was die Kirche - und nur ihren Gläubigen
gegenüber! - beanspruchen darf. Die unmittelbare wie selbst die mittelbare

hat sie verloren seit der mittelalterlich-christliche Staat, «wo die
kirchliche und die politische Organisation sich durchdrangen und
ergänzten», endgültig untergegangen ist +. Concordantia imperii cum sacer-

Anton Günther und die Romantikforschung (Zs. f. d. ges. Staatswissenschaft
88 (1930) 281 ff.).

1 Die Kirche ist «wie jeder Organismus aus dem von Gott gelegten Keime in
seiner wechselnden Gestalt erwachsen, wie der Baum aus dem Kerne, der menschliche

Leib aus dem Embryo, darin der ganze Organismus potenziell enthalten ist
ohne daß man auf irgend einer Stufe der Entwicklung sagen kann, daß hier die
vollkommenste Gestalt sei» (603).

2 577.
3 Bei Betrachtung der Kirchenpolitik «darf man niemals vergessen, daß sie

nicht zur Religion gehört, sondern nur der äußern Darstellung der Religion, der
Kirche als einem Institut des äußeren Lebens Sicherheit und Selbständigkeit zu
erstreben bat» (579).

4 Die Kirche hat «keine Zwangsgewalt über die Gläubigen, die Befolgung der
kirchlichen Gesetze und Vorschriften ist Sache des freien Willens eines jeden. Die
Unterwerfung der untern Glieder der hierarchischen Ordnung ist keineswegs eine
unbedingte, sondern sie beschränkt sich auf das Gebiet des innern Forums» (582). -
«Die Kirche kann kein Gesetz, das von der weltlichen Obrigkeit gegeben wird,

156



dotio ist immer ein Kompromiß, unvereinbar mit potestas directa und
auch mit potestas indirecta », denn die letztere ist in ihrer Wirksamkeit
von der Existenz katholischer Staaten abhängig und solche sind in der
Neuzeit völlig ausgefallen. Seit dem 16. Jahrhundert - so sah es der
Rankeschüler - war die äußere Wirksamkeit der Kirche durch das Prinzip
des Gleichgewichtes zwischen katholischen und reformierten Mächten
gesichert. Dieses schützte den Kirchenstaat und damit das Fundament
für die Unabhängigkeit des apostolischen Stuhles. Die neuzeitliche Gleichgewi

chts-I dee hat die mittelalterliche Vorstellung von kirchlicher
Potestas ersetzt : sie allein verschaffte der Kirche noch eine Art «mittelbarer
Machtstellung». Diese beruhte jedoch auf ganz anderen Grundlagen als

ehedem. Der päpstlichen potestas directiva, die seit dem 19. Jahrhundert
zur einzigen Möglichkeit römischer Einfluß-Übung geworden war, sind
nur wahrhaft Gläubige auf Grund freien Entschlusses unterworfen. Das
wirkt sich nicht nur für die Wertung von Staatsgesetzen, sondern auch
auf die Haltung der Katholiken gegenüber päpstlichen Weisungen aus
und ruht auf liberalen Grundlagen. Das Zeitalter der Demokratie ist
angebrochen 2 und auch innerhalb des Katholizismus sind neue Formen
kirchlicher Politik notwendig geworden. Diese muß die Verbindung mit
dem Volke suchen und pflegen. Die Kirchenpolitik der Zukunft im
europäischen Westen - das wurde unter dem Eindruck des Vatikanums
gesagt - muß sich von mittelalterlichen wie von barocken Vorstellungen
vollkommen lösen.

Die das Segessersche Geschichtsdenken so sehr beherrschende
Vorstellung vom Gleichgewicht in den Machtverhätnissen hat ihn zu ab¬

ungültig erklären. Sie kann erklären, daß es mit dem Gesetze Gottes im Widerspruch

stehe, daß ein Akt der weltlichen Gewalt das göttliche Gesetz oder die
christliche Moral verletze. Ihr Ausspruch wird eine höhere moralische Autorität
haben aber die formelle Gültigkeit eines Staatsgesetzes oder die Legalität einer
an sich ungerechten Regierungshandlung wird dadurch nicht berührt» (652).

» Das ist wohl die Grundlage für politische Haltung eines vom sog. politischen
sich distanzierenden, doch religiös fundierten katholischen Liberalismus. Siehe zu
diesem wichtigen Problem: E. K. Winter, Kirche und Staat (Zs. für öff. Recht IX
(1930) 44 ff.).

2 Indem die Kirche «den Maßstab der christlichen Wahrheit und der göttlichen
Gebote an ein weltliches Gesetz anlegt, muß sie stets dem Urteil des Individuums
überlassen, in voller Freiheit zu ermessen ob der Fall vorhanden sei, wo es Gott
mehr als den Menschen zu gehorchen habe Die Märtyrer der alten Kirche waren
nicht Märtyrer des Gehorsams, sondern des freien Willens. Und so muß es auch
in der Gegenwart sein. Der Kampf für den Bestand der katholischen Kirche darf
nicht allein Sache der Hierarchie, er muß vor allem Sache des katholischen Volks
sein» (653).

157



sonderlichen Vorstellungen und illusionären Hoffnungen verführt. Das
zaristische Rußland erschien ihm - merkwürdiges Gegenstück zu der
ebenso schwer verständlichen Einschätzung Napoleon III. - als letztes
Bollwerk der christlichen Staatsidee 1. Er hoffte, wohl angeregt durch

Döllinger der ähnlich dachte, auf eine Anlehnung der römischen an die

orthodoxe Kirche und er erwartete von daher das Heil für den immer
mehr einem Antichristentum verfallenden Westen 2. Er hat da - wie auch

in seiner Kritik an der Papst-Politik - Gedanken vorweg genommen,
die in der Folge lebendig wurden 3. Die neuerliche Betonung des Papst-
Primates auf dem Vatikanum schreckte ihn nicht zuletzt deswegen, weil
dadurch der Graben zum christlichen Osten unheilvoll vertieft wurde.
Positive Folge des Kulturkampfes konnte nur ein verstärkter
«Antagonismus des abendländischen Staates gegen den christlichen Orient»
sein, an dessen Mission in der Heilsökonomie der Welt Segesser glaubte.
Er hängt in diesen Gedankengängen, von denen sich die politische
Wirklichkeit immer mehr entfernte 4, offensichtlich von Döllinger ab.

Mit der Idee von dem für rechte politische Ordnung notwendigen
Gleichgewicht der im geschichtlichen Geschehen sich auswirkenden
politischen und religiösen Kräfte, überwindet das Denken Segessers
mittelalterlich-kirchliche Staatsanschauungen. Sie ist in seiner Geschichtsphilosophie

das Gegenstück zu dem als grundlegend gewerteten System
konkurrierender polarer Kräfte. Mit einer daraus sich ergebenden
Kompromißbereitschaft ist jede Art von Fanatismus - radikaler wie
ultramontaner - unvereinbar.

Wer aus solchem Geiste lebte, hatte es schwer, den rechten Weg durch
das von ganz anderem Geiste aufgewühlte 19. Jahrhundert zu gehen und
im Katholizismus jener Zeit fruchtbar zu wirken.

Es war Segessers Grundüberzeugung, daß die politische Entwicklung

i 637.
2 637 ff.
3 Dazu: Ludolf Müller, Solovjev und der Protestantismus. - Atanas Ma-

ceina, Der Großinquisitor. Geschichtsphilosophische Deutung der Legende Dosto-
jewskijs. - Walter Schubart, Europa und die Seele des Ostens. - Leo XIII. hat
eine solche Politik versucht (E. Winter, Rußland und die slawischen Völker in
der Diplomatie des Vatikans 1878-1903).

4 Aug. v. Gonzenbach stellte in seiner brieflichen Kritik (21. Juli 1875) fest:
«Ich kann mich des Gedankens nicht erwehren, daß die lateinische Kirche durch
die Vereinigung mit der griechischen in eine ähnliche Lage käme wie sie
Österreich-Ungarn gegenüber gekommen ist : das orientalische Element würde dominieren
statt absorbiert zu werden».

158



der Neuzeit in Kirche und im Staat auf Schaffung «absoluter conzen-
trierter» Gewalt abziele ». Solches war nicht nur mit dem Freiheitsdenken
des Rechtshistorikers unvereinbar. Auch der religiöse Mensch und der

mit seiner Kirche verbundene Christ war herausgefordert. Denn während
der mittelalterliche Staat freier Auswirkung christlichen Kulturschaffens
Raum gelassen hatte, erhob der moderne Staat den Anspruch, alleiniger
Träger der gesamten Kultur zu sein: einer Kultur, die in von den
Geboten christlicher Sittenlehre immer mehr gelöster Form, ja in
kirchenfeindlichem Sinne gestaltet wird 2.

Segesser wendet sich nicht gegen den modernen Kulturstaat als solchen.

Dieser zog im 19. Jahrhundert in immer größerem Umfange Kulturaufgaben

an sich und wurde damit zum Gegenspieler der mittelalterlichen
Kirche und ihres Wirkens. Der Prozeß war unaufhaltsam: es war die
Tendenz der Zeit3. Zur Gefahr wuchs sich erst ein all- und allein-herr-
schender Kulturstaat aus : ein Staat, der behauptete, einziger Träger jeder
Gewalt zu sein, der den Alleinanspruch auf Förderung der Kultur erhob
und dies mit seinen Machtmitteln auch durchsetzte. In der Schweiz griff
der politische Radikalismus diese Tendenz nach Beherrschung aller
menschlichen Lebensformen, auch der religiösen und kirchlichen auf.
Wenn dabei Einflüsse aus Deutschland mitwirkten, so gehen sie kaum
direkt auf Bismarck zurück als vielmehr auf Ideen von der angeblich
sittlichen Pflicht des Staates zu souveräner Beherrschung alles öffentlichen

Geistes. Geschichtslos denkende an deutschen Universitäten zu

1 «Macht sich anzueignen ist denn auch der fast alleinige Zielpunkt aller Staaten
geworden - absolute concentrierte Staatsgewalt, gleichviel in welcher Hand und
ihre Entwicklung auf allen Gebieten. Indem die absolute Staatsgewalt zur Bedingung

der Macht geworden, hat sie fast die Bedeutung einer Existenzbedingung
gewonnen, und wie frühere Zeiten die organisierte und garantierte Freiheit als das
Ideal alles politischen Zeitstrebens betrachteten, so hat die Gegenwart den Absolutismus

des Staates gleichviel in welcher constitutionellen Gewalt auf ihre Fahne
geschrieben» (567). -Über solche Vorgänge in Deutschland: H. Bornkamm, Die
Staatsidee im Kulturkampf (Hist. Zs. 170 (1950) 41 ff. u. 273 ff.).

2 Die Gegenwart ist durch «Emancipation von den strengen Begriffen der christlichen

Sittenlehre» charakterisiert. «Indem sie den Staat, die menschliche Form der
Gesellschaft, als den Träger der gesamten Cultur proclamiert, bedient sie sich
seiner Macht um die Stimme des Christentums, die unbequeme Mahnung an einen
andern Ideenkreis, zum Schweigen zu bringen Das ist die tiefere Bedeutung des

Culturkampfes» (612).
3 «Der Kulturstaat ist ein Ergebnis der Saekularisation» (E. R. Huber, Deutsche

Verfassungsgeschichte seit 1789 IV. 638). -Über Segessers Auffassung vom Wandel
des Rechtsstaates zum Kulturstaate, der in demokratischem Absolutismus enden
werde : 45 Jahre 654 ff.

159



«praktischen Hegeljüngern» » ausgebildete Advokaten sind zum Rückgrat

des schweizerischen Radikalismus geworden.
Ein solcher absolutistisch-radikaler Kulturstaat widersprach allem, was

Segesser 2 erstrebte, was er als Ziel menschlichen Wirkens und als Sinn
der Geschichte ansah: dem christlichen Kulturstaat3. Der absolutistische
Kulturstaat des kulturkämpferischen 19. Jahrhunderts stand in größtem
Gegensatz zu seinem Freiheitsideal: er erschien ihm als Ungeheuer, das

sich als Feind wahrer Menschlichkeit, als Vernichter allen Willens Persönlichkeit

zu sein gebärdete. Solches war mit der Segesserschen Auffassung
vom Sinn der Geschichte unvereinbar, denn derartiger Absolutheits-
anspruch brachte alle Gegengewichte, vorab die Kirche, zum Ausfallen.
Der Absolutismus des modernen Kulturstaates drohte zum Wegebereiter
eines neuen AntiChristentums zu werden: er war ja Repräsentant eines

Kulturstrebens, das wesentliche Ideen des Christentums bekämpfte. Der
moderne absolutistische Machtstaat ist nicht nur konfessionslos; er
unterdrückt - die Vorkommnisse im Jura waren Beweis für diese

Behauptung - ihm nicht genehme Konfessionen. Er ist unchristlich, ja
Verkörperung eigentlichen Antichristentums. Wer zum Kampfe dagegen
antritt, führt einen Verzweiflungskampf, denn wo absolute Macht herrscht,
ist Ringen der Geister aussichtslos. «Kulturkampf» beeinhaltet schon

dem Worte nach einen inneren, einen lächerlichen Widerspruch ; sachlich

war es ein Rückfall in Barbarei.

Verkörperung solchen Prinzips des Bösen, das sich im Kulturkampf
austobte, war für Segesser das nach Sedan entstandene von Bismarck
beherrschte neue deutsche Reich.

Das freundliche, allerdings von allen romantischen Illusionen freie
Deutschland-Bild, das er von seiner so fruchtbaren Hochschulzeit heim-

i Bornkamm 299. - Eine Untersuchung über die ideelle Abhängigkeit politisch
tätiger Schweizer Advokaten von ihrer in Deutschland empfangenen Bildung wäre
aufschlußreich.

2 Die Segessersche Gedankenwelt steht hier in einem gewissen Gegensatz zu
jener seines Zeit- und Streitgenossen Jakob Burckhardt. (A. v. Martin, Die Religion

in Jacob Burckhardts Leben und Denken 125 ff.). Wie dieser lehnt er einen
durch die vereinte Macht von Staat und Religion getragenen kirchlichen Kulturstaat

für die Neuzeit ab, nicht aber einen von der Religion geprägten christlichen
Kulturstaat. Jakob Burckhardt vertrat - wie man sagen könnte (H. Bornkamm)
— eine zwar «religiöse wenn auch wesentlich negativ-religiöse Weltanschauung».
Dem Gegensatz liegt die Wertung von Macht als geschichtlicher Faktor zu Grunde,
worin der Luzerner sich vom Basler unterscheidet.

3 «Die christliche Cultur besteht eben nicht in der Religion allein, sondern in der
Durchdringung der Wissenschaft und des Lebens mit christlichen Ideen» (617).

160



gebracht hatte, ist auffällig rasch verblaßt. Unter dem Eindruck der

Entwicklung, welche Deutschland nach Sedan durch den Fürsten-Reichskanzler

genommen hatte, schlug es in völliges Gegenteil um l. Das neue
deutsche Reich erschien Segesser als vollendeter absoluter Kulturstaat,
schon allein deswegen dazu bestimmt, Angreifer der katholischen Kirche
zu werden. Einheit Deutschlands und preußische Hegemonie waren nur
durch eine zentralistische Politik zu verwirklichen und dies erforderte
Kampf gegen die katholische Kirche. Mit der Niederlage Napoleons III.
war «Frankreich, die letzte katholische Macht», zusammengebrochen.
Die piemontesische Eroberung Roms hatte den Rest des Kirchenstaates
hinweggefegt. Alle aus Gleichgewicht erfließenden Sicherungen für eine

unabhängige Stellung des Papsttums waren weggefallen. Im siegreichen
Deutschland begann gleichzeitig eine «aufgeklärte Despotie». Seit langem
war die Lage der Kirche nicht mehr so gefährdet gewesen als in den

Jahren unmittelbar nach dem Vatikanum.
Für diese Entwicklung war nicht König Wilhelm, der erste deutsche

Kaiser, verantwortlich. Segesser wertete ihn als kläglich-kleine Gestalt.
Bismarck allein war der große Schuldige. Der Kanzler hatte die neue

Verfassung zum Instrumente eines in seinem Dienste stehenden absoluten

Machtstaates geschmiedet. Er verstand es, das Volk so zu beherrschen,

daß «in dem Rausch der Servilität der deutsche Geist sich
verloren hat». Bismarck versteifte sich nach der Besiegung Frankreichs darauf

ein «Regiment Pseudonymen Absolutismus» aufzurichten und sich
als «Major domus» eines schwachen Herrschers und als Kämpfer gegen
den Katholizismus zu betätigen.

Die Abneigung Segessers gegen Bismarck ist groß 2, die Urteile über
ihn sind von leidenschaftlicher Feindseligkeit geprägt. Er ließ an ihm

gar nichts gelten und wertete ihn nur als «eine in ihrer Art einzige

gewaltige, wenn auch nicht menschlich große Erscheinung». Diese war
ihm unheimlich, denn sie «hat sich mit den revolutionären Tendenzen
verbündet und führt ihre Gedanken aus». Das verwegene Spiel mit
möglichen Staatskrisen erinnerte ihn an Siegwart, der als kleiner schweizerischer

Bismarck Ähnliches, freilich erfolglos versucht habe 3. Bismarcks
Gegner Napoleon III. hat Segesser deswegen bewundert, weil er im

» Dazu : E. A. Picard, Die deutsche Einigung im Lichte der schweizerischen
Öffentlichkeit. - Ed. Vischer, Die deutsche Rcichsgründung von 1871 im Urteil
schweizerischer Zeitgenossen (SZG 1 (1951), 478 ff.).

2 559, 593, 643, 656.
3 Im Nekrolog auf Siegwart (Kl. Sehr. II 455).

161



zweiten Kaiserreich mit seiner demokratischen Monarchie «große

Prinzipien der sozialen Ordnung zum Durchbruch gebracht und spontane

Organisationen hat entstehen lassen», während das «Bismarcki-
sche Deutschland nur eine Carricatur des napoleonischen Frankreich»

war.
Doch war es nicht allein der Sieg Bismarcks und das Scheitern Napoleons,

was ihn zum Schreiben der «Culturkampf»-Studie aufschreckte.

Er war persönlich in ein wahrhaft tragisches Dilemma verwickelt,
aus dem er zu flüchten versuchte. Er kam nicht darum herum,
Aufkommen und Vordringen absolutistischer Tendenzen auch in der Kirche
sehen zu müssen.

Die Kirche ist wohl göttliche Stiftung, aber wesentliche Teile davon
sind organisch gewachsen, und selbst viele als Grundsatzfragen
hingestellte Sätze wertete er, seit der Syllabus-Vorstoß zu kritischer
Prüfung herausgefordert hatte, als Produkte historischer Prozesse. Die
Kirche als Institution des äußeren Lebens, ist in ständiger Umbildung
begriffen und darum vor die Notwendigkeit einer Anpassung an die Welt
gestellt. Pastorale Akkomodation an die Zeit ist eine Wesensaufgäbe
kirchlicher Politik, doch gerade das bietet Angriffspunkte. Es gibt in
der Tat für christliche Historiker und Publizisten kaum eine schwierigere
und bedrückendere Aufgabe als die kuriale Akkomodation an die Zeit,
die vielfach kirchlich, oftmals aber auch politisch bestimmt war und ist,
gerecht zu beurteilen. Ist der Historiker dazu noch in das Geschehen

verstrickter handelnder Staatsmann, so wird er Vieles schärfer sehen,

sicher aber auch härter und einseitiger beurteilen.
Der Unwille Segessers über die römische Politik bricht im «Culturkampf»

überall durch. Der Hauptvorwurf richtete sich gegen den

Parallelismus, welcher nach seiner Auffassung im Staat und mit
Unfehlbarkeitserklärung und Universalepiskopat in der Kirche zur Verwirklichung

kam 1. In beiden haben sich die Begriffe «in das Absolute
zugespitzt». Die Kirche sollte nach Auffassung der Radikalen «geradezu
Staatsanstalt» oder mindestens «von der Duldung des Staates abhängig»

» «Nicht daß in den aufgestellten Sätzen etwas Neues läge. Denn im ganzen
Mittelalter galt die Lehre von der direkten und unmittelbaren Gewalt des Papstes
in der ganzen Kirche aber alle Souveränität war an und für sich ein relativer
Begriff. Das Vaticanum fiel nun aber mit seiner Dogmatisierung dieser alten Lehr-
begriffe in eine Zeit, wo die mittelalterlichen Organisationen verschwunden, der
relative Begriff aller Gewalten verloren und in der allgemeinen Vorstellung durch
absolute Begriffe ersetzt war» (570).

162



werden. Die Kirche selbst war durch das Vaticanum mittels einer
«definierten Formel» in eine «concentrischere Form» gebracht worden,
was «den Gegensatz zu dem absoluten Staatsbegriff zum Bewußtsein»
brachte. «Und sofort war von einem Ende der Welt zum andern der

Kampf entbrannt». Ein Ringen geistiger Potenzen, was immer die
Geschichte bewegt, ist durch das Eingreifen des absoluten Staates in das

Gebiet der materiellen Machtmittel herabgezogen worden. Er wertete
das kirchliche Geschehen seit dem Vaticanum als Gegenstück zur
unglücklichen profan-politischen Entwicklung.

Die Zentralisation in der Kirche hat den Ausbruch des Kulturkampfes
deswegen beschleunigt, weil auf dem Vaticanum kirchliche Systematiker
das System der Machtausübung auch in der Kirche zu einem «absolut

gedachten» hinaufsteigerten ; sie versuchten «Vorstellungen über das

Kirchenregiment Raum zu schaffen, die mehr den modernen Begriffen
von der Natur der öffentlichen Gewalt entsprachen». Dabei übersahen

zu historisch-pragmatischem Denken unfähige Theologen, daß alle

Voraussetzungen zu «Ideen von der Suprematie der Kirchengewalt über alle
Welt mit dem christlich-feudalen Staate weggefallen sind.» Der im
Vatikanum gipfelnden Umbildung der KirchenVerfassung hätte «eine

unumwundene Erklärung des Verzichtes auf alle Machtansprüche, die
mit dem Begriffe des mittelalterlichen christlichen Staates in Verbindung
standen, vorausgehen müssen»1. Statt dessen gibt es «noch heutzutage»
in der Kirche Schulmeinungen, «welche von der Veränderung der Zeiten
absehend jene Ansprüche als Wahrheiten proklamieren, denen eine ewige
Geltung zukomme».

Darüber hinaus wird der Regierung Pius' IX. das starre Festhalten
am Kirchenstaat als Fehler angerechnet2. Daß dieser zum endgültigen
Untergang verurteilt sei, war dem Historiker Segesser schon früh erkennbar.

Der Kirchenstaat ist in der Tat im 19. Jahrhundert zum Bleigewicht
geworden, das den Flug der Stiftung Christi in die Neuzeit erschwert,
wenn nicht verunmöglicht hat. Die kuriale Gegenaktion gegen die

Bedrohung des Patrimonium Petri war ihm gerade deswegen fragwürdig,
weil sie die «Vereinheitlichung der Wirksamkeit des Kirchenregimentes
und die formale Ausbildung des hierarchischen Systems» auf die Spitze

» 647.
2 «Die in den neuen Verhältnissen von Anfang an bedrohte Existenz des Kirchenstaates

zu erhalten ist gleichsam zu einem Axiom der kirchlichen Politik geworden
und hat die römische Kirche verhindert, in den vollständig umgestalteten Verhältnissen

des europäischen Continentes eine neue politische Stellung zu gewinnen» (646).

163



trieb. Es war ihm ein Beweis für die Kurzsichtigkeit, ja Blindheit der

Kurie in politischen Fragen, daß man im vatikanischen Rom die

Wiederherstellung des Kirchenstaates vom siegreichen Deutschland erhoffte 1.

Das Vatikanum war ein Unglück : es ist das die Wertung eines
Rechtshistorikers. Er glaubte aus seinem Geschichtsverständnis heraus auch
den Grund für das Unheil zu erkennen : es ist das Schwinden von
Gegengewichten im Leben der Kirche, das Ausfallen von konkurrierenden
Rechtsverhältnissen, was die verfehlte Entwicklung heraufführte. Ein
Episkopat, der zwischen Devotion und Unentschlossenheit schwankt,
kann nicht Gegengewicht sein. Der konkrete Gehalt der Segesserschen

Konzilskritik richtete sich darum in erster Linie gegen das Verhalten
der Minderheitsbischöfe auf dem Konzil2. Deren Fernbleiben von den

entscheidenden Abstimmungen, die nachträgliche devote Zustimmung
und vor allem der untertänige Eifer in der Durchsetzung der Dekrete
blieben ihm unverständlich.

Die damals leidenschaftlich diskutierte Unfehlbarkeitsfrage stand in
seinem Denken durchaus an zweiter Stelle. Er bestreitet nicht die immer
anerkannt gewesene Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen, wohl
aber die Opportunität der Definition 3. Doch auch hier ist die Ableh-

i Er spricht von «kurzsichtiger Hoffnung, den neuen deutschen Kaiser für eine
Restauration des Kirchenstaates zu gewinnen» (581 u. 592). - Segesser spielt da
auf die Audienzen vom 5./9. Nov. 1871 an, in welchen der Erzbischof von Gnesen-
Posen Ledochowski in Versailles König Wilhelm um Intervention in Rom ersuchte
(A. Constabel. Die Vorgeschichte des Kulturkampfes 46 Nr. 35). Die von
Kultusminister v. Mühler entworfene Antwort ist abgedruckt bei W. Reichle, Zwischen
Staat u. Kirche 315 ff.

2 575.
3 «Das politisch Bedenkliche der conciliarischen Feststellungen bestand offenbar

darin, daß das Princip der Suprematie des apostolischen Stuhles in bestimmterer

Weise als bisher an die physische Person des Papstes gebunden wurde. Man
kann die Unfehlbarkeit des Papstes, wie sie das Vaticanum definiert hat, anerkennen,
bestreiten oder dahin gestellt sein lassen: unter jeder Voraussetzung ist soviel sicher,
daß das Urteil darüber, ob die Definierung und Verkündung dieser Lehre in dem
gegebenen Momente notwendig, den allgemeinen Interessen der Kirche zuträglich
sei, mit der Lehre selbst nichts zu tun hatte, sondern eine Frage der kirchlichen
Politik war. Die ganze Diskussion der Opportunität hatte sich auf diesem Standpunkt

zu bewegen, es war eine Frage der inneren Politik der Kirche. Denn daß
die Lehre von der Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen von jeher bestanden,
bestritt niemand; daß die Institution der lehrenden Kirche im Gegensatz zur
lernenden mit der ganzen Gestaltung der Hierarchie gegeben war und daß die
Ausgestaltung der Hierarchie in den Episkopat mit der Spitze des Primats in der
lateinischen Kirche von jeher anerkannt war, war ebenfalls eine feststehende
Tatsache; nur die letzte formelle Consequenz der hierarchischen Verfassungslehre war
noch nicht autoritativ gezogen Indem man eine theologische Controverse zur

164



nung eigenartig motiviert und offensichtlich vom Mißtrauen des

Föderalisten gegen jede Zentralisation getragen. Er hat der ganzen Streitfrage

nicht jene Bedeutung zuerkennen können, welche Anhänger und

Gegner ihr gaben. Für ihn - den Nicht-Theologen, den Juristen - war es

vorerst eine Kompetenzfrage ». Auch sein merkwürdiges und von der

breiten Öffentlichkeit nicht verstandenes persönliches Verhalten zur
Vaticanums-Definition wird nur von daher begreiflich : er wertete sie als

eine der formalen Ausbildung des hierarchischen Systems dienende
Maßnahme der Kirchenpolitik, welche nur Anerkennung als äußeres Gesetz

nicht aber innere religiöse Zustimmung beanspruchen könne 2. Auch das

war wiederum juristisch gedacht. Er betrachtete die Kirche «als eine

in der materiellen Welt constituierte Gesellschaft», deren Gesetze zwar
die Gläubigen binden, doch - da die Kirche keine politische Zwangsgewalt

mehr hat - nur mit Bezug auf äußere Unterwerfung. Die innere

Zustimmung bleibt eine persönliche Gewissensirage. Da dies damals
nicht beachtet wurde, kam es zum Kulturkampf2.

Diese Haltung ist zweifellos eine Konsequenz, die sich aus der
Anerkennung der individuellen Gewissensfreiheit ergibt. Doch - und das ist
wohl für die Wertung der Haltung Seggessers wesentlich - neben der

Bejahung dieses modernen Freiheitsrechtes steht für den gläubigen
Katholiken die Anerkennung der «konstituierten Kirchengewalt auf der

autoritativen Entscheidung brachte, setzte man die ganze kirchliche Organisation
mit ihrem physischen Centrum in engere Verbindung. Allein wie dieses dadurch
an Wirksamkeit gewann, so wurde auch die ganze Organisation zu einem der
physischen Gewalt leichter erreichbaren Angriffsobjekt. Denn je zentraler eine

Organisation, desto stärker wird sie in ihrem Centrum affiziert, und je mehr dieses
Centrum in ein physisches Moment gesetzt wird, desto mehr wird mit ihm das
Ganze der Wirkung physischer Gewalt ausgesetzt» (648/49).

» Es lag «am Ende die ganze Differenz darin, ob die erneute Formulierung einer
von allen anerkannten Lehre, der Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes, richtig
und in competenter Weise erfolgt sei oder nicht, mit andern Worten, es handelte
sich mehr um die Competenzfrage als die Tatfrage» (597).

2 Durch die nachträgliche Zustimmung des gesamten Episkopates war «der
formulierte Glaubenssatz äußeres Kirchengesetz und als solches unanfechtbar
geworden. Und in Beziehung auf diese äußere Ordnung muß man sagen, daß die
Kirche als eine in der materiellen Welt constituierte Gemeinschaft nach denselben
Gesetzen regiert wird wie der bürgerliche Staat. Wenn nun in der bürgerlichen
Gemeinschaft die gesetzgebende Gewalt ein Gesetz gibt, so ist der Einzelne schuldig
sich demselben insoferne zu unterwerfen als er sein äußeres Verhalten darnach
einzurichten hat, gleichviel ob er demselben seinerseits zustimme oder nicht Ganz
ebenso verhält es sich in der kirchlichen Gemeinschaft Darum sagt auch der
Canon ganz richtig: Si quis contradixerit anathema sit, nicht aber: Si quis non
crediderit» (ebda).

165



Grundlage des Tridentinums». Der Altkatholizismus hat dies mit seinem

Widerstand nicht nur gegen die Unfehlbarkeit, sondern auch gegen die

Autorität der Bischöfe in Frage gestellt1.
Der religiös-kirchlich gesinnte Jurist Segesser suchte in seinem

Gedankengange liberale Gesinnung mit Anerkennung der kirchlichen
Autorität zu verbinden. Es ergab sich daraus die Pflicht - was er in der

Folge dauernd praktizierte - unglückliche Entwicklungen, die in der

Kirche zum Durchbruche kamen, in der Öffentlichkeit zu beschweigen.
Erst zwei Jahre nach dem Vaticanum begann Bedeutung und Tragweite

der Unfehlbarkeitserklärung auch für das persönliche Verhalten
Segessers zu einer brennenden religiösen Frage zu werden, von welcher
das weitere Lebensschicksal des Mannes abhing. Nach, seiner Auffassung
mußte die Organisation altkatholischer Pfarrgemeinden zum Bruche mit
der wahren katholischen Kirche führen. Erst jetzt wurde für ihn aus
einer juristischen Kompetenz - eine religiös-kirchliche Glaubensfrage.
Es war aus einer innerkichlichen Bewegung «ursprünglich wohlmeinender
Männer»2 eine Sekte entstanden und diese ließ sich als Mittel zur Bekämpfung

der alten katholischen Kirche mißbrauchen. Erst von da ab trat
die scharfe Wendung gegen den Altkatholizismus, was Segesser fortab
bestimmte 3, in Erscheinung.

Diese Wendung verdient besondere Aufmerksamkeit. Sie beleuchtet
ein entscheidendes Element der kirchlich-politischen Haltung und auch
der persönlichen Religiosität des Luzerners.

Die Vertreter der anfänglichen Opposition gegen die Unfehlbarkeitserklärung

hat er dauernd als Männer geachtet, «die in strenger Weise
dem katholischen Lehrbegriff huldigten». Diesem «ersten Stadium der
altkatholischen Bewegung» galt solange seine Sympathie, bis darin «negative

Elemente» beherrschend in den Vordergrund traten, es zum «Gaukelspiel»

des Anschlusses an die jansenistische Kirche von Utrecht kam und
«ein leeres Trugbild, das nur politischen Zwecken dienstbar gemacht

1 «Offenbar muß in der kirchlichen Ordnung dasselbe gelten was in der bürgerlichen

gilt: die individuellen Ansichten dürfen nicht an die Stelle competenter
Gewalten treten Bisher war der Altcatholizismus eine oppositionelle Richtung in
der Kirche gewesen, von nun an trat er faktisch in Opposition gegen die Kirche.
Indem er der J urisdictionsgewalt der Bischöfe sich entzog und ihrer Lehrgewalt die
individuelle Berechtigung entgegensetzte verzichtete er selbst auf das äußere
Kriterium der Zusammengehörigkeit mit der organisierten katholischen Gemeinschaft»
(599).

2 596/97.
3 s. 45 Jahre 687.

166



werden konnte» entstand1. Ein Schisma innerhalb des Katholizismus
hielt er als wieder heilbar. Er hätte das der neuen Kirchenbildung
vorgezogen. Solches setzte jedoch in kaum mehr rückgängig zu machender
Weise ein, als der Altkatholizismus zur Gemeindebildung und damit zur
Ablösung von der äußeren Einheit des hierarchischen Zusammenhanges
angeblich ohne Aufhebung der Glaubensgemeinschaft schritt.

Das Entscheidende für Segessers Haltung war die Verbindung, welche
dieses neue Kirchengebilde, dessen damaligen religiösen Gehalt er gering
schätzte, sogleich mit der Politik einging. Der Altkatholizismus nahm
für Entstehen und Festigung, trotz des Anspruches, den alten
katholischen Glauben zu vertreten, würdelos die entscheidende Förderung
durch den politischen Radikalismus an und stellte sich willig in dessen

Dienste2. Das hat den religiösen Menschen, der Jurist und auch gegen
Rom kritisch eingestellter Kirchenpolitiker war, empört. Die Ähnlichkeit
in Wollen und Tun der vom Radikalismus abhängigen Männer der neuen
Kirche mit Bismarck ließ ihn erschaudern 3. Segesser hat in der
altkatholischen Kirchengründung weit mehr politisch-radikale als religiöse
Triebkräfte am Werke gesehen. Der Altkatholizismus» galt ihm «nach

jeder Richtung als eine Neubildung», als «ein leeres Trugbild, das nur
politischen Zwecken dienstbar gemacht werden konnte» und dessen

zum Katholizismus feindlicher Kurs durch gleißnerische Kleriker und
ungläubige radikale Politiker bestimmt wurde. Er hielt die Definition des

Vatikanums deswegen als Unglück, weil dadurch berechtigte
Reformbewegungen innerhalb der Kirche verhindert wurden 4. Der Altkatholi-

» 601.
2 O. Gilg, Die nicht-theologischen Faktoren bei der Gründung der christkatholischen

Landeskirche der Schweiz (Int. kirchliche Zs 49/1959 30 ff.) berücksichtigt
diese wesentlichen Zusammenhänge doch wohl zu wenig.

3 «Man stellt den Katholiken die Alternative ihre Konfession für eine neue
Staatsrcligion und Staatskirche zu verlassen Die katholischen Radikalen haben
die Sache auf einen Punkt gebracht, wo sich der Fanatismus der Sache bemächtigte,
wovon namentlich der Kanton Bern ein frappantes Beispiel gibt Die radikalen
Schweizer schwärmen für Bismarck und doch hat seit Tamerlans Zeiten keine
rohere und gemeinere Natur welthistorische Bedeutung erlangt als er» (an Dubs
13. Mai 1873).

4 «Alles redet jetzt von der Unfehlbarkeit. Für uns ist diese Definition allerdings
eine Fatalität, denn sie sistiert die Expansionskraft unserer Kirche und unterbindet
ihre zivilisatorische Mission, aber nicht für die sog. Altkatholiken, die keine Katholiken

waren, sind oder sein wollen mit oder ohne Vatikanum. Daß all dieses Gesindel
sich über die Kirchenfrage hermacht, verunmöglicht auf lange Zeit berechtigte
vernünftige Reformbestrebungen, welche gerade durch den unbefriedigenden Aus-

167



zismus dagegen, durch welchen anfänglich gute Reformbestrebungen in
den Dienst eines absolutistischen Bismarckismus gestellt wurden, erschien

ihm als das fratzenhafte Spiegelbild der Zeit, als Höhepunkt der im
Kulturkampf durchbrochenen absolutistischen Tendenzen des Radikalismus.

Nichts hat ihm und auch anderen nüchternen Zeitgenossen die

Staatshörigkeit der neuen Kirchenorganisation eindrücklicher bestätigt
als die mit der Kirchenverfolgung im Jura eng verbundene Errichtung
der altkatholischen theologischen Fakultät in Bern ». Deren erste

Auswirkung war ja die Beschlagnahme der neuen katholischen Kirche in der
Bundesstadt gewesen.

Es geht jedoch nicht an, die Ablehnung, ja Feindschaft Segessers zum
Altkatholizismus allein aus politischen Gründen - aus seiner Gegnerschaft

zum Radikalismus - zu erklären. Schon allein die Tatsache, daß

er den Radikalismus als Wegebereiter zu neuem Absolutismus und die

neue Kirche als Helfer dabei wertete zeigt, daß tiefere Strömungen wirksam

waren. Verabsolutierung einer säkularisierten Welt - wie das die

Richtung der Zeit war - ist ein tödlicher Schlag gegen jeden religiösen
Sinngehalt menschlichen Lebens. In Segessers Schriften finden sich - was
leicht übersieht wer sie nur aus politischem Interesse liest - tiefe schöne

und fromme Gedanken, welche nur in einer an religiösen Werten reichen

Lebensauffassung ihren Grund haben können2. Die in Manchem so

scharf zugespitzte und in durchaus nicht-klerikalem Geiste geschriebene

Abhandlung, bringt Ausführungen über das Wesen der Religion, über
Gnade, Sünde, Buße, über Abendmahl, Ehe, Bedeutung des ehelosen

Priesterstandes, die man bei einem so nüchtern-kritisch und rational
denkenden Schriftsteller nicht suchen würde. Segesser war - was im
Alter immer mehr auch der Öffentlichkeit erkennbar wurde - nicht nur
Gelehrter und Politiker, sondern auch eine tief religiöse, im Kerne

gang des Vatikanums ohne diesen Heidenlärm einen mächtigen Anstoß erhalten
hätten» (an Schnell 19. März 1873).

1 Diese altkatholische Bewegung scheint «einigermaßen ins Stocken geraten zu
sein und die Geburtshülfe protestantischer Regierungen scheint mir wenig glücklich

für eine katholische neue Kirche. Überhaupt leidet der Altkatholizismus an
zu flagranten Widersprüchen als daß er sich so dauernd gestalten könnte. Jedenfalls

ist der deutschschweizerische Altkatholizismus die mindeste Species dieser
Pflanze und insbesondere der bernische Altkatholizismus eine Mißgeburt von
protestantischen und katholischen librepenseurs » (Wattenwyl an Segesser 17. März 1874.-
«Die Eidgenossenschaft» führte den damals in Erscheinung tretenden Zerfall des
Altkatholizismus darauf zurück, daß er «zu einer Regierungswaffe umgebildet
wurde» (Nr. 58/10. März 1874).

2 besonders in Abschnitt XIII des «Culturkampf» (625 ff.).

168



mystisch veranlagte Natur1: «ohne Mysterien gibt es keine Religion,
denn das in der Vernunft Begriffene kann nicht Gegenstand der Religion

sein».

Während er Vaticanum und Kulturkampf durchlebte, bildete sich ihm
die Überzeugung, die Lösung der großen Fragen der Zeit müsse anderswo

gesucht werden als in bloßer Politik und in Abwehr des Altkatholizismus.
Es ging um weit mehr als um bloß politische Restauration 2. Die Kirche
mußte dadurch einen Vorstoß in die neue Zeit wagen, daß sie sich der
Welt aktiv als Kulturanstalt zeigte 3. Die Proklamation der persönlichen
LTnfehlbarkeit des Papstes beklagte er nicht zuletzt deswegen, weil damit
«der civilisatorische Aufschwung des Katholizismus gebrochen» wurde4.
Statt dessen fordert er von der Kirche Pflege echter Wissenschaft. Positive

Kulturleistungen waren in der Zukunft nur möglich, wenn die Kirche
auf überalterte Privilegierungen verzichtete und sich bezüglich der Rechtslage

für ihr Wirken auf das gemeine für alle ohne kirchlich-konfessionelle
Rücksichten geltende Recht stellte. Dieses «gemeine Recht» war für
Altgesinnte das Negative an der neuen Zeit. Es war jedoch die einzige Hoffnung

auf Abwehr eines drohenden kulturstaatlichen Absolutismus, denn

es erschloß auch der Kirche die Möglichkeit zu neuen positiven Leistungen.

Wer immer vom Geiste der Zeit wirklich berührt und bewegt war,
der wußte, daß Rettung und Wiederaufschwung nur auf der Grundlage
der Freiheit des Christenmenschen gefunden werden konnten.

Das war es, was Segessers Studie «Der Culturkampf» erstrebte.

(Schluß folgt.)

1 Er verweist auf Jakob Böhme (626). - Die Jugendlektüre (oben 151) hat da
wohl nachgewirkt.

2 «Natürlich könnte ich ja der Curie zu nichts helfen wollen, aber ich weiß ja,
daß das auch Ihr Bestreben nicht ist und daß unter uns Größeres im Spiele ist
als Restauration. Ich wüßte in der Tat so weit ich zurücksehe nichts, das ich
restaurieren möchte» (Schnell an Segesser 29./30. Aug. 1874).

3 In Abschnitt XVIII (653 ff.) entwickelt Segesser ein Programm zur «Gewinnung

neuer Grundlagen für die Politik der Zukunft».
4 Kl. Sehr. I 456.

169


	Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

