Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 69 (1975)

Artikel: Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf
Autor: Mduller-Buchi, Emil F.J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-129751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-129751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMIL F.]. MULLER-BUCHI

SEGESSERS ABRECHNUNG
MIT VATICANUM UND KULTURKAMPF

Der Liarm, den Syllabus, Vaticanum und Kulturkampf in der Schweiz
ausgelost hatten, begann um die Mitte der 70er Jahre langsam abzu-
klingen. Fiir die Politik hatte die Bundesverfassung von 1874 eine neue
Grundlage geschaffen. Wohl war diese briichig und noch lange kam es
zu Nachhutgefechten. Unverkennbar, wenn auch miihsam, bahnte sich
eine Befriedung und Festigung der vaterlindischen Ordnung an. Die
Epoche unverséhnlich gefithrter religits-politischer Kdémpfe ndherte sich
dem Ende. Segesser — das hatte sich schon im Abstimmungskampfe an-
gekiindigt — stellte sich auf den neuen Boden. Eine Selbstbesinnung {iber
seine kirchlich-politische Haltung war damit fédllig geworden. 1875 er-
schien die aufsehenerregende Abhandlung «Der Culturkampf», in welcher
er selber den SchluBstrich zu einer geschichtlichen Periode zog und Auf-
schlufl iiber sein Wollen und Wirken darin gab. Ein gewichtiger Ab-
schnitt im Leben und Wirken des Mannes fand in dieser Publikation
seine literarische Gestaltung.

Fiirs erste freilich brachte die Annahme der neuen Bundesverfassung
noch keineswegs das Ende der politischen und religiésen Krise. Im Gegen-
teil: neue Stiirme standen in Aussicht. Segessers in der Revisionsbewe-
gung bis zuletzt durchgehaltene Bemithungen um einen friedlichen Aus-
gleich waren gescheitert. Die Agitation, die im Abstimmungskampfe
betrieben worden war, dauerte den ganzen Sommer tiiber an. Sie weckte
die Befiirchtung, stindige Treibereien und geplante Unruhen stiinden

127



bevor. In Luzern ! selbst war es am Abstimmungstage zu Ausschreitun-
gen verhetzter Volksmassen gekommen. Es schien, als ob die Wirren im
Jura und die angestrebte Erschiitterung des konservativen Regimentes
in Luzern nut das Ziel haben koénnten, durch Foérderung des Altkatholi-
zismus ein Schisma in der rémischen Kirche durchzuzwingen. Alles was
irgendwie liberal gesinnt war, sollte zum Kampfe gegen den Ultra-
montanismus und zur Schaffung einer romfreien Kirche eingesetzt wer-
den. DaBl der vordem katholische Stand Solothurn ? dabei als Vor-
kdmpfer auftrat, hat das gliubige Volk tief beeindruckt.

Segesser befiirchtete deswegen einen schlimmen Gang der Bundes-
politik, weil er den Ausgang der Verfassungsrevision als groflen Autoritits-
verlust des Bundesrates wertete. Dieser hatte in den Revisionsberatungen
keine klare Haltung eingenommen und nie mit Entschiedenheit einen
Standpunkt zu wahren vermocht ®. Einen Augenblick lang dachte der
Oppositionstithrer daran, mit dem Ende der alten Verfassung aus dem
Nationalrat auszuscheiden. Doch das Temperament des Politikers brach
gleich durch: die Méglichkeit, daB auf die Annahme der neuen Ver-
fassung eben wegen Schwiche der Zentralgewalt neue Krisen folgen

1 Es herrschte ein wahrer Taumel. « Was die Verfassung eigentlich enthélt ist
bereits vergessen. Man hat etwas ganz anderes angenommen, eine Verbindung aller
liberalen Schweizer gegen die Ultramontanen zu einheitlicher Wirksamkeit». Die
Feier in Luzern ¢war von einer wahrhaft tierischen Roheit und Gemeinheit, sodal3
selbst die anstidndigen Liberalen darob tiefen Ekel empfanden. Wir lieBen alles ge-
schehen iiberzeugt, daB wenn die Stadt Luzern einen Tag lang in der Hand des
Gesindels sei, der moralische Erfolg nur ein giinstiger sein kénne. Und das war er
auch. Noch eine solche Feier wiirde uns in der Stadt Luzern 1000 Stimmen mehr
eintragen» (Segesser an Dubs 22./26. April).

2 Das «St. Galler Volksblatts, welches aufschluBreiche Kritiken an den inner-
katholischen Zustanden bringt, fithrte die Lage in Solothurn — in der Volksabstim-
mung vom 5. Okt. 1874 war iiber das Schicksal von Maria Stein und der Stifte
Solothurn und Schénenwerd entschieden worden — auf den von der Freimaurerei
geforderten Wengi-Kult, den Einfluf liberaler Geistlicher und die Schwiiche des
Piusvereins — «mehr eine fromme Bruderschaft als ein politischer Verein» — zurtick
(Nr. 4244, 15.-30. Okt.).

3 ¢Die Agitation hat das Werk total verdndert. Ich hatte geglaubt durch Ver-
zicht auf einen Kampf hitte die Agitation selbst vermieden werden konnen. Ich
sehe nun ein, daBl ich mich irrte. Nicht eine Stimme weniger wire fiir Ja abgegeben
worden; nicht um ein Jota wiren wir dabei besser gefahren. Der Zweck war die
Massen in Bewegung zu setzen ... Diese Abstimmung hat wie ich glaube Bundesrat
und Zentrumspartei weit vollstindiger vernichtet als uns. Die duBersten Ziele
haben die Massen in Bewegung gesetzt, nicht die Ideen, die Gewalt nicht das Maf3
ist der Zielpunkt. Der Bundesrat hat durch seine bestindige Inkompetenz seine
Schwiche an den Tag gelegt und kann nun nach dieser nicht mehr Herr der Situa-
tion sein» (Segesser an Dubs 22./26. April).

128



konnten, bestimmte zum Bleiben. Mit den Schwierigkeiten in Luzern
hoffte er, wenn er nur die Ziigel fest in Handen hielt, schon fertig zu
werden. In Bern dagegen war von den «Bundesbaronen» mit ihrem
gemaBigten Liberalismus nichts mehr zu erwarten. Eine feste Haltung
einzunehmen schien ihm die Aufgabe zu sein !. Gottvertrauen half iiber
Pessimismus hinweg 2. Die Freunde bestidrkten den frommen Sinn: sie
wullten, daB3 noch Aufgaben warteten, die geldst werden muB3ten 3. Auch
Dubs, der unentwegte Optimist, sah die kommenden Schwierigkeiten;
auch er entschloB sich zum Ausharren *.

Die ersten groBen Verwicklungen erwuchsen aus der Jura-Affire 3.
Bernische Leidenschaftlichkeit, vom Radikalismus auf gesamtschweize-
rischer Ebene unterstiitzt, machte staatsminnisches Handeln unmog-
lich. Es schien, als ob man in diesem Zusammenhange gleich nach der
Verfassungsianderung einer eidgentssischen Staatskrise zusteuere.

Seit Ausbruch der Wirren in der Didzese Basel war eine Reihe von

1 ... Was an der neuen Verfassung noch gut war, hat die Agitation dafiir ver-
dorben und die gute Frucht, die man von der Annahme erwartete, wird nach
meinem Dafiirhalten jedenfalls ausbleiben; der Bundesrat wird statt mit einer
starken iiber den Parteien stehenden Autoritit der Spielball der Parteien werden,
wozu er leider selbst sich erniedrigt hat» (an Bundesarchivar Kaiser 18. April).

2 «Divina providentia et confusione hominum regitur Helvetia. Deswegen bleibe
ich trotz Allem guten Mutes und wenn auch der liebe Gott nicht sofort nach unserm
Wunsch interveniert, so denke ich, er werde seine Zeit schon auswéhlen» (an Schnell
1. Sept. 1874).

3 Ich habe — schrieb (20. Sept. 1874) Wattenwyl im letzten Briefe vor seinem
Ableben — «die Uberlegenheit Deiner geistigen Kraft stets gefithlt und mich der-
selben gefreut. Ich habe aber auch an Deinen Erlebnissen die Wahrheit der hl. Schrift
erkannt, dal3 Gott die Versuchung nicht iiber unsere Krifte ansteigen, sondern
diese ein seliges Ende gewinnen 148t, wenn wir sie im Glauben bestehen ... Ich freue
mich herzlich, daB3 Du in politischen Dingen Deinen Wirkungskreis gefunden hast,
welcher Deiner geistigen Kraft entspricht. Die Zeit in welche diese fillt, tragt
Deine Téitigkeit iiber die engen Grenzen des Kantons hinaus und ist eine solche,
in welcher die Kréfte der Vélker sich bewegen und grofle Interessen und Fragen
an die Staatsminner herantreten. Deine Kenntnisse und Deine wissenschaftlichen
Leistungen kénnen sich jetzt in guter Weise verwerten».

* «Auch ich hatte Lust, nach durchgefiithrter Revision mich zur Ruhe zu begeben,
allein alle Freunde die ich beraten habe sagten mir, ich solle es jetzt nicht tun ...
Es ist von Wert, dafl wir bei einzelnen Ausfithrungen der Verfassung mitsprechen
kénnen» (an Segesser 28. April).

3 Wattenwyl berichtete (3. Mai) eine ihm gemachte AuBerung Bundesrat Weltis
itber die Zustédnde in Bern: «Die Prifekten tun was sie wollen, die Regierung sei
nicht mehr einverstanden, diirfe aber dieselben nicht desavouieren und der Bundesrat
hat es mit der Berner Regierung, die er auch nicht desavouieren darf... So ist
trotz aller Verfassungen und gegen Verfassung und Gesetz die Willkir einzelner,
die die L.age beherrscht».

9 129



Rekursen bei Bundesinstanzen anhingig . Bischof Lachat hatte gegen
seine am 29. Januar 1873 dekretierte Absetzung durch die Didzesankonfe-
renz zuerst beim Bundesrat und nach einem abweisenden Bescheide vom
13. Januar 1874 am 2. Oktober 1874 bei der Bundesversammlung Be-
schwerde eingelegt. Namens der katholischen Bevélkerung der Dibzese
war das Gleiche schon am 12. Mai 1874 durch Jakob Amiet % in einer
durch Druck weit verbreiteten Rechtsschrift geschehen. Uber das zur
Erledigung des Lachathandels auf Bundesebene einzuschlagende Ver-
fahren walteten tiefe Meinungsverschiedenheit zwischen Segesser und
der ultramontanen Gruppe, fiir die Amiet federfithrend war und die
von den Bischofen gestiitzt wurde. Amiet leitete aus der Bundesver-
fassung Art. 2 in Verbindung mit Art. 83 (1848) bzw. Art. 95 (1874)
eine Verpflichtung des Bundesrates zu selbstindigem aktivem Ein-
greifen zwecks Wahrung des Kirchenfriedens ab. Die ganze Segessersche
Haltung seit Ausbruch des Kulturkampfes ruhte auf einem vollig gegen-
sitzlichen Standpunkte 3: er begriff Kirchenpolitik als primir in der
Kompetenz der Kantone liegend. Der Gegensatz zwischen der féderali-
stischen und der zu Zentralismus neigenden Richtung im politischen
Katholizismus wird hier einmal mehr sichtbar. Es gelang Segesser in der
Juni-Session der Bundesversammlung die katholischen Deputierten auf
dieser Linie zu einen. Solches wurde allen Interessierten im katholischen
Lager unmiBverstindlich zur Kenntnis gebracht 4. Nach AuBen durfte
der Gegensatz zwischen der Segesserschen und der kurial-ultramontanen
Politik, der latent immer vorhanden war, nicht in Erscheinung treten.
Im Innern glomm er stark. Segessers betont positive Einstellung zum
Bundesstaat, wie sie in den Revisionsverhandlungen deutlich geworden
war und besonders sein Ruf «das Vaterland iiber alles»! in der Landesver-
rats-Debatte im Nationalrat 3 stieBen auf wachsendes Unverstindnis.
Weck-Reynold, der, um den Freund zu decken, in der Fithrung der katho-
lischen Parlamentariergruppe nun in den Vordergrund trat °, erhielt den

1 L. R. v. Savris, Schweiz. Bundesrecht 11 286 ff.

2 1817-1883. 1852 eidg. Staatsanwalt, seit 1861 freier Advokat. In Zusammen-
hang mit dem Vatikanum wandelte sich der Liberale zum Ultramontanen. (Nekro-
log von Fr. FraLa in St. Ursen-Kalender 1885) und galt (Weck an Folletéte 20. Juni
1874) als 'avocat de I’évéque. — Titel der Schrift: Politik und Rechtsanschauung
des hohen schweiz. Bundesrates in den staatlich-kirchlichen Fragen der Didzese
Basel (1874) — Eine biographische Behandlung der interessanten Gestalt fehlt.

3 ZSKG 64 (1970).

*+ Weck-Reynold an Folletéte 20. Juni 1874.

5 ZSKG 68 (1974) 357.

6 In seinem Nekrolog auf Weck-Reynold bezeichnet Segesser den Freiburger

130



delikaten Auftrag, dem Bischof von Sitten als Vorsitzendem der Bischofs-
konferenz zu bedeuten, daB kirchenpolitisches Handeln auf Bundes-
ebene Sache der katholischen Deputierten in Bern sei und daf3 diese
gegentiber selbstindigem Vorgehen der Bischéfe sich ihre Konvenienz
vorbehielten 1.

Eine Gegenaktion konnte nicht ausbleiben. Der Freiburger Kanonikus
Schorderet und Scherrer-Boccard, der Fiihrer im Pius-Verein, beriefen
auf den 1. Dezember 1874 eine Versammlung katholischer Notabeln
ultramontaner Richtung ein 2. Man verzichtete hier zwar, dem Dringen
der Parlamentarier folgend, auf Organisation einer Volkspetition zur
Unterstiitzung Lachats, beschlo aber, die Organisation einer gesamt-
schweizerischen konservativen politischen Volksorganisation, als Gegen-
gewicht zur katholischen Parlamentariergruppe gedacht, in die Wege zu
leiten. Das zu diesem Zwecke eingesetzte Organisationskomitee besam-
melte sich am 21. Dezember in Bern. Das Projekt kam zum Scheitern.
Segesser und Kopp forderten Anerkennung des Grundsatzes, daf die Fiih-
rung der konservativen Politik in die Kompetenz der konservativ regier-
ten Kantone falle und daB3 die Leitung derselben aufeidgendssischem Boden
den katholischen Deputierten in der Bundesversammlung zustehe. Man
hielt die Zeit fiir eine gesamtschweizerische volksmiBige politische Katho-
likenorganisation als noch nicht reif. So war es auch tatsédchlich und der
Grund dafiir lag in den Gegensédtzen, die im katholischen Lager zwischen
der konservativ-foderalistischen und der ultramontan-demokratischen
Richtung bestanden und die sich damals auf ihrem Héhepunkte be-
fanden. Das daraus sich ergebende Ausbleiben einer gesamtschweize-
rischen Volksbewegung gegen antiklerikale Politik und das bloBe Auf-
treten «einer Anzahl katholischer Notabeln fiir die Freiheit des Glau-

Staatsmann als «begabtestes Haupt, ihren eigentlichen parlamentarischen Leiter»
der kath.-kons. Fraktion der Bundesversammlung (¢Vaterland» Nr. 284 /5. Dez.
1880).

! «Je reconnais parfaitement qu’il est fort difficile d’exprimer aux évéques ce
que 'on a proposé et decrété dans notre réunion, c’est 4 dire de leur donner une
legon sans leur étre désagréable ... Il nous faut éviter soigneusement l’apparence
d’étre un instrument des évéques. Il est incroyable comme ces Messieurs ont peu
de prévoyance et nous ne pouvons aucunement étre stire que cette lettre ne par-
vienne pas a la publicité. Je préfererais par conséquent de leur offrir notre concours
pour les affaires qui nous seront préalablement sousmises mais qu’il fallait réserver
notre convenance pour des affaires qui seraient portées devant les chambres sans
qu’on nous elit consultés avant de le faire» (Segesser an Weck-Reynold 1. Juli 1874).

2 P1E PHILIPONA in seiner Schorderet-Biographie I. 309 ff. und auch in «Monat-
Rosen» 58 (1913/14) 455 ff.

131



bens» steigerte den Unwillen der Ultramontanen. Diese hielten die Zeit
fiir Volksdemonstrationen als gekommen. «Die bisherige Lammsgeduld
und Menschenklugheit der Katholiken» sei eine «Parole, die aufgehort
hat zweckdienlich zu sein» .

Die langen Monate, die bis zur Erledigung des Lachat-Rekurses im
Mérz 1875 verliefen — Segesser hatte Amiet zum Riickzuge seiner Ein-
gabe zu bestimmen versucht, — vermochten die Spannung nicht véllig
zu 16sen. In der darauf beziiglichen Diskussion im Nationalrate wurde
vom Schwyzer Nationalrat Eberle gewiinscht, der Bundesrat, wenn er
auch keine Entscheidungsbefugnis habe, moge dennoch im Konflikts-
falle zwischen dem vertriebenen Bischof und den fiinf radikalen Di6zesan-
stinden eine freundeidgendssische Vermittlung versuchen. Segesser unter-
stiitzte die Anregung, doch seine Intervention entbehrte der Uber-
zeugungskraft 2. Der Lachat-Handel war fiir die katholischen Parlamen-
tarier offensichtlich zu einer Verlegenheit geworden. Ob der Bundesrat
entscheide oder vermittle: beides werde am Widerstand der fiinf radi-
kalen Kantonsregierungen scheitern und das Ergebnis werde nur ein den
vaterldndischen Interessen hochst abtrdglicher Autoritdtsverlust der
Bundesbehorden sein. Fiir die radikalen Gegner Lachats sel es eine
Machtfrage, daB «die in der Kirche mit Recht oder Unrecht nun einmal
anerkannte Lehre» von der Unfehlbarkeit in ihrem Bereiche nicht zur
Anerkennung gebracht werde. In dieser Rede Segessers klang seine
Gegnerschaft zur Unfehlbarkeitsdefinition noch deutlich nach. Es konnte
darum nicht {iberraschen, da auch die innerkatholischen Gegner des
Luzerners auf ihren Positionen blieben. Fiir sie war Lachat der Martyrer-

1 SKZtg 1875, 78.

2 Die Intervention Segessers (K1. Schr. I1I. 392 ff.) wurde von der «Allg. Schweizer
Zeitung» (N1. 68, 20. Mirz 1875) als schwach bezeichnet. Besonders wurde National-
rat Eberle kritisiert. Als Berichterstatter der Minderheit habe er «das Votum so
trocken abgelesen wie man den Bericht eines Verwaltungsrates irgend einer Bank
zu rezitieren gewohnt ist» (ebda). — «Monoton und tonlos las er sein Referat, wih-
rend der Saal und die Tribiinen gefullt waren von einem gewihlten Publikum,
worunter die ganze fremde Diplomatie, wo man auf den Aufschrei der Entriistung
von Seite der Verfolgten gekrinkten Katholiken wartete» (St. Gallen Volksblatt
Nr. 46 v. 12. Nov. 1875). « Eberle paBt viel besser in die Gemeinniitzige Gesellschaft
deren Prasident er jetzt ist» (ebda Nr. 43 v. 22. Okt.).

Ambros Eberle (1820-1883), Kanzleidirektor und Verleger der alten ¢«Schwyzer
Zeitung», grindete 1870 das Hotel Axenstein. Er verkorpert das Streben der
Innerschweizer Honoratioren nach FEingliederung in den Bundesstaat und den
Ubergang zur Fremdenindustrie als L.ebensgrundlage im Zeitalter des anbrechenden
Kapitalismus. Die fir die Innerschweiz im 19. Jahrhundert charakteristische Gestalt
verdiente eine biographische Untersuchung.

132



Bischof und sein Schicksal an eine Grundsatzfrage gebunden, in der
jede Vermittlung als unstatthaft verworfen wurde !.

Die Bundesversammlung bestitigte am 19. Midrz 1875 die bundesrit-
liche Abweisung des Rekurses % Der Lachat-Konflikt und die dadurch
verursachte Beunruhigung des katholischen Volkes dauerte unvermittelt
an. Erst 1884 kam es in einer nun allseits kliiger gewordenen Welt in
Zusammenhang mit der Tessiner Bischofsfrage zu einer Losung. Doch
diese konnte nur durch vermittelndes Eingreifen des Bundesrates ge-
funden werden.

1875 war die Zeit fiir so besonnenes Handeln auf beiden Seiten noch
nicht reif. Der Kanton, «der allein grol genug um die Autoritit der
Bundesbehérden in Frage zu stellen», auf den Segesser in der Rede vom
15. Mdrz angespielt hatte, war Bern. Was damals im Jura geschah,
schreckte alle Rechtdenkenden. Die Lage erschien als aussichtslos 3.
Segesser kam nicht iiber die Ansicht hinweg, daB so schweres Schicksal
nicht ohne eigene Schuld iiber den Katholizismus gekommen sei ¢. Die
Ablehnung des Vaticanums bestimmte immer noch sein ganzes Denken.
In eben jenen Wochen, als der Lachat-Handel in der Bundesversamm-
lung abgetan wurde, kam die Arbeit an der «Culturkampf»-Studie zum
Abschlufl. Es war der Jura-Schrecken, der ihm die Seele bewegte, als
er daran schrieb.

Auf die Kirchenverfolgung im Jura bezog sich eine zweite Gruppe von
Rekursen °, welche im Sommer 1875 Bundesrat und Bundesversammlung
beschéftigten. In Verbindung damit tauchte — so rasch nach dem Jubel
iiber die Annahme der neuen Verfassung! — die Moglichkeit einer eigent-
lichen Staatskrise der Eidgenossenschaft am politischen Himmel auf.

1 SKZtg 1875, 132.

2 Garers und ZorN II 166. — Dort der Heersche Kommissionsbericht. Dazu
mein Aufsatz im Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62 (1968) 25 f.

3 ¢«Ich habe mich ... auf’s Gewissen gefragt: lieBe sich denn in der Tat gegen
diese Tyrannei in der Schweiz nichts mehr tun, sind wir unter diese Hinde verkauft
und von Gott darunter verordnet oder ist nicht eine Kraft noch unausgebeutet,
die aufgeriittelt werden konnte in unserem Volk ?» (Schnell an Segesser 29./30. Aug.
1874).

* Die Lage sei entstanden «nicht ohne Schuld der rémischen Politik, welche die
Schlangenklugheit verloren hat und abstrakten logischen Folgerungen zu lieb auf
dem unlogischen Felde der Wirklichkeit seit 1870 so operiert hat, daB sie dem
Gegner alle moglichen Angriffsflichen blo legte ... Ob ich kein Mittel gegen die
Tyrannei im Berner Jura wisse? Ich mul3 gestehen daB ich keines weill als Aus-
dauer, passiver Widerstand bis sich die européischen Verhiltnisse wenden» (Segesser
an Schnell 1. Sept. 1874).

* Sawrs II 321 fi

133



Klagepunkt war die von der Berner Regierung am 30. Januar 1874
verfiigte Verbannung der abgesetzten kirchentreuen Priester aus den
jurassischen Amtsbezirken so lange, bis sie eine bindende Erkldrung tiber
ihre Anerkennung der (kulturkdmpferischen) Staatsgesetze und der be-
hordlichen Verfiijgungen abgegeben hitten. Die Rekurrenten machten
geltend, Aufrechterhaltung der Ausweisung sei mit dem neu in die Ver-
fassung aufgenommenen Art. 44, welcher den Kantonen die Verbannung
von Kantonsbiirgern untersagte, unvereinbar; auch liege ein Verstof
gegen Art. 45 vor, welcher jedem Schweizer die Niederlassungsfreiheit
garantiere. Eine geradezu groteske Situation war entstanden: das neue
Staatsgrundgesetz, dessen Schopfung sich die Radikalen rithmten, ermog-
lichte es, Kernpunkte der radikalen Kirchenpolitik rechtlich anzugreifen!

Eine erste Beschwerde, die sich noch auf die 1848er Verfassung stiitzte,
hatte der Bundesrat abgewiesen. Der neue Rekurs, nun in der Ordnung
von 1874 begriindét, setzte die oberste Landesbehorde in schwere Ver-
legenheit. Noch wihrend die eidgendssischen Rate zur Mirztagung in
Bern besammelt waren, wurde aus dem Bundeshaus bekannt, dall eben
wegen der neuen Verfassung diesmal Begriindeterklirung sich nicht
werde umgehen lassen. Die bernische Priesterausweisung aus dem Jura
war in der Tat mit dem neuen Grundgesetz nicht vereinbar. Sogleich
setzte bei den Radikalen im Parlament und im Volke eine rasch sich
steigernde leidenschaftliche Agitation ein, die Schlimmstes befiirchten
lie} 1. Freischarengeist ging wieder um, diesmal freilich gegen den Bundes-
rat und auf Wahrung der kantonal-bernischen Souverinitit gerichtet:
negativer Foderalismus wurde in den Dienst radikaler Politik zu stellen
versucht. Segesser hielt es fiir unmdglich, daB es zu einem Bruche zwi-
schen Bern und dem Bundesrat oder gar zu militdrischen MaBnahmen 2
kommen kénnte. An Entschlossenheit des Bundesrates bis zum AuBer-
sten in der Wahrung der Verfassung zu gehen, glaubte er nicht. Dies
umso weniger, als auf die Unterstiitzung durch die Welschen zur Wahrung
des neuen Bundesrechtes bei deren beschrinkter Foderalismus-Auffas-
sung nicht zu rechnen sei und die Waadtldnder, um ihre nur formal ver-

1 Vigier ersuchte Welti dringend (20. Marz 1875), ¢«dall der Bundesrat die An-
gelegenheit mit dem Kt. Bern in Minne beilegt ... Kein Mensch kann die Folgen
ermessen welche aus dem Konflikt entstehen kénnteno.

2 Der aarganische Oberst Emil Rothpletz (1824-97), « Verfasser eines der rohesten
und gemeinsten Pamphlete gegen die schweizerischen Katholiken» (SKZtg 1875, 61),
studierte zur Abwehr einer Bundes-Intervention gegen Bern «eine Woche lang
umso eifriger an der Mobilmachung seiner Division» (Nationalrat J. Haberstich an
Welti 24. Marz 1875).

134



standene kantonale Souveridnitdt zu retten, an einer eidgendssischen
Aktion gegen Bern sich nicht beteiligen wiirden !. Angesichts solcher
Ohnmacht der Foderalisten selbst einer offenkundigen Krise des radi-
kalen Zentralismus gegeniiber, sei fiir die Katholiken nicht schaden-
frohes, sondern nur duBerst zuriickhaltendes Zuschauen angebracht 2.
Immerhin: zu einer Solidaritdtsgeste der Urschweiz 3 kam es, freilich
standen im Hintergrunde Interessen der damals aufkommenden Fremden-
industrie. Linder-Magistraten waren von Bern aus angegangen worden,

! Eine militdrische Intervention gegen ein verfassungsbriichiges Bern sei un-
moglich. «Fir bewaffnete Exekution findet der Bundesrat ... keine Truppen. Die
ganze Kliglichkeit der neuen Militdrmaschine, welche nur auf die Niederhaltung
der Kleinen berechnet ist, wiirde sich in einem solchen Falle an den Tag legen.
Nun denke ich allerdings kaum, daB der Bundesrat es auf das AuBerste werde an-
kommen lassen. So entschieden die Mitglieder jetzt noch sprechen, so glaube ich
doch nicht, da} sie sich zum Martyrium entschlieBen werdens. Den Waadtlandern
habe man «den Floh der Kantonalsouverdnitidt ins Ohr gesetzt ... Die ganz engste
Auffassung der Kantonalsouveridnitit, bei welcher die Garantien der Bundes-
verfassung vollig wegfallen oder nur gegen kleine Kantone wirksam sind» (Segesser
an Dubs 21. Méarz 1875).

2 «La situation a Bern est fort tendue. Il parait que le gouvernement de Berne
soutenu par le Volksverein est décidé a braver le Conseil fédéral dans I'affaire des
prétres jurassiens. I.e Conseil fédéral apres ce qui a précédé est fort embarrassé de
reculer. 1l n'est pas certain que la majorité de 1'assemblée fédérale sous la pression
des Bernois soit assez ferme pour ne pas désavouer le Conseil fédéral s’il maintient
une décision défavorable au gouvernement de Berne. Et quand méme la majorité
de l'assemblée fédérale maintiendrait et les Bernois réfuseraient de se soumettre
T’exécution serait difficile. Il parait que les Vaudois dans cette question sont leurrés
par l'intérét de la souvraineté cantonale. Ruchonnet est du comité de la résistance.
Et sans le concours des Vaudois le Conseil fédéral est perdu et il y aura anarchie
compléte en Suisse. I1 me semble qu’il nous convient de ne pas nous €chauffer
dans cette affaire et de recommander & notre presse la plus grande réserve afin
que le Conseil fédéral ne puisse prendre un prétexte pour une reculade de démonstra-
tions intempestives de la presse ultramontaine» (Segesser an Weck-Reynold
23. Marz 1875).

3 Von Bern aus «wurden wir schon wiederholt wahrend der letzten Session der
Bundesversammlung von verschiedenen Seiten angegangen, wir méchten uns doch
an einfluBreiche Minner des kath. Jura wenden ... Unsere Antwort ging selbst-
verstandlich immer dahin, wir dirfen und werden einen derartigen Schritt nur in
dem Falle unternehmen, wenn man uns die bestimmte und positive Zusicherung
firr eine ganz wesentlich verbesserte Rechtsstellung des kath. Jura gebe. Nun kam
letzthin der Priasident des Briinig-Comités ¢persénlich nach Sarnen und Stans mit
der Nachricht, daB die entschiedene Mehrheit des bernischen Regierungsrates ihm
die Zusicherung erteilt habe, sofern von Seite des kath. Jura dem Eisenbahn-
dekrete beigepflichtet oder gegen letzteres mindestens nicht Opposition gemacht
werde, so werde das Ausweisungsdekret gegen die abgesetzten kath. Geistlichen
dahin fallen» (die Stinderite Kaiser und Wirz und Nationalrat Reinhard an den
Katholikenfithrer Aug. Moschard, Fiirsprecher in Moutier. 13./15. Februar).

135



EinfluB auf die jurassischen Katholiken zu nehmen, damit diese bei der
kantonal-bernischen Referendumsabstimmung vom 28. Februar 1875
iiber den Bau der Briinig-Bahn keine Schwierigkeiten machen wiirden.
Sie erhielten dafiir von den Machthabern an der Aare Zusicherung bal-
diger Authebung des Ausweisungsdekretes.

Um eine solche Losung in eine fiir den Radikalismus annehmbare
Form zu bringen, bedurfte es der Mitwirkung von Mdnnern, in denen
die eidgenossische Kompromillbereitschaft von 1848 noch lebendig war.

Bei der schlieBlichen Erledigung kam Bundesrat Welti die Schliissel-
stellung zu und Joachim Heer, der Glarner Landammann und nach-
malige Bundesrat, betdtigte sich als Briickenbauer !. Weltis Aarauer
Freunde sandten schon im Mirz, gleich als die Krise ruchbar wurde,
gute Ratschlige nach Bern. Solche waren 1reilich recht teuer, denn es
ging diesen Politikern ja nicht um Behebung von Unrecht, sondern um
eine moglichst glimpfliche Behandlung des radikalen Bern. Dem Mutz
multe, um ihn in die neue Bundesordnung einzufiigen, der Jura-Schand-
fleck abgewaschen, doch das Fell durfte ihm dabei nicht nall gemacht
werden. Die Stunde fiir Praktizierung formaljuristischer Kiinsteleien
durch schlaue nationalritliche Advokaten-Politiker aus dem alten Jako-
biner-Stddtlein Aarau hatte geschlagen. Rothpletz, durch dessen Ober-
sten-Kopf bereits militdrische Pline gingen, pliadierte fiir Abweisung und
wollte den verbannten Priestern nur den Ausweg offen lassen, unter
Berufung auf die nun bundesrechtlich gesicherte Niederlassungsfreiheit
einzeln ein neues Verfahren einzuleiten 2. Augustin Keller, der noch
aus wenn auch radikalem politischem Ethos lebte, empfahl dagegen,
heilsamen Druck auf die bernischen Machthaber auszuiiben 3. Haber-
stich wies auf den Mittelweg hin, der dann auch eingeschlagen wurde:
vorldufig solle man — Zeit bringt Rat! - keinen Entscheid fillen, um Bern
eine Riickzugsmoglichkeit zu 6ffnen, doch sei dem Bunde das Recht zu

1 Dazu mein Aufsatz: Das Suchen nach dem Weg der rechten Mitte in der eidg.
Politik (Jahrbuch Hist. Verein Glarus 62/1968 11 ff.).

2 an Welti 24. Mirz.

3 Es gebe nur zwei Wege: «entweder Bestitigung des Rekurses indem sich der
Bundesrat voll und ganz auf die neue Bundesverfassung stellt ... oder die Abweisung
aus formellen Granden, indem die Rekurrenten zuerst auf dem ordentlichen Weg
die Niederlassung verlangen sollen. Damit wird materiell nichts entschieden und
das Publikum begreift, da man damit Bern nur Gelegenheit geben will die letzte
Frist zu beniitzen ... Geschdhe es nicht, so hitte Bern vor dem ganzen Volke die
volle Verantwortlichkeit zu tibernehmen». Der Bundesrat darf nicht vergessen,
«daB ihm das Volk alles verzeihen wird, nur nicht der Schein der Schwiche» (an
Welti 25. Marz).

136



vindizieren, in letzter Instanz zu entscheiden. Der gute und milde Heer,
den Welti iiber seinen KompromiBvorschlag beraten hatte, geriet in
schwere Bedringnis. Stirkung der Bundesautoritit erschien ihm dring-
lichst zu sein. Er riet darum !, der Bundesrat moge Bern gegeniiber
gemil Art. 50 Abs. 2 «seine verfassungsmédBige Stellung neben und iiber
der Kantonalbehérde in unzweifelhaftester Weise» wahren, doch alles
unter Vermeidung jedes offenen Konfliktes. GroBziigige Fristverldnge-
rung ist — das wuBte der kluge Glarner — seit je Voraussetzung eidgends-
sischer Kompromif3-Politik gewesen.

Der BundesratsbeschluB vom 27. Midrz 18752 ging daraus hervor.
Segesser wertete ihn als Riickzug der eidgendssischen Oberbehérde 3.
Die Berner Regierung wurde zur Berichterstattung dariiber aufgefordert,
ob und mit welcher Begriindung die Priesterverbannung noch aufrecht
erhalten werden solle. Bern suchte sich mit dem in Vorbereitung befind-
lichen kantonalen Gesetz {iber Storung des religidsen Friedens auszu-
reden. Der Bundesrat gab sich nicht zufrieden. Er wies am 31. Mai die
Berner Regierung an, binnen zweier Monate das Ausweisungsdekret auf-
zuheben. Dagegen rekurierte Bern an die Bundesversammlung. Am
17. Juni versuchte eine von Tausenden besuchte Volksversammlung in
Bern nochmals die radikalen Druckmethoden einzusetzen, die sich bisher
so bewdhrt hatten. Diesmal jedoch brachte das so oft durchgespielte
Verfahren keine Wirkung mehr. Die Bundesversammlung stellte Bern
durch Beschluf vom 1. Juli fiir Riicknahme des Ausweisungsdekretes
eine Frist bis Mitte November.

Segesser war sich mit Welti und Heer darin einig, daB eine auf Geltend-
machung der Autoritidt der neuen Verfassung abzielende Politik nach-
driicklich unterstiitzt werden miisse. Er richtete darum gleich zu Beginn
der Juni-Session an Bischof Lachat ein Memorandum *, worin er anregte,
die verbannten jurassischen Kleriker méchten an die Berner Regierung,
um dieser Entgegenkommen zu erleichtern, eine Erkldrung iiber ihre
Bereitschaft zur Achtung der Landesgesetze abgeben. Deren Protest

! Jahrbuch Hist., Verein Glarus 62 (1968) 26 f.

2 GAREIS u. ZorN 301 ff. Savis IT 325 ff.

3 «Zwei Tatsachen sind klar vorliegend : einmal dall der Bundesrat die Situation
nicht mehr beherrscht, sondern daf er einerseits von der Regierung von Bern und
anderseits von einer Fraktion der Bundesversammlung im Bande mit derselben
dominiert wird und fiirs zweite, da3 die schonen Grundsitze der Bundesverfassung
leere Worte sind, wenn sie sich den Leidenschaften des Tages nicht dienstbar
machen» (an Dubs 28. Marz).

* datiert Bern 7. Juni.

137



gegen die Mehrheitsbeschliisse der Diézesankonferenz war ja dem Berner
Radikalismus Vorwand zu Einschreiten gewesen. Vom Klerus im Jura
gelegentlich praktizierte «ungeschickt provokatorische Haltung» hatte
auch in katholischen Kreisen der Kritik gerufen. Der Bischof, eben jetzt
Segesser gegeniiber sehr unwillig !, konnte sich nicht entschlieBen, seinen
Priestern die gewiinschte Bereitschaftserklirung bzgl. Achtung der
Gesetze 2 zu empfehlen. Die umfangreiche Darlegung der Gegengriinde
entstammte der Feder Diirets; sie gipfelte in der Forderung nach grund-
satzlicher Klirung: solange Kirchenfreiheit fehle und kirchliches Wirken
unmoglich bleibe, sei Fortdauer des Exils vorzuziehen.

Es ist der in der politischen Haltung der Katholiken wédhrend der
Kulturkampfzeit immer wieder auftauchende Zwiespalt zwischen Grund-
sitzlichkeit und Taktik, was sich hier einmal mehr offenbarte. Segesser
hat in der Jura-Frage, wie immer in seiner Politik, nicht mit starrer
Grundsitzlichkeit, doch auch nicht mit ausweichender Taktik, was das
bundesritliche Vorgehen charakterisiert, gehandelt. Als Rechtshistoriker
und besonderer Kenner des alteidgensssischen Staatsrechtes wulte er,
daB8 KompromiBbereitschaft sachbezogen sein muB. Sarkastisch stellte
er in seiner Rede im Nationalrate 3 fest, dal der Kommissionsantrag von
Freund Heer darauf ausgehe, nichts entscheiden zu lassen. Die eigent-
liche Sachfrage, ob die bundesrechtlichen Garantien der Freiheitsrechte
gegeniiber kirchenfeindlicher Politik eines groBen Kantons suspendiert
werden konnten, sei mit Hilfe einer unhaltbaren Notstandstheorie nur
umgangen: der Bundesversammlung bleibe nur der Entscheid dariiber,
ob die Bern einzuriumende Frist fiir Erlal eines Kirchengesetzes, von
dem man obendrein nicht wisse, ob es den Bundesvorschriften geniigen
werde, vom Mai auf den November verlingert werden solle. Da der
Bundesrat immerhin versuchte, wenigstens die Grundsitze der neuen
Verfassung gegeniiber politischer Konvenienz hochzuhalten, konnte er
der Fristverlingerung, nicht aber den dafiir geltend gemachten Motiven
zustimmen. Der Gegensatz zu Heer, welcher da in Erscheinung trat, ist
ein schoner Beleg dafiir, da im Nationalrat, wo zur Kulturkampfzeit
so viele leere Parteireden gehalten wurden, um das wahre Wohl des

1 «Morikhofer erzdhlte mir — berichtete Friedrich v. Wyss an Schnell (24. Sept.
1875) — Bischof Lachat habe ihm gesagt, nach Augustin Keller sei ihm niemand
verhalter als Segesser».

2 Lachat an Segesser 12. Juni.

3 28. Juni 1875: Kl. Schr. IIT 399 ff.

138



Vaterlandes besorgte Médnner in geistig hochstehender Weise sich gegen-
iiber zu treten vermochten.

Als das bernische Gesetz vom 31. Oktober 1875 iiber den religitsen
Frieden erlassen war, hob der Regierungsrat auf den 6. November das
Ausweisungsdekret auf. Formaljuristische Advokaten-Politik hatte sich
durchgesetzt. Der Friede im Jura, gegen den der Radikalismus so schwer
geslindigt, war damit freilich nicht hergestellt und noch weniger gesichert.

IL.

Die neue Bundesverfassung brachte den Katholiken einen Wandel in
den Grundlagen ihrer politischen Betdtigung: durch Verzahnung mit
dem Kulturkampfgeschehen erhielt das neue Bundesrecht gleichsam von
selbst eine gegen die katholischen Kantone und den FFéderalismus ge-
richtete Tendenz. Die Einordnung der Unterlegenen von 1847 in den
Bundesstaat, was in den letzten Jahren miithsam sich angebahnt hatte,
war neuerdings gefihrdet. Segessers Optimismus, welcher ihn noch wih-
rend der Verfassungsberatungen ein Vers6hnungswerk hatte erhoffen
lassen, schlug immer mehr in Pessimismus um. An dieser Wertung der
seit 1874 eingetretenen politischen Zustdnde hat er dann zeitlebens fest-
gehalten. Die Hoffnung, welche er anfinglich selbst hegte und worin ihn
seine Freunde bestdrkten: es m6chte dem drohenden Zentralismus gegen-
iiber eine kraftvolle kantonale und féderalistische Politik einsetzen, erwies
sich als eitel. Die Bejahung des Bundesstaates von 1848 war wieder er-
schiittert. Dennoch blieb er auf seinem Posten. Die Uberlegenheit, womit
er seine schwere Aufgabe meisterte, machte weitherum Eindruck 1.

Auf dem Felde der eidgendssischen Politik war fiir die Katholiken
nichts zu erhoffen. Noch in der Dezember-Session 1874 wurden zwei als
Angriff gewertete Vorlagen verabschiedet: das Bundesgesetz «iiber die
politische Stimmberechtigung der Schweizerbiirger» und jenes betr.
«Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes und der Ehe» %2 Das
erstere bedeutete eine Gefdhrdung des IFérderalismus, denn es wollte die
. Ausiibung politischer Rechte einheitlichen auch fiir die Kantone gelten-
den Bundesnormen unterstellen, was einem weitreichenden Eingriff in

1 «Schon jetzt weil man wem man es zu danken hat, daB der konfessionelle
Hader nicht zum Ausbruch gekommen ist» (Wattenwyl an Segesser 1./2. Aug. 1874).
2 Segesser berichtete daritber im «Vaterland» Nr. 1 u. 2, 1.{3. Jan. 1875.

139



deren Hoheit gleichkam. Das Ehegesetz bekdmpfte Segesser! trotz
seiner Bejahung der Zivilehe zwar auch aus religidsen Griinden. Im
Vordergrunde seiner Uberlegungen standen jedoch staatsrechtliche Be-
denken. Er war iiberzeugt, dal3 die Ehegesetzgebung materiell auch nach
1874 innert den Schranken von Art. 54 BV in der Kompetenz der Kan-
tone liege und dall durch das vorgeschlagene Gesetz eine weit iiber die
Verfassung hinausgehende positiv normierende Befugnis des Bundes in
Anspruch genommen werde. Solches wiirde unabsehbare Konsequenzen
zeitigen. Es handle sich eindeutig um den Versuch, die neue Bundes-
verfassung in den Dienst kulturkdmpferischer Ziele zu stellen 2. Solcher
Nebenabsicht weit mehr als dem Obligatorium der Zivilehe trat er mit
Nachdruck entgegen.

Gegen beide Vorlagen wurde das 1874 neu in die Verfassung auf-
genommene fakultative Referendum ein erstes Mal in Gang gesetzt.
Segesser verhielt sich anfidnglich ablehnend: er sah die Wirkung des
Ultramontanen-Schrecks voraus 3. Beide Gesetze waren von den Riten
am gleichen Tage (24. Dezember 1874) angenommen worden und sollten
gleichzeitig (23. Mai 1875) der Volksabstimmung unterbreitet werden.
Die Radikalen suchten die gleiche taktische Lage zu nutzen, wie es schon
beim Entscheid iiber die neue Bundesverfassung der Fall gewesen war:
in einer kulturkdmpferisch erregten Offentlichkeit sollten zentralistischen
Tendenzen durch Koppelung mit einer religiésen Frage zum Durch-
bruche verholfen werden. Wiederum hing alles vom Zustandekommen

! Nationalrats-Rede v, 11. Dez. 1874 (KI. Schr. 111 385 ff.).

2 Bundesrat Cérésole hatte die Bundeskompetenz als durch den Syllabus be-
dingte Notwendigkeit hingestellt (PHILIPONA, Schorderet I. 324). In einer zweiten
Intervention im Nationalrat (14. Dezember) bezeichnete Segesser, obgleich er das
Obligatorium der Zivilehe gelten lieB, die Vorlage als mit der Verfassung unver-
einbar («Vaterland» Nr. 337/17. Dez.), «wenn es auch — schrieb er in seinem
Rickblick auf die Bundesversammlung (ebda Nr. 1/1. Jan. 1875) unzweifelhaft
in der Befugnis und Aufgabe des Bundes lag». — Dazu auch P. Jicai, Das ver-
weltlichte Eherecht (Festgabe Trezzini, Freiburger Vertffentlichungen 11, 15 1.).

3 «Die Absicht, gegen das Stimmrechtsgesetz und das Zivilehegesetz das Referen-
dum zu ergreifen gewinnt itnmer mehr an Boden. Mein erster Eindruck war, man
sollte dem Sturmmarsch der Zentralisten eine zeitlang ruhig zusehen und zu der
Unzufriedenheit, welche diese Gesetze und andere bundesritliche Verfassungsaus-
legungen erregen, noch weitere kommen lassen, damit dann einmal eine umso
griindlichere Gegenwirkung eintrete. Allein derartige Kombinationen verfangen in
groBeren Kreisen nicht, und mir ist es am Ende auch gleichgiiltig, wenn diese
Maschine einmal probiert wird. Nur méchte ich nicht, daB auch ein solches Referen-
dum wieder konfessionellen Charakter erhielte. Das ist jetzt die bequemste Manier
alles durchzudriicken. Man braucht nur die Ultramontanen vorzuschieben und die
verkehrtesten Dinge werden unanfechtbar» (an Dubs 10. Febr. 1875).

140



einer Verbindung der reformierten Konservativen und Féderalisten mit
den Katholiken und von der Meidung aller religiosen Erregung in der
Offentlichkeit ab.

Auf die Waadt war nicht mehr zu zdhlen !. Die Zusammenarbeit der
Katholiken mit einer geschlossenen welschen Minderheit war schon in
den Riten in Briiche gegangen. Segesser rechnete mit den Baslern, Neuen-
burgern und den Alt-Genfern und glaubte an eine Gelegenheit zur Wieder-
belebung der Protestantisch-Konservativen 2. Schnell vermittelte die
Mitarbeit Heuslers, der gediegene Artikel in die «Allgemeine Schweizer
Zeitung» schrieb 3 und im Referendumskomitee als die eigentlich trei-
bende Kraft auftrat. In Ziirich wurde Georg von Wyss angesprochen *.
Es kam einmal mehr zu Abreden iiber die Griindung eines iiberkonfes-
sionellen Foderalistenvereins ®, welcher dem radikalen Volksverein ein
Gegengewicht hétte bilden sollen. Die wegen der Jura-Aftire herrschende
konfessionelle Erregung forderte freilich groBe Zuriickhaltung °.

Auch jetzt wiederum storte ein kirchenpolitischer Zwischenfall alles
Planen und Zusammenarbeiten. Das Ehegesetz erschien den Klerikalen
als Herausforderung. Anfangs April wurde der volle Wortlaut eines

1 «Die Waadtlinder sind Foderalisten soweit etwas nicht mit ihren Institutionen
iibereinstimmt: ist aber letzteres der Fall, so ist ihnen die Zentralisation nicht im
Wege. Ich habe niemals eine groBere Beschrianktheit in dieser Beziehung gesehen»
(Segesser an Heusler 5. Febr.).

2 «Mir scheint es wire hohe Zeit, daB sich in der protestantischen Schweiz ein
fester Kern des Widerstandes gegen die antischweizerische und antichristliche
Tendenz der Bundesgesetzgebung und Bundespolitik bildete und offen hervortrite.
Denn sonst wird mit Hilfe des ultramonaten Popanzes am Ende das Vaterland zu
Grunde gerichtet. Die Katholiken allein kénnen nichts ausrichten» (ebda).

3 «Was ist zu tun?» in Nr. 31 u. 33, 6. u. 9. Februar. Nicht signiert. — «Wenn
solche Artikel nicht ziinden, so mul3 man beinahe an dem offentlichen Geiste in
unserer alternden Eidgenossenschaft verzweifelns (an Heusler 10. Febr.). — Dazu:
P. RINDERKNECHT, Der eidg. Verein 16 ff.

* «Es wire auflerordentlich wiinschenswert wenn einmal die konfessionelle Politik
etwas eingebrochen wiirde, sonst bekommen wir unter dem Titel des Kultur-
kampfes eine Bescherung nach der andern und leiden alle darunter» (Segesser an
Georg v. Wyss 11. Febr. 1875).

5 «Uber Phrasen verstdndigt man sich leicht, aber man wei3 nicht was man hat
und geht beim ersten AnlaB3, wo es sich um die Anwendung handelt, wieder aus-
einander. Ich stelle mir die Verstindigung unter Protestanten und Katholiken gar
nicht so schwierig vor, sobald man nur grundlose und ganz einseitige Vorurteile
aufgibt, was unter gebildeten Mannern sich ja fast von selbst ergibt» (Segesser an
Heusler 5. April 1875).

6 Die Unterschriftensammlung fir die Referenden konnte darum erst am
1. Marz — nach der bernischen Abstimmung iiber die Briinigbahn — beginnen.
(Segesser an Weck-Reynold 20. Febr.).

141



Kreisschreibens bekannt, das Pius IX. am 23. Méarz 1875 an die Schweizer
Katholiken gerichtet hatte!. Darin wurde die Kirchenverfolgung im
Jura verurteilt und scharf geriigt, «dal3 schweizerische Staatsbehérden ...
der gottgegebenen Verfassung und Ordnung der Kirche zuwiderlaufende
Gesetze, namentlich auch solche erlassen haben, welche die christliche
Ehe betreffen». Es entstand groBe Aufregung 2. Scharfe Proteste wurden
besonders von reformierten Konservativen erlassen. Die Ultramontanen
erschienen als unmogliche Verbiindete, der Papst als Stérefried. Die
Radikalen fanden das bose Wort einmal mehr bestitigt, dall die rémi-
schen Katholiken auBerhalb der schweizerischen demokratischen Ord-
nung stiinden. Von Genf aus wurde eine 6ffentliche Erklarung der katho-
lischen Deputierten in der Bundesversammlung iiber ihre Anerkennung
der Zivilehe und der Verfassung gefordert 3. Segesser * wertete das papst-
liche Schreiben als «im Grunde ein unschuldiges und eben darum desto
einfiltigeres Aktenstiick» 5. Ein Aufsatz im «Vaterland» ® versuchte, die
politische Bedeutungslosigkeit der papstlichen Kundgebungnachzuweisen.

Wie nach diesem Zwischenfall zu erwarten war, wurde in der Referen-
dumsabstimmung das Zivilstands- und Ehegesetz angenommen 7. Das
Stimmrechtsgesetz dagegen fand Ablehnung.

! «Graves ac diurnae insidiae». Wortlaut: SKZtg 1875, 106 u. 113.

2 Georg v. Wyss meinte, man sollte zur bevorstehenden Tagung des Eidg. Vereins
«den alten Herrn in Rom einladen um ihm begreiflich zu machen (falls er es be-
greifen wollte), dal er in der Schweiz lauter dumme Streiche und alle unsere ver-
niinftigen Gedanken und berechtigten Friedensforderungen von vorneherein zu
Schanden macht. Wenn Segesser das Ohr eines vernunftigen Kardinals in Rom
besiBe, so sollten wir in dieses ... abkithlendes Wasser stromweise pumpen, damit
es auf den alten Herrn erniichternd ubergeleitet werde. Aber dieser will nicht
horen; er treibt mit Absicht die Welt dem Brande zu» (an Heusler 8. April 1875).

3 Segesser (an Heusler 5. April) stellte fest, daB3 der erste Vorschlag fiir obliga-
torische Einfithrung der Zivilehe bei der Vorbereitung der zweiten BV-Revision
von ihm ausgegangen sei (Kl. Schr. IIT 341 ff.), doch sei es so, «dall die Herren
Welschen von Nichts Notiz nehmen, was nicht franzodsisch gesprochen oder ge-
schrieben ist» (an Heusler 5. April).

* «Es war mir als ob mir jemand einen Schlag auf den Kopf gegeben hatte. Ich
weil3 nicht ist es ein Spiel des Zufalls oder ein Verhingnis, daB immer in Momenten,
wo es uns am wenigsten dient, irgend eine pépstliche oder bisch&fliche Manifestation
dazwischen fihrt. Ubrigens kommen diese so hiufig, daB sie keinen groBen Effekt
mehr machen» (ebda.).

5 Ebda 17. April.

6 «Die Enzyklika», Nr. 96 v. 11. April. — Die altkath. « Katholischen Blatter»,
Organ des Vereins freisinniger Katholiken brachten (Nr. 17, 24. April) eine wohl
von Weibel stammende Kritik « Die pdpstliche Enzyklika in Segesserischer Beleuch-
tung», welche den Aufsatz als «voll innerer Unwahrheit» hinstellte.

7 Segesser griff in den Abstimmungskampf mit der Artikelfolge «Zweimal Nein
am 23. Mai» («Vaterland» Nr. 126130, 12.-16. Mai) ein.

142



Im Gegensatz zur eidgendssischen lieB sich die Luzerner Kantonal-
politik nach 1874 ! nicht allzu iibel an. Die durch das neue eidgendssische
Grundgesetz notwendig gewordene Revision der Kantonsverfassung wur-
de in der Volksabstimmung vom 28. Februar 1875 mit groer Mehrheit
gebilligt. Die darin getroffene Regelung des Schulrechtes war Gegenstand
einer Beschwerde der Liberalen an den Bundesrat. Das gab Segesser Gele-
genheit in der regierungsritlichen Rekursbeantwortung vom 27. Mirz?
seine Ansicht {iber den Schulartikel 27 der BV darzulegen. In beacht-
lichen Gedankengingen versuchte er das bundesrechtlich geforderte
Obligatorium des Besuches 6ffentlicher Primarschulen abzugrenzen und
das Recht der Kantone zu verteidigen, Freiheit des Privatunterrichts
unter Wahrung der staatlichen Aufsichtspflicht zu retten. Es war Ab-
wehr von zum ersten mal versuchten Ubergriffen des Bundes auf das
kantonale Schulwesen.

Die GroBratswahlen vom 2. Mai 1875 brachten Bestditigung, ja Ver-
stirkung der vor vier Jahren errungenen Mehrheit. Der konservativen
Parteiversammlung vom 11. April in Sursee konnte Segesser den Rechen-
schaftsbericht * iiber eine erfolgreiche auf Befriedung des Landes aus-
gerichtete Tatigkeit vorlegen. Seiner Gewandtheit gelang es einmal mehr,
sich das Vertrauen seiner Anhidnger zu sichern und zugleich die Selb-
stindigkeit seiner unabhidngigen nichtklerikalen Politik zu betonen. Die
in Sursee gefaBte Resolution bekriftigte — was Aufsehen erregte — die
Zustimmung der Konservativen zur Bundesverfassung von 1874 und zu
den individuellen religits-kirchlichen Freiheitsrechten *.

Die kirchenpolitische Lage des Kantons Luzern freilich war nach wie
vor von groBen Schwierigkeiten tiberschattet. Das Schicksal des aus
seinem Amtssitz in Solothurn vertriebenen und im Luzerner Exil leben-
den Bischofs Lachat beunruhigte das katholische Volk. Lachats Bemii-
hungen, die Seelsorge in den radikalen Dibzesanstinden wenigstens not-
diirftig aufrecht zu erhalten, fand volles Verstindnis der Regierung. Die

1 45 Jahre 553 ff.

Z Ebda 545 ff.

3 1d. 554 f.

+ Die freisinnigen « Kath. Blatters (Nr. 16 v. 17. April) brachten einen wohl von
Herzog verfaten Kommentar. Die Surseer Resolution sei «eine so entschiedene und
unzweideutige Verwerfung der Grundsitze des Syllabus», wie man sie «von Hrn. Dr.
Segesser nicht erwartet hittes. In der letzten Enzyklika habe der Papst ein «eigent-
liches Vetorecht iiber die Landesgesetzgebung» in Anspruch genommen. «Darum
hat Hr. Dr. Segesser seine Parteigenossen veranlaft, der romischen Curie mit dem
Zaunpfahl zu winken.»

143



héufig veranstalteten Firmungs-Pilgerziige zum Martyrer-Bischof bargen
jedoch Gefahren in sich. Sie durften sich nicht zu Demonstrationen aus-
wachsen. Doch selbst Vigier zeigte sich geneigt, die Solothurner unge-
hindert iiber die Kantonsgrenzen in luzernisches Gebiet wallfahren zu
lassen 1.

Was jedoch ernstliche Sorgen bereiten mulite, war die religiése Lage
in der Stadt Luzern. Hier stand die entscheidende Auseinandersetzung
mit der seit dem Vaticanum in Gang gekommenen altkatholischen Be-
wegung noch bevor. Die Stadt war der Ort, wo politische und kirchliche
Schwierigkeiten fiir die konservative Regierung sich gegenseitig ver-
doppeln und zu gefdhrlichsten Verwicklungen hinauf steigern konnten.

III.

Der Altkatholizismus, seine Entstehung, Entwicklung und Auswirkung
erlangte fiir Segessers Politik und auch fiir dessen personliche und reli-
giose Haltung entscheidende Bedeutung. Hier liegt wohl — tiber das Poli-
tische hinaus — der eigentliche Schliissel fiir die Erfassung der Psycho-
logie dieses Mannes. Die Vorginge beim ins Lebentreten dieses Kirchen-
gebildes mufBiten einen religids-politischen doch nicht dem Radikalismus
verfallenen Menschen nachdenklich machen. Die ungliickliche Ver-
mischung religidser und politischer Motive, alles unter das Vorzeichen
radikaler Feindschaft gegen die katholische Kirche gestellt, konnten
einen religiosen Menschen, der kirchlich und politisch selbstidndig zu
denken gewohnt war, nur abstoBen.

Ende 1871 hatten sich in der Stadt Luzern die Gegner der Unfehlbar-
keit zu einem Verein freisinniger Katholiken zusammengeschlossen 2.
Durch das kantonale Gesetz von 1872 betr. Abtretung der Kollaturen
war die Bildung katholischer Kirchgemeinden moglich geworden. Am
17. Ma1 1874 fand die Wahl eines katholischen Kirchenrates statt, dem

! Vigier lie3 wissen, «die Regierung von Solothurn werde nichts gegen die
beabsichtigte Firmwanderung tun, sofern dieselbe nicht mit Ostentation ins Werk
gesetzt und den Eltern und Kindern von den Pfarrherrn keine Art von Zwang
angetan werde». Gegen einen als provozierend erachteten Artikel im «Vaterland»,
(Nt. 167 v. 24. Juni) wurde Diiret und dem Bischof bedeutet, ¢«dafl man doch der
Sache wegen ein Quintchen — oder nach dem neuen metrischen Gewicht ein Gramm —
Vernunft walten lasse» (Segesser an Schultheill Schnyder 24. Juni 1875).

* Dazu: O. GiLG 106 und A. STEINER, Kath. Kirchgemeinde Luzern 1874-1974,
(1974) — auch: ZSKG 64 (1970) 347.

144



an Stelle des bisher dafiir zustindigen Stadtrates fortab die Verwaltung
der kirchlichen Stiftungen obliegen sollte. Von den sieben Sitzen fielen
sechs an altkatholisch eingestellte Liberale. Mehrheit in der Bevélkerung
allerdings fehlte: von 2600 Stimmberechtigten legten nur 1000 diese
Liste ein; wer wohl liberal aber nicht romgegnerisch eingestellt war — die
nicht konservativen Kirchentreuen — stimmte dagegen und 600 — die
Konservativen — blieben zu Hause. Der Wahlausgang wurde als Nieder-
lage der Altkatholiken gewertet 1. Diese machten in den folgenden Mona-
ten keine Fortschritte mehr und das Ziel einer altkatholischen Gemeinde-
bildung schien in weite Ferne geriickt. Erst 1883/84 kam es dazu und
zur Einrichtung eigener Gottesdienste.

Der Stillstand hingt zum Teil mit der inneren Krise zusammen, in
welcher die altkatholische Bewegung sich damals befand. Wohl war in
Bern an der Universitit bereits eine altkatholische theologische Fakultit
errichtet worden. Es war jedoch allzu deutlich, daBl dies nicht aus
religiés-kirchlicher Gesinnung erwachsen war, sondern dall es sich nur
um radikale Staatshilfe an ein im Entstehen begriffenes antirémisches
schismatisches Kirchengebilde handelte 2. Dessen innere Lebenskraft und
Bedeutung fiir wahres kirchliches Leben wurde von kritisch und tiefer
Blickenden als gering eingeschitzt 3.

Mit der Fakultitsgriindung in Bern steht der Ubergang der St. Peter-
und Paulskirche in der Bundesstadt an die Altkatholiken in Zusammen-

1 SKZtg 1874, 254. — «Unsere altkatholischen Treiber haben bei den gestrigen
Kirchenratswahlen eine Lektion bekommen. Wiahrend sonst ihre Mehrheit 2/3
gegen 1/3 ist, hatten sie gestern auf 2000 Stimmen nur ca 100 Stimmen Mehrheit
und nur durch eine Menge von Eisenbahnarbeitern usw., sodal3 sie bei der seB3-
haften Bevdolkerung die Mehrheit verloren haben und bei einer niachsten Abstim-
mung riskieren in Minderheit zu bleiben. Das altkatholische Wesen kann selbst in
der Stadt nur mit Gewalt gefristet werden» (Segesser an Wattenwyl 18. Mai 1874).

2 Schnell, der eben die neu erschienene Biographie des aus der kath. Kirche aus-
getretenen Pietisten Joh. Ev. Gossner (1773-1858) las, schrieb an Fr. v. Wyss
(25./26. Juli 1874): «In der gegenwirtigen Krise der rémischen Kirche ist das Bild
dieses wahrhaften Altkatholiken ein sehr erfreuendes und zurechtweisendes. Wenn
man sieht wie dieser Priester mit dem heiligsten Ernst und wahrhaftigsten Willen
den Ubertritt zu vermeiden und das Wahre in seiner Gemeinschaft festzuhalten
doch nicht durchkommen konnte ... so erhdlt man cinen tiefen Eindruck, daf3 es
mit dem ‘Altkatholizismus’ doch nichts ist ...»

3 «Diese Woche hat unser GroBe Rat den Unsinn einer altkatholischen Fakultat
beschlossen, wofiir die Studenten gekauft werden sollen. Vom Altkatholizismus
bleibt hier nichts uibrig als der Bodensatz einiger lebenslinglich bezahlter Pro-
fessoren» (Wattenwyl an Segesser 1./2. Aug. 1874). — Uber die ablehnende Haltung
Bundesrat Weltis: Argovia 63 (1951) 132 ff. — Zur Fakultdtsgrindung: R. FELLER,
Die Universitit Bern 278 fi.

10 145



hang. Sie war 1858-64 erbaut worden, nicht zuletzt mit Hilfe der in der
Bundesstadt residierenden Gesandten katholischer Staaten. Da die radi-
kalen Unterdriickungsmafnahmen sich nur auf den Jura erstreckten,
konnte der seit 1866 als Pfarrer wirkende versohnlich gestimmte Frei-
burger Etienne Perroulaz vorerst unbehindert amten. Anfang 1875 ging
eine altkatholisch gesinnte Mehrheit der Gemeinde daran, die Kirche in
ihre Gewalt zu bringen. Die an die altkatholische Fakultit berufenen
ausldndischen Theologen Friedrich?!, Gérgensen und Hirschwilder dring-
ten auf Mitbeniitzung des Gotteshauses, was die bernischen Behorden
bereitwillig gestatteten 2. Der Verlust der mit groBen Opfern erbauten
Kirche wurde tief empfunden 3. Eine von Amiet verfaBte Rechtsschrift
an die Berner Regierung blieb wirkungslos. Die altkatholische Kirche
in unmittelbarer Nihe des ehrwiirdigen Berner Rathauses ist ein Denk-
mal radikaler Gewaltpolitik in der Zeit des Kulturkampfes. Das damals
in der Bundesstadt durch Pie Philipona im Geiste Mermillods und Schor-
derets wirkende katholische Korrespondenzbiiro versuchte, sobald die
ersten Geriichte davon durchgedrungen waren, die katholische Presse
Frankreichs und besonders Veuillots « Univers» zu alarmieren. Als die
Offentlichkeit davon erfuhr, entstand groBer radikaler Presselirm iiber
den angeblich landesverrdterischen Versuch, nach fremder Intervention
im schweizerischen Kulturkampf zu rufen *.

Der trotz bernischer Staatsunterstiitzung krisenhafte Zustand des Alt-
katholizismus blieb der schweizerischen Offentlichkeit nicht verborgen.
Das sensationelle Auftreten Loysons ® hat die damalige Lage grell be-
leuchtet. Geriichte iiber Ausgleichsversuche mit Rom liefen um. Nur
nach langen Auseinandersetzungen und unter Schwierigkeiten, die aus
allzu offenkundigen inneren Zwistigkeiten erwachsen waren, kam am

! Der Dollinger-Schiiler Joh. Friedrich (1836-1917), seit 1872 Professor fiir
Kirchengeschichte in Miinchen, las kurz in Bern und erregte durch seine angriffigen
Predigten und Zeitungspolemiken Aufsehen («Vaterland» Nr, 277/14, Okt, 1875). —
Er war der einzige lebenslanglich ernannte Dozent (FELLER 282), kehrte aber schon
1875 nach Minchen zuriick und wurde durch Philipp Woker (1847-1924) ersetzt.

2 «Wer mit den Verhiltnissen irgendwie bekannt ist weill, daB die Regierung
von Bern in ihren MaBregeln gegen die Katholiken so unbeschrinkt ist wie der
Kaiser von RuBland und daf3 sie weder den Bundesrat noch die Noten katholischer
Michte zu fiirchten hat» («Vaterland» Nr. 4/5. Jan. 1875).

3 Der Hochaltar war von Pius IX., die Glocken von den jurassischen Katholiken
gestiftet worden. Die Herausgabe der durch Berner Konvertiten geschenkten
Kultgegenstinde wurde verweigert (ebda Nr. 214/14. Okt. 1875).

4 PHILIPONA, Schorderet I. 350 ff.

5 unten

146



14. Juni 1875 die « Verfassung der christ-katholischen Kirche der Schweizy
zustande. Trotz lebhafter Agitation durch den Verein freisinniger Katho-
liken gelang in Luzern eine altkatholische Gemeindebildung immer noch
nicht. Anfang November fand im «Schiitzenhaus» eine Gedenkfeier zum
100. Geburtstag des als Vorbild gefeierten Wessenberg statt, an der auch
katholische Geistliche teilnahmen *.

Die Erklirung fiir die merkwiirdige Tatsache, daB es gerade in Luzern,
von wo doch die katholische Opposition gegen das Vaticanum aus-
gegangen war, es zwar dauernd gdhrte, doch lange nicht zu einer Ent-
scheidung kam, ist wohl in der Haltung des Luzerner Klerus zu suchen 2.
Wesentliche Teile desselben standen der Unfehlbarkeitsdefinition kritisch
gegeniiber. Die Verunsicherung hielt lJange an, doch nach dem politischen
Regimewechsel vom Mai 1871 fehlte der romgegnerischen Bewegung die
sonst iiberall entscheidende staatliche Mitwirkung und Foérderung. Von
wesentlichem Einflusse in der Stadt diirfte das Verhalten der beiden mit
der stddtischen Seelsorge vorab betrauten Gebriider Schiirch 3 gewesen
sein: des Leutpriesters im Hof Niklaus und des Kleinstadtkuraten Mel-
chior. Eduard Herzog wertet die beiden als entscheidende Figuren. Wire
Herzog — worauf offenbar sein Sinnen ging, als er nach der kurzen Aus-
wanderung nach Krefeld gleich wieder, aber nur nach Olten, heim-
kehrte — in der Zeit, als noch alles in Gdhrung war Pfarrer in Luzern
geworden, so hitte die Entwicklung zweifellos einen ganz andern Ver-
lauf genommen. Die Gebriider Schiirch standen unentschieden, vermit-
telnd, wohl auch schwankend zwischen den Parteien . Sie wurden dar-
um, je mehr eine Entscheidung dringlich wurde, von der ultramontanen
Presse scharf angegriffen. Offensichtlich in gutem Teile zu Unrecht, denn
die «Kirchenzeitung» > selber bescheinigte, sie seien «an sich brave,
fromme und seeleneifrige Geistliche, die nur das Beste der Kirche und
das Heil des Volkes» wollten. Zu beanstanden sei jedoch, daB ihnen ein
«entschiedenes Einstehen fiir die allseitig bedrohten Interessen des wah-

! Nach dem Berichte des «St. Galler Volksblatt» (Nr. 48/27. Nov.) sollen auch
die Kleriker Prof. Suppiger und Direktor Kiittel beigewohnt haben.

2 ZSKG 60 (1966), 81 ff.

3 Nikolaus Schiirch (1811-1902) Dombherr in Solothurn. (Nekrolog SKZtg 1912,
172). — Melchior Schiirch (1823-1890) (Nekrolog von Franz v. Segesser, Jahres-
bericht Kantonsschule Luzern 1891). — Auch ZSKG 60 (1966), 84.

* s. die Charakterisierung durch Eduard Herzog (W. HErzoG, Lebensbild 50). —
Eine scharf kritisierende Darstellung der Luzerner Zustinde in «St. Galler Volks-
blatt» Nr. 22/28. Mai 1875).

5 Nr. 23/5. Juni, 180.

147



ren kirchlichen Katholizismus abgehe». Ihr irenischer Geist sei dafiir
verantwortlich. Die Angegriffenen setzten sich in wiirdiger Weise zur
Wehr 1, bezeichneten die ultramontanen Zeitungsschreiber als Verleum-
der und bekannten sich als dem Geiste Wessenbergs und Sailers ver-
bunden und in ihrem Wirken «durch christliche katholische Grundsitze
bestimmt».

Man 1st versucht, in den Gebriidern Schiirch ein — sicher nur schwich-
lich scheues und ruhmloses — Gegenstiick zu Segesser und seiner person-
lichen religiés-kirchlichen Haltung in den Jahren der Luzerner Ent-
scheidung zu sehen. Segessers Sympathie fiir durch das Vatikanum gleich
ihm in seelische Not geratene heimische Kleriker ist bekannt. Er hat
darum eine Publizistik, deren Triger das «St. Galler Volksblatt» in
Uznach und die «Kirchenzeitung» in Luzern waren, abgelehnt und zu-
riickgewiesen 2. Einen Angriff auf Geistliche, die in Sailerschem Geiste
geformt waren, empfand er, der aus Gleichem lebte, auch als gegen ihn
selber gerichtet.

Diese Polemik, welche im Sommer 1875 die Luzerner Offentlichkeit
erregte, hatte literarische Auswirkung. Die «Kirchenzeitung» forderte
von den Fiihrern des katholischen Volkes, einem verschwommenen
Christkatholizismus 3 gegeniiber, das Bekenntnis zum «wahren kirch-
lichen Katholizismus». Um Antwort auf die Frage zu geben, was fiir
einen gliubig politisch titigen Laien in so erregender Ubergangszeit
«wahrer kirchlicher Katholizismus» sei, schrieb Segesser in der kleinen
Studierstube des Hauses auf seinem geliebten Inseli die Studie «Der
Culturkampf». Hier finden sich die letzten Klarstellungen iiber sein Ver-
héltnis zur wahren Kirche und zum Altkatholizismus.

IV.

Seit der von ungewohnlichem wissenschaftlichen Streben und hohem
Idealismus getragenen Studienzeit besall Segesser die Fdhigkeit, im ge-
schichtlichen Geschehen die groflen Zusammenhinge zu sehen. Die
schweren politischen Aufgaben, die ihm das Schicksal in seiner eigenen

! Nr. 25/19. Juni, 197.

2 ZSKG 69 (1970).

3 345f. «christkatholische Kirche» wurde durch die Kirchenverfassung vom
14, Juni 1875 offizielle Bezeichnung.

148



Lebenszeit zuschob, und das vielfache Scheitern seiner Pline und Hoff-
nungen zwangen nach Einordnung seines personlichen Lebens in das
Zeitgeschehen zu suchen um sich darin selbst wieder zu finden. Das
wurde zur besonders dringenden aber auch schwierigen Aufgabe, als das
Konzil mit seinem darauf folgenden Ungliick auch den religiésen Men-
schen auf das tiefste erschiittert hatte. Zudem war mit den Siegen
Deutschlands im Jahre 1870/71 auch das politische Weltbild, das auf
der Wertung Irankreichs als groBer katholischer Macht beruhte, zu-
sammengebrochen. Nur angestrengtes geistiges Arbeiten bot, wie schon
immer in Krisenzeiten, Trost und Hilfe.

Im Herbst 1874 war die zweite Auflage des ersten Bandes der eid-
genossischen Abschiedsammlung vollendet. Segesser hatte die Neubear-
beitung des 1839 von Kopp begonnenen Versuchs tibernommen. Es war
sein letzter Beitrag zu diesem nationalen wissenschaftlichen Werke. An
groBBe Plidne glaubte er sich nicht mehr wagen zu diirfen, nicht zuletzt
auch durch die Verhdltnisse im schweizerischen Verlagswesen abge-
schreckt !. Er wandte sich wiederum der Tagespublizitidt zu; kaum mehr
in Zeitungsschreiberei, sondern wie seit 1859 wieder in Broschiiren-
Form. Wihrend eines Jahrzehnts waren die «Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte» erschienen. Das sollte abgeschlossen werden. Ein Ab-
schnitt im Leben stand vor der Vollendung. Am 15. Dezember war
Eduard von Wattenwyl unerwartet verstorben ?. Es war ihm das ein
Mahnzeichen, dal nicht nur die Jugend versunken, sondern auch die
Mannesjahre sich dem Ende niherten.

Im Winter 1874/75 wurde in schwerer innerer Bedringnis die «Cultur-
kampf»-Studie zu Papier gebracht. Das kirchliche Rom stand in der
nicht-ultramontanen Offentlichkeit, selbst in jener, die sich von kultur-

1 «Ich denke auf den Winter wieder etwas anzufangen, wenn mich die Amts-
geschifte zu ruhigem Denken kommen lassen ... und endlich der Gedanke an einen
Verleger mich nicht wie gewdhnlich degoutiert. Das Letztere ist doch far uns
Schweizer eine wahre Kalamitit. Dieses Buchdruckergesindel beschneidet mir die
Flugel» (an Wattenwyl 6. Sept. 1874).

? Nekrolog Kl. Schr. IT 471 ff. — « Wie lebhaft erinnere ich mich der Stunden in
denen wir zusammen in ungetriibtem Gliick der Jugend die Ideale des wissenschaft-
lichen und o6ffentlichen Lebens pflegten, dann unter der harten Berihrung der
Wirklichkeit aus den trdumerischen Bahnen des Jugendalters hinaus (...) traten in
das Fabrwasser der gereiften Tage, das uns beiden neben mancherlei Schickungen,
die jeden Lebensgang betreffen viel stilles Gliick gebracht, wie alle Freuden und
alles Leid, das den einen von uns betraf, Widerklang gefunden hat in dem andern,
wie er in schweren Stunden mich aufrecht erhielt mit seinem starken Gottver-
trauen» (Kondolenzbrief v. 15. Dezember an die Familie).

149



kdmpferischen Affekten frei zu halten vermocht hatte, in ungutem An-
sehen. Friedrich von Wyss war von einer Romreise mit ganz negativen
Eindriicken heimgekehrt 1. Gonzenbach hatte sich bei einem Empfang
durch Kardinalstaatssekretir Antonelli und durch den Papst blenden
lassen; eitel und geschwitzig berichtete er 6ffentlich derart dariiber, daf
er bei den konservativen Bernern véllig in Ungnade fiel und in der Folge
sein GrofBratsmandat wverlor 2. Segesser selbst war erschiittert wenn er
das als unzuldnglich erachtete Vorgehen der Kurie mit dem planmiBigen
Handeln Bismarcks verglich 3. Wiederum boten reformierte Historiker-
Freunde Riickhalt und Aufmunterung. Schnell trat fortab in den freund-
schaftlichen Bindungen, deren der einsame Luzerner so sehr bedurfte,
an die Stelle Wattenwyls; er wuBlte um die Miidigkeit und die innere
Erregung Segessers *, kannte aber auch die Kraft des Mannes. Er hatte
dessen inneres Freiwerden seit dem Vaticanum aufmerksam beobachtet
und frug sich nachdenklich, was es wohl bedeuten miil3te, wenn dem
Papsttum eine solche Kraft verloren gehen wiirde. Dazu bestand keine
Gefahr. Die duBerliche Passivitit, zu der er sich angesichts des berni-
schen Terrors im Jura entschlossen hatte, war von unbeschrinktem
aller ultramontanen Kampfgeschaftigkeit weit iiberlegenem Gottver-
trauen getragen.

Aus solcher Gesinnung erwuchs die Studie «Der Culturkampf». Die

! «Mein Eindruck ist, trotz allen Glanzes und aller Kunst und Anstrengung sei
das Papsttum im Absterben begriffen. Je niher man ihn kennt, desto gleichgiiltiger
sehen die Leute diesem hier sehr fuhlbaren Prozel zu. Aber was die katholische
Kirche wach hilt und wahrhaft populdr ist, das ist die auch in ihr in den Werken
der Barmherzigkeit in der Seelsorge sich zeigende Kraft der Liebe» (Fr. v. Wyss
an Schnell 2. Febr, 1874).

2 R. DREYER, A, v. Gonzenbach 162 ff. — «Gonzenbach kam letzthin von Rom
zuriick — berichtete Wattenwyl Segesser (17. Marz 1874) — wo er eine Privataudienz
bei Antonelli und beim Papst hatte. Er war von letzterem ganz eingenommen. Die
Konversation war eine interessante. Wenn aber alles wahr ist, was Gonzenbach
erzahlt, so spricht der Papst zu viel und Dinge, die er den Leuten nicht sagen sollte.
Er wollte ... wissen ob unsere Behtrden bzgl. der Katholiken nicht unter einer
Pression Preuens seien».

3 Die Lage der Katholiken hat sich so traurig gestaltet «nicht ohne Schuld der
rémischen Politik, welche die Schlangenklugheit wverloren hat und abstrakten
logischen Folgerungen zu lieb auf dem unlogischen Felde der Wirklichkeit seit 1870
so operiert hat, dafl sie dem Gegner alle moglichen Angriffspunkte bloB gelegt hat»
(an Schnell 1. Sept. 1874).

* ¢«Wattenwyls Tod hat Segesser sehr niedergeworfen ... Es ist mir immer siiBer
mit ihm zu verkehren — und leichter. Die Kraft, ungeachtet der Verzweiflung am
Vaterland immerfort zu regieren und in den eidgendssischen Riten zu sitzen, setzt
mich oft in Erstaunen» (Schnell an Fr. v. Wyss, anfangs 1875).

150



Hauptgedanken, die hier Gestaltung fanden, waren langsam gereift 1.
Er hatte sie lange vor der Offentlichkeit verschlossen in der Brust be-
wahrt 2 und nur zu vertrauten Freunden andeutungsweise dariiber ge-
sprochen. DaB «das Vaticanum und der Tag von Sedan fiir Europa ver-
hingnisvoll geworden», war eine Uberzeugung, die schon 1873 fest
stand 3. In einer diisteren Stunde wertete er die kulturkdmpferischen
Stiirme als «Anfang unseres Endes» deswegen, weil der im deutschen
Kriege siegreich gewesene durch die rémische Unfehlbarkeitserklirung
aufgestachelte staatliche Absolutismus mit seinen Unterdriickungsma@-
nahmen den Dualismus zwischen Kirche und Staat vernichtet, die Mog-
lichkeit eines den religiosen Irieden sichernden Gleichgewichtes der
beiden Gewalten gestort und gleichzeitig durch die Definition der Un-
fehlbarkeit die zivilisatorische Mission der Kirche unterbunden habe.
Dubs schitzte - ein Beleg fiir die Tiefe der Gesinnungsgemeinschatft,
welche beide Minner verband — die Lage gleich ein*. Auch er sah in dem
Bismarckschen Staate und seit dem Vatikanum leider auch von der
Kirche erhobenen Absolutheitsanspruch die groBte Gefahr, welche der
menschlichen Freiheit drohe.

Segesser war sich der Singularitdt seiner in der neuen Studie ver-
tretenen Ansichten bewult 5. Er fiirchtete damit iiberall anzustoBen.

! Die erste Formulierung liegt vor im Briefe an Schnell v. 19. Marz 1873.

2 «Als neulich Gelzer von Berlin zuriickkehrte und wir iber die Dinge dieser Welt
und die Gestalten des Kirchenstreits sprachen meinte er, es mi3te von Interesse
sein von Ihnen zu héren was Sie denken und es wire der Zeit schon wert und ihn
der Reise mit Ihnen dartiber sich einzulassen» (Schnell an Segesser 8. Marz 1873).
Segesser entgegnete, «dall Hr. Gelzer seine Reisekosten umsonst aufgewendet haben
wirde, wenn er nach Luzern gekommen wire, denn koéniglich preuBische Pro-
fessoren und Hoftheologen sind die letzten, vor denen ich meinen Rock aufkniipfen»
(19. Mirz 1873). — Uber Gelzer: Ep. ViscHER in: SZG 1 (1951) 461 ff.

3 «Das Vaticanum und der Tag von Sedan sind fir Europa verhingnisvoll
geworden. Das gleiche Prinzip hat da wie dort gesiegt und alles steuert jubelnd
dem Despotismus und der Barbarei entgegen» (an Wattenwyl 31. Jan. 1873).

+ Im Artikel: Verdnderte Weltanschauungen (¢«Die Eidgenossenschaft» Nr. 1
vom 1. Jan. 1874). — «Ranke und Macauley wiirden stolz sein auf den Artikel ...
wenn er ihnen angehoérte: es ist eine der schonsten und feinsten Leistungen lhrer
Feder, ein Stiick von wahrhaft klassischem Werte» (Segesser an Dubs 4. Jan. 1874).

5 ¢Ich habe diesen Winter wieder ein Heft ‘Studien und Glossen zur Tages-
geschichte’ bearbeitet unter dem Titel ‘Der Culturkamp{’. Die unter diese Rubrik
fallenden Fragen sind aber so frei besprochen, daB es nach allen Seiten hin einigen
AnstoB3 geben wird. Nach der katholischen, weil ich den Papst und die Kirche in
einer Weise verteidige in der sie nicht verteidigt sein wollen unter der gegenwirtigen
Konstellation. Nach der entgegengesetzten Seite hin, weil ich den Herrn Bismarck
und sein Reich héchst unsanft beriihre und diese Berithrung auch in Kreisen emp-

151



Darum dachte er zuerst bloB an einen nur fiir Freunde bestimmten
Privatdruck. Wie immer war es schwierig, einen Verleger zu finden.
Seine in der unmittelbar vorangegangenen Referendumsabstimmung
von 1875 sehr lebendig gewordenen Beziehungen zu protestantisch-
konservativen Kreisen fiithrten ihn in die Berner Offizin K. J. Wyss 1,
in deren Basler Filiale die «Allgemeine Schweizer Zeitung» gedruckt
wurde. Segesser geriet damit freilich in eine gefdhrliche, die Kritik der
Ultramontanen direkt herausfordernde und dem Altkatholizismus nahe-
stehende Umgebung. Der aus Solothurn stammende Verleger Kaspar
Josef Wyss (1825-93) druckte auch antirémische Streitschriften, so
jene, mit welcher Paulin Gschwind seine Angriffe auf die Basler Kurie
erbffnet hatte.

Anfang Mai begann der Satz. Durch Segessers komplizierte Art Kor-
rekturen zu erledigen ? — er benutzte dazu die Freizeit wihrend der
Sommersession des Nationalrates 3 —, kam die Arbeit nur langsam vor-
wérts. Im Juli wurden die ersten Exemplare an die Freunde ausgeliefert.
Ende des Monats schon war eine zweite, bald eine dritte Auflage not-
wendig geworden.

Der Verfasser scheint mit seinem Verleger zufrieden gewesen zu sein.
Die Alterswerke wurden in der Folge simtlich bei K. J. Wyss in Bern
verlegt. Das hat freilich nicht zur Beliebtheit des Segesserschen Schrift-
tums bei den Katholiken beigetragen.

funden werden durfte, deren Ideal und Vorbild er ist. Ich bin daher wieder in
Verlegenheit wo und wie das Ding drucken lassen. Unsere katholischen Drucker
konnen es nicht; unter antikatholische Firmen will ich nicht erscheinen und Neu-
trales Unabhédngiges gibt es nicht mehr was mir bekannt wire. Auch widerstrebt
es mir einigermallen es zu einer Buchhdndlerspekulation zu machen. Am liebsten
lieBe ich es als Manuskript drucken fiir gebildete Leser» (an Heusler 5. April 1875).

1 C. H. Wyss, Hundert Jahre Buchdruckerei K. J. Wyss (1949). — Duret soll
Wyss als Apostat bezeichnet haben. P. GscuwinDp, Appellation 13.

2 Er bat Heusler (9. Mai) sich beim Drucker dafiir zu verwenden, damit dieser
betr. Korrekturen es nicht genau nehme. «Ich kann tiber mein Geschreibsel erst
urteilen, wenn ich es im Drucke vor mir sehe und habe deshalb von allen meinen
Druckern und Verlegern mir diesfalls einige Freiheit ausbedingen miissen».

3 ¢Ich habe in Bern Zeit zum Korrigieren und die eidg. Portofreiheit kommt
mir und dem Verleger fiir das Hin- und Hersenden der Korrekturen zu gut»
(id. 31. Mai).

152



V.

Hundert Jahre nach dem Erscheinen der «Culturkampf»-Studie haben
die darin entwickelten Gedanken ihre Bedeutung nicht verloren .

Die Zeitgenossen werteten die Publikation als Streitschrift. Manches,
was sich darin findet, kann noch heute befremden. Die wirkliche Bedeu-
tung der Schrift zeigt sich erst, wenn man sie in das Ganze von Segessers
Personlichkeit eingliedert und diese selbst im Rahmen ihrer Zeit zu er-
fassen sucht.

Segesser ist Historiker, Jurist, Publizist und handelnder Staatsmann
zugleich 2. Thm gelingt — was selten ist — im Meinungskampfe des Tages
ausgereifte historisch-politische Ideen aus religiés bewegtem und darum
fiilr Neues aufgeschlossenem Herzen literarisch zu gestalten und nach
allen Seiten hin frei und ungescheut zu vertreten. Ein selbstdndig denken-
der frommer Jurist und politischer Schriftsteller breitet Ansichten und
Urteile iiber die Entwicklung in Kirche, Staat und Kultur aus. Ein
fithrender katholischer Politiker weist auf Ziele zu christlicher Gestal-
tung von Gegenwart und Zukunft hin, deren Verwirklichung er anstrebt.
Was er schreibt, ist nicht eine Geschichte des Kulturkampfes: es ist der
Versuch, Zusammenhinge zu sehen und im Geschehen, in welches er
selber verwickelt ist, sich selber zu finden. Das handelnde Miterleben an
verantwortlicher Stelle ist immer spiirbar. Dies erklirt die Bedeutung,
aber auch die Befangenheit mancher Gedankengidnge und Urteile. Doch
der Pulsschlag im religiés-politischen Leben seines Luzernervolkes durch-
drang auch ihn immer und besonders in der Kulturkampfzeit. Das be-
wahrte ihn — anders als Déllinger 3, der nur Gelehrter war, — vor letzten
Irrungen. «Der Culturkampf» ist die reifste Spdtfrucht von Segessers
historisch-politischer Tagesschriftstellerei. Die Studie ist ein wichtiger
Beleg fiir ideengeschichtliche Strémungen, welche im Katholizismus des
19. Jahrhunderts auch vorhanden waren, die aber von der offiziellen
katholischen Geschichtsschreibung meist tibersehen werden *.

Die eigenartige Beurteilung der katholisch-politischen Zeitentwick-

1 Wieder abgedruckt: Kl. Schr. I 557 ff.

2 Dazu meine Aufsitze: Segesser als Rechtshistoriker (Geschichtsfreund 125
(1972) 281 ff.). — Montalembert und Segesser und das Postulat Freie Kirche im
freien Staat (Festschrift E. Isele, 163 ff.).

3 Fr. HEILER, Altkirchliche Autonomie und pépstlicher Zentralismus 347.

*+ Man ist geneigt, Segesser in seinem politischen Wirken als typischen von reli-
giosem Geist erfiillten Vertreter eines katholischen Liberalismus anzusprechen.

153



lung, die hier dargelegt ist, muB im Rahmen des Geschichtsbildes ge-
sehen werden, welches der Autor sich in seinem Bildungsweg langsam
erarbeitet hat. Sein Studiengang vermittelte ihm eine von der im zeit-
genossischen Katholizismus allein anerkannten mittelalterlich-theologi-
schen recht verschiedene religiés-realistische Weltanschauung.

Religion und Recht sind die Krifte, welche die weltgeschichtliche
Dynamik bestimmen !. Auch das Recht wird als Emanation gottlichen
Willens und nicht als philosophische Konstruktion begriffen. Als die
Luzerner Rechtsgeschichte 1858 zum Abschlusse gebracht war, setzte die
Folge der geistreichen «Studien und Glossen zur Tagesgeschichte» ein,
worin Segesser von seiner Geschichtsauffassung her das Zeitgeschehen
zu deuten versuchte. Das Verhiltnis der Religion in ihrer katholisch-
kirchlichen Ausformung zur zeitgenotssischen Entwicklung von Kultur
und Politik stand darin im Mittelpunkt. Das Schwergewicht der Be-
trachtungen galt dem Verhdltnis von Kirche und Staat. Die in seinem
Bildungsgang wurzelnden Grundanschauungen hat er nie gewechselt.
Seine Publizistik zeigt nur deren langsames Ausreifen. «Der Cultur-
kampf» bildet den AbschluB.

Ein Kernpunkt des Segesserschen Denkens als Regel fiir soziales
Verhalten begriffen liegt darin, daB er die historisch-politische Ent-
wicklung als Pragmatik erfaflte und deutete, gleichzeitig aber wubBte,
dafl Pragmatismus nicht ziellos bleiben darf, sondern auf Wesentliches
ausgerichtet sein muB. Pragmatismus wird ihm zur Grundlage seines
katholischen Liberalismus. Starres Festhalten an dogmatischen Stand-
punkten in Staat und Politik ist mit pragmatischer Geschichtsauffassung
unvereinbar 2. Das Weltgeschehen ist Ergebnis eines Ringens verschie-
dener Krifte, die in polarer Gegensitzlichkeit zueinander stehen. Aus
der Gegensitzlichkeit wirkender Faktoren ergibt sich im geschichtlichen
Ablauf dann ein Ausgleich der ein menschlicher Wiirde entsprechendes
Geschehen erméglicht, wenn die héheren Normen von Religion und Sitt-
lichkeit als bestimmende Richtpunkte Anerkennung finden. Dall Reli-
gion ein geschichtlich wirkendes «Agens hoéherer Art» ist, bildet einen

1 ¢Aller pragmatischen Behandlung der Geschichte miissen zwei Begriffe als
Unterlage dienen, weil in ihnen alles wahrhaft menschliche Leben sich wesentlich
bewegt und gestaltet: Religion und Recht» (Rechtsgeschichte I. p. 11). — Uber
diese sichtlich durch Ranke beeinfluBten Anschauungen: «Geschichtsfreund» 125
(1972) 324 ft.

2 ¢Einmal in die Geschichte eingetretene Entwickelungen schaffen bestimmte
Stellungen und Lagen, aus denen man nicht auf frithere zuriickkehren kann, sondern
vorwirts streben muf3» (Culturkampf 653).

154



Grundgedanken von Segessers Geschichtsauffassung !. Das hat ihm den
Glauben an eine goéttliche Weltregierung ermoglicht 2. Aufeinander wir-
kende Krifte sind in allem Leben iiberall da. Auch das duBlere Schicksal
der Kirche bleibt der weltgeschichtlichen Pragmatik unterworfen. Selbst
im Innern ihres Organismus herrscht ein System konkurrierender selb-
stindiger Gewalten 3. Religios und realistisch geiibter Machteinsatz in
Kirche und Staat und im Verhiltnis beider Gewalten zueinander fiithrt
zu einem Gleichgewicht, dessen konkrete Auswirkung Kompromisse im
Bereiche von Leben und Recht sind.

Zweifellos leben da Bildungseinfliisse nach, welche auf die frithe Luzer-
ner Studienzeit und auf Anregungen des damals vom jungen Segesser
sehr verehrten Lehrers Gro3bach zuriickgehen. Es war eine ganz andere
als eine kirchlich-katholische von der kaum erst einsetzenden Neu-
scholastik und ihrer Philosophie voéllig unberiihrte und dennoch religits
bewegte Geisteswelt, in welche der Student an der Hohern Lehranstalt
Luzern damals eintrat und die ihn lebenslang beeinfluBt hat *. Schon
frith las er Jakob Béhme, der ihm Zugang zum «Mystizismus» erschlof.
Ahnlichkeit mit den metaphysischen Ideen Bshmes fand er bei Schel-
ling, dessen «Bruno» er eingehend durcharbeitete und dessen Ideen
er mit Begeisterung aufgriff. GroBbach verwies in seinem Unterricht
mit groBem Nachdruck auf Spinoza. Von all dem mag sein Unab-
hangigkeitssinn und auch die Gegensatz-Philosophie angeregt worden
sein. In seinem Studiengang ist Beschéftigung mit scholastischen Autoren
nicht nachweisbar. Wohl versuchte Chorherr Josef Widmer, der Hiiter
guten Geistes in Luzern, dem Einflu GroB8bachs auf den begabten
jungen Segesser entgegenzuwirken, doch auch er vertrat Ideen, die mit
der aufkommenden und bald bestimmend werdenden Neuscholastik
kaum iibereinstimmten. Manche scharf formulierte Sitze, die sich in
Segessers Publizistik bis hin zum «Culturkampf» finden, erkliren sich aus
Bildungswerten, die er in der Studienzeit aufgenommen hatte.

Neben der Beschiftigung mit historischen und juristischen Fragen lief
immer Lektiire philosophischer Autoren einher, doch kaum von solchen
aus der neu-katholischen Schule. Er kannte Anton Giinther ° und schitzte

! Beitrdge z. Geschichte des Stanserverkommnisses (Kl. Schr. IT).
2 614.
3 «Geschichtsfreund» 326 f.
+ Ich habe die Briefe und Akten zu Segessers Studienzeit gesammelt und zum
Drucke vorbereitet.
5 «Vorabend» 448. — Uber Giinthers kirchenpolitische Ansichten: E. K. WINTER,

155



ihn; manche von Segessers kirchlichen und politischen Ideen zeigen eine
auffillige Verwandtschaft zum Gedankengut dieses Deutsch-Béhmen.
Die in der zweiten Lebenshilfte so engen Beziehungen mit Schnell, dem
Freund in Basel, wirkten offensichtlich dhnlich wie GroBbachs Unter-
richt: Schnell fiihlte sich dem Geiste Hammans verbunden und konnte
gerade von daher den Freund in Luzern so nahe verstehen und so treu
stiitzen.

Segessers Bildungsgang und sein von daher lebenslang bestimmtes
geistiges Streben erkldart, was an dieser Personlichkeit so beeindruckt:
die Verbindung von Frommigkeit, ja Kirchlichkeit, mit geistiger Unab-
hingigkeit und kritischem Sinn auch klerikaler und hierarchischer Macht-
ausiibung gegeniiber.

Er glaubte an die gottliche Stiftung der Kirche, aber er hielt dafiir,
daf3 deren konkrete Existenz und Wirklichkeit von Menschen getragen
und darum von duBeren Verhiltnissen in denen diese lebte, abhing.
Der Organismus-Gedanke der historischen Rechtsschule gebot ihm kri-
tische Einstellung der Kirchenpolitik . Auch die Kirche bedurfte «wie
jede Institution, die in den Verhiltnissen der dullern Welt zu wirken
berufen ist, einer gewissen Summe der Macht» 2. Das macht sie auch ver-
wundbar und unterstellt sie historischer Kritik 3. Dies obwohl es allein
noch potestas directiva ist, was die Kirche — und nur ihren Glaubigen
gegeniiber! — beanspruchen darf. Die unmittelbare wie selbst die mittel-
bare hat sie verloren seit der mittelalterlich-christliche Staat, «wo die
kirchliche und die politische Organisation sich durchdrangen und er-
gdnzteny, endgiiltig untergegangen ist *. Concordantia imperii cum sacer-

Anton Gunther und die Romantikforschung (Zs. f. d. ges. Staatswissenschaft
88 (1930) 281 1t.).

! Die Kirche ist «wie jeder Organismus aus dem von Gott gelegten Keime in
seiner wechselnden Gestalt erwachsen, wie der Baum aus dem Kerne, der mensch-
liche Leib aus dem Embryo, darin der ganze Organismus potenziell enthalten ist
ohne daB man auf irgend einer Stufe der Entwicklung sagen kann, dal hier die
vollkommenste Gestalt sei» (603).

% 577

3 Bei Betrachtung der Kirchenpolitik «darf man niemals vergessen, dal3 sie
nicht zur Religion gehort, sondern nur der duBern Darstellung der Religion, der
Kirche als einem Institut des duBeren Lebens Sicherheit und Selbstindigkeit zu
erstreben hat» (579).

* Die Kirche hat «keine Zwangsgewalt iiber die Glaubigen, die Befolgung der
kirchlichen Gesetze und Vorschriften ist Sache des freien Willens eines jeden. Die
Unterwerfung der untern Glieder der hierarchischen Ordnung ist keineswegs eine
unbedingte, sondern sie beschrankt sich auf das Gebiet des innern Forums» (582). —
«Die Kirche kann kein Gesetz, das von der weltlichen Obrigkeit gegeben wird,

156



dotio ist immer ein Kompromil3, unvereinbar mit potestas directa und
auch mit potestas indirecta !, denn die letztere ist in ihrer Wirksamkeit
von der Existenz katholischer Staaten abhidngig und solche sind in der
Neuzeit vollig ausgefallen. Seit dem 16. Jahrhundert — so sah es der
Rankeschiiler — war die dullere Wirksamkeit der Kirche durch das Prinzip
des Gleichgewichtes zwischen katholischen und reformierten Méachten
gesichert. Dieses schiitzte den Kirchenstaat und damit das Fundament
fiir die Unabhdngigkeit des apostolischen Stuhles. Die neuzeitliche Gleich-
gewichts-Idee hat die mittelalterliche Vorstellung von kirchlicher Po-
testas ersetzt: sie allein verschaffte der Kirche noch eine Art «mittelbarer
Machtstellung». Diese beruhte jedoch auf ganz anderen Grundlagen als
ehedem. Der pédpstlichen potestas directiva, die seit dem 19. Jahrhundert
zur einzigen Moglichkeit rémischer EinfluB-Ubung geworden war, sind
nur wahrhaft Gliubige auf Grund freien Entschlusses unterworfen. Das
wirkt sich nicht nur fiir die Wertung von Staatsgesetzen, sondern auch
auf die Haltung der Katholiken gegeniiber pipstlichen Weisungen aus
und ruht auf liberalen Grundlagen. Das Zeitalter der Demokratie ist an-
gebrochen ? und auch innerhalb des Katholizismus sind neue Formen
kirchlicher Politik notwendig geworden. Diese mul3 die Verbindung mit
dem Volke suchen und pflegen. Die Kirchenpolitik der Zukunft im euro-
pidischen Westen — das wurde unter dem Eindruck des Vatikanums
gesagt! — muB sich von mittelalterlichen wie von barocken Vorstellungen
vollkommen 16sen.

Die das Segessersche Geschichtsdenken so sehr beherrschende Vor-
stellung vom Gleichgewicht in den Machtverhitnissen hat ihn zu ab-

ungiiltig erkldren. Sie kann erkliren, daB es mit dem Gesetze Gottes im Wider-
spruch stehe, dal ein Akt der weltlichen Gewalt das go6ttliche Gesetz oder die
christliche Moral verletze. lIhr Ausspruch wird eine hohere moralische Autoritdt
haben ... aber die formelle Giltigkeit eines Staatsgesetzes oder die Legalitdt einer
an sich ungerechten Regierungshandlung wird dadurch nicht berithrt» (652).

! Das ist wohl die Grundlage fur politische Haltung eines vom sog. politischen
sich distanzierenden, doch religits fundierten katholischen Liberalismus. Siehe zu
diesem wichtigen Problem: E. K. WINTER, Kirche und Staat (Zs. fur off. Recht 1X
(1930) 44 ff.).

2 Indem die Kirche ¢den MaBstab der christlichen Wahrheit und der géttlichen
Gebote an ein weltliches Gesetz anlegt, mul sie stets dem Urteil des Individuums
fiberlassen, in voller Freiheit zu ermessen ob der Fall vorhanden sei, wo es Gott
mehr als den Menschen zu gehorchen habe ... Die Martyrer der alten Kirche waren
nicht Mértyrer des Gehorsams, sondern des freien Willens. Und so mul} es auch
in der Gegenwart sein. Der Kampf fiir den Bestand der katholischen Kirche darf
nicht allein Sache der Hierarchie, er mufl vor allem Sache des katholischen Volks
sein» (653).

157



sonderlichen Vorstellungen und illusiondren Hoffnungen verfiithrt. Das
zaristische RuBland erschien ihm — merkwiirdiges Gegenstiick zu der
ebenso schwer verstdndlichen Einschdtzung Napoleon III. — als letztes
Bollwerk der christlichen Staatsidee !. Er hoffte, wohl angeregt durch
Doéllinger der dhnlich dachte, auf eine Anlehnung der romischen an die
orthodoxe Kirche und er erwartete von daher das Heil fiir den immer
mehr einem Antichristentum verfallenden Westen 2. Er hat da — wie auch
in seiner Kritik an der Papst-Politik — Gedanken vorweg genommen,
die in der Folge lebendig wurden 3. Die neuerliche Betonung des Papst-
Primates auf dem Vatikanum schreckte ihn nicht zuletzt deswegen, weil
dadurch der Graben zum christlichen Osten unheilvoll vertieft wurde.
Positive Folge des Kulturkampfes konnte nur ein verstirkter «Anta-
gonismus des abendlindischen Staates gegen den christlichen Orient»
sein, an dessen Mission in der Heilsokonomie der Welt Segesser glaubte.
Er hingt in diesen Gedankengingen, von denen sich die politische Wirk-
lichkeit immer mehr entfernte *, offensichtlich von Déllinger ab.

Mit der Idee von dem fiir rechte politische Ordnung notwendigen
Gleichgewicht der im geschichtlichen Geschehen sich auswirkenden poli-
tischen und religiésen Krifte, iiberwindet das Denken Segessers mittel-
alterlich-kirchliche Staatsanschauungen. Sie ist in seiner Geschichts-
philosophie das Gegenstiick zu dem als grundlegend gewerteten System
konkurrierender polarer Krifte. Mit einer daraus sich ergebenden Kom-
promiBbereitschaft ist jede Art von Fanatismus — radikaler wie ultra-
montaner — unvereinbar.

Wer aus solchem Geiste lebte, hatte es schwer, den rechten Weg durch
das von ganz anderem Geiste aufgewiihlte 19. Jahrhundert zu gehen und
im Katholizismus jener Zeit fruchtbar zu wirken.

Es war Segessers Grundiiberzeugung, dal3 die politische Entwicklung

1 637.

2 637 fi.

3 Dazu: LubpoLF MULLER, Solovjev und der Protestantismus. — ATANAs Ma-
CEINA, Der GroBinquisitor. Geschichtsphilosophische Deutung der Legende Dosto-
jewskijs. — WALTER ScHUBART, Europa und die Seele des Ostens. — Leo XIII. hat
eine solche Politik versucht (E. WINTER, RuBland und die slawischen Voélker in
der Diplomatie des Vatikans 1878-1903). ,

+ Aug. v. Gonzenbach stellte in seiner brieflichen Kritik (21. Juli 1875) fest:
«Ich kann mich des Gedankens nicht erwehren, daB die lateinische Kirche durch
die Vereinigung mit der griechischen in eine dhnliche Lage kime wie sie Oster-
reich-Ungarn gegeniiber gekommen ist: das orientalische Element wiirde dominieren
statt absorbiert zu werden».

158



der Neuzeit in Kirche und im Staat auf Schaffung «absoluter conzen-
trierter» Gewalt abziele !. Solches war nicht nur mit dem Freiheitsdenken
des Rechtshistorikers unvereinbar. Auch der religiése Mensch und der
mit seiner Kirche verbundene Christ war herausgefordert. Denn wihrend
der mittelalterliche Staat freier Auswirkung christlichen Kulturschaffens
Raum gelassen hatte, erhob der moderne Staat den Anspruch, alleiniger
Tréiger der gesamten Kultur zu sein: einer Kultur, die in von den Ge-
boten christlicher Sittenlehre immer mehr geldster Form, ja in kirchen-
feindlichem Sinne gestaltet wird 2.

Segesser wendet sich nicht gegen den modernen Kulturstaat als solchen.
Dieser zog im 19. Jahrhundert in immer groBerem Umfange Kulturauf-
gaben an sich und wurde damit zum Gegenspieler der mittelalterlichen
Kirche und ihres Wirkens. Der Prozel war unaufhaltsam: es war die
Tendenz der Zeit *. Zur Gefahr wuchs sich erst ein all- und allein-herr-
schender Kulturstaat aus: ein Staat, der behauptete, einziger Tréiger jeder
Gewalt zu sein, der den Alleinanspruch auf IFérderung der Kultur erhob
und dies mit seinen Machtmitteln auch durchsetzte. In der Schweiz grift
der politische Radikalismus diese Tendenz nach Beherrschung aller
menschlichen Lebensformen, auch der religiosen und kirchlichen auf.
Wenn dabei Einfliisse aus Deutschland mitwirkten, so gehen sie kaum
direkt auf Bismarck zuriick als vielmehr auf Ideen von der angeblich
sittlichen Pflicht des Staates zu souveriner Beherrschung alles 6ffent-
lichen Geistes. Geschichtslos denkende an deutschen Universititen zu

1 ¢Macht sich anzueignen ist denn auch der fast alleinige Zielpunkt aller Staaten
geworden — absolute concentrierte Staatsgewalt, gleichviel in welcher Hand und
ihre Entwicklung auf allen Gebieten. Indem die absolute Staatsgewalt zur Bedin-
gung der Macht geworden, hat sie fast die Bedeutung einer Existenzbedingung
gewonnen, und wie frithere Zeiten die organisierte und garantierte Freiheit als das
Ideal alles politischen Zeitstrebens betrachteten, so hat die Gegenwart den Absolu-
tismus des Staates gleichviel in welcher constitutionellen Gewalt auf ihre Fahne
geschrieben» (567). — Uber solche Vorginge in Deutschland: H. Bornkamy, Die
Staatsidee im Kulturkampf (Hist. Zs. 170 (1950) 41 ff. u. 273 ff.).

2 Die Gegenwart ist durch « Emancipation von den strengen Begriffen der christ-
lichen Sittenlehre» charakterisiert. «Indem sie den Staat, die menschliche Form der
Gesellschaft, als den Trager der gesamten Cultur proclamiert, bedient sie sich
seiner Macht um die Stimme des Christentums, die unbequeme Mahnung an einen
andern Ideenkreis, zum Schweigen zu bringen ... Das ist die tiefere Bedeutung des
Culturkampfes» (612).

3 ¢Der Kulturstaat ist ein Ergebnis der Saekularisation» (E. R. HUBER, Deutsche
Verfassungsgeschichte seit 1789 1V. 638). — Uber Segessers Auffassung vom Wandel
des Rechtsstaates zum Kulturstaate, der in demokratischem Absolutismus enden
werde: 45 Jahre 654 ff.

159



«praktischen Hegeljiingern» ! ausgebildete Advokaten sind zum Riick-
grat des schweizerischen Radikalismus geworden.

Ein solcher absolutistisch-radikaler Kulturstaat widersprach allem, was
Segesser ? erstrebte, was er als Ziel menschlichen Wirkens und als Sinn
der Geschichte ansah: dem christlichen Kulturstaat 3. Der absolutistische
Kulturstaat des kulturkdmpferischen 19. Jahrhunderts stand in gréBtem
Gegensatz zu seinem Freiheitsideal: er erschien ihm als Ungeheuer, das
sich als Feind wahrer Menschlichkeit, als Vernichter allen Willens Person-
lichkeit zu sein gebédrdete. Solches war mit der Segesserschen Auffassung
vom Sinn der Geschichte unvereinbar, denn derartiger Absolutheits-
anspruch brachte alle Gegengewichte, vorab die Kirche, zum Ausfallen.
Der Absolutismus des modernen Kulturstaates drohte zum Wegebereiter
eines neuen Antichristentums zu werden: er war ja Reprisentant eines
Kulturstrebens, das wesentliche Ideen des Christentums bekdmpfte. Der
moderne absolutistische Machtstaat ist nicht nur konfessionslos; er
unterdriickt — die Vorkommnisse im Jura waren Beweis fiir diese Be-
hauptung - ihm nicht genehme Konfessionen. Er ist unchristlich, ja Ver-
korperung eigentlichen Antichristentums. Wer zum Kampfe dagegen an-
tritt, fithrt einen Verzweiflungskampf, denn wo absolute Macht herrscht,
ist Ringen der Geister aussichtslos. « Kulturkampf» beeinhaltet schon
dem Worte nach einen inneren, einen licherlichen Widerspruch; sachlich
war es ein Riickfall in Barbareli.

Verkérperung solchen Prinzips des Bosen, das sich im Kulturkampf
austobte, war fiir Segesser das nach Sedan entstandene von Bismarck
beherrschte neue deutsche Reich.

Das freundliche, allerdings von allen romantischen Illusionen freie
Deutschland-Bild, das er von seiner so fruchtbaren Hochschulzeit heim-

1 BorNKAMM 299, — Eine Untersuchung iiber die ideelle Abhingigkeit politisch
tatiger Schweizer Advokaten von ihrer in Deutschland empfangenen Bildung wire
aufschlufBreich.

2 Die Segessersche Gedankenwelt steht hier in einem gewissen Gegeusatz zu
jener seines Zeit- und Streitgenossen Jakob Burckhardt. (A. v. MarTIiN, Die Reli-
gion in Jacob Burckhardts Leben und Denken 125 ff.). Wie dieser lehnt er einen
durch die vereinte Macht von Staat und Religion getragenen kirchlichen Kultur-
staat fiir die Neuzeit ab, nicht aber einen von der Religion gepragten christlichen
Kulturstaat. Jakob Burckhardt vertrat — wie man sagen konnte (H. BORNKAMM)
—eine zwar «religidse wenn auch wesentlich negativ-religitse Weltanschauung»,
Dem Gegensatz liegt die Wertung von Macht als geschichtlicher Faktor zu Grunde,
worin der Luzerner sich vom Basler unterscheidet.

3 ¢Die christliche Cultur besteht eben nicht in der Religion allein, sondern in der
Durchdringung der Wissenschaft und des Lebens mit christlichen Ideen» (617).

160



gebracht hatte, ist auffdllig rasch verblaBt. Unter dem Eindruck der
Entwicklung, welche Deutschland nach Sedan durch den Fiirsten-Reichs-
kanzler genommen hatte, schlug es in vélliges Gegenteil um . Das neue
deutsche Reich erschien Segesser als vollendeter absoluter Kulturstaat,
schon allein deswegen dazu bestimmt, Angreifer der katholischen Kirche
zu werden. Einheit Deutschlands und preuBische Hegemonie waren nur
durch eine zentralistische Politik zu verwirklichen und dies erforderte
Kampf gegen die katholische Kirche. Mit der Niederlage Napoleons I1I.
war «Frankreich, die letzte katholische Macht», zusammengebrochen.
Die piemontesische Eroberung Roms hatte den Rest des Kirchenstaates
hinweggefegt. Alle aus Gleichgewicht erflieBenden Sicherungen fiir eine
unabhingige Stellung des Papsttums waren weggefallen. Im siegreichen
Deutschland begann gleichzeitig eine «aufgeklirte Despotie». Seit langem
war die Lage der Kirche nicht mehr so gefihrdet gewesen als in den
Jahren unmittelbar nach dem Vatikanum.

I'tir diese Entwicklung war nicht Konig Wilhelm, der erste deutsche
Kaiser, verantwortlich. Segesser wertete ihn als kldglich-kleine Gestalt.
Bismarck allein war der groBe Schuldige. Der Kanzler hatte die neue
Verfassung zum Instrumente eines in seinem Dienste stchenden abso-
luten Machtstaates geschmiedet. Er verstand es, das Volk so zu beherr-
schen, daf «in dem Rausch der Servilitit der deutsche Geist sich ver-
loren hat». Bismarck versteifte sich nach der Besiegung Frankreichs dar-
auf ein «Regiment pseudonymen Absolutismus» aufzurichten und sich
als «Major domus» eines schwachen Herrschers und als Kdmpfer gegen
den Katholizismus zu betdtigen.

Die Abneigung Segessers gegen Bismarck ist grof3 2, die Urteile iiber
ihn sind von leidenschaftlicher Feindseligkeit geprdgt. Er lieB an ihm
gar nichts gelten und wertete ihn nur als «eine in ihrer Art einzige
gewaltige, wenn auch nicht menschlich groBe Erscheinung». Diese war
ithm unheimlich, denn sie «hat sich mit den revolutiondren Tendenzen
verbiindet und fiithrt ihre Gedanken aus». Das verwegene Spiel mit mog-
lichen Staatskrisen erinnerte ihn an Siegwart, der als kleiner schweize-
rischer Bismarck Ahnliches, freilich erfolglos versucht habe 2, Bismarcks
Gegner Napoleon III. hat Segesser deswegen bewundert, weil er im

! Dazu: E. A. Picarp, Die deutsche Einigung im Lichte der schweizerischen
Offentlichkeit. — Ep. Viscugr, Die deutsche Reichsgriindung von 1871 im Urteil
schweizerischer Zeitgenossen (SZG 1 (1951), 478 ff.).

2 559, 593, 643, 656.

3 Im Nekrolog auf Siegwart (Kl. Schr. 1T 455).

1 161



zweiten Kaiserreich mit seiner demokratischen Monarchie «groBe
Prinzipien der sozialen Ordnung zum Durchbruch gebracht und spon-
tane Organisationen hat entstehen lassen», wédhrend das «Bismarcki-
sche Deutschland nur eine Carricatur des napoleonischen Frankreich»
war.

Doch war es nicht allein der Sieg Bismarcks und das Scheitern Napo-
leons, was ihn zum Schreiben der «Culturkampf»-Studie aufschreck-
te. Er war personlich in ein wahrhaft tragisches Dilemma verwickelt,
aus dem er zu fliichten versuchte. Er kam nicht darum herum, Auf-
kommen und Vordringen absolutistischer Tendenzen auch in der Kirche
sehen zu miissen.

Die Kirche ist wohl gottliche Stiftung, aber wesentliche Teile davon
sind organisch gewachsen, und selbst viele als Grundsatzfragen hin-
gestellte Sitze wertete er, seit der Syllabus-Vorsto zu kritischer
Prifung herausgefordert hatte, als Produkte historischer Prozesse. Die
Kirche als Institution des duBleren Lebens, ist in stindiger Umbildung
begriffen und darum vor die Notwendigkeit einer Anpassung an die Welt
gestellt. Pastorale Akkomodation an die Zeit ist eine Wesensaufgabe
kirchlicher Politik, doch gerade das bietet Angriffspunkte. Es gibt in
der Tat fiir christliche Historiker und Publizisten kaum eine schwierigere
und bedriickendere Aufgabe als die kuriale Akkomodation an die Zeit,
die vielfach kirchlich, oftmals aber auch politisch bestimmt war und ist,
gerecht zu beurteilen. Ist der Historiker dazu noch in das Geschehen
verstrickter handelnder Staatsmann, so wird er Vieles schirfer sehen,
sicher aber auch hdrter und einseitiger beurteilen.

Der Unwille Segessers iiber die rémische Politik bricht im «Cultur-
kampf» iiberall durch. Der Hauptvorwurf richtete sich gegen den Paral-
lelismus, welcher nach seiner Auffassung im Staat und mit Unfehlbar-
keitserklirung und Universalepiskopat in der Kirche zur Verwirkli-
chung kam ! In beiden haben sich die Begriffe «in das Absolute zu-
gespitzt». Die Kirche sollte nach Auffassung der Radikalen «geradezu
Staatsanstalt» oder mindestens «von der Duldung des Staates abhidngig»

1 ¢Nicht daB in den aufgestellten Sitzen etwas Neues lige. Denn im ganzen
Mittelalter galt die Lehre von der direkten und unmittelbaren Gewalt des Papstes
in der ganzer Kirche ... aber alle Souverdnitidt war an und fiir sich ein relativer
Begriff. Das Vaticanum fiel nun aber mit seiner Dogmatisierung dieser alten Lehr-
begriffe in eine Zeit, wo die mittelalterlichen Organisationen verschwunden, der
relative Begriff aller Gewalten verloren und in der allgemeinen Vorstellung durch
absolute Begriffe ersetzt war» (570).

162



werden. Die Kirche selbst war durch das Vaticanum mittels einer
«definierten Formel» in eine «concentrischere Form» gebracht worden,
was «den Gegensatz zu dem absoluten Staatsbegriff zum BewuBtsein»
brachte. «Und sofort war von einem Ende der Welt zum andern der
Kampf entbrannt». Ein Ringen geistiger Potenzen, was immer die Ge-
schichte bewegt, ist durch das Eingreifen des absoluten Staates in das
Gebiet der materiellen Machtmittel herabgezogen worden. Er wertete
das kirchliche Geschehen seit dem Vaticanum als Gegenstiick zur un-
gliicklichen profan-politischen Entwicklung.

Die Zentralisation in der Kirche hat den Ausbruch des Kulturkampfes
deswegen beschleunigt, weil auf dem Vaticanum kirchliche Systematiker
das System der Machtausiibung auch in der Kirche zu einem «absolut
gedachten» hinaufsteigerten; sie versuchten «Vorstellungen iiber das
Kirchenregiment Raum zu schaffen, die mehr den modernen Begriffen
von der Natur der o6ffentlichen Gewalt entsprachen». Dabei iibersahen
zu historisch-pragmatischem Denken unfihige Theologen, daB alle Vor-
aussetzungen zu «Ideen von der Suprematie der Kirchengewalt iiber alle
Welt ... mit dem christlich-feudalen Staate weggefallen sind.» Der im
Vatikanum gipfelnden Umbildung der Kirchenverfassung hitte «eine
unumwundene Erklirung des Verzichtes auf alle Machtanspriiche, die
mit dem Begriffe des mittelalterlichen christlichen Staates in Verbindung
standen, vorausgehen miissen»!. Statt dessen gibt es «noch heutzutage»
in der Kirche Schulmeinungen, «welche von der Verinderung der Zeiten
absehend jene Anspriiche als Wahrheiten proklamieren, denen eine ewige
Geltung zukommey.

Dariiber hinaus wird der Regierung Pius’ IX. das starre Festhalten
am Kirchenstaat als Fehler angerechnet 2. Dal} dieser zum endgiiltigen
Untergang verurteilt sei, war dem Historiker Segesser schon frith erkenn-
bar. Der Kirchenstaat ist in der Tat im 19. Jahrhundert zum Bleigewicht
geworden, das den Flug der Stiftung Christi in die Neuzeit erschwert,
wenn nicht verunméglicht hat. Die kuriale Gegenaktion gegen die Be-
drohung des Patrimonium Petri war ihm gerade deswegen fragwiirdig,
weil sie die « Vereinheitlichung der Wirksamkeit des Kirchenregimentes
und die formale Ausbildung des hierarchischen Systems» auf die Spitze

1 647.

% «Die in den neuen Verhiltnissen von Anfang an bedrohte Existenz des Kirchen-
staates zu erhalten ist gleichsam zu einem Axiom der kirchlichen Politik geworden
und ... hat die rémische Kirche verhindert, in den vollstindig umgestalteten Verhalt-
nissen des europdischen Continentes eine neue politische Stellung zu gewinnen » (646).

163



trieb. Es war ihm ein Beweis fiir die Kurzsichtigkeit, ja Blindheit der
Kurie in politischen Fragen, daB man im vatikanischen Rom die Wieder-
herstellung des Kirchenstaates vom siegreichen Deutschland erhoffte !.

Das Vatikanum war ein Ungliick: es ist das die Wertung eines Rechts-
historikers. Er glaubte aus seinem Geschichtsverstindnis heraus auch
den Grund fiir das Unheil zu erkennen: es ist das Schwinden von Gegen-
gewichten im Leben der Kirche, das Ausfallen von konkurrierenden
Rechtsverhdltnissen, was die verfehlte Entwicklung herauffiihrte. Ein
Episkopat, der zwischen Devotion und Unentschlossenheit schwankt,
kann nicht Gegengewicht sein. Der konkrete Gehalt der Segesserschen
Konzilskritik richtete sich darum in erster Linie gegen das Verhalten
der Minderheitsbischéfe auf dem Konzil 2. Deren Fernbleiben von den
entscheidenden Abstimmungen, die nachtrigliche devote Zustimmung
und vor allem der untertdnige Eifer in der Durchsetzung der Dekrete
blieben ihm unverstandlich.

Die damals leidenschaftlich diskutierte Unfehlbarkeitsfrage stand in
seinem Denken durchaus an zweiter Stelle. Er bestreitet nicht die immer
anerkannt gewesene Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen, wohl
aber die Opportunitdt der Definition 3. Doch auch hier ist die Ableh-

! Er spricht von «kurzsichtiger Hofinung, den neuen deutschen Kaiser fir eine
Restauration des Kirchenstaates zu gewinnen» (581 u. 592). — Segesser spielt da
auf die Audienzen vom 5./9. Nov. 1871 an, in welchen der Erzbischof von Gnesen-
Posen Ledochowski in Versailles Konig Wilhelm um Intervention in Rom ersuchte
(A. ConsTABEL, Die Vorgeschichte des Kulturkampfes 46 Nr. 35). Die von Kultus-
minister v. Mithler entworfene Antwort ist abgedruckt bei W. REIcHLE, Zwischen
Staat u. Kirche 315 ff.

2 575.

3 «Das politisch Bedenkliche der conciliarischen Feststellungen ... bestand offen-
bar darin, dal das Princip der Suprematie des apostolischen Stuhles in bestimm-
terer Weise als bisher an die physische Person des Papstes gebunden wurde. Man
kann die Unfehlbarkeit des Papstes, wie sie das Vaticanum definiert hat, anerkennen,
bestreiten oder dahin gestellt sein lassen: unter jeder Voraussetzung ist soviel sicher,
daB das Urteil dariiber, ob die Definierung und Verkiindung dieser Lehre in dem
gegebenen Momente notwendig, den allgemeinen Interessen der Kirche zutridglich
sei, mit der Lehre selbst nichts zu tun hatte, sondern eine Frage der kirchlichen
Politik war. Die ganze Diskussion der Opportunitit hatte sich auf diesem Stand-
punkt zu bewegen, es war eine Frage der inneren Politik der Kirche. Denn daf3
die Lehre von der Unfehlbarkeit der Kirche in Glaubenssachen von jeher bestanden,
bestritt niemand; daBl die Institution der lehrenden Kirche im Gegensatz zur
lernenden mit der ganzen Gestaltung der Hierarchie gegeben war und dal die
Ausgestaltung der Hierarchie in den Episkopat mit der Spitze des Primats in der
lateinischen Kirche von jeher anerkannt war, war ebenfalls eine feststehende Tat-
sache; nur die letzte formelle Consequenz der hierarchischen Verfassungslehre war
noch nicht autoritativ gezogen ... Indem man eine theologische Controverse zur

164



nung eigenartig motiviert und offensichtlich vom Milltrauen des Fdde-
ralisten gegen jede Zentralisation getragen. Er hat der ganzen Streit-
frage nicht jene Bedeutung zuerkennen konnen, welche Anhdnger und
Gegner ihr gaben. Fiir ihn — den Nicht-Theologen, den Juristen — war es
vorerst eine Kompetenzfrage !. Auch sein merkwiirdiges und von der
breiten Offentlichkeit nicht verstandenes personliches Verhalten zur
Vaticanums-Definition wird nur von daher begreiflich: er wertete sie als
eine der formalen Ausbildung des hierarchischen Systems dienende MaB-
nahme der Kirchenpolitik, welche nur Anerkennung als dulleres Gesetz
nicht aber innere religivse Zustimmung beanspruchen kénne 2. Auch das
war wiederum juristisch gedacht. Er betrachtete die Kirche «als eine
in der materiellen Welt constituierte Gesellschaft», deren Gesetze zwar
die Gldubigen binden, doch - da die Kirche keine politische Zwangs-
gewalt mehr hat — nur mit Bezug auf dullere Unterwerfung. Die innere
Zustimmung bleibt eine personliche Gewissensirage. Da dies damals
nicht beachtet wurde, kam es zum Kulturkampf 2.

Diese Haltung ist zweifellos eine Konsequenz, die sich aus der Aner-
kennung der individuellen Gewissensfreiheit ergibt. Doch — und das ist
wohl fiir die Wertung der Haltung Seggessers wesentlich — neben der
Bejahung dieses modernen Ireiheitsrechtes steht fiir den gliubigen Ka-
tholiken die Anerkennung der «konstituierten Kirchengewalt ... auf der

autoritativen Entscheidung brachte, setzte man die ganze kirchliche Organisation
mit ihrem physischen Centrum in engere Verbindung. Allein wie dieses dadurch
an Wirksamkeit gewann, so wurde auch die ganze Organisation zu einem der
physischen Gewalt leichter erreichbaren Angriffsobjekt. Denn je zentraler eine
Organisation, desto stirker wird sie in ihrem Centrum affiziert, und je mehr dieses
Centrum in ein physisches Moment gesetzt wird, desto mehr wird mit ihm das
Ganze der Wirkung physischer Gewalt ausgesetzt» (648/49).

! Es lag «am Ende die ganze Differenz darin, ob die erneute Formulierung einer
von allen anerkannten Lehre, der Unfehlbarkeit des kirchlichen Lehramtes, richtig
und in competenter Weise erfolgt sei oder nicht, mit andern Worten, es handelte
sich mehr um die Competenzfrage als die Tatfrage» (597).

2 Durch die nachtrigliche Zustimmung des gesamten Episkopates war «der
formulierte Glaubenssatz auleres Kirchengesetz und als solches unanfechtbar
geworden. Und in Beziehung auf diese 4uBere Ordnung mufl man sagen, dafB3 die
Kirche als eine in der materiellen Welt constituierte Gemeinschaft nach denselben
Gesetzen regiert wird wie der biirgerliche Staat. Wenn nun in der biirgerlichen
Gemeinschaft die gesetzgebende Gewalt ein Gesetz gibt, so ist der Einzelne schuldig
sich demselben insoferne zu unterwerfen als er sein dulleres Verhalten darnach ein-
zurichten hat, gleichviel ob er demselben seinerseits zustimme oder nicht ... Ganz
ebenso verhalt es sich in der kirchlichen Gemeinschaft ... Darum sagt auch der
Canon ganz richtig: Si quis contradixerit anathema sit, nicht aber: Si quis non
crediderit» (ebda).

165



Grundlage des Tridentinums». Der Altkatholizismus hat dies mit seinem
Widerstand nicht nur gegen die Unfehlbarkeit, sondern auch gegen die
Autoritdt der Bischofe in Frage gestellt 1.

Der religios-kirchlich gesinnte Jurist Segesser suchte in seinem
Gedankengange liberale Gesinnung mit Anerkennung der kirchlichen
Autoritit zu verbinden. Es ergab sich daraus die Pflicht — was er in der
Folge dauernd praktizierte — ungliickliche Entwicklungen, die in der
Kirche zum Durchbruche kamen, in der Offentlichkeit zu beschweigen.

Erst zwei Jahre nach dem Vaticanum begann Bedeutung und Trag-
weite der Unfehlbarkeitserklirung auch fiir das perstnliche Verhalten
Segessers zu einer brennenden religidsen Frage zu werden, von welcher
das weitere Lebensschicksal des Mannes abhing. Nach seiner Auffassung
muflte die Organisation altkatholischer Pfarrgemeinden zum Bruche mit
der wahren katholischen Kirche fithren. Erst jetzt wurde fiir ihn aus
einer juristischen Kompetenz — eine religi¢s-kirchliche Glaubensfrage.
Es war aus einer innerkichlichen Bewegung «urspriinglich wohlmeinender
Ménner»? eine Sekte entstanden und diese lie8 sich als Mittel zur Bekdmp-
fung der alten katholischen Kirche miBBbrauchen. Erst von da ab trat
die scharfe Wendung gegen den Altkatholizismus, was Segesser fortab
bestimmte 3, in Erscheinung.

Diese Wendung verdient besondere Aufmerksamkeit. Sie beleuchtet
ein entscheidendes Element der kirchlich-politischen Haltung und auch
der personlichen Religiositdt des Luzerners.

Die Vertreter der anfinglichen Opposition gegen die Unfehlbarkeits-
erklirung hat er dauernd als Minner geachtet, «die in strenger Weise
dem katholischen Lehrbegriff huldigten». Diesem «ersten Stadium der
altkatholischen Bewegung» galt solange seine Sympathie, bis darin «nega-
tive Elemente» beherrschend in den Vordergrund traten, es zum « Gaukel-
spiel» des Anschlusses an die jansenistische Kirche von Utrecht kam und
«ein leeres Trugbild, das nur politischen Zwecken dienstbar gemacht

! «Offenbar mubB} in der kirchlichen Ordnung dasselbe gelten was in der biirger-
lichen gilt: die individuellen Ansichten diirfen nicht an die Stelle competenter
Gewalten treten ... Bisher war der Altcatholizismus eine oppositionelle Richtung in
der Kirche gewesen, von nun an trat er faktisch in Opposition gegen die Kirche.
Indem er der Jurisdictionsgewalt der Bischofe sich entzog und ihrer Lehrgewalt die
individuelle Berechtigung entgegensetzte verzichtete er selbst auf das dulBere Kri-
terium der Zusammengehorigkeit mit der organisierten katholischen Gemeinschaft»
(599).

2 596/97.

3 5. 45 Jahre 687.

166



werden konnte» entstand !. Ein Schisma innerhalb des Katholizismus
hielt er als wieder heilbar. Er hitte das der neuen Kirchenbildung vor-
gezogen. Solches setzte jedoch in kaum mehr riickgéngig zu machender
Weise ein, als der Altkatholizismus zur Gemeindebildung und damit zur
Ablésung von der duBeren Einheit des hierarchischen Zusammenhanges
angeblich ohne Aufhebung der Glaubensgemeinschaft schritt.

Das Entscheidende fiir Segessers Haltung war die Verbindung, welche
dieses neue Kirchengebilde, dessen damaligen religiosen Gehalt er gering
schitzte, sogleich mit der Politik einging. Der Altkatholizismus nahm
fiir Entstehen und Festigung, trotz des Anspruches, den alten katho-
lischen Glauben zu vertreten, wiirdelos die entscheidende Forderung
durch den politischen Radikalismus an und stellte sich willig in dessen
Dienste?. Das hat den religiosen Menschen, der Jurist und auch gegen
Rom kritisch eingestellter Kirchenpolitiker war, empért. Die Ahnlichkeit
in Wollen und Tun der vom Radikalismus abhidngigen Manner der neuen
Kirche mit Bismarck lieB ihn erschaudern 3. Segesser hat in der alt-
katholischen Kirchengriindung weit mehr politisch-radikale als religiose
Triebkrifte am Werke gesehen. Der Altkatholizismus» galt ihm «nach
jeder Richtung als eine Neubildung», als «ein leeres Trugbild, das nur
politischen Zwecken dienstbar gemacht werden konnte» und dessen
zum Katholizismus feindlicher Kurs durch gleinerische Kleriker und
ungldubige radikale Politiker bestimmt wurde. Er hielt die Definition des
Vatikanums deswegen als Ungliick, weil dadurch berechtigte Reform-
bewegungen innerhalb der Kirche verhindert wurden *. Der Altkatholi-

1 601.

2 0. GiLg, Die nicht-theologischen Faktoren bei der Griindung der christkatho-
lischen Landeskirche der Schweiz (Int. kirchliche Zs 49/1959 30 ff.) beriicksichtigt
diese wesentlichen Zusammenhédnge doch wohl zu wenig.

3 «Man stellt den Katholiken die Alternative ... ihre Konfession fiir eine neue
Staatsreligion und Staatskirche zu verlassen ... Die katholischen Radikalen haben ...
die Sache auf einen Punkt gebracht, wo sich der Fanatismus der Sache bemichtigte,
wovon namentlich der Kanton Bern ein frappantes Beispiel gibt ... Die radikalen
Schweizer schwiarmen fir Bismarck und doch hat seit Tamerlans Zeiten keine
rohere und gemeinere Natur welthistorische Bedeutung erlangt als er» (an Dubs
13. Mai 1873).

4 «Alles redet jetzt von der Unfehlbarkeit. Fiir uns ist diese Definition allerdings
eine Fatalitdt, denn sie sistiert die Expansionskraft unserer Kirche und unterbindet
ihre zivilisatorische Mission, aber nicht fiir die sog. Altkatholiken, die keine Katho-
liken waren, sind oder sein wollen mit oder ohne Vatikanum. DaB all dieses Gesindel
sich iiber die Kirchenfrage hermacht, verunmoéglicht auf lange Zeit berechtigte
verniinftige Reformbestrebungen, welche gerade durch den unbefriedigenden Aus-

167



zismus dagegen, durch welchen anfinglich gute Reformbestrebungen in
den Dienst eines absolutistischen Bismarckismus gestellt wurden, erschien
ihm als das fratzenhafte Spiegelbild der Zeit, als Hohepunkt der im
Kulturkampf durchbrochenen absolutistischen Tendenzen des Radika-
lismus. Nichts hat ihm und auch anderen niichternen Zeitgenossen die
Staatshorigkeit der neuen Kirchenorganisation eindriicklicher bestétigt
als die mit der Kirchenverfolgung im Jura eng verbundene Errichtung
der altkatholischen theologischen Fakultdt in Bern . Deren erste Aus-
wirkung war ja die Beschlagnahme der neuen katholischen Kirche in der
Bundesstadt gewesen.

Es geht jedoch nicht an, die Ablehnung, ja Feindschaft Segessers zum
Altkatholizismus allein aus politischen Griinden - aus seiner Gegner-
schaft zum Radikalismus — zu erkldren. Schon allein die Tatsache, daf3
er den Radikalismus als Wegebereiter zu neuem Absolutismus und die
neue Kirche als Helfer dabei wertete zeigt, dal tiefere Stromungen wirk-
sam waren. Verabsolutierung einer sidkularisierten Welt — wie das die
Richtung der Zeit war — ist ein todlicher Schlag gegen jeden religidsen
Sinngehalt menschlichen Lebens. In Segessers Schriften finden sich — was
leicht {ibersieht wer sie nur aus politischem Interesse liest — tiefe schéne
und fromme Gedanken, welche nur in einer an religidsen Werten reichen
Lebensauffassung ihren Grund haben konnen 2 Die in Manchem so
scharf zugespitzte und in durchaus nicht-klerikalem Geiste geschriebene
Abhandlung, bringt Ausfithrungen {iber das Wesen der Religion, iiber
Gnade, Siinde, BuBle, iiber Abendmahl, Ehe, Bedeutung des ehelosen
Priesterstandes, die man bei einem so niichtern-kritisch und rational
denkenden Schriftsteller nicht suchen wiirde. Segesser war — was 1im
Alter immer mehr auch der Offentlichkeit erkennbar wurde — nicht nur
Gelehrter und Politiker, sondern auch eine tief religitse, im Kerne

gang des Vatikanums ohne diesen Heidenlirm einen maéachtigen AnstoB erhalten
hitten» (an Schnell 19. Mirz 1873).

1 Diese altkatholische Bewegung scheint «einigermaflen ins Stocken geraten zu
sein und die Geburtshiilfe protestantischer Regierungen scheint mir wenig glick-
lich fiir eine katholische neue Kirche. Uberhaupt leidet der Altkatholizismus an
zu flagranten Widerspriichen als daB er sich so dauernd gestalten kénnte. Jeden-
falls ist der deutschschweizerische Altkatholizismus die mindeste Species dieser
Pflanze und insbesondere der bernische Altkatholizismus eine Migeburt von prote-
stantischen und katholischen librepenseurs» (Wattenwyl an Segesser 17. Mérz 1874.—
«Die Eidgenossenschaft» fithrte den damals in Erscheinung tretenden Zerfall des
Altkatholizismus darauf zuriick,; daB er «zu einer Regierungswaffe umgebildet
wurde» (Nr. 58/10. Marz 1874).

2 besonders in Abschnitt XIII des «Culturkampf» (625 ff.).

168



mystisch veranlagte Natur!: «ohne Mysterien gibt es keine Religion,
denn das in der Vernunft Begriffene kann nicht Gegenstand der Reli-
gion seiny.

Wihrend er Vaticanum und Kulturkampf durchlebte, bildete sich ihm
die Uberzeugung, die Lésung der groBen Fragen der Zeit miisse anderswo
gesucht werden als in blofler Politik und in Abwehr des Altkatholizismus.
Es ging um weit mehr als um blof3 politische Restauration 2. Die Kirche
muBte dadurch einen Vorstof in die neue Zeit wagen, dal sie sich der
Welt aktiv als Kulturanstalt zeigte 3. Die Proklamation der perstnlichen
Unfehlbarkeit des Papstes beklagte er nicht zuletzt deswegen, weil damit
«der civilisatorische Aufschwung des Katholizismus gebrochen» wurde*.
Statt dessen fordert er von der Kirche Pflege echter Wissenschaft. Posi-
tive Kulturleistungen waren in der Zukunft nur méglich, wenn die Kirche
auf iiberalterte Privilegierungen verzichtete und sich beziiglich der Rechts-
lage fiir ihr Wirken auf das gemeine fiir alle ohne kirchlich-konfessionelle
Riicksichten geltende Recht stellte. Dieses «gemeine Recht» war fiir Alt-
gesinnte das Negative an der neuen Zeit. Es war jedoch die einzige Hoff-
nung auf Abwehr eines drohenden kulturstaatlichen Absolutismus, denn
es erschlo auch der Kirche die Moglichkeit zu neuen positiven Leistun-
gen. Wer immer vom Geiste der Zeit wirklich beriihrt und bewegt war,
der wullte, daB Rettung und Wiederaufschwung nur auf der Grundlage
der Freiheit des Christenmenschen gefunden werden konnten.

Das war es, was Segessers Studie «Der Culturkampf» erstrebte.

(Schluf folgt.)

1 Er verweist auf Jakob Béhme (626). — Die Jugendlektiire (oben 151) hat da
wohl nachgewirkt.

2 ¢Natiarlich konnte ich ja der Curie zu nichts helfen wollen, aber ich weil} ja,
dalB3 das auch Ihr Bestreben nicht ist und dafl unter uns GroBeres im Spiele ist
als Restauration. Ich wiillite in der Tat so weit ich zurlcksehe nichts, das ich
restaurieren moéchte» (Schnell an Segesser 29./30. Aug. 1874).

3 In Abschnitt XVIII (653 ff.) entwickelt Segesser ein Programm zur «Gewin-
nung neuer Grundlagen fiir die Politik der Zukunft».

* Kl. Schr. 1 456.

169



	Segessers Abrechnung mit Vaticanum und Kulturkampf

