
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 69 (1975)

Artikel: Untersuchungen zur Büchersammlung Friedrichs von Amberg : ein
Beitrag zur franziskanischen Geistesgeschichte des Spätmittelalters

Autor: [s.n.]

Kapitel: Einführung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-129749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-129749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTOPH JÖRG

UNTERSUCHUNGEN ZUR BÜCHERSAMMLUNG
FRIEDRICHS VON AMBERG

Ein Beitrag zur franziskanischen Geistesgeschichte des Spätmittelalters

INHALT

Einführung S. 1. I. Die wissenschaftliche Ausrichtung S. 15. 1. Friedrichs
philosophisch-theologische Handschriften S. 16. 2. Die Defensor-Pacis-Handschrift S. 45.
3. Ordensgeschichtliche Materialien S. 48. 4. Das Vokabular des Fritsche Closener
S. 54. - II. Die pastorale Ausrichtung S. 60. 1. Die Predigtliteratur: a) Geschlossene
Predigtwerke S. 61. b) Predigtmaterialsammlungen S. 74. c) Exempla-Sammlung
S. 88. 2. Erbauungschrifttum S. 92. - Zusammenfassung S. 104. - Abkürzungen
S. 106. - Literaturverzeichnis S. 107. - Zitierte Handschriften und Archivalien
S. 112. - Personenverzeichnis S. 113.

EINFUHRUNG

Das lateinische Hochmittelalter ist der Forschung dank umfangreicher
Text-Editionen verhältnismäßig gut zugänglich; dagegen fehlen
weitgehend entsprechende Arbeiten für das ausgehende Mittelalter, worin
sicherlich eine der Ursachen für die mangelhafte Kenntnis und oft falsche

Beurteilung der spätscholastischen Epoche liegt1. Während etwa die

NB: Die im Folgenden immer wiederkehrende Sigle Cod. verweist auf die
entsprechende Handschrift im Franziskanerkloster (Cordeliers) Freiburg i. Ue., wobei
nach der Bandnummer schon jetzt die im Handschriftenkatalog (Kat.), der zum
Druck vorbereitet ist, zur Beschreibung von Sammelhandschriften verwendeten
Texteinheiten genannt werden (römische und arabische Ziffer sowie Jlinuskelbuch-
stabe) ; um bis zum Erscheinen des Katalogs das Auffinden der zitierten Texte
dennoch zu ermöglichen, wurde jeweils auch die Folienangabe (f.) beigefügt.

1 Cf. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, passim; Ritter, Studien
zur Spätscholastik, Einleitung und öfters; Stjdbrack, Die geistliche Theologie des
Johannes von Kastl, 8.



Germanistik im Spätmittelalter eine Verbürgerlichung der Literatur
erkennt, in der Übertragung scholastischen Gedankenguts in die

Volkssprache Neues erblickt J und vielleicht aus diesem Grunde unbefangener
an Text-Editionen herangeht, messen Theologen und Historiker das

lateinische Spätmittelalter an der Hochscholastik oder am Humanismus
und stellen dabei eine gewisse Dekadenz fest, was die Herausgabe
quellenkritischer Texte ihrerseits wieder verzögert 2.

Die Verbürgerlichung Europas mit dem Aufblühen der Städte,
Universitäten und städtegebundenen Orden hat aber erst einen großen Teil
der spätmittelalterlichen lateinischen Literatur ermöglicht3. Es ist eine

Literatur, die auf spiritueller Ebene vom «Streben nach religiöser Ver-
innerlichung»4 nicht zu trennen ist und sich im 15. Jahrhundert auch

in jener «populartheologischen Literatur» manifestiert, die nach Gerhard
Ritter «geistesgeschichtlich eine eminente Rolle gespielt hat» \ Parallel
zur Popularisierung des Wissens verläuft eine wissenschaftliche Spezialisierung

6, die vor allem den Naturwissenschaften und der Philosophie
zugute gekommen ist 7.

Während der literarische Niederschlag der spätmittelalterlichen
Fachwissenschaften der Forschung naturgemäß näher steht, wird das popu-
lartheologische Schrifttum gern übergangen. Seine Aufarbeitung ist
zwar keine neue Forderung 8

; sie hat auch schon längst eingesetzt 9 und
bedeutende Früchte gezeitigt10. Gemessen aber an der erdrückenden

1 Cf. Ruh, Bonaventura deutsch, 78 ff.
2 So liegen z. B. die deutschen Fassungen von Werken Marquards von Lindau

(ed. Hofmann) oder Rudolfs von Biberach (ed. Schmidt), nicht aber ihre lat.
Fassungen in kritischen Editionen vor.

3 Cf. P. Lehmann, Über Perioden des lat. Schrifttums im Mittelalter, in :

Erforschung des Mittelalters Bd. 5, 255 f.
4 Ibid. 256.
5 Ritter, Die Heidelberger Universität, 430, Anm. 2.
6 P. Lehmann, op. cit., 254.
7 Cf. P. DuHEM, Etudes sur Léonard de Vinci, 3 Bde Paris 1906-13 ; id.. Le

système du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon à Copernic, 10
Bde. Paris 1913-59; die zahlreichen Publikationen von Annaliese Maier.

8 Cf. Sudbrack, op. cit., Einleitung.
9 Ich denke z. B. an B. Hauréau, Notices et extraits des manuscrits de la Bibl.

Nat. et d'autres Bibliothèques (für die von ihm bearbeiteten Bände cf. P. O. Kris-
teller, Latin Manuscript Books before 1600, New York 1960, 51) ; Notices et
extraits de quelques manuscrits latins de la Bibl. Nat., 6 vol. Paris 1890-93; seine

Beiträge zur Hist. Litt. France und sein ungedrucktes, neuerdings im Faksimile
zugängliches Initienverzeichnis.

10 Z. B. V. Redlich, Tegernsee und die deutsche Geistesgeschichte im 15.
Jahrhundert, München 1931 (Nachdruck 1974), der an Hand des Tegernseer Bibliotheks-



Fülle des brachliegenden Materials und gemessen an den Leistungen, die

für das lateinische Früh- und Hochmittelalter vollbracht wurden, steckt
diese Aufarbeitung noch in den Anfängen.

Um der populartheologischen Literatur und damit dem Geist des

Spätmittelalters näher zu kommen, werden zwei Wege eingeschlagen,
die einander ergänzen und überschneiden müssen. Einerseits tritt man
von innen an das Material heran und versucht, in Einzeluntersuchungen
und Text-Editionen Kontinuität und Neues herauszuschälen. Anderseits

geht man den Bestand von außen an, indem man handschriftliches
Material unter bestimmten Gesichtspunkten zu ordnen und damit einen

allgemeineren, wenn auch gelegentlich erst vorläufigen Überblick über
die erhaltenen Texte zu schaffen sucht 1.

Dieser zweite Weg drängte sich bei der Untersuchung eines Teils der
mittelalterlichen Bibliothek des 1256 von der Basler Kustodie aus gegründeten

Franziskanerklosters in Freiburg i. Ue. auf2, nicht nur wegen der
Fülle des nahezu unerschlossenen, thematisch reichhaltigen Materials,
sondern auch insofern, als dieser Konvent keinen greifbaren Autor
hervorgebracht hat, durch dessen Werk hindurch die Bibliothek zu betrachten

wäre. Da zudem Albert Bruckner, der diese Bibliothek ais erster
scriptoristisch erschlossen hat3, auf den Umstand aufmerksam machte,

bestandes bedeutsame Verbindungslinien zwischen Universitätsbetrieb (Wien)
und Reformgeist nachwies, oder K. Ruh, der auf handschriftlicher Basis
Verbindungslinien von Bonaventura zur Devotio moderna zog und die Tatsache einer
Franziskanermystik untermauerte.

1 Die entsprechenden Hilfsmittel, die vor allem in Handschriftenkatalogen mit
Inicipitverzeichnissen und Zusammenstellungen von Sachgruppen (Stegmüller,
RB, RS; Glorieux, La litt, quodlibétique; Zumkeller, Manuskripte; Schneyer,
Rep. etc.) bestehen, sind bis 1951 bei Pelzer, Répertoires d'Incipit, gesammelt.
Ein Nachtrag mit inhaltlicher Ausweitung findet sich bei Autenrieth, Literaturberichte.

2 Die grundlegenden Arbeiten zur frühen Klostergeschichte stammen von
Raedlé, Le Couvent; Fleury, Le Couvent; M. Strub, Les Monuments d'art
et d'histoire de la Suisse, Fribourg III, 1959, 3-97; außerdem: J. Jordan, Le
Couvent des Cordeliers de Fribourg, Fribourg 1956, deutsch übersetzt in: Alemania
Franciscana Antiqua 6 (1960) 5-65; A. Daguet, Notes sur le mouvement intellectuel

de Fribourg au 15e siècle, in: Archives de la Soc. d'hist. du Cant, de Fribourg 2

(1858) 185 ff., mit dem Untertitel: Etat des Arts et des Lettres. Le Couvent des
Cordeliers centre du mouvement intellectuel; M. Meyer, Catalogue de la Bibliothèque

cantonale de Fribourg t. 3 (Fribourg 1859) Bibl. des Cordeliers S. xx-xxn;
Fleury, Catalogue des Religieux; P. M. H. Vicaire, Couvents et monastères,
in: Fribourg-Freiburg 1157-1481, Fribourg 1957, 312 ff.; G. Zwick, La vie
intellectuelle et artistique, ibid. 358 ff., 371 ff. ; B. Stüdeli, Minoritenniederlassungen
und mittelalterliche Stadt. Diss. Fribourg 1968 (gedr. Werl/Westf. 1969) 37 f.

3 Bruckner, SMAH 11 (1967) 83 ff.



daß sie mit ihren rund 90 Handschriften 1, die in ihren Hauptbestandteilen

vor allem von den beiden Franziskanern Friedrich von Amberg
(gest. 1432) und Jean Joly (gest. 1510) zusammengetragen worden ist2,
ohne bekannte Verluste in unsere Zeit gerettet wurde, eröffnete sich die

Möglichkeit, zunächst an Hand der immerhin 18 Codices 3 umfassenden

Sammlung des älteren Friedrich von Amberg zu zeigen, welche Literatur
von einem etwas überdurchschnittlich ausgebildeten Franziskanerbruder
im Laufe seines Lebens benützt und verarbeitet worden ist, und dabei

Einblick in dessen geistig-geistliche Ausbildung und Spiritualität zu

gewinnen.
Bevor jedoch diese Handschriften näher ins Auge gefaßt werden

können, ist es notwendig, auf die Biographie Friedrichs von Amberg
hinzuweisen 4.

1 Ein rudimentärer, handgeschriebener Katalog ohne Signatur zählt 147
Manuskripte auf. Darunter befindet sich eine beträchtliche Anzahl humanistischer (Sebastian

Werro) und jüngerer Handschriften aus dem 16.-19. Jahrhundert. Cf. auch
M. Meyer, Verzeichnis der Barfüßerbibliothek. Ms. L 557 (1848) der Bibliothèque
cantonale et universitaire de Fribourg.

2 Zu Jean Joly cf. Fleury, Un moine bibliophile au XVe siècle, le P. Jean
Joly, Cordelier de Fribourg, in: ZSKG 6 (1912) 26-33; id., Le Couvent, 287-292;
A. Bruckner, op. cit., 96ff — Ein ldeinerer Fonds stammt von Conrad Grütsch
(dazu: A. Murith, Jean et Conrad Grütsch de Bale, Diss. Fribourg 1940 und A.
Bruckner, op. cit., 92 f.). Die übrigen Bände stellen Streugut dar.

3 Von diesen 18 Handschriften tragen 14 (Cod. 20, 24, 26, 28, 44, 51, 63, 66, 95,
107, 109, 117 I/II und 139) den eigenhändigen Besitzervermerk Friedrichs, der
meistens Liber magistri Fiderici ordinis minorum lautet. Vier Besitzervermerke
dürften bei der Restauration der Einbände (Cod. 60, 62, 83) und durch Verlust der
ersten Lage (Cod. 82) verlorengegangen sein. Aus den von A. Bruckner, op. cit.,
87 Anm. 25 zusammengestellten Handschriften Friedrichs müssen Cod. 27, der
von G. Schnürer (in: FGB 24 [1917] 1 ff.) in die Zeit Friedrichs datiert wurde,
jedoch keinerlei Spur Friedrichs hinterlassen hat, Cod. 61 und 69. die nach Friedrich
zusammengestellt oder ins Kloster gekommen sein dürften, gestrichen werden.

4 Friedrich von Amberg hat seit P. M. Schmitt, Notices sur les Couvents du
Diocèse de Lausanne, in: Mémorial dc Fribourg 2 (1855) 290 und vor allem seit
A. Daguet, Notes sur le mouvement, op. cit., 192 seinen festen Platz in der lokalen
Geschichtsschreibung. Besondere Beachtung wurde ihm vorerst wegen seiner
Redaktion von Vinzenz Ferrcr-Predigtcn (cf. N. Raedlé, Prédication de S. Vincent
Ferrier à Fribourg en mars 1404, in: Revue de la Suisse catholique 5 [1874] 653 ff.)
geschenkt. Die erste Monographie über ihn stammt von Fleury, Maître Frédéric
d'Amberg. Nebenbei wurde er im Zusammenhang mit ordens- oder kirchengeschichtlichen

Untersuchungen zum Schisma (cf. Bibliogr. : Eubel, Minges, Schönenberger),

und Arbeiten, die einzelne Texte seines Bücherbestandes betreffen,
gewürdigt (cf. Bibliogr. vor allem Delorme und Jostes). In neuerer Zeit hat
Herrmann, Der Minorit Friedrich von Amberg, das Leben Friedrichs im
Zusammenhang mit dem Schisma und aus der Sicht seiner Heimat beschrieben.



Sein Geburtsjahr ist unbekannt 1, doch dürfte er um die Mitte des

14. Jahrhunderts im oberpfälzischen Amberg zur Welt gekommen sein 2.

Überhaupt fehlen bis zum Jahre 1384 datumsmäßig genaue Angaben 3.

Sicher ist jedoch, daß er ins Franziskanerkloster von Regensburg
eingetreten ist, wo er das Noviziat verbrachte 4, und daß er später wohl zur
weiteren Ausbildung in den viel bedeutenderen Straßburgerkonvent
gekommen ist5, der innerhalb der oberdeutschen Franziskaner-Provinz
ohne Zweifel die beste Ordensschule entwickelt hatte und wahrscheinlich
schon früh ein nicht immer anerkanntes Generalstudium besaß 6. Hier

1 In der unzuverlässigen Chronik von Thann (Tschamser) I, 472, heißt es zum
Jahre 14Ü2: Fr. Fridericus von Amberg. welcher newlich, anstatt Fr. Joannis Leonis,
Provincial erwählt worden, und aber selbiges freywillig wider abgelegt, stirbt zu Freyburg

in Uchland, in dem 103len Jahr seines Alters, ein Mann großer Frombkeit und
Geschicklichkeit, ligt in der Baarfüsser Kirch daselbst begraben; er hat in drey Sae-
culis gelebt, welches etwas sehr ungemeines ist, dan 1299 ward er gebohren, das gantze
1300te Saeculum hat er durchgelebt und 1402 ist er gestorben. In der gleichen Chronik,
539, wird der Tod Friedrichs ein zweites Mal am 2. Febr. 1432 erwähnt.

2 Cf. Herrmann, op. cit., 50.
3 Ein Aufenthalt Friedrichs von Amberg (f 1432) in Nördlingen, wo er im ersten

Totenbuch des ehemaligen Barfüßerklosters (Gebrauchszeit 1320 bis 1416!) genannt
sein soll (cf. Bavaria antiqua 4 [1958] 47, 165, 170), ist höchst fragwürdig.

4 Cf. Herrmann, op. cit., 49 f. Der Eintritt ist nach der Sterbenotiz zum
Jahre 1432 in der Chronik des um 1700 schreibenden Berard Müller, Chronica, 67
und dem Eintrag in das kurz nach 1500 entstandene Jahrzeitbuch der Freiburger
Franziskaner, Arch. Cord. H. 1(1), S. 60 (dazu Fleury, Le Couvent, 57) belegt: Anno
domini 1432 obiit reverendus pater frater Fridericus de Amberg, magister sacrae
theologiae et quondam minister, qui fuit de conventu Radisponensi et custodia« Bavariae.

Et fuit benefactor huius et multorum conventuum, qui sepultus est in medio chori
nostri. Cuius anniversarium tenemur celebrare in vigilia apostolorum Petri et Pauli.

* Dies geht aus der Tatsache hervor, daß Friedrich nur über das Provinz-Studium
in Straßburg zu seinen späteren Universitätsstudien in Paris (und Avignon) gelangen
konnte. Außerdem weist sein Büchermaterial zur Hauptsache nach Straßburg.

6 Cf. Eubel, Straßburger, 16, 162, wo aus der Chronik von Thann, I, 284 f. über
die Schaffung eines Generalstucliums durch Petrus Anglicus im Jahre 1309 berichtet

wird. Berard Müller bringt im eisten, ungedruckten Teil seiner Chronik
(Arch. Cord. B. 4[2], S. 109 f.) ähnlich die Entstehung eines Generalstucliums in
Straßburg mit Petrus Anglicus in Verbindung. Glassberger, 242 zufolge, besaß
Straßburg zur Zeit des Generalkapitcls von 1411 (in Rom) ein Generalstudium.
Hingegen übergeht Benedikt XII., der in seinen Ordinationes von 1336 (Ed. AFH
30 [1937] 309 ff.) die offiziell zugelassenen Generalstudien des Franziskanerordens
aufzählt, die oberdeutsche Provinz. Dies ließe sich daraus erklären, daß der Papst
einer Provinz, die vom Franziskanerkreis um Ludwig cl. Bayern geprägt war, nicht
gut ein anerkanntes Studium zubilligen konnte. L. Pfleger, Kirchengeschichte
der Stadt Straßburg im Mittelalter, 80 f. (Forschungen zur Kirchengesch. des Elsaß
6, 1941) scheint sich in dieser Frage Berard Müller und Tschamser anzuschließen.

- Zum Wesen des Generalstucliums siehe Felder, 326 ff.



hatte schon Rudolf von Biberach (gest. nach 1326) * gelehrt; hier wirkten
zur Zeit Friedrichs drei Persönlichkeiten, deren Einfluß auf ihn spürbar
bheb: Liebhard von Regensburg (gest. 1392), der wahrscheinlich als

Lehrer, sicher aber als Amtsvorgänger Friedrichs von Amberg im Pro-
vinzialat dessen Schwenkung zur avignonesischen Obedienz mitbewirkt
haben dürfte 2

; der Augustinergeneral Johannes Hiltalingen von Basel

(gest. 1392), der ebenfalls für den avignonesischen Papst Clemens VII.
warb, Anhänger unter den Dominikanern und PVanziskanern der
oberdeutschen Provinz besaß 3 und in Friedrichs Büchersammlung mit den

Decern Responsiones an Gyso von Köln 4 und einer Johannes Baptista-
Predigt vertreten ist5 ; und schließlich Marquard von Lindau (gest. 1392)6.

der als Lektor im Franziskanerstudium von Straßburg in den 70er Jahren
nachweisbar ist 7, nach der Magisterernennung vom Jahre 1379 durch
Clemens VII. zu den Urbanisten überging 8 und in der Predigtliteratur
Friedrichs von Amberg deutliche Spuren hinterließ 9.

Die Annahme, Friedrich von Amberg sei 1384 Lektor im
Franziskanerkloster von Freiburg i. Brsg. gewesen, stützt sich auf ein Kolophon
in Cod. 66, das dieser aber erst nach 1392 in Freiburg i. Ue. angebracht
hat10. Immerhin mögen die Parteigänger der römischen Obedienz, die

1 Cf. Schmidt, Rudolf von Biberach, 5 *.
2 Cf. Eubel, Straßburger, 58; id. Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900.

S. xn und Nr. 96, 396; id. in: FS 1 (1914) 190 f ; F. Landmann, in: FS 15 (1928)
99; Bonmann, Marquard von Lindau, 321; Bull. Franc, vn, Nr. 597 und 716;
Schönenberger, Das Bistum Basel, 83; H. Hansjakob, St. Martin zu Freiburg,
als Kloster und Pfarrei. Freiburg i. Brsg. 1890, 107.

3 Cf. D. Trapp, in: LThK2, 5, 1007.
4 Cod. 26, II: f. 34r-79v; cf. unten S. 32.
5 Cod. 24, 2a: f. 135r-138r; cf. unten S. 65 f.
6 Die neueste Literatur über Marquard von Lindau ist bei Hofmann, Der

Eucharistietraktat, 340-349 zusammengestellt ; dazu: K. Ruh, in: Anzeiger für deutsches
Altertum und deutsche Literatur 73 (1961/62) 13-24.

7 Hofmann, op. cit., 10.
8 ibid. 12.
9 In Cod. 44, 83 und 95; dazu unten S. 78, Anm. 3.
10 Cod. 66, 2b: f. lOlv. Bénédictins du Bouveret, Colophons n, Nr. 5580. -

A. Daguet, op. cit., 192 nimmt an, Friedrich sei 1384 Novizenmeister in Freiburg
i. Ue. gewesen. Mülinen, Helvetia Sacra II, 28 spricht von Friedrich als Lektor
1384 in Freiburg i. Brsg. Fleury, Maître Frédéric, 40 ließ sich zur irrtümlichen
Behauptung verleiten (berichtigt in: Le Couvent, 94), Friedrich habe 1384 als
Provinzial und Lektor in Freiburg i. Brsg. amtiert. Ähnlich wird das erwähnte
Kolophon in einer interessanten Notiz des Inventarium compendiosum (Arch. Cord.
B 1[1], S. 173) interpretiert. Dort heißt es im Anhang unter Notanda Conventus nostri

: F. Fridericus de Amberg quondam huius Provinciae Minister anno 1384 ut in quodam

manuscripto repertum fuit et sub ipso capitulum Provinciale anno 1398 Friburgi



in Straßburg an Boden gewannen 1, die Anhänger Avignons in eine

Clemens treue Stadt wie Freiburg i. Brsg. vertrieben haben. Liebhard
von Regensburg hat sich jedenfalls als avignonesischer Provinzial der
oberdeutschen Provinz in Freiburg i. Brsg. niedergelassen und starb
dort im Jahre 1392 2. Damit ließe sich auch ein Ortswechsel Friedrichs
von Straßburg nach Freiburg i. Brsg. erklären. Ob er dort Lektor war,
bleibe dahingestellt.

Wohl anläßlich des Generalkapitels der avignonesischen Franziskanerpartei

in Genf 1385 hat Liebhard von Regensburg 3 seinen jüngeren
Mitbruder für ein Universitätsstudium in Paris vorgeschlagen 4. Friedrich
von Amberg nennt sich nämlich am Schluß des in Paris erworbenen
Sentenzenkommentars Petrus' de Candia für das Jahr 1389 studens

Parisius 5. Über das genaue Ausbildungsprogramm Friedrichs am
franziskanischen Generalstudium von Paris, das der Universität angegliedert
war, jedoch viele Sonderrechte genoß, können nur Vermutungen angestellt

werden 6. Das große Schisma scheint einen regulären Studiengang
bei den Bettelorden ohnehin unmöglich gemacht zu haben 7.

Brisgoiae celebratum, oratio ab ipso habita in vetsri manuscripto reperitur, hic et in
aliis locis professor Theologiae fuit, tandem hic obiit anno 1432 27 Junii et in medio
chori sepultus, plures libri vel ab ipso conscripti vel ad describendum conducti in
Bibliotheca habentur. Habetur adhuc et calix cum figura duorum Fratrum et in pede
Calicis haec inscriptio : Fr. Fridericus SS. Theologiae professor et quondam Fratrum
Minorum. - Obwohl auch Lektoren, die keinen Magistertitel besitzen, als professores
bezeichnet werden können (cf. Bull. Franc. VII, Nr. 589, 598), dürfte das sacre
théologie professor im Kolophon von Cod. 66 auf den 1392 von Friedrich erworbenen
Magistertitel und nicht auf eine frühere Lektoratsstelle zu beziehen sein. Cf. auch
Herrmann, op. cit., 52.

1 Cf. Schönenberger, op. cit., 85.
2 H. Hansjakob, op. cit., 107.
3 Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900, xii.
4 Die für Paris, Oxford und Cambridge bestimmten Studenten mußten dem

Ordensgeneral vorgeschlagen werden. Zum Numerus clausus und weiteren
Bestimmungen vgl. die Ordinationes Benedicti XII., ed. M. Bihl, in: AFH 30 (1937)
346 ff.

5 Cf. Kat. Cod. 20,2: f. 141ra.
6 Eine Geschichte der wissenschaftlichen Studien im Franziskanerorden, wie sie

für das 13. Jh. von Felder geschrieben wurde, fehlt für die Spätzeit. Bedeutende

Vorarbeiten leisteten Meier, Die Barfüßerschule zu Erfurt (wo S. xv f.
seine zahlreichen mit Erfurt zusammenhängenden Studien aufgeführt sind) und
Clasen, Walram von Siegburg OFM und seine Doktorpromotion an der Kölner
Universität; id., Collectanea zum Studien- und Buchwesen des Mittelalters.
Aufschlußreich sind die von M. Bihl edierten Ordinationes, die Papst Benedikt XII.
1336 an den Franziskanerorden erlassen hat (in: AFH 30 [1937] 346 ff.). Nach
Felder, 539 kopierten die Bettelorden in ihren General- und Partikularstudien
das Theologiestudium der Universität. Das Philosophiestudium mit der Erlangung



Friedrich von Amberg war schon unter Liebhard von Regensburg
mit der nominalistisch-skotistischen Theologie vertraut gemacht worden

8. In Paris vertiefte er diese Richtung, was etwa aus der Anschaffung
des oben erwähnten Sentenzenkommentars von Petrus de Candia, des

späteren Pisaner-Papstes Alexander V. hervorgeht. Gleichzeitig muß ihn
auch die überragende Gestalt Johannes' Gerson beeindruckt haben 9,

doch sind davon in seiner Büchersammlung keine direkten Spuren
nachweisbar.

Es ist unbekannt, wie lange Friedrich sich in Paris aufhielt. Vor oder
eher nach diesem Aufenthalt hat er in Avignon studiert10, denn in der

Bulle Clemens' VII. vom 6. Nov. 1392, mit welcher Johannes Bardolini n

beauftragt wurde, dem inzwischen zum Provinzial der oberdeutschen

Minoritenprovinz aufgestiegenen Friedrich von Amberg den Magistertitel

zu verleihen, heißt es : cum itaque, sicut accepimus, dilectus filius
Fredericus de Amberg, ordinis fratrum minorum superioris Alamaniae

provincialis minister, tam Parisius quam Avinione per multa tempora in
theologiae facultate studuerit adeoque divina sibi gratia suffragante in

des Titels eines Magister Artium war z. B. in Köln 1430 Voraussetzung für ein

Theologiestudium an der Universität (S. Clasen, Walram von Siegburg, 271 f.).
Da die Religiösen schon in ihren Studien-Häusern dementsprechend vorgebildet
wurden, konnten sie an der Universität unmittelbar mit dem Theologiestudium
beginnen (ibid. 275 f.). Ein innerhalb der Ordensprivilegien regulärer Studiengang
Friedrichs von Amberg vom Ordinarius biblicus über den Baccalaureus und Senten-

tiarius zum Magister theologiae, wie ihn Clasen für den Franziskaner Walram von
Siegburg nachgewiesen hat, läßt sich auf Grund der Studienzeit-Literatur Friedrichs

nicht feststellen.
7 Cf. Ehrle, Der Sentenzenkommentar, 9 f. ; Chartularium Universitatis Pari-

siensis (Denifle/Châtelain) 2/1, S. ix. Das Chart. Univ. Par. 3 kennt Friedrich
von Amberg nicht und im Liber procuratorum nat. anglicanae (Denifle/Châte-
lain) fehlen die Jahre 1384-1391.

8 Cf. unten S. 17-22 und Vermerk Friedrichs in Cod. 26, V, 2: f. 214r.
9 Gerson war im Jahre 1395 Kanzler der Universität von Paris. Lit. in: LThK2

5, 1036 f.
10 Die in der Magisterbulle Friedrichs tam Parisius quam Avinione lautende

Reihenfolge sowie die Tatsache, daß Friedrich 1389/90 in Paris studierte und zwei
Jahre später in Avignon promoviert wurde, legen einen nach Paris erfolgten
Aufenthalt Friedrichs in Avignon nahe. Dort besuchte er wohl das Hausstudium
der Franziskaner. Der iuristisch ausgerichteten Universität wurde erst 1413 eine

theologische Fakultät angegliedert. Cf. Denifle, Die Entstehung, 362, 357 f. Bei
V. Laval, Cartulaire de l'Université d'Avignon (1303-1791), Avignon 1884 und
A. CoviLLE, La vie intellectuelle dans les domaines d'Anjou-Provence 1380-1435,
Paris 1941, ist nichts über Friedrich von Amberg zu finden.

11 Johannes Bardolini war Magister und Studienregens im Franziskanerkloster
zu Avignon. Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 190.

8



eadem facultate profecerit, quod magisterii honorem suscipere meruit in
eadem 1. Diese sich wohl kurz aufeinander folgenden Auszeichnungen

- Übertragung des Provinzialats 2 und Verleihung der Magisterwürde 3 -
weisen darauf hin, daß die Kurie von Avignon in Friedrich von Amberg
einen Verteidiger des avignonesischen Papsttums in der schwer

bedrängten oberdeutschen Provinz gesehen hat.
Mit der Ernennung zum Provinzial der oberdeutschen Minoriten-

provinz beginnt die zweite Hälfte in Friedrichs Leben. Es ist die Zeit
seiner Übersiedlung in das Freiburger Franziskanerkloster, mit der auch

der Abschluß seiner Ausbildungsperiode 4 und der Beginn seiner

praktisch-seelsorgerlichen Tätigkeit zusammenfallen. Friedrich von Amberg
ist erstmals im August des Jahres 1393 in Freiburg i. Ue. bezeugt und

zwar in einer Urkunde 5, mit welcher er und der damalige Guardian
des Freiburger Konvents, Peter Vogel, drei Laien-Prokuratoren ernannten,

die gemäß dem bei den Franziskanern üblichen Prinzip 6 für das

Kloster die weltlichen Geschäfte zu erledigen hatten. Um die gleiche Zeit
hat er einem Berufsschreiber in Freiburg i. Ue. den Auftrag gegeben, ein

Predigtwerk des Franziskaners Bertrand de Turre (gest. 1322) zu kopieren

7. Dieser zwischen der gelehrten und volksnahen Predigt stehende

Autor 8 unterstreicht sehr schön den Übergang der geistigen Ausrichtung

1 Bull. Franc. VII, Nr. 867, auch abgedruckt bei Herrmann, 61 f.
2 Zur früheren irrigen Ansicht, Friedrich von Amberg habe den damals der

römischen Obedienz verpflichteten Provinzial Johannes Leonis wegen dessen

Verleumdungen durch eine Klarissin im Amt ersetzt, siehe Herrmann, 53.
3 Man könnte Friedrich von Amberg einen Magister bullatus nennen, d. h. er

erhielt den Magistertitel in erster Linie auf Grund einer päpstlichen Bulle und nicht
auf Grund eines regulären Studiums. Solche Ernennungen waren beim avignonesischen

Papst Clemens VIL (cf. z. B. Bull. Franc. VII, Nr. 589, wo wegen Mangel an
Magistern in certis partibus Alamanniae Marquard von Lindau und Theobald von
Altkirch zu Magistern ernannt werden) häufiger als bei den römischen Päpsten.

4 Der 1410 in der Wiener Universitätsmatrikel der Artistenfakultät erwähnte
Fridericus de Amberga (Die Matrikel der Universität Wien. Bd. 1 [Publikationen
des Instituts für österreichische Geschichtsforschung 6]. Graz, Köln 1956, 84)
dürfte auf einen gleichnamigen Vertreter einer der Städte Amberg zu beziehen sein.

Jedenfalls weist in den bisher verarbeiteten Quellen über Friedrich von Amberg
OM nichts auf einen Wiener Aufenthalt hin.

5 AEF, Titres Cord. 4; Recueil diplomatique du Canton de Fribourg 5 (1853)
93 f. und vor allem AFH 8 (1915) 85 f., wo M.-P. Anglade die mit der Klosterreform

in Freiburg zusammenhängenden Urkunden ediert hat.
6 Cf. Holzapfel, Handbuch der Gesch. des Franziskanerordens, 81 f.
7 Cf. Kat. Cod. 24, lc; f. 134r.
8 Cf. B. Smalley, English Friars and antiquity in the early fourteenth century.

Oxford 1960, 240 ff.



Friedrichs von Amberg von der Schultheologie zur Praxis. Friedrich hat

zwar erst in Freiburg i. Ue. seine Schultexte geordnet und eingebunden,
sein Hauptinteresse galt jedoch jetzt entschieden der Predigt. Er legte
im Verlaufe seiner Freiburgerjähre vier Bände mit Predigtstoffen und
eine Exempelliteratursammlung aus unzähligen Faszikeln verschiedenster

Herkunft an 1. 1402 kopierte er selber das Calendarium evangelicum
des Eberhard von Zwiefalten, das er einer solchen Predigtmaterialsammlung

einverleibte 2. Ein Jahr später vollendete er die Arbeit am Predigtwerk

Bertholds von Regensburg, die darin bestand, daß er die Predigten
glossierte, in zwei handliche Bände teilte sowie mit Sachregistern und

wertenden Inhaltsverzeichnissen versah 3 - eine Arbeit also, die ihm den

großen Franziskaner sicher näher brachte. Und schließlich gehört auch

der Empfang des Dominikaners Vinzenz Ferrer im Franziskanerkloster
und in der Stadt Freiburg i. Ue. in diesen Zusammenhang4; Friedrich
von Amberg begleitete bekanntlich diesen wortgewaltigen Volksprediger
vom 9.-21. März 1404 bei dessen Bußpredigten in Freiburg, Murten,
Payerne, Avenches und Estavayer, hielt dabei die behandelten Hauptpunkte

fest und redigierte dieselben zu 16 Predigten, die er seiner schon

oben erwähnten Materialsammlung beigebunden hat5.
Obwohl in der ganzen Predigtliteratur Friedrichs keine Anspielungen

auf politische oder kirchliche Zeitgeschehnisse zu finden sind, darf doch

angenommen werden, Friedrich von Amberg habe als Provinzial in

Freiburg und auf Visitationsreisen im avignonesischen Teil seiner Provinz

für den Papst in Avignon geworben. Die Schwierigkeiten im Amt
eines avignonesisch ausgerichteten Provinzials scheinen sich aber schon

zu Beginn des 15. Jahrhunderts derart gehäuft zu haben, daß Friedrich
sich 1404 von Papst Benedikt XIII. vier Urkunden erwirkte, die seine

Stellung wesentlich stärken sollten6. Wie lange er Benedikt XIII. anhing

1 Cod. 62, 44, 83, 95 und 82.
2 Cod. 62, VII: f. 98r-109v.
3 Cod. 117 I/II: f. 243r-253v bzw. f. 263r-285r; cf. unten S. 66-72.
4 Daß dieser Besuch auf Veranlassung Friedrichs oder der Stadt Freiburg i. Ue.,

die im Jahre 1399 Waldenser verurteilt hatte, geschah, läßt sich mangels Belegen
nicht erweisen. Cf. Herrmann, 54.

5 Cod. 62, VI : f. 54r-97v; cf. unten S. 82 f.
6 Ob Friedrich sich zu diesem Zweck nach Avignon begeben hat, wie Herrmann,

53 annehmen möchte, bleibe dahingestellt. Herrmann bringt die aus dem Bull.
Franc. VII, Nr. 957 und Eubel, Avignonesische Obedienz, Paderborn 1900,
Nr. 932-935 entnommenen Urkunden und Regesten im Anhang S. 62 f. Die erste
Urkunde verleiht Friedrich das Recht, Strafen gegen Minoriten zu verhängen, die
sich seiner Aufsicht und seinen Anordnungen entziehen wollen. Die zweite bezieht

10



und wann er zur Pisaner Obedienz übertrat, bzw. sich der konziliaren

Richtung anschloß l, ist nicht genau bestimmbar 2. In einer
Klosterurkunde vom 26. März 1409 3 nennt er sich jedenfalls nicht mehr
Provinzial, sondern Guardian des Freiburgerkonvents 4. Im Oktober des

gleichen Jahres jedoch führt ihn das Ratsprotokoll der Stadt Freiburg
i. Brsg. noch als Provinzial auf 5. Diesem Protokoll zufolge sollte der

Ratsherr Rudolf von Kilchheim seinen Ratssitz verlieren, weil er den

Barfüßern zu Basel zwecks Ergreifung des Provinzials meister Fride-
richen Nachrichten hatte zukommen lassen. Friedrich dürfte daher erst
nach einigem Zögern die avignonesische Obedienz aufgegeben haben.
Sicher war er im Jahre 1414 mit Johannes Leonis, der in Basel residierte
und nach Eubel6 die Pisaner Obedienz vertrat, ausgesöhnt; denn am
14. Oktober schreibt er im Namen dieses Provinzials eine an die Stadt
Freiburg i. Ue. gerichtete Urkunde 7, wonach der Stadt das Recht
eingeräumt wird, bei Mißständen im Kloster einzugreifen. Leonis dürfte
sich beim Ausstellen dieser Urkunde auf dem Wege zum Generalkapitel

in Lausanne befunden haben 8, wohin ihn vielleicht Friedrich
begleitet hat9.

sich auf das Recht der vollen Sündenvergebung in Todesgefahr. Die dritte gestattet
Friedrich, Personen, die von der römischen zur avignonesischen Obedienz
herüberwechselten, zu absolvieren und nach der letzten Urkunde darf Friedrich singulis
vere poenitentibus et confessis, qui eius sermonibus interfuerint einen hunderttägigen
Ablaß gewähren.

1 Aus der Glossierung des Defensor pacis von Marsilius de Padua (Cod. 28) und aus
Rand-Notae in den antipäpstlichen (gegen Johannes XXII. gerichteten) Schriften
des Cod. 60 geht deutlich hervor, daß Friedrich sich mit dem Gedanken der Suprematie

des Konzils über den Papst angefreundet hatte; cf. unten S. 45^1-8, 51-53.
2 Cf. Eubel, Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 191 f., wo die unsichere, auf

H. Hansjakob, op. cit., 17 und 37 gestützte und in Eubel, Avignonesische
Obedienz, Paderborn 1900, XII vorgetragene Nachricht, der zufolge Friedrich noch 1412
ein Provinzialkapitel in Freiburg i. Brsg. abgehalten habe, nicht wiederholt wird.

3 Arch. Cord. A 112b, womit ein Geschäft zwischen dem Kloster und dem Rektor
des Spitals, Johannes Cordier geregelt wird.

4 Als Guardian erscheint Friedrich noch einmal in einer unklassierten Urkunde:
AEF, Titres Cord, vom 26. März 1415. Cf. unten S. 12 Anm. 4.

5 1. Okt. 1409; H. Schreiber, Urkundenbuch der Stadt Freiburg im Breisgau,
II, Freiburg i. Brsg. 1828, 234 f.; cf. H. Hansjakob, 17 und bes. Schönenberger,

85 f.
6 Avignonesische Obedienz, in: FS 1 (1914) 191, gestützt auf die Glassberger

Chronik, 226 f.
7 AEF, Titres Cord. 5; in: AFH 8 (1915) 89 f. abgedruckt und beschrieben; bei

der Schrift handelt es sich mit Sicherheit um die Hand Friedrichs von Amberg.
8 16. Okt. 1414; L. Wadding, Annales Minorum, IX. Quaracchi 1932, 449, 699 f.
9 So vor allem bei Fleury, Maître Frédéric, 46 f. und Le Couvent, 102. Die

11



Von diesem Zeitpunkt an scheint Friedrich von Amberg bis zu seinem

Tod am 27. Juni 1432 x seine Bestrebungen mehr auf die Klosterreform
gerichtet zu haben. Der Reformeifer, der in der Büchersammlung Friedrichs

deutlich nachweisbar ist 2, dürfte zwar im Kloster auf einigen
Widerstand gestoßen sein 3, hat jedoch nach Ausweis der letzten Urkunde

4, in der Friedrich von Amberg genannt wird, und wo, gestützt auf
die Martinianischen Konstitutionen vom Jahre 1430 5, die Einsetzung
von Laien-Prokuratoren der Stadt Freiburg überlassen wird, wenigstens
zu einem Teilerfolg geführt. Ablesen läßt sich dieser Reformwille unter
anderem auch an der archivalischen Tätigkeit Friedrichs, indem er eine

Annahme, Friedrich von Amberg sei an diesem Generalkapitcl zum General der
Franziskaner gewählt worden und habe die Wahl nicht angenommen, stützt sich auf
folgende anachronistische Nachricht im ungedruckten Teil der Chronik Berards
Müller Arch. Cord. B4 [2], S. 106 f.): Frater Fridericus erat afflatus conventui
Ratisbonensi, vir prudens et valde doctus quondam contra tarnen suam voluntatem in
capitulo Lausannensi pseudogenerali in pseudogeneralem ministrum electus contra

Michaelem de Caesena tempore schismatis Ludovici Bavarii Monachii commo-
rantem.

1 Ausführlicher und treffender als der Eintrag im Jahrzeitbuch des Klosters
(cf. oben S. 5 Anm. 4) ist die Notiz zum Sterbetag Friedrichs im gedruckten Teil
(Alemania Franciscana Antiqua 12, Landshut 1964, 67) der Chronik Berards
Müller: 1432, 27. Junii in hoc conventu sancte obiit beatus frater Fridericus de

Amberg, Ratisbonae professus, in medio chori sepultus. Vir insignis doctrinae,
admirandae pietatis ac multiplici virtutum genere conspicuus pluribus annis extitit
provinciae vicarius, omnibus verbo et exemplo praeluxit, qui in exactissima regulae
observantia, in zelo altissimae paupertatis conservandae, in mortificationum, poeni-
tentiae operibus ac corporis edomandi austeritate maxime enituit. Eius dexterilate et

industria conventus iste Friburgensis tam in temporalibus quam spiritualibus magnum
sumpsit incrementum.

2 Vor allem in Cod. 60; dazu: unten S. 48-54.
3 In diesem Zusammenhang dürfte die oben S. 11 Anm. 7 erwähnte Urkunde

zu sehen sein.
4 AEF, Titres Cord. 7; abgedruckt in: AFH 8 (1915) 87 ff. Der Ordensgeneral

Guilelmus de Casale richtet sich am 3. Okt. 1431 an die Stadt Freiburg i. Ue. und
insistiert auf die Ernennung von Laienprokuratoren für das Kloster, das die Reformatio

regularis observantie eingeführt habe (Quia reformatio regularis observantie,

quam, Deo audore, in vestro conventu Friburgi superioris mee eure commisso constitui),
jedoch darin von der Stadt unterstützt werden müsse. Der Ordensgeneral nennt
Friedrich von Amberg seinen Commissarius (et de ipsorum commissarii mei, magistri
Friderici, guardiani et aliorum venevabilium fratrum prenominati conventus conscilio).
Guardiani dürfte als eine andere Person neben Commissarii zu stellen sein und nicht
das Amt Friedrichs bezeichnen. Damit wäre er als Guardian im Jahre 1431 (wie er
z. B. in der von J. Jordan, Le Couvent Fribourg 1956, 81 zusammengestellten
Liste figuriert) zu streichen.

5 Cf. Bull. Franc. VII, Nr. 1892; laut frdl. Mitteilung von Frau Dr. B. Degler-
Spengler, Helvetia Sacra, Basel.

12



Reihe von Klosterurkunden, die teilweise in die Mitte des 14.

Jahrhunderts zurückreichen, mit Regesten und Signaturen versah 1.

Das Hauptinteresse Friedrichs von Amberg galt jedoch ganz eindeutig
der Bibliothek. Da der Freiburger Franziskanerkonvent aber zu seiner

Zeit über kein eigentliches Scriptorium verfügte 2 und da wahrscheinlich
auch die damals bestehende Klosterbücherei eher ärmlich gewesen sein

dürfte 3, richtete Friedrich sein Augenmerk auf seine während den

Studienjahren erworbenen Texte. Diesen Bestand hat er zum Teil ergänzt,
etwa durch den teuren Ankauf der schon erwähnten Bertrand de Turre-
Predigten, oder durch Abschriften, die von ihm selbst4, vielleicht auch

von seinen Mitbrüdern angefertigt worden sind; vor allem aber hat er
ihn geordnet, hat aus älteren Materialien neue Sammlungen angelegt
und diese für den praktischen Gebrauch erschlossen. In diesem

Zusammenhang gewinnen die von ihm angelegten Register sowie seine

Randbemerkungen sehr an Bedeutung, denn sie geben über die unterschiedliche

Benutzung der Handschriften und insofern über die besonderen

Interessen Friedrichs Auskunft. Zudem erhielten damals alle diese

Bücher Einbände, die zwar noch unverziert und deshalb nicht vergleichbar

mit der buchbinderischen Leistung eines Roletus Stoß sind 5, aber
doch den Ausgangspunkt der später so wichtigen Buchbinderei der
Freiburger Franziskaner darstellen. Außerdem versah Friedrich seine Bücher
mit Titelschildern in Form von Pergamentetiketten und mit Ketten,
woraus sich eine allgemeine Benützung dieser Bände in einer
Handbibliothek für das Hausstudium ableiten läßt.

1 Die Stücke Arch. Cord. A 105, 112, 129, 132, 142, 227, 267, und 274. Das
Stadtarchiv befand sich nach P. Rück, in: FGB 55 (1967) 261, nur von 1418-1433
im Franziskanerkloster von Freiburg i. Ue. Möglicherweise hat sich Friedrich von
Amberg damals auch an der städtischen Archivverwaltung beteiligt.

2 Cf. Bruckner, SMAH 11 (1967) 83 f. ; zwischen dem Franziskaner Gerhard
von Franken, der im Jahre 1410 für Henslin Verber, Bürger und Rat der Stadt
Freiburg i. Ue. in kalligraphisch überragender Form die biblischen Bücher der
Könige und Makkabäer, den Schwabenspiegel und die Handveste in einem Codex
(AEF, Législation 42.; cf. Bruckner, op. cit., 84 und 90 ff.) vereinigte, und Friedrich

von Amberg lassen sich keine Beziehungen nachweisen.
3 Aus der Zeit vor Friedrich lassen sich mit einiger Sicherheit nur liturgische

Handschriften und der in die Mitte des 14. Jahrhunderts datierte Sammelband
Cod. 109 nachweisen. Cf. Bruckner, op. cit., 85, 89 und Kat. Cod. 109 sowie unten
S. 92 f.

4 Cf. unten S. 16. Anm. 2 und 84.
5 Cf. A. Horodisch, Die Buchbinderei der Franziskaner in Freiburg im 15. und

16. Jahrhundert, in: Ztschr. für Schweiz. Archaeologie und Kunstgesch. 6 (1944)
207 ff.

13



Schließlich muß in diesem Zusammenhang noch die Frage aufgeworfen
werden, ob Friedrich von Amberg selber als Autor überlieferter Werke
namhaft gemacht werden kann. Während er mit Sicherheit als geschickter
Redaktor von 16 Vinzenz Ferrer-Predigten 1 und als Kompilator von
einigen wenigen Predigtentwürfen 2 feststeht, kommt er als Verfasser

wissenschaftlich-theologischer Schriften kaum 3 und als Verfasser von
Predigten 4 nur vermutungsweise in Betracht.

Noch ein Wort zum Ziel dieser Arbeit. Es geht darin keineswegs um
eine Aufwertung Friedrichs von Amberg, der zwar für die Lokal- und
die Ordensgeschichte kein unbedeutender Mann war, dem jedoch innerhalb

der franziskanischen Spiritualitätsgeschichte nur die Stellung eines

Vermittlers zukommt. Weil nun aber bei der heute nur schwer
überschaubaren spätmittelalterlichen Literaturproduktion die überaus wichtigen

Linien der Meinungsübermittlung im allgemeinen kaum präzise

zu fassen sind, mag es gerechtfertigt sein, überlieferungsmäßig günstig
gelagerte Einzelfälle zu untersuchen. In Friedrich von Amberg tritt uns
ein Franziskaner entgegen, der einerseits die wissenschaftlich-theologischen

und philosophischen Leistungen seiner Zeit kennt und andererseits

mitten im Prozeß der Umsetzung dieser Erkenntnisse in eine

volkstümlichere Sprache steht.
Diesen Vorgang an Hand der Codices aus dem Besitze Friedrichs von

Amberg zu studieren, ist das Ziel dieser Arbeit, wobei notgedrungen das

Schwergewicht auf die Präsentation des Materials und nicht auf die

philologische, philosophische oder theologische Auswertung zu liegen
kommt. In erster Linie soll diese Bearbeitung zu einem brauchbaren
Verzeichnis der von Friedrich benützten Texte führen. Wenn sich diese

mit den zwar nur spärlich zur Verfügung stehenden Hilfsmitteln
identifizieren ließen, habe ich bewußt meist auf eine nähere Untersuchung
verzichtet, um Raum für die Erfassung jener anonymen Texteinheiten
und Sammlungen zu gewinnen, bei denen eine direkte Vorlage nicht
ausfindig zu machen war.

In zweiter Linie soll die vorliegende Arbeit einen Versuch darstellen,
das gegebene Büchermaterial mit seinem Besitzer Friedrich von Amberg
in Verbindung zu bringen. In dieser Hinsicht führten paläographisch-
codicologische Untersuchungen zu wichtigen Erkenntnissen über das

1 Cf. unten S. 82 f.
2 Cf. unten S. 84 f.
3 Cf. unten S. 21 f. und 35 Anm. 5
4 Cf. unten S. 84 f.

14



Verhältnis Friedrichs zu den einzelnen Büchern. Das Bild seiner Interessen

würde nämlich nicht genügend scharf hervortreten, teilte man sein

gesamtes Büchermaterial ohne Berücksichtigung der Benutzungsfrage
nach rein sachlichen Kriterien auf die verschiedenen Wissenszweige auf.
Diese notwendige Verbindung von inhaltlichen und paläographischen
Gesichtspunkten ergibt für die Darstellung mannigfaltige Schwierigkeiten:

einerseits besaß Friedrich Sammelhandschriften, die er selber

zusammengestellt hatte, und die nach Inhalt und Funktion eine Einheit
bilden konnten, sofern das entsprechende Material in genügender Menge
vorhanden war; andererseits finden sich in Friedrichs Büchersammlung
Miszellanhandschriften, die wohl in erster Linie mangels einer genügenden

Anzahl inhaltlich übereinstimmender Texte - allerdings in den wenigsten

Fällen von Friedrich selbst - zusammengestellt worden sind und
deren inhaltliche Schwerpunkte sich nur schwer bestimmen lassen;
außerdem war für die Disposition dieser Arbeit, neben codicologischen
und inhaltlichen Gesichtspunkten, die Chronologie beim Wachstum des

Ambergschen Handschriftenbestandes maßgebend. Insgesamt wurden
demnach folgende Fragen an die einzelnen Codices gerichtet : Wann, wo
und wie hat Friedrich sich die Handschriften angelegt, zu welchem Zweck
und wie benutzte er sie, und welches ist ihr Inhalt? Bei Beantwortung
dieser Fragen hat sich eine grobe Scheidung des Materials in zwei Teile
als günstig erwiesen, die ungefähr den beiden Lebenshälften mit den

jeweils verschiedenen Tätigkeiten Friedrichs entsprechen.

I. DIE WISSENSCHAFTLICHE AUSRICHTUNG

Während Franz von Assisi gegenüber der Wissenschaft Zurückhaltung
bekundete, traten einige seiner Gefährten schon bald als namhafte
Gelehrte hervor und bereiteten an Universitäten und in Ordensstudien
den Boden vor, auf dem die im 13./14. Jahrhundert so einflußreiche
Franziskanerschule wachsen sollte. Friedrich von Amberg, der die
Problematik einer Verbindung von Frömmigkeit und Wissenschaft kannte,
ist in eine Zeit hineingeboren worden, die im Anschluß an die Hochblüte
der Franziskanerschule unter Alexander von Haies, Bonaventura und
Duns Scotus sowohl auf dem Gebiet des Wissens als auf dem der
Spiritualität neue Wege und Ausdrucksformen suchte.

Dem von Friedrich vor allem in seiner Ausbildungszeit angeeigneten
Wissen nachzugehen, ist der Gegenstand dieses ersten Teiles. Dazu sind

15


	Einführung

